

totototototototototototot

جَمِيتِعِ الْحَقُولِ مُحَفَقِ تَمَ لِلْمُوْلَفِّ الْمِكُولَفِّ الْمِكْوَلَفِّ الْمِكْوَلَفِّ الْمِكْوَلَفِ الْمَالِكِ الْمِكْولِفِي اللَّهِ اللَّهِ الْمُكْرِفِيةِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُل

المُولَكَة العَرِّبِيَّة السُّعُوديَّة عنيزة \_ص.ب: ١٩٢٩ هانت: ١٨٢٦٢١.٧ . ـ ١٨٣٦٤٢١.٧ www.binothaimeen.com info@binothaimeen.com

بِعَـُوْنِ ٱللهِ وَتَوْفِقِهِ ضَيِعَ هَذَا الكِتَابِ عِدَّة طَعَاتِ سنذُ نَشْرِهِ عَامِ ١٤١٥ هِ نَفَع ٱلله بِهِ وَأَجزَلِ ٱلمَثُونَةِ وَٱلأَجرِ لمُؤَلِفِهِ

طبشعة عناكر ١٤٢٥ ه

مَلْ الْوَظِّ لِلنَّشِيرُ - الرِّياضِ

هَاتَفَ: ٤٧٩٢٠٤ (٥ خطوط) فاكسَ: ٤٧٩٢٤١ ـ صَبُ: ٣٣١٠ فَرْجَ السّويدِيُ : هَاتَفُ: ٤٢٦٧١٧٧ ـ فَاكسُ: ٤٢٦٧٣٧٧

Pop@dar-alwatan.com www.madar-alwatan.com

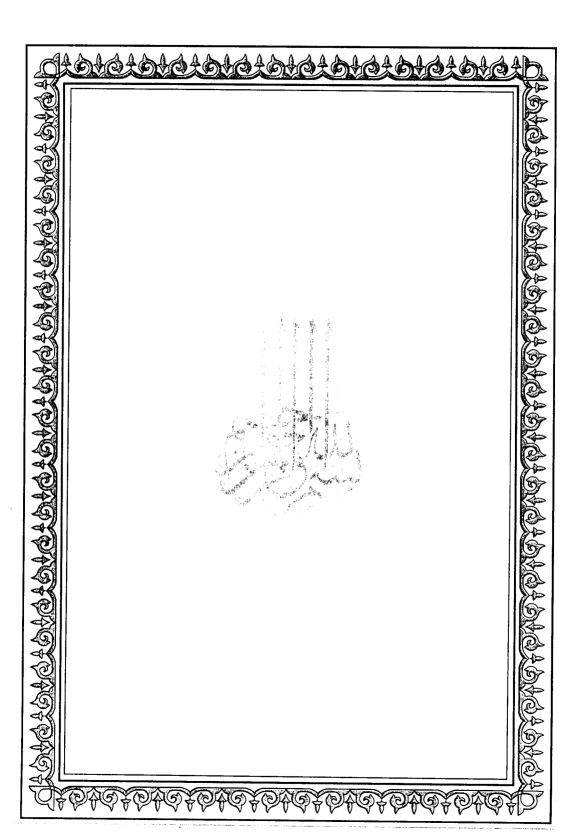
940\$940\$940\$940\$940\$940\$940\$

- السبريد الإلكتروني:

ـ مؤقعناً عَلَى الإنترنتُ:

<del>totatotatotatotatotatotatotat</del>

atatatatatatatatatatatatata سلَّسَلَة مُؤلِّفًا تَ نَضِيُّلة الثِّيخِ (٤٣) لغصنيلة الشيخ العندمة غَنَرَاللهُ لَهُ وَلَوْ الدّنيه وللمسلمين عَرَازُ الْفَطَّارُ لِلْنَشِيْرُ الْمُ <del>01919191919191919191919191</del>



القدمية

# بِسَعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيعِ

#### المقدمــة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومَنْ تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليماً كثيراً.

#### أما بعد:

فقد طُبِعَ هذا الكتاب (فقه العبادات) طبعات كثيرة منذ عام ١٤١٦هـ واعتنى بطبعته الأولى ـ مشكوراً ـ فضيلة الأستاذ الدكتور/ عبدالله بن محمد بن أحمد الطيار ـ فجزاه الله خيراً ـ.

وإنفاذاً للقواعد والضوابط والتوجيهات التي قرَّرها فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين - رحمه الله تعالى - لإخراج مؤلفاته وإعدادها للنشر تمَّت - ولله الحمد - في هذه النسخة مراجعة محتوى الكتاب على أصولها المسموعة المسجلة التي أعدَّها وقدَّم أسئلتها الشيخ سليمان بن محمد الشبانة - رحمه الله تعالى -.

وبناء عليه فإن هذه الطبعة هي النسخة المعتمدة للكتاب. نسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم،

 $\overline{\phantom{a}}$ 

نافعاً لعباده، وأن يجزي فضيلة شيخنا المؤلف عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، ويسكنه فسيح جناته إنه سميع قريب، والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

اللجنة العلمية في مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية ٥ / ٣ / ١٤٢٤هـ

\* \* \*

# فتاوى العقيدة

## التوحيد والاعتقاد

# الغاية مِن خَلق البشر

السؤال (١): فضيلة الشيخ، ما هي الغاية مِنْ خَلْق البشر؟

الجواب: بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين، وأصلّي وأُسلَّم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، أما بعد: فإنه قبل أن أجيب على هذا السؤال، أحب أن أنبّه على قاعدة عامة فيما يخلقه الله عز وجل، وفيما يشرعه، وهذه القاعدة مأخوذة من قوله تبارك وتعالى: ﴿وَهُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْمَكِيمُ اللَّكِيمُ السَّهِ التحريم: ٢]، وقوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا مَرِيمًا ﴾ [الاحزاب: ١]، وغيرهما من الآيات الكثيرة الدالَّة على إثبات الحكمة لله عز وجل، فيما يخلقه، وفيما يشرعه، أي في أحكامه الكونية والشرعية، فإنه ما من شيء يخلقه الله عز وجل إلا وله حكمة، سواءٌ كان ذلك في إيجاده أو إعدامه، وما من شيء يشرعه الله سبحانه وتعالى إلا لحكمة، سواءٌ كان ذلك في إيجاده أو إعدامه، في إيجابه، أو تحريمه، أو إباحته.

لكنَّ هذه الحِكَم التي يتضمنها حُكْمُه الكوني والشرعي، قد تكون معلومة لنا، وقد تكون مجهولة، وقد تكون معلومة لبعض الناس دون بعض، حسب ما يأتيهم الله سبحانه وتعالى من العِلم والفَهم.

إذا تقرَّر هذا فإننا نقول: إن الله سبحانه وتعالى خَلَقَ الجنَّ والإنس لحكمة عظيمة، وغاية حميدة، وهي عبادته تبارك وتعالى، كما قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اَلِّمِنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ كما قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اَلِّمِنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، وقال تعالى: ﴿ أَنَّ حَسَبُ أَنَّ مَا خَلَقَانَكُمْ عَبَثُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَالًا وَقَالَ تعالى: ﴿ أَنَّ حَسَبُ الْإِنسَنُ أَن يُتَرَكُ سُدًى ﴾ تُرَجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥]، وقال تعالى: ﴿ أَيَحَسُبُ الْإِنسَ أَن يُتَرَكُ سُدًى ﴾ [القيامة: ٣٦]، إلى غير ذلك من الآيات الدالَّة على أن لله تعالى حِكْمَة بالغة في خَلْق الجنّ والإنس، وهي عبادته.

والعبادة هي التذلّل لله عزّ وجل، محبة، وتعظيماً بفعل أوامره، واجتناب نواهيه، على الوجه الذي جاءت به شرائعه، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرِرُوا إِلّا لِيعَبُدُوا الله عُظِيمِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاتَ ﴾ [البينة ٥]، فهذه هي الحكمة من خَلْق الجن والإنس، وعلى هذا فمن تسرّد على ربّه، واستكبر عن عبادته، فإنه يكون نابذاً لهذه الحكمة التي خُلِق العباد من أجلها، وفعله يشهد بأن الله سبحانه وتعالى خَلَق الخَلْق عَبثاً وسُدى، وهو وإن لم يصرّح بذلك، لكن هذا مقتضى تمرُّده واستكباره عن طاعة ربّه.

السؤال (١): فضيلة الشيخ، لكن هل للعبادة مفهوم يمكن أن نعر نه، وهل لها مفهوم عام، ومفهوم خاص؟

الجواب: نعم مفهومها العام كما أشرت إليه آنفاً، بأنها التذلُّل لله عزَّ وجل محبة وتعظيماً، بفعل أوام و جتناب نواهيه، على الوجه الذي جاءت به شرائعه، هذا المفهوم العام.

والمفهوم النحاص \_ أعني تفصيلها \_ قال شيخ الإسلام ابن

تيمية: هي «اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة، كالخوف، والخشية، والتوكل، والصلاة، والزّكاة، والصيام، وغير ذلك من شرائع الإسلام».

ثم إن كنت تقصد بمعنى المفهوم الخاص والعام ما ذَكرَه بعض العلماء من أن العبادة إما عبادة كونية، أو عبادة شرعية، بمعنى أن الإنسان قد يكون متذلِّلاً لله سبحانه وتعالى تذلُّلاً كونيًّا وتذلُّلاً شرعيًّا، فالعبادة الكونيَّة عامة، تشمل المؤمن والكافر، والبَرَّ والفَاجر، لقوله تعالى: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السّمَواتِ وَالأَرْضِ إِلَّا ءَلِي الرَّحْنَنِ عَبْدًا ﴾ [مربم: ٩٣]، فكل ما في السموات والأرض فهو خاضع لله سبحانه وتعالى كوناً، لا يمكن أبداً أن يضاد الله، أو يعارضه فيما أراد \_ سبحانه وتعالى \_ بالإرادة الكونية.

وأما العبادة الخاصّة: وهي العبادة الشرعية، وهل التذلّل لله تعالى شرعاً، فهذه خاصة بالمؤمنين بالله سبحانه وتعالى، القائمين بأمره، ثم إن منها ما هو خاص أخص، وخاص فوق ذلك.

فالخاص الأخص كعبادة الرسل عليهم الصلاة والسلام، مثل قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ﴾ [الفرةان: ١]، وقوله: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٢٣]، وقوله: ﴿ وَأَذَكُرْ عِبْدَنَا ۚ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ ﴾ [ص: ٤٥]، وغير ذلك من وصف الرسل عليهم الصلاة والسلام بالعبودية.

السؤال (٣): فضيلة الشيخ، هل يُثاب مَن اختصُّوا بالعبادة الكونية عن هذه العبادة الشرعية؟

الجواب: هؤلاء لا يُتابون عليها؛ لأنهم خاضعون لله تعالى شاؤوا أم أبوا، فالإنسان يمرض، ويفقر، ويفقد محبوبه، من غير أن يكون مريداً لذلك، بل هو كارِه لذلك، لكن هذا خضوع لله عز وجل خضوعاً كونيًا.

#### أول واجب على العبيد

السؤال (٤): فضيلة الشيخ، ما هو أول واجب على الخَلْق؟
الجواب: أوَّل واجب على الخَلْق، هو أول ما يُدعى الخنق إليه، وقد بيَّنه النبي عَيِّ لمعاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن، فقال: «إنك تأتي قوماً أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلى الله، وأن محمداً رسول الله» (١)، فهذا أول واجب على العباد، أن يوحِّدوا الله عز وجل، وأن يشهدوا لرسوله عَيِّ الله الرسالة، وبتوحيد الله سبحانه وتعالى، والشهادة لرسوله عَيْ بالرسالة، يتحقق الإنهام والمتابعة اللذان هما شرط لقبول كل عادة.

فهذا هو أول ما يجب على العباد، أن يوحِّدوا الله، ويشهدوا لرُسُله صلى الله عليهم وسلم بالرسالة، فشهادة أن لا إله إلا الله تتضمَّن التوحيد كله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ، كتاب الزكاة، باب أخذ الصدقة من الأغنياء، رقم (١٤٩٦)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله، رقم (١٩).

# علاقة الشهادة بأنواع التوحيد

السؤال (٥): فضيلة الشيخ، لكن هل تشمل الشهادة أنواع التوحيد؟

الجواب: هي تشمل أنواع التوحيد كلها، إما بالتضمن وإما بالالتزام، وذلك أن قول القائل: أشهد أن لا إله إلا الله، يتبادر إلى المفهوم، أن المراد بها توحيد العبادة، وتوحيد العبادة الذي يسمى توحيد الألوهية مستلزم بل متضمن لتوحيد الربوبية؛ لأن كل مَن عَبد الله وحده، فإنه لن يعبده حتى يكون مُقرًّا له بالربوبية، وكذلك متضمن لتوحيد الأسماء والصفات؛ لأن الإنسان لا يعبد إلا من علم أنه مستحقٌ للعبادة، لما له من الأسماء والصفات، ولهذا قال إبراهيم لأبيه: ﴿ يَتَابَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْنًا ﴾ الربوبية والأسماء والصفات.

#### معنى التوحيـد

السؤال (٦): فضيلة الشيخ، ما معنى التوحيد؟

الجواب: التوحيد مصدر وحَّد يوحِّد، أي جعل الشيء واحداً، وهذا لا يتحقق إلا بنفي وإثبات، نفي العَّكم عما سوى الموحَّد، وإثباته له، فمثلًا نقول: إنه لا يتم للإنسان التوحيد، حتى

يشهد أن لا إله إلا الله، فينفي الألوهية عما سوى الله، ويثبتها لله وحده، وذلك أن النفي المحض تعطيل محض، والإثبات المحض لا يمنع مشاركة الغير في الحكم، فلو قلت مثلاً: فلان قائم، فهنا أثبت له القيام، لكنك لم توحده به، لأنه من الجائز أن يشركه غيره في هذا القيام، ولو قلت: لا قائم، فقد نفيت نفياً محضاً، ولم تثبت القيام لأحد، فإذا قلت: لا قائم إلا زيد أو: لا قائم إلا فلان، فحينئذ تكون وحدت فلاناً بالقيام، حيث نفيت القيام عمن سواه، وهذا هو تحقيق التوحيد في الواقع، أي أن التوحيد لا يكون توحيداً حتى يتضمن نفياً وإثباتاً.

السؤال (٧): فضيلة الشيخ، ما هي أنواع التوحيد على سبيل الإجمال؟

الجواب: أنواع التوحيد حسب ما ذَكَرَه أهل العلم ثلاثة: توحيدُ الربوبية، وتوحيدُ الألوهية، وتوحيدُ الأسماء والصفات، وعلموا ذلك بالتتبُّع والاستقراء، والنظر في الآيات والأحاديث، فوجدوا أن التوحيد لا يخرج عن هذه الأنواع الثلاثة، فنوَّعوا التوحيد إلى ثلاثة أنواع.

### أنسواع التوحيسد

السوال (٨): فضيلة الشيخ، ما هي أنواع التوحيد مع التوضيح والأمثان لذلك؟

الجواب: أنواع التوحيد بالنسبة لله عز وجل، تدخل كلها في تعريف عام، وهو إفراد الله سبحانه وتعالى بما يختص به، وهي ثلاثة أنواع:

توحيد الربوبية: وهو إفراد الله تعالى بالخَلْق، والمُلك، والتدبير، فالله تعالى وحده هو الخالِق، لا خالِق سواه، قال الله تعالى: ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ لاَ إِلَه إِلّا هُو ﴾ تعالى: ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ لاَ إِلَه إِلّا هُو ﴾ [ناطر: ٣]، وقال تعالى مبيّناً بطلان آلهة الكفار: ﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كَمَن لاَ يَغْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ١٧]، فالله تعالى وحده هو الخالِق، خَلَق كلَ شيء فقدَّره تقديراً، وخلقه يشمل ما يقع من مفعولاته، وما يقع من مفعولاته بالقَدر أن تؤمن بأن الله تعالى خالقٌ لأفعال العباد، كما قال تعالى: بالقَدر أن تؤمن بأن الله تعالى خالقٌ لأفعال العباد، كما قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦].

ووجه ذلك: أن فِعْل العبد من صفاته، والعبدُ مخلوق لله، وخالِق الشيء خالقٌ لصفاته.

ووجة آخر: أن فِعْل العبد حاصل بإرادة جازمة وقدرة تامة، والإرادة والقدرة كلتاهما مخلوقتان لله عز وجل، وخالق السبب التام خالق للمسبب، فإذا قلت: كيف نقول إنه تعالى منفرد بالخلق، مع أن الخلق قد يُثبت لغير الله، كما يدل عليه قول الله تعالى: ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٤]، وقول النبي على في المصورين: «يُقال لهم أحيوا ما خلقتم»(١)، فالجواب على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب التجارة فيما يكره لبسه للرجال والنساء، رقم =

ذلك: أن غير الله تعالى لا يخلق كخلق الله، فلا يمكنه إيجاد معدوم، ولا إحياء ميّت، وإنما خلق غير الله سبحانه وتعالى يكون بالتغيير، وتحويل الشيء من صفة إلى أخرى، وهو مخلوق لله عز وجل، فالمصورِّ مثلاً إذا صورَّ صورة فإنه لم يُحدث شيئاً، غاية ما هنالك أنه حوّل شيئاً إلى شيء، كما يحوِّل الطين إلى صورة طير، أو إلى صورة جمل، وكما يحول بالتلوين الرقعة البيضاء إلى صورة ملونة، والمداد كله من خلق الله عز وجل، والورقة البيضاء أيضاً من خلق الله عز وجل، والورقة البيضاء أيضاً عز وجل، وإثبات الخلق بالنسبة لله عز وجل، وإثبات الخلق بالنسبة لله عز وجل، وإثبات الخلق بالنسبة الى المخلوق، وعلى هذا فيكون عز وجل، وإثبات الخلق الذي يختص به.

ثانياً: من توحيد الربوبية: إفراد الله تعالى بالملك، فالله تعالى وحده هو المالك، كما قال تعالى: ﴿ تَبَرُكَ الَّذِي بِيدِهِ الْمُلْكُ وَهُوعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو يَجِيرُ وَلَا يُجُارُ عَلَيْهِ ﴾ [المؤمنون: ٨٨]، فالمالك الملك الملك المطلق العام الشامل هو الله سبحانه وتعالى وحده، ونسبة الملك الى غيره نسبة إضافية، فقد أثبت الله تعالى لغيره الملك، كما في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْمَا مَلْكَ أَيْمَانُهُمْ ﴾ [النور: ١٦]، وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْمَا مَلْكَ أَيْمَانُهُمْ ﴾ [المؤمنون: ٢]، وما أشبه نظلى من النصوص الدالة على أن لغير الله تعالى ملكاً، لكن هذا

<sup>(</sup>٢١٠٥)، ومسلم، كتاب اللباس، باب لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة، رقم (٢١٠٧).

الملك ليس كملك الله عز وجل، فهو ملك قاصر، وملك مقيد؛ ملك قاصر لا يشمل، فالبيت الذي لزيد لا يملكه عمرو، والبيت الذي لعمر لا يملكه زيد، ثم هذا الملك مقيد، بحيث لا يتصرف الإنسان فيما ملك إلا على الوجه الذي أذن الله فيه، ولهذا نهى النبي على عن إضاعة المال(١). وقال الله تعالى: ﴿ وَلا تُوَتُوا السُّفَهَا النبي عَلَى الله لَكُرُ قِينَا ﴾ [النساء: ٥]، وهذا دليل على أن ملك الإنسان ملك قاصر، وملك مقيد، بخلاف ملك الله سبحانه وتعالى ما فهو ملك عام شامل، وملك مطلق، يفعل الله سبحانه وتعالى ما يشاء، ولا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون.

الركن الثالث من أركان توحيد الربوبية: أن الله تعالى منفرد بالتدبير، فهو سبحانه وتعالى الذي يدبر الخَلق، يدبر أمر السموات والأرض كما قال الله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ اَلْخَلْقُ وَالْأَمْنُ بَبَارَكَ اللّهُ رَبُ الْمَالَمِينَ ﴾ [الاعراف: ٤٥]، وهذا التدبير تدبير شامل، لا يحول دونه شيء، ولا يعارضه شيء، والتدبير الذي يكون لبعض المخلوقات، كتدبير الإنسان أمواله، وغلمانه، وخدسه، وما أشبه ذلك، هو تدبير ضيقٌ محدود، ومقيَّد غير مطلق، فظهر بذلك صحة قولنا: إن توحيد الربوبية هو إفراد الله تعالى بالخَلق، والمُلك، والتدبير، فهذا هو توحيد الربوبية.

أما النوع الثاني: فهو توحيد الألوهية، وهو إفراد الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه المخاري، كتاب الزكاة، باب قول الله: ﴿ لَا يَسْتَكُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً ﴾ رقم (۱،٤٧٧)، ومسلم، كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة، رقم (۱۷۱۵).

سبحانه وتعالى بالعبادة، بأن لا يتخذ الإنسان مع الله أحداً يعبده ويتقرَّب إليه، كما يعبد الله تعالى ويتقرب إليه، وهذا النوع من التوحيد هو الذي ضلَّ فيه المشركون، الذين قاتلهم النبي ﷺ، واستباح نساءهم وذريتهم وأموالهم وأرضهم وديارهم، وهو الذي بُعثت به الرُّسل، وأنزلت به الكُتُب مع أخويه توحيدي الربوبية والأسماء والصفات، لكن أكثر ما يعالِج الرُّسل أقوامهم على هذا النوع من التوحيد، وهو توحيد الألوهية، بحيث لا يصرف الإنسان شيئاً من العبادة لغير الله سبحانه وتعالى، لا لملِك مقرَّب، ولا لنبيِّ مرسل، ولا لولي صالح، ولا لأي أحد من المخلوقين؛ لأن العبادة لاتصح إلا لله عز وجل، ومن أخلُّ بهذا التوحيد فهو مشرك كافر، وإن أقرَّ بتوحيد الربوبية وبتوحيد الأسماء والصفات، فلو أن رجلًا من الناس يؤمن بأن الله سبحانه وتعالى هو الخالِق المالك المدبّر لجميع الأمور، وأنه سبحانه وتعالى المستحقُّ لما يستحقه من الأسماء والصفات، لكن يعبد مع الله غيره، لم ينفعه إقراره بتوحيد الربوبية وبتوحيد الأسماء والصفات، لو فرض أن رجلًا يقرّ إقراراً كاملًا بتوحيد الربوبية والأسماء والصفات، لكن يذهب إلى القبر فيعبد صاحبه، أو ينذر له قرباناً يتقرب به إليه، فإن هذا مشرك كافر، خالد في النار، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مِن يُشْرِك بِاللَّهِ فَقَدْ حَـرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأُولَهُ ٱلنَّارُّ وَمَا لِلظَّلِلِينِ مِنْ أَنصَ ارِ ﴾ [المائدة: ٧٧].

ومن المعلوم لكل مَن قَرَأً كتاب الله عزَّ وجل، أن المشركين الذين قاتلَهم النبي ﷺ واستحلَّ دماءَهم وأموالهم، وسبى ذريَتهم ونساءهم، وغنم أرضهم، كانوا مقرين بأن الله تعالى وحده هو

الرب الخالِق، لا يشكُّون في ذلك، ولكن لمَّا كانوا يعبدون معه غيره، صاروا بذلك مشركين مباحي الدم والمال.

أما النوع الثالث من أنواع التوحيد، فهو توحيد الأسماء والصفأت، وهو إفراد الله سبحانه وتعالى بما سمَّى به نفسه ووصَف به نفسه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ، وذلك بإثبات ما أثبته الله سبحانه وتعالى لنفسه، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، فلابدَّ من الإيمان بما سمَّى الله به نفسه، ووصَف به نفسه، على وجه الحقيقة لا المجاز، ولكن من غير تكييف ولا تمثيل.

وهذا النوع من أنواع التوحيد ضلّت فيه طوائف من هذه الأمّة من أهل القِبلة، الذين ينتسبون إلى الإسلام على أوجه شتى، منهم من غلا في النفي والتنزيه غلوًّا يخرج به من الإسلام، ومنهم متوسطٌ، ومنهم قريبٌ من أهل السنة، ولكن طريقُ السلف في هذا النوع من التوحيد، هو أن يسمى الله عز وجل ويوصف بما سمى ووصف به نفسه على وجه الحقيقة، بلا تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل.

مثال ذلك: أن الله سبحانه وتعالى سمَّى نفسه بالحي القيوم، فيجب علينا أن نؤمن بالحي على أنه اسم من أسماء الله، ويجب علينا أن نؤمن بما تضمنه هذا الاسم من وصف، وهي الحياة الكاملة التي لم تسبق بعدم، ولا يلحقها فناء، وسمى الله سبحانه وتعالى نفسه بالسميع العليم، فيجب علينا أن نؤمن بالسميع اسماً

من أسماء الله، وبالسمع صفةً من صفاته، وبأنه يسمع، وهو الحُكم الذي اقتضاه ذلك الاسم وتلك الصفة، فإن سميعاً بلا سمع، أو سمعاً بلا إدراك مسموع، هذا شيء محال، وعلى هذا فقِسْ.

فَمَنْ مَثْلَ هَاتِينِ اليدينِ بأيدي المخلوقينِ فقد كذَّبِ قول الله عز وجل: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَتَ اللهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وقد عصىٰ الله تعالى في قوله: ﴿ فَلَا تَضَرِبُواْ بِلَّهِ الْأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٧٤]، ومن كيَّفهما وقال هما على كيفية معيَّنة أيًّا كانت هذه الكيفية، فقد قال على الله ما لا يعلم، وقفا ما ليس له به علم.

## أهمية توحيد الأسماء والصفات

السؤال (٩): فضيلة الشيخ، نريد زيادة تفصيل في القسم الأخير من أقسام التوحيد وهو توحيد الأسماء والصفات؟

الجواب: الحقيقة أن هذا النوع من التوحيد وهو توحيد الأسماء والصفات، ينبغي أن يُبْسَط فيه القول لأنه مهم، ولأن الأمَّة الإسلامية تفرَّقت فيه تفرُّقاً كثيراً، وهدى الله الذين آمنوا من السلف وأتباعهم لِمَا اختُلِف فيه من الحق بإذنه، والله يهدي مَن يشاء إلى صراط مستقيم.

تقدَّم لنا قاعدة في هذا النوع، وهو أنه يجب علينا أن نثبت ما أثبته الله لنفسه، أو أثبته له رسوله من الأسماء والصفات، على وجه الحقيقة، من غير تحريف ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل، وذكرنا لهذا أمثلة في أسماء الله عز وجل، ومثالاً في صفة من صفاته وهي صفة اليدين، وذكرنا أنه يجب فيما يتعلَّق بالأسماء، أن نثبت ما سمَّى الله به نفسه اسماً لله، وأن نثبت ما تضمنه من صفة، وذكرنا أنه يجب علينا أن نؤمن بما وصف الله به نفسه من الصفات على وجه الحقيقة أيضاً، وذكرنا مثالاً وهو اليدان، حيث أثبت الله لنفسه يدين اثنتين، وهما ثابتتان لله على وجه الحقيقة، لكن لا يجوز لنا أذ نمثل هاتين اليدين بأيدي المخلوقين، ولا أن نتصور بقلوبنا أو ننه بألسنتنا عن كيفية هاتين اليدين؛ لأن التمثيل تكذيب لقول الله عز وجل: ﴿ لَيْسَ كَمِنْلِهِ عَلَى المُحْلُوقِينَ، ولا أن نتصور بقلوبنا أو عز وجل: ﴿ لَيْسَ كَمِنْلِهِ عَلَى المُحْلُوقِينَ، ولا أن التمثيل تكذيب لقول الله عن وجل : ﴿ لَيْسَ كَمِنْلِهِ عَلَى المُحْلُوقِينَ الْبَدِينِ الْبَدِينِ الْبَدِينِ الْبَدِينِ الْبَدِينِ الْبَدِينِ الْبَدِينَ الْبَدِينِ الْبَدِينِ الْبَدِينِ الْبَدِينِ الْبَدِينَ الْبَدَينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدَينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدُينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدَينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدَينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدَينَ الْبَدَينَ الْبَدَينَ الْبَدَينَ الْبَدَينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ الْبَدِينَ اللْبَدِينَ الْبَدَينَ الْ

وعصيان لله؛ لقوله تعالى: ﴿ فَلَاتَضِّرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٧٤].

نزيد مثالاً ثانياً في الصفات، وهو استواء الله تعالى على عرشه، فإن الله تعالى أثبت لنفسه أنه استوى على عرشه في سبعة مواضع من كتابه، كلها أتت بلفظ «استوى»، وإذا رجعنا إلى الاستواء في اللغة العربية وجدناه إذا عُدِّي بعلى لا يقتضي إلا الارتفاع والعلو، فيكون معنى قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتُوَىٰ﴾ [طه: ٥]، وأمثالها من الآيات، معناها علا على عرشه عز وجل علوًا خاصًا غير العلو العام على جميع الأكوان، وهذا العلو ثابت لله تعالى على وجه الحقيقة، فهو عال على عرشه علوًا يليق به عز وجل لا يشبه علو الإنسان على السرير، ولا علوّه على الأنعام، ولا علوه على الفلك، الذي ذكره الله في قوله: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَكِمِ مَا تَرْكَبُونَ ١ إِلَيْسَتُوا عَلَى ظُهُودِهِ، ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةَ رَيِكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْثُمُ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ سُبْحَنَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَنذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ شَ وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴾ [الزخرف: ١٢ ـ ١٤]، فاستواء المخلوق على شيء لا يمكن أن يماثله استواء الله على عرشه؛ لأنه الله، ليس كمثله شيء في جميع نعوته. وقد أخطأ خطأ عظيماً مَن قال: إن معنى «استوى على العرش» استولى على العرش؛ لأن هذا تحريف للكلِم عن مواضعه، ومخالِف لِمَا أجمع عليه الصحابة والتابعون لهم بإحسان، ومستلزِم للوازم باطلة، لا يمكن للمؤمن أن يتفوه بها بالنسبة إلى الله عز وجل، فالقرآن الكريم نزل باللغة العربية بلا شك، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبُيًا لَعَلَكُمُ مّ تَعْقِلُونَ مِنَ ٱلمُنذِينَ فَيْ بِلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ ﴾ ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّعُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلمُنذِينَ ﴿ يَلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ ﴾ ﴿ وَقَالَ تعالى: الشعراء: ١٩٣ ـ ١٩٥]، ومقتضى هذه الصيغة «استوى على كذا» في اللغة العربية: العلو والاستقرار، بل هو معناها المطابِق للفظ.

فمعنى «استوى على العرش» أي علا عليه علوًا خاصًا يليق بجلاله وعظمته، فإذا فسَرناه باستولى فقد حَرَّفنا الكَلِم عن مواضعه، حيث أخرجنا هذا المعنى الذي تدلّ عليه اللغة لغة القرآن وهو العلوّ إلى معنى الاستيلاء، ثم إن السلف والتابعين لهم بإحسان مُجمعون على هذا المعنى، إذ لم يأتِ عنهم حرف واحد في تفسيره بخلاف ذلك. وإذا جاء اللفظ في القرآن والسُّنة ولم يرد عن السلف ما يخالف ظاهره، أو لم يرد عن السلف تفسيره بما يخالف ظاهره، فالأصل أنهم أبقوه على ظاهره واعتقدوا ما يدل عليه، ولهذا لو قال لنا قائل: هل عندكم لفظ صريح بأن السلف فسَروا استوى بمعنى علا، قلنا: نعم ورد ذلك عن السلف، وعلى فرض أن لا يكون ورد عنهم صريحاً، فإن الأصل فيما يدل عليه اللفظ في القرآن الكريم رالسُّنة النبويَّة، أنه باقي على ما تقتضيه العربية من المعنى.

أما اللوازم الباطلة التي تلزم على تفسيرنا الاستواء بمعنى الاستيلاء، فإننا إذا تدبرنا قوله تعالى: ﴿ إِثَ رَبَّكُمُ اللهُ الّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِستَّةِ اَيَّامِ ثُمَّ السّتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ ﴾ [الاعراف: ٤٥]، وقلنا «استوى» بمعنى «استولى» لزم من ذلك أن يكون العرش قبل خلق السموات والأرض ليس ملكاً لله عزَّ وجل؛ لأنه قال: خلق ثم استوى، فإذا قلت: أي «ثم استولى» لزم من ذلك أن يكون العرش ليس مُلْكاً لله سبحانه وتعالى قبل خلق السموات والأرض، ولا ليس مُلْكاً لله سبحانه وتعالى قبل خلق السموات والأرض، ولا حين خلق السموات والأرض، وأيضاً يلزم منه أن يصحَّ التعبير بقولنا: «إن الله استوى على الأرض، وأيضاً يلزم منه أن يصعَ التعبير مخلوقاته ـ نقدره أو نقوله ـ وهذا لا شك أنه معنى باطلٌ لا يليق مخلوقاته ـ نقدره أو نقوله ـ وهذا الا شك أنه معنى باطلٌ لا يليق مخطوران:

أحدهما: تحريف الكَلِم عن مواضعه.

والثاني: أن يتَّصِف الله عز وجل بما لا يليق به.

## الواجب تجاه كل نوع من أنواع التوحيد

السؤال (١٠): فضيلة الشيخ، ما هو الواجب علينا نحو كل نوع منها على حدة؟

الجواب: الواجب علينا أن نعتقد ما يتضمنه كل نوع، وأن نوحًد الله عز وجل بما يقتضيه هذا النوع من المعاني.

#### خطر عبادة غير الله

السؤال (١١): فضيلة الشيخ، ما حكم صرف شيء من أنواع العبادة لغير الله سبحانه؟

الجواب: هذه ربما يُفهم الجواب مما سبق آنفاً حيث قلنا: إن توحيد العبادة إفراد الله سبحانه وتعالى بالعبادة، بأن لا يتعبّد أحدٌ لغير الله تعالى بشيء من أنواع العبادة، ومن المعلوم أن الذبح قربةٌ يتقرّب به الإنسان إلى ربّه؛ لأن الله تعالى أمر به في قوله: ﴿ فَصَلِ لِرَبّكَ وَأَغَرَ ﴾ [الكوثر: ٢]، وكل قربة فهي عبادة، فإذا ذبح الإنسان شيئاً لغير الله تعظيماً له، وتذللاً، وتقرّباً إليه، كما يتقرب بذلك ويعظم ربّه عز وجل، كان مشركاً بالله سبحانه وتعالى، وإذا كان مشركاً فإن الله تعالى قد بيّن أن المشرك حرّم الله عليه الجنة وأن مأواه النار.

وبناءً على ذلك نقول: إن ما يفعله بعض الناس من الذبح للقبور \_ قبور الذين يزعمونهم أولياء \_ شركٌ مخرجٌ عن الملّة، ونصيحتنا لهؤلاء: أن يتوبوا إلى الله عز وجل مما صنعوا، وإذا تابوا إلى الله، وجعلوا الذبح لله وحده، كما يجعلون الصلاة لله وحده، والصيام لله وحده، فإنهم يغفر لهم ما قد سبق، كما قال الله تعالى: ﴿ قُل لِلّذِينَ كَفُرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفّر لَهُم مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [الانفال: ٣٨]، بل إن الله سبحانه وتعالى يعطيهم فوق ذلك، فيبدّل الله سيئاتهم حسنات، كما قال الله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ لاَيدَعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَنها عَالَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله

أَثَامًا ﴿ يُضَعَفُ لَهُ ٱلْعَكَابُ يَوْمَ ٱلْقِيْكَةِ وَيَغَلَّدَ فِيهِ مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَلَا صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ ٱللّهُ عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ ٱللّهُ غَفُولًا تَحِيمًا ﴾ [الفرقان: ١٨ ـ ٧٠]. فنصيحتي لهؤلاء الذين يتقربون إلى أصحاب القبور بالذبح لهم، أن يتوبوا إلى الله تعالى من ذلك، وأن يبشروا إذا تابوا بالتوبة من الكريم المنَّان، فإن الله سبحانه وتعالى يفرح بتوبة التائبين.

#### معنى الشهادتين

السؤال (١٢): فضيلة الشيخ، ما معنى الشهادتين؛ شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله؟

الجواب: الشهادتان: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، هما مفتاح الإسلام، ولا يمكن الولوج إلى الإسلام إلا بهما، ولهذا أمر النبي على معاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن أن يكون أوَّل ما يدعوهم إليه: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله (1).

فأما الكلمة الأولى: وهي شهادة أن لا إله إلا الله، فأن يعترف الإنسان بلسانه وقلبه، بأنه لا معبود إلا الله عز وجل، لأن إله بمعنى مألوه، والتألُّه: التعبُّد، والمعنى: أنه لا معبود إلا الله تعالى وحده.

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(١٤).

وهذه الجملة تشتمل على نفي وإثبات؛ فأما النفي ففي قوله: «لا إله»، وأما الإثبات ففي قوله: «إلا الله»، و«الله» بدل من الخبر المحذوف خبر «لا» لأن التقدير: «لا إله حق إلا الله». فهو إقرار باللسان بعد أن آمن به القلب بأنه لا معبودَ حقٌّ إلا الله عز وجل، وهذا يتضمن إخلاص العبادة لله وحده، ونفي العبادة عمًّا سواه، وبتقديرنا الخبر بهذه الكلمة «حق»، يتبيَّن الجواب عن الإشكال الذي (يورده) كثير من الناس وهو كيف تقولون: «لا إله إلا الله» مع أن هناك آلهةً تُعبد من دون الله. سمَّاها الله آلهة، وسمَّاها عابدوها آلهة. فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَيْهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَّا جَآءَ أَمُّ رَبِّكَ ﴾ [هود: ١٠١]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾ [الإسراء: ٣٩]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ ﴾ [القصص: ٨٨]، فكيف يمكن أن نقول «لا إله إلا الله»، مع ثبوت الألوهية لغير الله عز وجل، وكيف يمكن أن نثبت الألوهية لغير الله والرُّسل يقولون الأقوامهم: ﴿ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَامٍ غَيْرُهُ ۗ ﴾ [الأعراف: ٥٩].

۳٠]=

أَنْزَلُ ٱللّهُ يَهَا مِن سُلَطَنَيْ النجم: ١٩ ـ ٢٣]، وقوله تعالى عن يوسف عليه الصلاة والسلام: ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلّا أَسْمَاءُ سَمَّيْتُهُوهَا أَنتُر وَءَابَاوُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللّهُ يَهَا مِن سُلَطَنَيْ الوسف: ١٤)، إذن فمعنى لا إله إلا الله أي لا معبود حق إلا الله عز وجل، فأما المعبودات سواه من الرسل، أو الملائكة، أو الأولياء، أو الأحجار، أو الأشجار، أو الشمس، أو القمر، أو غير ذلك فإن ألوهيتها التي يزعمها عابدوها ليست حقيقة، أي ألوهية باطلة. بل الألوهية الحق هي ألوهية الله عز وجل.

## معنى شهادة أن محمداً رسول الله

السؤال (١٣): فضيلة الشيخ، هذا معنى شهادة لا إله إلا الله، فما معنى شهادة أن محمداً رسول الله؟

الجواب: أما معنى شهادة أن محمداً رسول الله، فهو الإقرار باللسان، والإيمان بالقلب، بأن محمد بن عبدالله القرشي الهاشمي رسول الله عز وجل إلى جميع الخلق، من الجن والإنس، كما قال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَمَا يَهُا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الّذِى لَمُ مُلكُ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضُ لاَ إِلله إِلا هُو يُحِي، وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِي مُلكُ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضُ لاَ إِلله إِلا هُو يُحِي، وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِي مُلكُ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضُ لاَ إِلله إِلا هُو يُحِي، وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِي اللّهِ وَكَلِمْتِهِ، وَاتّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ تَهَ مَدُوبِ لِكُونَ الْأَرْمِي اللّهِ وَكَلِمْتِهِ، وَاتّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ تَهَ مَدُوبِ اللّهِ الله وَكَلِمْتِهِ، وَاللّه عَلَى اللّهُ وَكَلِمْتُهُمْ اللّهُ الله الله وَلَا تعبد الله إلا بما شَرَع، ومقتضى هذه الشهادة الله الله عنه في وزجر، وألا تعبد الله إلا بما شَرَع، ومقتضى هذه الشهادة

# الفرق بين الاعتراف باللسان والقلب

السؤال (١٤): فضيلة الشيخ، لكن ما الفرق بين الاعتراف باللسان والقلب، وهل يلزم الجمع بينهما؟

الجواب: نعم، الفرق بين الاعتراف بالقلب واللسان ظاهر، فإن من الناس مَن يعترف بلسانه دون قلبه كالمنافقين، فالمنافقون يقول الله عنهم: ﴿ إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ السانقون: ١] ، لكن قال الله تعالى: ﴿ وَٱللّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنافِقِينَ لَكَذِبُوكَ ﴾ [المناقون: ١] ، هؤلاء اعترفوا بألسنتهم دون قلوبهم، وقد يعترف الإنسان بقلبه، لكن لا ينطق به، وهذا الاعتراف لا ينفعه بالنسبة لنا ظاهراً ، أما فيما بينه وبين الله فالعلم عند الله ، أو فحكمه إلى الله ، لكنه في الدنيا لا ينفعه ، ولا يحكم بإسلامه ما دام لا ينطق بلسانه ، اللهم إلا أن يكون عاجزاً عن بإسلامه ما دام لا ينطق بلسانه ، اللهم إلا أن يكون عاجزاً عن ذلك ، عجزاً حسيًا أو حكميًا ، فقد يُعَامَل بما تقتضيه حاله ، فلابد من الاعتراف بالقلب واللسان .

#### شبهة وجوابها

السؤال (١٥): فضيلة الشيخ، الذي جرَّنا إلى هذا السؤال أن هناك فريقاً من الناس الآن إذا دُعي أحدهم إلى العبادة قال: إن الله ربُّ قلوب، وهذا أيضاً الذي نريد التعليق عليه؟

الجواب: نعم نحن نقول: إن الله رب القلوب والألسن، وليس ربّ القلوب فقط، والقلوب لو صلحت لصلحت الجوارح؛ لأن النبي عَلَيْ يقول: "أ وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب"(١)، وهذا الحديث يُبْطِل كل دعوى يدَّعيها بعض الناس، إذا نصحته في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان؛ باب فضل من استبرأ لدينه، رقم (٥٢)، ومسلم، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، رقم (١٥٩٩).

أمر من الأمور مما عصى الله به قال لك: «التقوى هاهنًا»(١) ويشير إلى صدره، وهي كلمةُ حقِّ أريد بها باطلٌ، والكلمة قد تكون حقًّا في مدلولها العام، لكن يريد بها القائل أو المتكلم معنى باطلاً، ألا ترى إلى قول الله تعالى: ﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَّكُواْ لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا أَشَرَكُنَا وَلَا ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَامِن شَيَّءٍ ﴾ [الأنعام: ١٤٨]، فهم قالوا: لو شاء الله ما أشركنا، وصَدَقُوا فيما قالوه، فلو شاء الله ما أشركوا ولكنهم لا يريدون بهذه الكلمة حقًّا، بل يريدون بها تبرير بقائهم على شركهم، ورفع العقوبة عنهم، ولهذا قال الله تَعالى: ﴿ كَذَالِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ حَتَّى ذَاقُواْ بَأْسَنَّا ﴾ [الأنعام: ١٤٨]، فلم ينفعهم الاحتجاج بالقدر حين أرادوا به الاستمرار على شركهم، ورفع اللوم عنهم والعقوبة، أما الواقع فإنه كما قالوا: «لو شاء الله ما أَشْرَكُوا » كَمَا قَالَ الله تَعَالَى لنبيه : ﴿ أَيَّتِهُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكِ مِن زَّيِّكُ لَا إِلَنهُ إِلَّا هُوَّ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُوأً ﴾ [الانعام: ١٠٦، ١٠٠]؛ لكن هناك فرقٌ بين الحالين، فالله قال لنبيه: ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُواً ﴾ ليُبيِّن أن شركهم واقعٌ بمشيئته، وأن له حكمة \_ سبحانه وتعالى \_ في وقوع الشرك منهم، وليسلِّي نبيه ﷺ بأن هذا الأمر الواقع منهم بمشيئته تبارك وتعالى.

فالمهم أن هذا الذي قال حينما نصحته: «التقوى هاهنا» قال كلمة حقّ لكنه أراد بها باطلاً، فالذي قال: «التقوى هاهنا» هو النبي ﷺ، لكن الذي قال «التقوى هاهنا» هو الذي قال: «ألا وإن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة، باب تحريم ظلم المسلم وخذله، رقم (٢٥٦٤).

في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله»، فإذا كان في القلب تقوى، لزم أن يكون في الجوارح تقوى. والعمل الظاهر عنوان على العمل الباطن.

#### مفهوم الإيمان

السؤال (١٦): فضيلة الشيخ، ما هو مفهوم الإيمان وأركانه بصورة مختصرة؟

الجواب: الإيمان له مفهومان: مفهوم لغوي، وهو الإقرار المستلزم بالشيء والتصديق به، ومفهوم شرعي، وهو الإقرار المستلزم للقبول والإذعان، فلا يكفي في الشرع أن يُقِرَّ الإنسان بما يجبُ الإيمان به، حتى يكون قابلاً ومذعناً، فمثلاً: لو أقرَّ الإنسان بأن محمداً رسول الله على وعرف أنه رسول الله، لكن لم يقبل ما جاء به، ولم يذعن لأمره، فإنه ليس بمؤمن. ولهذا يوجد من المشركين من اعترفوا، وأقرُّوا للنبي على الرسالة، لكنهم لم ينقادوا له ولم يُذعنوا، بل بقوا على دين قومهم، فلم ينفعهم هذا الإقرار المجرَّد عن القبول والإذعان، فالإيمان في الشرع أحصُ من الإيمان في اللغة، وقد يكون الإيمان في الشرع أعمّ من الإيمان في اللغة، فالصلاة مثلاً من الإيمان شرعاً، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ في اللغة من الإيمان في اللغة من الإيمان في اللغة من الإيمان في اللغة من المغنية اللغة لا تسمى إيماناً؛ لأنها عملٌ ظاهر، والإيمان في اللغة من الأمور الباطنة.

إذن فإذا أردنا أن نُعَرِّف الإيمانَ الشرَعي نقول فِيه: هو الإقرار المستلزِم للقبول والإذعان، فإن لم يكن مستلزماً لذلك فليس بإيمان شرعاً.

#### علاقة هذا المفهوم بحديث جبريل عليه السلام

السؤال (١٧): فضيلة الشيخ، هل هذا المفهوم هو المفهوم الذي قاله رسول الله على الله الله على الله عن الإيمان (١٠)؟

الجواب: نعم. لأن الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله الحقيقي يستلزم القبول والإذعان، فمَن قال: إنه مؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، ولكن لم يقبل ولم يُذْعِن، لم ينفعه هذا القول، ولا الإيمان الذي في قلبه أيضاً، فلابد أن يقبل ويذعن.

السؤال (١٨): فضيلة الشيخ، لكن إذا سُئِل الإنسان عن الإيمان هل يقول هو الإقرار المستلزم للقبول والإذعان، أو يقول: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، كما قال الرسول ﷺ؟

الجواب: نحن نقول إنها القبول والإذعان، وإذا قلنا بهذا وأراد السائل أن نفصّل نقول: تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، ثم إن تفصيل الإيمان الذي أشرنا إليه يشمل الدين كله.

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه قريباً.

## مفهوم الإيمان وأركانه

السؤال (١٩): فضيلة الشيخ، نريد أن نتوسع في مفهوم الإيمان، وكذلك نريد أن نعرف أركان الإيمان؟

الجواب: كنا تكلمنا عن التعريف الذي أشرنا إليه والتعريف الذي ذكره النبي عَلَيْ في حديث جبريل؛ التعريف الذي أشرنا إليه هو تعريف عام يشمل الدين كلّه، وهو الإقرار المستلزم للقبول والإذعان، وهو الذي يتكلم عليه العلماء في الأصول، في كتب العقائد، أما ما جاء في حديث جبريل، فإنه مفهوم خاص للإيمان؛ لأن الرسول عليه السلام عن الإسلام وبيّنه له، ثم سأله عن الإيمان الذي هو العقيدة الباطنة.

والإسلام هو الأعمال الظاهرة، وإلا فلا يشكّ أحد أن اعتقاد الإنسان بأنه لا إله إلا الله هو من الإيمان بلا شك، لكنه لمّا كان قولاً صار من الأعمال الظاهرة، التي هي الصلاة والزكاة والصوم والحج. والأركان التي بيّنها الرسول عليه الصلاة والسلام ستة كما هي معلومة، قال عليه الصلاة والسلام في جوابه لجبريل: «الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالله، وشره»(۱)، ونتكلم على هذه الأركان الستة لأهميتها:

أما الإيمان بالله: فإنه يتضمن أربعة أمور: الإيمانَ بوجوده،

<sup>(</sup>١) أحرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، رقم (٨).

والإيمان بربوبيَّته، والإيمان بألوهيَّته، والإيمانَ بأسمائه وصفاته.

أما الإيمان بوجوده: فهو الإقرار التامّ بأن الله سبحانه وتعالى موجود، ولم يَفُه أحدٌ بإنكار وجود الله عز وجل إلا على سبيل المكابرة، وإلا فإن كلَّ عاقل لا يمكنه أن يدعي بأن هذا الكون خُلِق أو جاء صدفة، أو جاء من غير مُوجِد؛ لأن هذا ممتنع باتفاق العقلاء، فالإيمان بوجوده أو بعبارة أصح وجود الله عز وجل دلَّت عليه جميع الأدلة؛ العقلية، والفطرية، والحسية، والشرعية، هذه الأشياء الأربعة كلّها دلَّت على وجود الله عز وجل.

أما الدليل العقلي: فإننا نشاهد هذا الكون في وجوده، وفيما يحدث فيه من أمور لا يمكن أن يقدر عليها أحد من المخلوقين، وجود هذا الكون، السموات والأرض وما فيهما؛ من النجوم، والجبال، والأنهار، والأشجار، والناطق، والبهيم، وغير ذلك، من أين حصل هذا الوجود؟ هل حصل هذا صدفة؟ أو حصل بغير موجد؟ أو أن هذا الوجود أوجَد نفسه؟ هذه ثلاثة احتمالات لا يقبل العقل شيئاً رابعاً، وكلها باطلة إلا الاحتمال الرابع، الذي هو الحقي .

فأما كونها وُجِدَت صدفة فهذا أمر ينكره العقل وينكره الواقع؛ لأن مثل هذه المخلوقات العظيمة لا يمكنك أنت أن توجِدها هكذا صدفة، كلُّ أثر لابدَّ له من مؤثِّر، وكون هذه المخلوقات العظيمة بهذا النظام البديع المتناسق، الذي لا يتعارض، ولا يتصادم، لا يمكن أن يكون صدفة؛ لأن الغالب فيما وقع صدفة، أن تكون تغيراته غير منتظمة؛ لأنه كله صدفة.

وأما كون هذا الوجود أوجَد نفسه، فظاهر الاستحالة أيضاً، لأن هذا الوجود قبل أن يوجد ليس بشيء، بل هو عدم، والعدم لا يمكن أن يوجد معدوماً.

وأما كونه وُجِدَ من غير موجِد فهو بمعنى قولنا إنه وُجِد صدفة، وهذا كما سبق مستحيل.

بقي أن نقول: إنه وُجِد بموجِد وهو الله عز وجل، كما قال الله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ اَلسَّمَاوَتِ الله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خُلَقُواْ اَلسَّمَاوَتِ وَاللَّارَضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٥، ٣٦]، إذاً فهذا الكون دلَّ عقلاً على وجود الله عز وجل.

وأما دلالة الفطرة على وجود الله فأظهر من أن تحتاج إلى دليل؛ لأن الإنسان بفطرته يؤمن بربّه، قال النبي عليه الصلاة والسلام: «كلُّ مولود يولَد على الفطرة، فأبواه يهوِّدانه أو ينصرانه أو يمجِّسانه»(۱)، ولهذا لو وقع على أي إنسان في الدنيا شيء بغتة وهذا الشيء مهلكُ له، لكان يقول بلسانه من غير أن يشعر: يا الله، أو يا رب، أو ما أشبه ذلك، مما يدل على أن الغريزة الفطرية جُبلَت على الإيمان بوجود الله عز وجل.

وأما دلالة الحس على وجود الله، فما أكثر ما نسمع من إجابة الله تعالى للدعاء، ومن إجابة الدعاء للإنسان نفسه، كم من إنسان دعا الله وقال: يا رب، فرأى الإجابة نصب عينه، ففي القرآن أمثلة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات، رقم (۱۳۵۸)، ومسلم، كتاب القدر، باب معنى: كل مولود يولد على الفطرة، رقم (۲۵۵٪).

كثيرة من هذا، مثل قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ وَأَيِّ مَسَّنِي ٱلصُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَكُمُ ٱلرَّحِينِ ﴾ فَآسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ، مِن صُرِّرٍ ﴾ [الأنبياء: ٨٣، ٨٤]، وفي السُّنَّة أمثلة كثيرة أيضاً، ومنها حديث أنس بن مالك رضى الله عنه، قال: دَخَلَ رجل يوم الجمعة والنبي عَيْكُ يَحْطُبُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهُ، هَلَكَتَ الْأُمُوالَ، وانقطعت السُّبُل، فادعُ الله يغيثنا، فرفع النبي ﷺ يديه وقال: «اللهمَّ أغثنا، اللهمَّ أغثنا، اللهمَّ أغثنا»، وكانت السماء صحوًّا ليس فيها شيء من السحاب، فما نزل النبي عَلَيْ من على منبره إلا والمطر يتحادر من لحيته عليه الصلاة والسلام، وبقى المطر أسبوعاً كاملاً حتى دخل رجلٌ من الجمعة الثانية، فقال: يا رسول الله، تهدّم البناء، وغرق المالُ، فادعُ الله أن يمسكها عنا. فرفع النبي ﷺ يديه، وجعل يقول: «اللهم حوالينا ولا علينا»(١) ويشير بيده، فما يشير إلى ناحية إلا انفرجت بإذن الله، فخرج الناس يمشون في الشمس. وكم من دعاء دعا به الإنسان ربَّه فوجد الإجابة، وهذا دليل حسيٌّ على وجود الله عز وجل.

أما الدليل الشرعي: فأكثر من أن يُحصر، كلُّ القرآن، وكلُّ ما ثبت عن النبي ﷺ من الأحاديث الحُكْمية والخبرية، فإنه دالُّ على وجود الله عز وجل، كما قال الله تعالى في القرآن العظيم: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٢٨]، هذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب الاستسقاء في خطبة الجمعة غير مستقبل القبلة، رقم (۱۰۱٤)، ومسلم، كتاب صلاة الاستسقاء، باب الدعاء في الاستسقاء، رقم (۸۹۷).

أحد ما يتضمنه الإيمان بالله وهو الإيمان بوجوده.

أما الإيمان بربوبيته، وألوهيته، وأسمائه وصفاته، فقد سبق القول المفصّل فيها، حين تكلمنا على أنواع التوحيد الثلاثة.

### كيف نرد على الدهريين؟

السؤال (٢٠): لكن نجد الدهريين مثلاً وهم كثير الآن وهم من العقلاء؛ لأنهم يفكرون وينتجون، لكنهم يُجمعون على عدم وجود الله عز وجل، فكيف يردّ على مثل هؤلاء؟

الجواب: أولاً: أريد أن أُعلَق على قولك أنهم عقلاء، فإن أردت بالعقل عقل إدراك فنعم هم عقلاء يدركون ويفهمون، وإن أردت بذلك عقل الرشد، فليسوا بعقلاء، ولهذا وَصَفَ الله الكفار بأنهم صمّ بكمٌ عميٌ فهم لا يعقلون، لكنهم عقلاء عقل إدراك، تقوم به الحجّة عليهم، وهم إذا قالوا ذلك، فإنما يقولون هذا مكابرة في الواقع، وإلا فهم يعلمون أن الباب المنصوب لا يمكن أن يصنع نفسه، ولا يمكن أن ينصب نفسه، يعرفون أن هذا الباب لأبد له من نجّار، أو حدّاد أقامه، ولابد له من بنّاء ركّبه، بل يعلمون أن الطعام الذي يأكلونه، والماء الذي يشربونه، لابد له من أي أحد من الناس أن يكون هذا الزرع، أو أن ينبت هذه الحبة، أي أحد من الناس أن يكون هذا الزرع، أو أن ينبت هذه الحبة، حتى تكون زرعاً له ساق وثمر.

فهم يعلمون ذلك، ويعلمون أن هذا ليس مما يقدر عليه

البشر، ولكنهم يكابرون. والمكابر لا فائدة من محاجَّته، ولا يمكن أن يَقْبَل أبداً مهما كان، لو تقول له: هذه الشمس وهي أمامه ما قبل، فمثل هؤلاء تكون المجادلة معهم مضيعة وقت، وتكون دعوتهم كما قال بعض أهل العلم بالمجالدة لا بالمجادلة.

### الإيمان وأركانه

السؤال (٢١): فضيلة الشيخ، بقي معنا أن نحدِّد أركان الإيمان؟

الجواب: الإيمان كما قال النبي عَلَيْ أن تومن بالله، وملائكته، ... » تكلمنا عن الإيمان بالله الإيمان بالملائكة وهم عالم الغيب خلقهم الله عز وجل من نور، وجعلهم طوع أمره في شَيِحُونَ اليَّلَ وَالنَّهَارَ لاَيَفْتُرُونَ ﴾ [الانبياء: ٢٠]، ﴿ لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُوْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]، وهم على أصناف متعددة، في ويَفْعَلُونَ مَا يُوْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]، وهم على أصناف متعددة، في أعمالهم، ووظائفهم، ومراتبهم، فجبريل عليه الصلاة والسلام موكَّل بالوحي، ينزل بوحي الله تعالى على رسل الله، كما قال الله تعالى: ﴿ فَلْ نَزَلُ بِهِ الرَّيُ ۖ الأَمِينُ ﴿ فَلَ نَزَلُ بِهِ الرَّيُ اللهِ اللهِ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِينُ ﴿ قُلْ نَزَلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِّكَ وَلَى وقد رآه النبي عَلَيْ على صورته التي مِن رَبِّكَ بِالنعل: ١٠٠]، وقد رآه النبي عَلَيْ على صورته التي خُلِق عليها مرتين، رآه مرة على صورته له ستمائة جناح قد سدّ نُحلِق عليها مرتين، رآه مرة على صورته له ستمائة جناح قد سدّ الأفق (١٠). وميكائيل أحد الملائكة العظام، وقد وكَله الله عز وجل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب إذا قال أحدكم آمين والملائكة في السماء، رقم (٣٢٣٢، ٣٢٣٤)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب في ذكر سدرة =

بالقطر والنبات، القطر: المطر، والنبات: نبات الأرض من المطر. وإسرافيل من الملائكة العظام، وقد وكّله الله عز وجل بالنفخ في الصور، وهو أيضاً أحد حَمَلة العرش العظيم، وهؤلاء الثلاثة كان النبي عَيِّ يذكرهم في استفتاح صلاة الليل، يقول عَيِّ في استفتاح صلاة الليل، يقول عَيْن في استفتاح صلاة الليل: «اللهم ربّ جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدني لِمَا اختُلفَ فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي مَن تشاء إلى صراط مستقيم»(١).

وذكر هؤلاء الثلاثة لأن كل واحد منهم موكّل بما يتضمن الحياة، والبعثُ من النوم يعتبر حياةً، فهؤلاء الثلاثة هم أفضل الملائكة فيما نعلم، ومنهم ملك الموت الموكّل بقبض أرواح الأحياء، ومنهم ملكان موكلان بالإنسان يحفظان أعماله، عن اليمين وعن الشمال قعيد، ومنهم ملائكة موكّلون بتتبع حِلَق الذّكر، ومَن أراد المزيد من ذلك فليراجع ما كتبه أهل العلم في هذا.

#### الإيمان بالملائكة

السؤال (٢٢): فضيلة الشيخ، هل بقي شيء يتعلَّق بالإيمان بالملائكة تريدون أن تتحدَّثوا عنه أم ننتقل إلى بقية الأركان؟

المنتهى، رقم (١٧٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، رقم (۷۷۰).

الجواب: بقى من الركن الثاني وهو الإيمان بالملائكة أن الإيمان بالملائكة عليهم الصلاة والسلام يكون إجمالاً ويكون تفصيلاً، فما علمناه بعينه وجب علينا أن نؤمن به بعينه ونفصِّل، نقول: نؤمن بالله، نؤمن بجبريل، وميكائيل، وإسرافيل، وملك الموت، ومالك خازن النار، وما أشبه ذلك. وما لم نعلمه بعينه فإننا نؤمن به إجمالاً، فنؤمن بالملائكة على سبيل العموم، والملائكة عدد كبير لا يحصيهم إلا الله عز وجل، قال النبي عليه الصلاة والسلام: «البيت المعمور الذي في السماء السابعة يدخله كل يوم سبعون ألف ملك، إذا خرجوا منه لم يعودوا إليه آخر ما عليهم»(١)، وأخبر عليه الصلاة والسلام أنه: «ما من موضع أربع أصابع في السماء إلا وفيه ملك قائم لله أو راكع أو ساجد $(^{(Y)})$ ، ولكننا لا نعلم أعيانهم ووظائفهم وأعمالهم إلا ما جاء به الشرع، فما جاء به الشرع على وجه التفصيل، من أحوالهم وأعمالهم ووظائفهم، وجب علينا أن نؤمن به على سبيل التفصيل، وما لم يأت على سبيل التفصيل، فإننا نؤمن به إجمالاً.

وهؤلاء الملائكة الذين لهم من القدرة والقوة ما ليس للبشر من آيات الله عز وجل، فيكون في الإيمان بهم إيمان بالله سبحانه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة صلوات الله عليهم، رقم (٣٢٠٧)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله ﷺ، رقم (١٦٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي، كتاب الزهد، باب في قول النبي ﷺ: «لو تعلمون ما أعلم...»، رقم (۲۳۱۲)، وأحمد في المسند (۱۷۳/۵)، وابن ماجه، كتاب الزهد، باب الحزن والبكاء، رقم (٤١٩٠)، وقال الترمذي: حديث حسن غريب.

وتعالى وبقدرته العظيمة، وعلينا أن نحب هؤلاء الملائكة، لأنهم مؤمنون، ولأنهم قائمون بأمر الله عز وجلّ، ومن كان عدوًا لأحد منهم، فإنه كافر، كما قال الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِتَهِ وَمَلَتِهِ حَيْدِهِ مَن كَانَ عَدُوًّا لِتَهِ وَمَلَتِهِ حَيْدِهِ مَن كَانَ عَدُوًّا لِتَهِ وَمَلَتِهِ حَيْدِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكُنلَ فَإِنَّ اللهُ عَدُوًّ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذِنِ اللهِ مُصَدِقًا لِمَا تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ مَنَّ لَهُ عَلَى مَالِيهُ عَلَيْهُم الصلاة بَيْنَ كَنَدُهِ ﴾ [البقرة: ٩٧]، فالمهم أن هؤلاء الملائكة عليهم الصلاة والسلام علينا أن نحبَّهم؛ لأنهم عباد لله تعالى، قائمون بأمره، وأن لا نعادي أحداً منهم.

# الإيمان بالكُتُب

السؤال (٢٣): فضيلة الشيخ، بقي الركن الثالث من أركان الإيمان؟

الجواب: الركن الثالث هو الإيمان بكتب الله عز وجل، كتب الله التي أنزلها على رسله عليهم الصلاة والسلام، فإن ظاهر القرآن يدل على أنه ما من رسول إلا وأنزل الله معه كتاباً، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا مِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَعْهُمُ الْكِنَابُ وَالْمِيزَابُ لِيقُومَ النَّاسُ فِلَا وَالْقِسَطِ ﴾ [الحديد: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمّةٌ وَرَحِدَةٌ فَبَعَثَ اللّهُ النَّاسُ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِنَابُ بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا الْخَتَلَقُوا فِيدٍ ﴾ [البقرة: ٢١٣].

وهذه الكتب طريق الإيمان بها أن نؤمن بها إجمالاً، وما علمناه بعينه نؤمن به بعينه، فالتوراة والإنجيل والزبور وصحف

إبراهيم وموسى والقرآن الكريم، هذه معلومة لنا بعينها، فنؤمن بها بعينها، وما عدا ذلك نؤمن به إجمالاً؛ لأن الله لا يكلف نفساً إلا وسعها، ولكن كيف نؤمن بهذه الكتب؟ نقول: ما صحّ نقله منها إلينا من الأخبار وجب علينا تصديقه بكل حال؛ لأنه من عند الله، وأما أحكامه، أي ما تضمنته هذه الكتب من الأحكام، فلا يلزمنا العمل إلا بما جاء في القرآن الكريم، وأما ما نُقل إلينا منها ولم نعلم صحته، فإننا نتوقف فيه، حتى يتبين لنا صحته، لأن هذه الكتب دخلها التحريف، والتبديل، والتغير والزيادة والنقص.

#### الإيمان بالرسل

السؤال (٢٤): فضيلة الشيخ، هذا بالنسبة للركن الثالث، فما قولكم في الركن الرابع الذي هو الإيمان بالرسل؟

الجواب: الإيمان بالرسل عليهم الصلاة والسلام يكون بأن نؤمن بأن الله سبحانه وتعالى أرسل إلى البشر رسلاً منهم، يتلون عليهم آيات الله ويزكونهم، وأن هؤلاء الرسل أولهم نوح عليه الصلاة والسلام، وآخرهم محمد عليه، وأما قبل نوح فلم يبعث رسول، وبهذا نعلم خطأ المؤرّخين الذين قالوا: إن إدريس عليه الصلاة والسلام كان قبل نوح؛ لأن الله سبحانه وتعالى يقول في كتابه: ﴿ ﴿ إِنَّا آوَحَيْنَا إِلَيْكُ كُنَا آوَحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنِّيتِينَ مِنْ بَعْدِورً ﴾ [النساء: ١٦٣]، وفي الحديث الصحيح في قصة الشفاعة: أن الناس يأتون إلى نوح فيقولون له: أنت أوَّلُ رسول أرسله الله إلى أهل

الأرض (۱)، فلا رسول قبل نوح، ولا رسول بعد محمد ﷺ؛ لقول الله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيَّ فَيَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّ فَيَ الْأَحْزَابِ: ٤٠].

فأما نزول عيسى ابن مريم في آخر الزمان فإنه لا ينزل على أنه رسول مجدد، بل ينزل على أنه حاكم بشريعة محمد على لأن الواجب على عيسى وعلى غيره من الأنبياء: الإيمان بمحمد على كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا خَذَ اللهُ مِيشَقَ النِّيتِينَ لَمَا ءَاتَيتُ كُم مِن حِتْ وَلَيَ شُرُنّا وَإِنْ اللهُ تعالى: ﴿ وَإِذَا خَذَ اللهُ مِيشَقَ النِّيتِينَ لَمَا ءَاتَيتُ كُم مِن حِتْ وَحَكْمَة لَكُم مِن حَتْ وَحَكْمَة لَكُم مَن مَن حَتْ وَحَكْمَة لَكُو مِن اللهُ مَعْكُم مِن مَن عَلَى وَالْحَلُم إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنا قَالَ فَاشَهُدُوا وَأَنا مَعْكُم مِن الشّيهِدِينَ ﴾ [آل عمران: ٨١]. وهذا الرسول المصدق لما معهم هو الشّيهدين ﴾ [آل عمران: ٨١]. وهذا الرسول المصدق لما معهم أن نؤمن الله على هذا الوجه، بأن أولهم نوح وآخرهم محمد على وكيفية الإيمان بهم: أن ما جاء من أخبارهم وصحَّ عنهم نؤمن به ونصدِّق؛ لأنه من عند الله عز وجل، وأما الأحكام فلا يلزمنا اتباع ونصدِّق؛ الإما جاء به محمد على وما اقتضته شريعته.

أما بالنسبة لأعيان هؤلاء الرُّسل، فمن سمَّاه الله لنا، أو سمَّاه رسوله ﷺ، وجب علينا الإيمان به بعينه، وما لم يسمّ فإننا نؤمن به على سبيل الإجمال، كما قلنا ذلك في الكتب وفي الملائكة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوسًا إِلَىٰ قَرْمِهِ ﴾، رقم (٣٣٤٠)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها، رقم (١٩٤).

## الإيمان باليوم الآخر

السؤال (٢٥): فضيلة الشيخ، كيف يكون الإيمان بالركن الخامس وهو اليوم الآخر؟

الجواب: الإيمان باليوم الآخر يعني الإيمان بقيام الساعة، وسمِّي يوماً آخر؛ لأنه ليس بعده يوم، فإن الإنسان كان عدماً، ثم وجد في بطن أمه، ثم وجد في الدنيا، ثم ينتقل إلى البرزخ، ثم يوم القيامة، فهذه أحوال خمس للإنسان، ﴿ هَلَ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنْسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدُّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾ [الإنسان: ١]، هذه الحال الأولى أنه ليس شيئاً مذكوراً، ثم وُجدَ في بطن أمه، ثم خرج ﴿ وَاللَّهُ أَخَّرَجَكُم مِّنَا بُطُونِ أُمُّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [النحل: ٧٨]، ثم يكدح في هذه الدنيا ويعمل، ثم ينتقل إلى الآخرة في برزخ بين الدنيا وقيام الساعة، فالإيمان باليوم الآخر يدخل فيه \_ كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ـ الإيمان بكل ما أخبر به النبي عَلَيْهُ مما يكون بعد الموت، فيؤمن الإنسان بفتنة القبر، ونعيم القبر وعذابه، ويؤمن بقيام الساعة، بالنفخ في الصور، بالحساب، بالميزان، بالحوض المورود، بكلّ ما جاء عن النبي ﷺ؛ إما في كتاب الله، أو في سُنَّة الرسول عليه الصلاة والسلام، مما يكون بعد الموت.

ويحسن أن نتكلم عن فتنة القبر، وهي أن الميت إذا دُفِن أتاه ملكان فيسألانه عن ربّه ودينه ونبيه، فأما المؤمن فيُثبّته الله تعالى بالقول الثابت، فيقول: ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد،

وأما غير المؤمن فإنه يقول: هاه هاه، لا أدري، سمعت الناس يقولون شيئاً فقلته، ثم بعد هذه الفتنة إما نعيم وإما عذاب إلى يوم القيامة، فمن كان من غير المسلمين، فهو في عذاب إلى يوم القيامة، ومَن كان مِن عُصاة المؤمنين، فإنه قد يُعَذَّب في قبره لمدة يعلمها الله عز وجل، ثم يرفع عنه العذاب، وهذا العذاب أو النعيم يكون في الأصل على الروح، ولكن قد يتألم البدن به، كما أن العذاب في الدنيا يكون على البدن، وقد تتألم النفس فيه، ففي العذاب في الدنيا مثلاً الضرب يقع على البدن، والألم يقع على البدن، والنفس قد تتأثّر بذلك، فتحزن وتغتم، أما في القبر فالأمر بالعكس، العذاب أو النعيم يكون على الروح، لكن البدن لا شك أنه يحصل له شيء من هذا العذاب أو النعيم، إما بالفرح بالنعيم، وإما بالألم بالحزن بسبب العذاب.

أما إذا قامت الساعة، وهي القيامة الكُبرى فإن الناس يقومون من قبورهم لربِّ العالمين حُفاة عُراة غُرلاً، حُفاة: ليس عليهم ما يقي أقدامهم من نِعال أو خِفاف أو غيرها. عراة: ليس على أبدانهم ما يكسوها. غُرلاً: أي غير مختونين، فتعود الجلدة التي قُطعت في الختان في الدنيا، ليخرج الإنسان من قبره تامًّا لا نقص فيه، كما قال الله تعالى: ﴿ كُمّا بَدَأْنَا أَوّلَ خَلِقٍ نُعِيدُهُ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، ثم يكون الحساب على ما جاء في كتاب الله وسُنَّة رسوله على، ثم النهاية إما إلى جنة وإما إلى نار، فمَن دخل الجنة فهو مخلَّد فيها أبد الآبدين، ومَن دَخَل النار فإن كان من العُصاة، فإنه يخرج منها بعد أن يُعذَّب بما يستحق، إن لم تنلهُ الشفاعة أو رحمة الله عز

وجل، ولكنه لا يخلّد فيها، وأما الكافر فإنه يخلّد فيها أبد الآبدين.

### الإيمان بالقدر

السؤال (٢٦): فضيلة الشيخ، بقي الإيمان بالقدر نريد أن تحدثنا عنه أثابكم الله؟

الجواب: الإيمان بالقدر هو أحد أركان الإيمان الستة التي بينها رسول الله بينها لجبريل حين سأله عن الإيمان، والإيمان بالقدر أمر هام جدًّا، وقد تنازع الناس في القدر من زمن بعيد، حتى في عهد النبي بينه وقد كان الناس يتنازعون فيه ويتمارون فيه، وإلى يومنا هذا والناس كذلك يتنازعون فيه، ولكن الحق فيه ولله الحمد واضح بين، لا يحتاج إلى نزاع ومراء، فالإيمان بالقدر: أن تؤمن بأن الله سبحانه وتعالى قد قدر كل شيء، كما قال الله تعالى: ﴿ وَخَلَقَ سبحانه وقل لحكمته، وما تقتضيه هذه الحكمة من غايات حميدة، وعواقب نافعة للعباد في معاشهم ومعادهم.

ويدور الإيمان بالقدر على الإيمان بأمور أربعة:

أحدها: العلم، وذلك أن تؤمن إيماناً كاملاً بأن الله سبحانه وتعالى قد أحاط بكل شيء علماً؛ أحاط بكل شيء مما مضى، ومما هو مستقبل، سواءٌ كان ذلك مما يتعلَّق بأفعاله عزَّ وجل، أو بأفعال عباده، فهو محيطٌ بها جملة وتفصيلاً، بعلمه الذي هو موصوف به أزلاً وأبداً، وأدلَّة هذه المرتبة كثيرة في

القرآن والسُّنَة، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَعْنَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْلَانِ وَلَا فِي السَّمَآءِ ﴿ وَاللهِ مَاللهِ وَاللهِ اللهِ تعالى: ﴿ وَعَالَمَ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ الْبَرِّ وَالْبَحْرُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ الْبَرِّ وَالْبَحْرُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنَتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنَابٍ مُبِينٍ ﴾ إلا نعام: ٩٥] ، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْسُهُ ﴾ [الانعام: ٩٥] ، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْسُهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٣]، إلى غير ذلك من الآيات الدالَّة على علم الله سبحانه وتعالى في كل غير ذلك من الآيات الدالَّة على علم الله سبحانه وتعالى في كل شيء جملةً وتفصيلاً.

وهذه المرتبة من الإيمان بالقدر، مَن أنكرها فهو كافر، لأنه مكذّب لله ورسوله وإجماع المسلمين، وطاعِنٌ في كمال الله عز وجل، لأن ضدَّ العلم إما الجهل وإما النسيان، وكلاهما عيب، وقد قال الله تعالى عن موسى عليه الصلاة والسلام حين سأله فرعون: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلقُرُونِ ٱلأُولَى ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَقِي فِي كِتَابُ لَا يَضِلُ وَعِن وَلَا يَضِلُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

أما المرتبة الثانية: فهي الإيمان بأن الله تعالى كتب مقادير كلِّ شيء إلى أن تقوم الساعة، فإن الله عز وجل لمَّا خَلَقَ القلم قال له: اكتب، قال: ربِّي، وماذا أكتب؟ قال: اكتب ما هو كائن ألى فجرى في تلك الساعة ما هو كائن إلى يوم القيامة، جملةً وتفصيلاً،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۳۱۷/۵)، والترمذي، كتاب القدر، رقم (۲۱۵۵)، وقال: غريب. وأبوداود، كتاب السنة، باب في القدر، رقم (٤٧٠٠).

فكتب الله عز وجل في اللوح المحفوظ مقادير كلِّ شيء.

وقد دلَّ على هذه المرتبة والتي قبلها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعُلَمُ اللّهِ يَسِيرُ ﴾ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السّكَمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَبُ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴾ أي: معلومة عند الله عز وجل ﴿ فِي كِتَبُ ﴾ وهو اللوح المحفوظ ﴿ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴾ ثم هذه الكتابة تكون أيضاً مفصّلة أحياناً، فإن الجنين في بطن أمه، إذا مضى عليه أربعة أشهر، يبعث إليه ملك فيؤمر بأربع كلمات، بكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقي أم سعيد، كما ثبت ذلك في الصحيح من حديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنه، عن النبي الصحيح من حديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنه، عن النبي

ويكتب أيضاً في ليلة القدر ما يكون في تلك السنة، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ تُبَـٰزَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ تُبَـٰزَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾ [الدخان: ٣ ـ ٥].

أما المرتبة الثالثة: فالإيمان بأن كل ما في الكون، فإنه بمشيئة الله، فكلُّ ما في الكون فهو حادثٌ بمشيئة الله عز وجل، سواءٌ كان ذلك مما يفعله هو عز وجل، أو مما يفعله الناس، أو بعبارة أعم مما يفعله المخلوق، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ مما يفعله المخلوق، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [النحل: ٩]، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَرَحِدَةً ﴾ [هود: ١١٨]، وقال وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَرَحِدَةً ﴾ [هود: ١١٨]، وقال

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة صلوات الله عليهم، رقم (۳۲۰۸)، ومسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه، رقم (٣٢٠٨).

تعالى: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ [فاطر: ١٦]، إلى غير ذلك من النصوص الكثيرة الدالة على أن فِعْله عز وجل واقع بمشيئته، وكذلك أفعال الخُلق واقعة بمشيئته، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اَقْتَ تَلُ اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ مَا اَقْتَ تَلُ اللّهِ مَن اللّهُ مَا اَقْتَ تَلُ اللّهُ مَا اَقْتَ تَلُ اللّهِ يَعْدِهِم مِن ابْعَدِ مَا جَآءَتُهُ مُ الْبَيْنَاتُ وَلَكِن اللّهُ يَفْعَلُ الْحَتْلُوا وَلَكِنَ اللّهُ يَقْعَلُ الْحَتْلُوا وَلَكِنَ اللّهَ يَقْعَلُ مَا يُويدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، وهذا نص صريح بأن أفعال العبد قد شاءها الله عز وجل، ولو شاء الله أن لا يفعل لم يفعل.

أما المرتبة الرابعة في الإيمان بالقدر، فهي الإيمان بأن الله تعالى خَالِق كل شيء، فالله عز وجل هو الخالِق، وما سواه مخلوق، فكل شيء الله تعالى خالِقه، فالمخلوقات مخلوقة لله عز وجل وجل، وما يصدر منها من أفعال وأقوال، مخلوق لله عز وجل أيضاً؛ لأن أفعال الإنسان وأقواله من صفاته، فإذا كان الإنسان مخلوقاً، كانت الصفات أيضاً مخلوقة لله عز وجل، ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصانات: ٩٦]، فنصَّ الله تعالى على خلق الإنسان، وعلى خلق عمله، قال: ﴿ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وقد اختلف الناس في «ما» هنا: هل هي مصدرية أو موصولة؟ وعلى كل تقدير فإنها تدل على أن عمل الإنسان مخلوق لله عز وجل.

هذه أربع مراتب لا يتم الإيمان بالقدر إلا بالإيمان بها، ونعيدها فنقول: أن تؤمن بأن الله تعالى عليم بكل شيء جملة وتفصيلاً. ثانياً: أن تؤمن بأن الله كتب في اللوح المحفوظ مقادير كل شيء. ثالثاً: أن تؤمن بأن كل حادث، فهو بمشيئة الله عز وجل. رابعاً: أن تؤمن بأن الله تعالى خالِق كل شيء.

ثم اعلم أن الإيمان بالقدر لا ينافي فعل الأسباب، بل إن فعل الأسباب مما أمر به الشرع، وهو حاصل بالقدر؛ لأن الأسباب تنتج عنها مسبباتها، ولهذا لمّا توجّه أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى الشام، ذُكِر له في أثناء الطريق أنه قد وقع فيها الطاعون، فاستشار الصحابة رضي الله عنهم، هل يستمر ويمضي في سيره، أو يرجع إلى المدينة؟ فاختلف الناس عليه، ثم استقرّ رأيهم على أن يرجعوا إلى المدينة، ولمّا عزم على ذلك، جاءه أبوعبيدة عامر بن الجراح، وكان عمر رضي الله عنه يجلّه ويقدّره، فقال: يا أمير المؤمنين، كيف ترجع إلى المدينة، أفراراً مِن قَدر الله؟ قال رضي الله عنه: نَفِرٌ مِن قَدر الله إلى قَدَر الله !

وبعد ذلك جاء عبدالرحمن بن عوف رضي الله عنه وكان غائباً في حاجة له، فحدَّثهم أن النبي ﷺ قال عن الطاعون: «إذا سمعتم به في أرض فلا تقدموا عليه»(١).

الحاصل قول عمر رضي الله عنه: نفر من قدر الله إلى قدر الله، فهذا يدل على أن اتخاذ الأسباب من قدر الله عز وجل، ونحن نعلم أن الرجل لو قال: أنا سأؤمن بقدر الله، وسيرزقني الله ولدا بدون زوجة، لو قال هذا لعد من المجانين، كما أنه لو قال: أنا أؤمن بقدر الله ولن أسعى في طلب الرزق، ولم يتَّخِذ أيَّ سبب للرزق، لعدَّ ذلك من السَّفه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الطب، باب ما يذكر في الطاعون، رقم (٥٧٢٩)، ومسلم، كتاب الطب، باب الطاعون والطيرة...، رقم (٢٢١٩).

فالإيمان بالقدر إذن لا ينافي الأسباب الشرعية أو الحسية الصحيحة، أما الأسباب الوهمية التي يدَّعي أصحابها أنها أسباب وليست كذلك، فهذه لا عبرة بها، ولا يلتفت إليها.

ثم اعلم أنه يردُ على الإيمان بالقدر إشكالٌ وليس بإشكال في الواقع، وهو أن يقول قائل: إذا كان فعلي من قدر الله عز وجل فكيف أُعاقب على المعصية وهي من تقدير الله عز وجل؟

والجواب على ذلك أن يُقال: لا حجة لك على المعصية بقدر الله؛ لأن الله عز وجل لم يجبرك على هذه المعصية، وأنت حين تُقدم عليها لم يكن لديك العلم بأنها مقدَّرة عليك؛ لأن الإنسان لا يعلم بالمقدور إلا بعد وقوع الشيء، فلماذا لم تقدّر قبل أن تفعل المعصية، أن الله قدَّر لك الطاعة، فتقوم بطاعته، وكما أنك في أمورك الدنيوية تسعى لما ترى أنه خير، وتهرب مما ترى أنه شر، فلماذا لا تعامل نفسك هذه المعاملة في عمل الآخرة، أنا لا أعتقد أن أحداً يُقال له: إن لمكة طريقين: أحدهما: طريق مأمون ميسر، والثاني: طريق مخوف صعب، لا أعتقد أن أحداً يسلك الطريق المخوف الصعب، ويقول: إن هذا قد قُدِّر لي، بل سوف يسلك الطريق المأمون الميسر، ولا فرق بين هذا وبين أن يُقال لك: إن للجنة طريقاً وللنار طريقاً، فإنك إذا سلكت طريق النار، فأنت كالذي سلك طريق مكة المخوف الوعر، وأنت بنفسك تنتقد هذا الرجل الذي سلك الطريق المخوف الوعر، فلماذا ترضى لنفسك أن تسلك طريق الجحيم، وتدع طريق النعيم، ولو كان للإنسان حجة بالقدر على فعل المعصية، لم تنتف هذه الحجة بإرسال الرسل، وقد قال الله تعالى: ﴿ رُّسُكُ مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ الرُّسُلِّ﴾ [النساء: ١٦٥].

#### زيادة الإيمان ونقصانه

السؤال (٢٧): فضيلة الشيخ، هل الإيمان يزيد وينقص؟ ونودّ أن نعرف بأي شيء تحصلُ الزيادة، وبأي شيء يحصل النقصان؟ الجواب: هناك كلمة بقيت في الإيمان بالقدر يسيرة، وهي أن الإيمان بالقدر له ثمراتٌ جليلة على سير الإنسان وعلى قلبه، لأنك إذا آمنت بأن كل شيء بقضاء الله وقدره، فإنك عند السرَّاء تشكر الله عز وجل، ولا تعجب بنفسك، ولا ترى أن هذا الأمر حصل منك بحولك وقوتك، ولكنك تؤمن بأن هذا سبب إذا كنت قد فعلت السبب الذي نلت به ما يسرّك، وأن الفضل كله بيد الله عز وجل، فتزداد بذلك شكراً لنعمة الله سبنحانه وتعالى، ويحملك هذا على أن تقوم بطاعة الله على حسب ما أمرك الله به، وألا ترى لنفسك فضلاً على ربك، بل ترى المِنَّة لله سبحانه وتعالى عليك، قال الله تعالى: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسَلَمُوا ۚ قُل لَا تَمُنُّواْ عَلَى إِسْلَنَكُم كُو بَلِ أَللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَىكُمْ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ ﴾ [الحجرات: ١٧]، كما أنك إذا أصابتك الضرَّاء فإنك تؤمن بالله عز وجل وتستسلم، ولا تندم على ذلك، ولا يلحقك الحسرة، ألم ترَ إلى قول النبي عليه الصلاة والسلام: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، احرص على ما ينفعك، واستعِن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء

فلا تقل: لو أني فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان $^{(1)}$ .

فالإيمان بالقدر فيه راحة النفس والقلب، وعدم الحزن على ما فات، وعدم الغمِّ والهمِّ لما يستقبل، قال الله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلا فِي الفَسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَبِ مِن قَبْلِ أَن نَبَراً هَا أَن نَبراً هَا إِنَّ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ فَي اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ فَي اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ فَي اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ فَي اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَا فَاتَكُمُ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا عَالَتُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهِ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللْلِهُ اللللْلِلْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الللللْمُ الل

أما بالنسبة لزيادة الإيمان ونقصانه، فإن الإيمان عند أهل السُنَّة والجماعة هو الإقرار بالقلب، والنُطق باللسان، والعمل بالجوارح، فهو يتضمَّن هذه الأمور الثلاثة؛ إقرار بالقلب، ونُطق باللسان، وعمل بالجوارح، وإذا كان كذلك، فإنه سوف يزيد وينقص، وذلك لأن الإقرار بالقلب. يتفاضل، فليس الإقرار بالخبر كالإقرار بالمعاينة، وليس الإقرار بخبر الرجل كالإقرار بخبر الرجلين، وهكذا.

ولهذا قال إبراهيم عليه الصلاة والسلام: ﴿ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنُ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَظْمَيِنَ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠]، فالإيمان يزيد من حيث الإقرار، إقرار القلب وطمأنينته وسكونه،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب الأمر بالقوة وترك العجز، رقم (٢٦٦٤).

والإنسان يجد ذلك من نفسه، فعندما يحضر مجلس ذِكْر، فيه موعظة وذِكْرٌ للجنَّة والنار، يزداد إيماناً حتى كأنه يشاهد ذلك رَأْي عين، وعندما تكون الغفلة، ويقوم من هذا المجلس، يخف هذا اليقين في قلبه.

كذلك يزداد الإيمان من حيث القول، فإن مَن ذَكَرَ الله عز وجل عشر مرَّات، ليس كمَن ذَكَر الله مائة مرَّة، فالثاني أزيد بكثير.

وكذلك أيضاً مَن أتى بالعبادة على وجه كامل، يكون إيمانه أزيد ممّن أتى بها على وجه ناقص، وكذلك العمل، فإن الإنسان إذا عمل عملاً بجوارحه أكثر من الآخر، صار الثاني أزيد إيماناً من الناقص، وقد جاء ذلك في الكتاب والسُّنَة، أعني إثبات الزيادة والنقصان جاء في الكتاب والسُّنة، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا جَمَلنَا أَصَكَبُ النَّارِ إِلَّا مَلتَكَةٌ وَمَا جَمَلنَا عِدَتُهُمْ إِلَّا فِتَنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا لِيسَتَيْقِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا الْكِتَبُ وَيَرْدَادَ اللَّذِينَ المَثَوَّ إِيمَننَا وَهُمْ مَن يَقُولُ أَيْكُمُ زَادَتُهُ هَلَاهِ الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَزُولَتُ سُورَةٌ فَهِمْ مَن يَقُولُ أَيْكُمُ زَادَتُهُ هَلَاهِ الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَزِلَتَ سُورَةٌ فَهُ فَيْمِهُمْ مَن يَقُولُ أَيْكُمُ مَ زَادَتُهُ هَلِهِ اللهِ تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَزِلَتَ سُورَةٌ فَيْ وَيَعْمُ مَن يَقُولُ أَيْكُمُ مَ زَادَتُهُ هَلِهِ اللهِ تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَيَعْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهِ اللهُ اللَّذِينَ عَامَنُوا وَهُمْ صَالَوْا وَهُمْ صَالَا أَلَا الله الله الله الله الله عقل المحديث الصحيح عن النبي عَلَيْ قال: "ما رأيت من ناقصات عقل الحديث الصحيح عن النبي عَلَيْ قال: "ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للب الرَّجل الحازم من إحداكنَ "(۱)، فالإيمان إذا يزيد وينقص، لكن ما سبب زيادة الإيمان ونقصانه؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحيض، باب ترك الحائض الصوم، رقم (۳۰٤)، ومسلم كتاب الإيمان، باب نقصان الإيمان بنقصان الطاعات، رقم (۷۹، ۸۰).

أما أسباب زيادة الإيمان فمنها:

السبب الأول: معرفة الله تعالى بأسمائه وصفاته، فإن الإنسان كلما ازداد معرفة بالله وبأسمائه وصفاته ازداد إيماناً بلا شك، ولهذا تجد أهل العلم الذين يعلمون من أسماء الله وصفاته ما لا يعلمه غيرهم، تجدهم أقوى إيماناً من الآخرين من هذا الوجه.

السبب الثاني: النظر في آيات الله الكونية والشرعية، فإن الإنسان كلَّما نظر إلى الآيات الكونية التي هي المخلوقات السموات والأرض والإنسان والبهيمة وغير ذلك ـ ازداد إيماناً، قال الله تعالى: ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِآمُوقِنِينَ ﴿ وَفِ ٱلْفُرِينَ اللهُ وَفِي الْفُسِكُمُ الْفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ [الذاريات: الله تعالى: ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِآمُوقِنِينَ ﴿ وَفِ ٱلْفُرِينَ اللهُ على اللهُ على الآيات الدالَّة على هذا كثيرة، أعني الآيات الدالَّة على أن الإنسان بتدبُّره وتأمُّله في هذا الكون يزداد إيماناً.

السبب الثالث: كثرة الطاعات، فالإنسان كلَّما كثرت طاعاته ازداد بذلك إيماناً، سواءٌ كانت هذه الطَّاعات من الطاعات القولية أو الفعلية، فالذِكْر يُزِيد الإيمان كمية وكيفية، والصلاة والصوم والحج تزيد الإيمان أيضاً كمية وكيفية.

أما أسباب النقصال فإنها على العكس من ذلك: فالجهل بأسماء الله وصفاته يوجِب نقص الإيمان؛ لأن الإنسان إذا لم يعرف أسماء الله وصفاته ينقصه العلم بهذه الأسماء والصفات التي تزيد في الإيمان.

السبب الثاني: الإعراض عن التفكُّر في آيات الله الكونية والشرعية، فإن هذا يسبب نقص الإيمان، أو على الأقل ركوده وعدم نموة.

الثالث: فعل المعصية، فإن للمعصية آثاراً عظيمة على القلب، وعلى الإيمان، ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن»(١).

الرابع: ترك الطاعة، فإن تَرْك الطاعة سبب لنقص الإيمان، لكن إن كانت الطاعة واجبة وتركها بلا عذر، فهو نقص يُلام عليه ويُعاقب، وإن كانت الطاعة غير واجبة، أو واجبة لكن تركها لعذر، فإنه نقص لا يُلام عليه، ولهذا جعل النبي عَلَيْ النساء ناقصات عقل ودين، وعلَّل نُقْصَان دينها بأنها إذا حاضت لم تصل ولم تصم، مع أنها لا تُلام على ترك الصلاة والصيام في حال الحيض، بل هي مأمورة بذلك، لكن لمَّا فاتها الفعل الذي يقوم به الرَّجل، صارت ناقصة عن الرجل من هذا الوجه.

السؤال (٢٨): فضيلة الشيخ، بالنسبة لزيادة الإيمان ونقصانه هناك من يرى أن الإيمان لا يزيد ولا ينقص، وأن المعصية تُذْهِب الإيمان كله ويكفر الإنسان، كيف يرد على هؤلاء؟

الجواب: نردُّ على هؤلاء بما أشرنا إليه من قبل بالنصوص من الكتاب والسُّنَّة، وكذلك بالواقع، فإننا نقول لهم: أنتم الآن لو أتاكم مخبر وقال: إن فلاناً قدم البلد اليوم، وهذا المخبر عندكم ثقة، يكون لديكم الإيمان بأنه قدم، فإذا جاء رجل آخر وأخبركم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأشربة، باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُنَدُّ وَٱلْمَيْسِرُ . . ﴾، رقم (٥٥٧٨)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، رقم (٥٧).

بذلك، أفلا يزداد إيمانكم به؟ سيقولون: بلى يزداد إيماننا بذلك، فإذا رأيتم هذا الرجل القادم رأي العين، ازددتم يقيناً أكثر، وهذا أمر لا يمتري فيه أحد، ثم نقول: ما دمنا أدخلنا الأقوال والأعمال في مسمّى الإيمان، فإن اختلاف الأقوال والأعمال بالزيادة والنقص أمر معلوم لا ينكر، فيكون في هذا دليل واضح على أن الإيمان يزيد وينقص.

## إنكار أن الإيمان يزيد وينقص

السؤال (٢٩): فضيلة الشيخ، لكن ما حكم عدم الإقرار بزيادة الإيمان ونقصانه؟

الجواب: هذا يرجع إلى حال المنكر، إن كان أنكر ذلك تكذيباً وجَحْداً، فهو كافر لتكذيبه وجحده لما جاء به القرآن، وإن كان تأويلاً فإن التأويل له درجات، قد يصل إلى الكفر وقد لا يصل، فالإنسان الذي يقول: أنا لا أقول: إن الإيمان يزيد وينقص متأوّلاً، فإنه على حسب تأويله.

## صفة الحكم بغير ما أنزل الله

السؤال (٣٠): فضيلة الشيخ، ما هي صفة الحكم بغير ما أنزل الله؟

الجواب: الحكم بغير ما أنزل الله ينقسم إلى قسمين:

القسم الثاني: أن تبقى أحكام الله عز وجل على ما هي عليه، وتكون السلطة لها، ويكون الحكم منوطاً بها، ولكن يأتي حاكم من الخُكَّام فيحكم بغير ما أنزل الله، فهذا له ثلاث حالات:

الحال الأولى: أن يحكم بما يخالِف شريعة الله معتقداً أن ذلك أفضل من حكم الله وأنفع لعباد الله، أو معتقداً أنه مماثِل لحكم الله عز وجل، أو يعتقد أنه يجوز له الحكم بغير ما أنزل الله، فهذا كفر، يَخْرُج به الحاكم من الملّة؛ لأنه لم يرض بحكم الله عز وجل، ولم يجعل الله حكماً بين عباده.

الحال الثانية: أن يحكم بغير ما أنزل الله معتقداً أن حكم الله تعالى هو الأفضل والأنفع لعباده، لكنه خرج عنه، وهو يشعر بأنه عاص لله عز وجل إنما يريد الجور والظلم للمحكوم عليه، لما بينه

وبينه من عداوة، فهو يحكم بغير ما أنزل الله لا كراهة لحكم الله ولا استبدالاً به، ولا اعتقاداً بأنه \_ أي الحكم الذي حَكَمَ به \_ أفضل من حكم الله أو مساوٍ له، أو أنه يجوز الحكم به، لكن من أجل الإضرار بالمحكوم عليه حكم بغير ما أنزل الله، ففي هذه الحال لا نقول: إن هذا الحاكم كافر، بل نقول: إنه ظالم معتد جائر.

الحال الثالثة: أن يحكم بغير ما أنزل الله وهو يعتقد أن حكم الله تعالى هو الأفضل والأنفع لعباد الله، وأنه بحكمه هذا عاص لله عز وجل، لكنه حكم لهوى في نفسه، لمصلحة تعود له أو للمحكوم له، فهذا فِشق وخروج عن طاعة الله عز وجل، وعلى هذه الأحوال الثلاث يتنزَّل قول الله تعالى في ثلاث آيات: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَتِكَ هُمُ الْكَلْفِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤] وهذا ينزل على الحال الأولى، ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٥] ينزل على الحال الثانية، ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ والمائدة: ٤٥] ينزل على الحال الثانية، ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ والمائدة: ٤٥] ينزل على الحال الثانية، ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ الله الثانية.

وهذه المسألة من أخطر ما يكون في عصرنا هذا، فإن من الناس مَن أولع وأعجب بأنظمة غير المسلمين، حتى شُغِف بها، وربَّما قدَّمها على حكم الله ورسوله، ولم يعلم أن حكم الله ورسوله ماض إلى يوم القيامة، فإن النبي ﷺ بُعِثَ إلى الخلق عامَّة إلى يوم القيامة، والذي بَعَثَه سبحانه وتعالى عالِم بأحوال العباد إلى يوم القيامة، فلا يمكن أن يشرع لعباده إلا ما هو نافع لهم في أمور دينهم ودنياهم إلى يوم القيامة، فمن زَعَمَ أو توهَم أن غير حكم الله دينهم ودنياهم إلى يوم القيامة، فمن زَعَمَ أو توهم أن غير حكم الله

تعالى في عصرنا أنفع لعباد الله من الأحكام التي ظهر شرعها في عهد النبي ﷺ فقد ضلَّ ضلالاً مبيناً، فعليه أن يتوب إلى الله وأن يرجع إلى رشده، وأن يفكِّر في أمره.

## الفرق بين الظالم والفاسق

السؤال (٣١): فضيلة الشيخ، ذكرتم في الظالم والفاسق أشياء متقاربة أو يمكن أن تكون متداخلة، وهي أن الظالم يحكم بغير ما أنزل الله وهو يعلم أن حكم الله أفضل لكنه يريد أن يتشفّى من أحد فيطبق حكماً على شخص ما جاء عن الله، والفاسق يحكم وهو يعلم بحكم الله، ويعلم أنه هو الحكم السديد، لكنه لمصلحته أو هوى في نفسه، أو ليوافق هوى لغيره يحكم بغير ما أنزل الله، فما الفرق بينهما؟

الجواب: الفرق بينهما أن الذي نَصِفُه بأنه ظالم حكم لطلب العدوان على المحكوم عليه، وإن لم يكن له فيه مصلحة، ولم ينظر إطلاقاً إلى مصلحة المحكوم له، لكن أهم شيء عنده هو الجور والظلم بالنسبة لهذا المحكوم عليه، أما الآخر فهو نظر لمصلحة المحكوم له، ولم يكن يشعر في نفسه أن يظلم ذلك الرجل المحكوم عليه، ولهذا لا يفرق في المحكوم عليه بأن يكون فلاناً أو فلاناً؛ لأنه إنما يريد مصلحة المحكوم له، أو يريد أن يجر إلى نفسه هو منفعة أو ما أشبه ذلك، فهذا هو الفرق بينهما.

#### حقيقة الكهانة

السؤال (٣٢): فضيلة الشيخ، ما هي الكهانة؟

الجواب: الكهانة فعالة مأخوذة من الكهن، وهو التخرُّص والتماس الحقيقة بأمور لا أساس لها، وكانت في الجاهلية صنعة لأقوام تتَّصل بهم الشياطين وتَسْتَرِق السمع من السماء، وتحدِّثهم به. ثم يأخذون الكلمة التي سمعوها بل الكلمة التي نُقلت إليهم من السماء بواسطة هؤلاء الشياطين، ويضيفون إليها ما يضيفون من القول، ثم يحدِّثون بها الناس، فإذا وقع الشيء مطابقاً لما قالوا، اغترَّ بهم الناس، واتخذوهم مرجعاً في الحكم بينهم، وفي استنتاج ما يكون في المستقبل.

ولهذا نقول: الكاهِن هو الذي يخبر عن المغيَّبات في المستقبل، والذي يأتي إلى الكاهن ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: أن يأتي إلى الكاهن فيسأله من غير أن يصدقه، فهذا محرم، وعقوبة فاعله ألا تُقبل له صلاة أربعين يوماً، كما ثبت ذلك في صحيح مسلم أن النبي عَلَيْ قال: «مَن أتى عرَّافاً فسأله لم تُقبل له صلاة أربعين يوماً أو أربعين ليلة»(١).

القسم الثاني: أن يأتي إلى الكاهن فيسأله ويصدِّقه بما أخبر به، فهذا كفر بالله عز وجل؛ لأنه صدَّقه في دعوى علم الغيب، وتصديق البشر في دعوى علم الغيب تكذيب لقول الله تعالى: ﴿ قُل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الطب، باب تحريم الكهانة وإتيان الكهان، رقم (٢٢٣٠).

لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [النمل: ٦٥]، وتكذيب خبر الله ورسوله كُفْر، ولهذا جاء في الحديث الصحيح: «مَن أتىٰ كاهناً فصدَّقه بما يقول فقد كَفَرَ بما أُنْزِل على محمد ﷺ (١٠).

القسم الثالث: أن يأتي للكاهن فيسأله؛ ليبيِّن حاله للناس وأن ما يفعله كهانة وتمويه وتضليل، فهذا لا بأس به، ودليل ذلك أن النبي عَلَيْهُ أتي بابن صياد أو أتاه ابن صياد فأضمر له النبي عَلَيْهُ شيئاً في نفسه، فسأله \_ أي النبي عَلَيْهُ \_ ماذا خبًا له، فقال: الدخ، يريد الدخان، فقال النبي عَلَيْهُ: «اخسأ، فلن تعدو قدرك»(٢).

هذه أحوال من يأتي إلى الكهان، وهي ثلاثة، أن يأتي فيسأله بدون أن يصدقه، وبدون أن يقصد امتحانه وبيان حاله، فهذا محرم، وعقوبة فاعله ألا تُقْبَل له صلاة أربعين ليلة. الثانية: أن يسأله فيصدِقه، وهذا كُفْر بالله عز وجل، يجب على الإنسان أن يتوب منه، ويرجع إلى الله عز وجل، وإلا مات على الكفر، والحالة الثالثة: أن يأتيه فيسأله ليمتحنه، ويبيِّن حاله للناس، فهذا لا بأس به.

## حكم مرتادي الكُهَّان

السؤال (٣٣): فضيلة الشيخ، حبذا أيضاً لو عرفنا أحوال

أخرجه الترمذي، كتاب الطهارة، باب ما جاء في كراهية إتيان الحائض، رقم
 (١٣٥)، وابن ماجه، كتاب الطهارة، باب النهي عن إتيان الحائض، رقم (١٣٩)،
 وصححه العلامة أحمد شاكر في حاشيته على شنن الترمذي (١٤٤٤/١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب قول الرجل للرجل اخسا، رقم (٦١٧٣)، ومسلم، كتاب الفتن، باب ذكر ابن صياد، رقم (٢٩٢٥).

الناس الذين يرتادون الكهنة والكُهَّان؟

الجواب: أحوالهم ثلاثة:

الحال الأولى: أن يأتي إلى الكاهن فيسأله بدون أن يصدِّقه، ولا يقصد بذلك بيان حاله فهذا آثم، وعقوبته ألا تُقْبَل له صلاة أربعين يوماً.

الحال الثانية: أن يأتيه فيسأله ويصدِّقه وهذا كافر؛ لأنه مكذِّب لقول الله تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [النمل: ٦٥].

الحال الثالثة: أن يأتي إليه فيسأله ليمتحنه، ويبيِّن حاله للناس ودَجَله وافتراءه، وقلنا: إن هذا لا بأس به، ومن المعلوم أن الشيء الذي يكون مباحاً إذا أفضى إلى محظور فإنه يكون محظوراً، فلو قدر أنه في هذه الحال الثالثة التي أتى إليه فيها ليمتحنه ويبيِّن حاله أن يغترَّ به مَن يغتر من الناس، فإنه في هذه الحال لا يفعل ولا يأتي إليه ولو لهذا القصد الصحيح؛ لأن القاعدة أن ما أفضى إلى محظور فهو محظور.

#### التنجيم وحكمه

السؤال (٣٤): فضيلة الشيخ، نريد أن نعرف التنجيم وحكمه؟

الجواب: التنجيم مأخوذ من النجم، وهو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية، بمعنى أن يربط المنجم

ما يقع في الأرض أو ما سيقع في الأرض بالنجوم؛ بحركاتها وطلوعها وغروبها واقترانها وافتراقها وما أشبه ذلك، والتنجيم نوع من السحر وهو محرَّم؛ لأنه مبني على أوهام لا حقيقة لها، فلا علاقة لما يحدث بالأرض بما يحدث في السماء، ولهذا لمَّا كان من عقيدة أهل الجاهلية أن الشمس والقمر لا يكسفان إلا لموت أحد، أي لموت عظيم، فكسفت الشمس في عهد النبي على في اليوم الذي مات فيه ابنه إبراهيم رضي الله عنه، فقال الناس: كسفت الشمس لموت إبراهيم، فخطب النبي الله الناس حين صلى للكسوف، وقال: "إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا ينكسفان لموت أحد ولا لحياته"(١)، فأبطل النبي الله الموادث الأرضية بالأحوال الفلكية، وهو كذلك، وكما أنه \_ أي التنجيم للفني نوع من السحر، فهو أيضاً سبب للأوهام والانفعالات النفسية التي ليس لها حقيقة ولا أصل، فيوقع الإنسان في أوهام وتشاؤمات ومتاهات لا نهاية لها.

هناك نوع آخر من التنجيم: وهو أن الإنسان يستدل بطلوع النجوم على الأوقات والأزمنة والفصول، فهذا لا بأس به ولا حرج فيه، مثل أن يقول: إنه إذا دخل النجم الفلاني فإنه يكون قد دخل موسم الأمطار، أو قد دخل وقت نضوج الثمار، أو ما أشبه ذلك، فهذا لا بأس به ولا حرج فيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الكسوف، باب الصلاة في كسوف الشمس، رقم (١٠٤٠، الخرجه البخاري، كتاب الكسوف، باب صلاة الكسوف، رقم (١٠٤٨). ومسلم، كتاب الكسوف، باب صلاة الكسوف، رقم (٩٠١م).

٦٨ =

السؤال (٣٥): فضيلة الشيخ يعني أن هذا يكون من باب استقراء السُنن الكونية؟

الجواب: نعم هذا كما نقول إذا زالت الشمس فقد دخل وقت الظهر، وإذا غربت دخل وقت المغرب، وما أشبه ذلك.

## علاقة التنجيم بالكهانة

السؤال (٣٦): فضيلة الشيخ، لكن هل هناك علاقة بين. التنجيم والكهانة؟

الجواب: نعم، العلاقة بينهما هي أن الكل مبني على الوهم والدجل، وأكل أموال الناس بالباطل، وإدخال الهموم والغموم عليهم، وما أشبه ذلك.

## أيهما أخطر؟

السؤال (٣٧): فضيلة الشيخ، لكن أيهما أخطر على المسلمين؟

الجواب: هذا ينبني على شيوع هذا الأمر بين الناس، فقد يكون في بعض البلاد لا أثر للتنجيم عندهم إطلاقاً، ولا يهتمون به، ولا يصدقون به. ولكن الكهانة منتشرة عندهم فتكون أخطر. وقد يكون الأمر بالعكس، لكن من حيث واقع الكهانة والتنجيم، فإن الكهانة أخطر وأعظم.

#### حقيقية السيحر

السؤال (٣٨): فضيلة الشيخ، ذكرتم في حديثكم عن التنجيم أنه نوع من السحر فما هو السحر؟

الجواب: السحر كما قال العلماء: هو عبارة عن كل ما لطف وخفي سببه، بحيث يكون له تأثير خفي لا يطّلع عليه الناس، وهو بهذا المعنى يشمل التنجيم والكهانة، بل إنه يشمل التأثير بالبيان والفصاحة، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «إن من البيان لسحراً»(۱)، فكل شيء يكون له أثر لكنه ليس شيئاً معلوماً ـ أي ذلك المؤثر ـ فإنه نوع من السحر.

السؤال (٣٩): فضيلة الشيخ، لكن ما المقصود باللطافة في قولكم: السحر كل ما لطف وخفي سببه؟

الجواب: اللطافة معناها الشيء الخفي اللطيف، وضده الشيء الجليل الكبير البيِّن، فمثلاً هذا الساحر يعمل عملاً يستجلب ودّ المسحور، حتى يتعلَّق به تعلُّقاً عظيماً، أو يستجلب نفرته منه، حتى يبغضه بُغضاً عظيماً. مع أن هذا الذي سُحِر وحصلت له المحبة العظيمة أو النفرة العظيمة لا يعرف هذا الشيء ويخفي عليه سببه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب النكاح، باب الخطبة، رقم (٥٢٤٦)، ومسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، رقم (٨٦٩).

# حكم السحر وتعلُّمه

السؤال (٤٠): فضيلة الشيخ، ما حكم السحر وما حكم تعلُّمه؟

الجواب: تعلَّم السحر محرَّم، بل هو كُفْر إذا كانت وسيلته الاستعانة بالشياطين، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَاتَبَعُوا مَا تَنْكُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعْلِمُونَ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّيَطِينِ كَفَرُوا يُعْلِمُونَ وَمَنُوتَ وَمَنُونَ مَنِهُمَا مَا يُفَرِقُونَ مِهِ مَنَ أَحَدٍ إِلّا بِإِذِنِ اللّهِ وَيَنْعَلّمُونَ مَا يَصُرُونَ مِنِهُمَا مَا يُفَرِقُونَ مَا يَصُرُونَ مِنْهُمَا مَا يُعْرَقُونَ مَا يَصُرُونَ مِنْهُمَا مَا يُعْرَقُونَ مَا يَصُلُونَ مِنْهُمَا مَا يُعْرَقُونَ مَا يَصُلُونَ مِنْهُمُ وَلَا يَنْعَلَمُ وَلَا يَنْعَلَى الْمَنْ وَلَا يَعْمَلُونَ مَا يَعْمُونَ مَا لَهُ فِي الْلَاحِرَةِ وَلَا يَعْمُونَ مَا لَكُونِ وَلِلْمَا وَعِلْوا عَلَى السَعْرَةُ وَلَا لَكُونُ وَلِكُونَ مِنْ وَاللّمَ وَعْلُونَ عَلَى وَعِلْمُ وَلَا لَمْ وَعُلُونَ عَلَى وَحِمُ يَكُونُ عَلَى وَلَعْلَمُ وَلَا لَمْ وَعُلُونَ فَإِنْهُ يَقْتَلُ حَدًّا، وَعُمَّ السَرِّهُ وَأَذَاهُ عَنَ السَحْرِهُ لِللْمُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَعْلُونُ فَلْ اللهُ وَاذَاهُ عَلَى السَعْرِهُ وَلَا اللّهُ عَلَى وَمِعُ اللّهُ وَلَا كَانُ مَا وَلَاهُ عَلَى وَاللّهُ مِنْ السَعْرِهُ وَلَا لَكُونُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى وَلَا اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

#### هل السحر حقيقة؟

السؤال (٤١): فضيلة الشيخ، هل السحر حقيقة أم أنه تخيُّل أو تخيلات على الناس؟

الجواب: السحر حقيقة ولا شك، وهو مؤثّر حقيقة. لكن كونه يقلب الشيء أو يحرك الساكن، أو يسكن المتحرك، هذا خيال وليس حقيقة. وانظر إلى قول الله تبارك وتعالى في قصة السحرة في آل فرعون، يقول الله عز وجل: ﴿ سَحَرُوا أُعَيْبَ ٱلنّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُم وَجَاءُو بِسِحْرٍ عَظِيمِ ﴿ الْاعران: ١١٦]، كيف سحروا أعين الناس؟ سحروا أعين الناس؟ سحروا أعين الناس؟ والعصي كأنها ثعابين تمشي، كما قال الله تعالى في سورة طه: ﴿ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِم أَنّها تَسْعَى ﴿ الله الله تعالى في سورة طه: قلب الأشياء، وتحريك الساكن، أو تسكين متحرك، هذا ليس له أثر، لكن في كونه يسحر أو يؤثر على المسحور، حتى يرى الساكن متحرًكا والمتحرك ساكناً، هذا أثره ظاهر جدًّا، إذا فله حقيقة، ولهذا يؤثر على بدن المسحور وعقله وحواسه، وربما يهلكه.

#### علاقة الكهانة بالسحر

السؤال (٤٢): فضيلة الشيخ، تحدثتم عن الكهانة وعرَّفتم الكاهن، وعرَّفتم أيضاً السحر. لكن هل هناك علاقة بين الكهانة والسحر؟

الجواب: كما قلنا من قبل: إن الكاهن يؤثّر في الناس بما يدجل به عليهم من الإخبارات عن الأشياء المستقبلة، وكذلك الساحر يؤثّر في عقول الناس وتفكيرهم وأبدانهم، حتى يتوهم المسحور أشياء ليس لها حقيقة.

### هل سُحِر النبي ﷺ؛

السؤال (٤٣): فضيلة الشيخ، جاء عن رسول الله عَلَيْ أنه سُحِر، فنريد أن تتحدَّثوا لنا عمَّا سُحِرَ به النبي عَلَيْد؟ وأيضاً هل حصول السحر للنبي عَلَيْدُ ينافي مقام النبوة؟

الجواب: ثبت في الصحيحين وغيرهما أن النبي على سُجِر (١)، لكن هذا السحر لم يؤثر عليه من الناحية التشريعية أو الوحي، إنما غاية ما هنالك أنه وصل إلى درجة يخيَّل إليه أنه فعل الشيء ولم يكن فعله في أهله، وهذا السحر الذي وُضِع له كان من يهودي يُقال له لبيد بن الأعصم، وضعه له ولكن الله سبحانه وتعالى أنجاه منه، حتى جاءه الوحي بذلك. وعود بالمعوذتين عليه الصلاة والسلام ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلفَاسِ ﴾.

ولا يؤثّر هذا السحر على مقام النبوة؛ لأنه لم يؤثّر في تصرُّف النبي عَلَيْ فيما يتعلَّق بالوحي والعبادات كما أسلفنا، وقد أنكر بعض الناس أن النبي عَلَيْ سُحر، بحجة أن هذا القول يستلزم تصديق الكافرين، بل تصديق الظالمين الذين قالوا: ﴿ إِن تَنَيْعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٧]، ولكن هذا لا شك أنه لا يستلزم موافقة هؤلاء الظالمين بما وصفوا به النبي عَلَيْقٍ؛ لأن أولئك يدَّعون

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب صفة إبليس وجنوده، رقم (٣٢٦٨)، ومسلم كتاب الطب، باب السحر، رقم (٢١٨٩).

أن الرسول على مسحور فيما يتكلم به من الوحي، وأن ما جاء به هذيان كهذيان المسحور، وأما السحر الذي وقع للرسول عليه الصلاة والسلام فلم يؤثّر عليه في شيء من الوحي، ولا في شيء من العبادات، ولا يجوز لنا أن نكذب الأخبار الصحيحة بسوء فهمنا للنصوص.

#### حقبقة الإلحاد

السؤال (٤٤): فضيلة الشيخ، ما هو الإلحاد في أسماء الله وصفاته؟

الجواب: الإلحاد في الأصل أي في اللغة العربية: هو الميل، ومنه قوله تعالى: ﴿ لِسَانُ الّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيً وَهَنذَا لِسَانُ عَرَفِي مُبِينً ﴾ [النحل: ١٠٣]، ومنه اللحد في القبر، فإنه سمّي لحداً لميله إلى جانب منه. ولا يُعرف الإلحاد إلا بمعرفة الاستقامة؛ لأنه كما قيل: بضدها تتبيّن الأشياء، فالاستقامة في باب أسماء الله وصفاته: أن نجري هذه الأسماء والصفات على حقيقتها اللائقة بالله عز وجل، من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، كما مرّ علينا في القاعدة التي يمشي عليها أهل تكييف ولا تمثيل، كما مرّ علينا في القاعدة التي يمشي عليها أهل السُنّة والجماعة في هذا الباب، فإذا عرفنا الاستقامة في هذا الباب فإن خلاف الاستقامة هو الإلحاد، وقد ذكر أهل العلم للإلحاد في أسماء الله تعالى أنواعاً يجمعها أن نقول: هو الميل بها عما يجب اعتقاده فيها.

فالنوع الأول: أن يُنكر شيء منها أو مما دلّت عليه من الصفات، مثل أن ينكر اسم الرحمن من أسماء الله كما فعل أهل الجاهلية، أو تثبت الأسماء ولكن ينكر ما تضمنته من الصفات، كما يقول بعض المبتدعة: "إن الله تعالى رحيم بلا رحمة، وسميع بلا سمع، وبصير بلا بصر» وهكذا.

النوع الثاني: أن يسمى الله تعالى بما لم يسمِّ به نفسه، ووجه كونه إلحاداً أن أسماء الله سبحانه وتعالى توقيفية، فلا يحلُّ لأحد أن يسمي الله تعالى باسم لم يسم به نفسه؛ لأن هذا من القول على الله بلا علم، ومن العدوان على الله عز وجل أيضاً، ومن العدوان في حق الله عز وجل، وذلك كما صنع الفلاسفة فسموا الإله بالعلة الفاعلة، وكما صنع النصارى فسموا الله تعالى باسم الأب ونحو ذلك.

النوع الثالث: أن يعتقد أن هذه الأسماء دالَّة على أوصاف تماثِل أوصاف المخلوقين، فيجعلها دالَّة على التمثيل. ووجه كونه إلحاداً: أن مَن اعتقد بأن أسماء الله سبحانه وتعالى دالَّة على تمثيل الله بخلقه فقد جعل كلام الله وكلام رسوله على الكُفر؛ لأن تمثيل الله بخلقه كفرٌ؛ لكونه تكذيباً لقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ الله بخلقه كفرٌ؛ لكونه تكذيباً لقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ الله بخلقه كفرٌ وهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، ولقوله: ﴿ هَلَ تَعَلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ [مريم: ٢٥]، قال نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري مرحمهم الله من شبة الله بخلقه فقد كفر، ومَن جحد ما وصف رحمهم الله من شبة الله بخلقه فقد كفر، ومَن جحد ما وصف الله به نفسه تشبيه». النوع الرابع: أن يشتق من أسماء الله تعالى أسماء للأصنام،

كاشتقاق اللات من الإله، والعزى من العزيز، ومناة من المنان، وَوَجْهُ كونه إلحاداً أن أسماء الله عز وجل خاصَّة به، فلا يجوز أن تُنقل المعاني الدالَّة عليها هذه الأسماء إلى أحد من المخلوقين، ليعطى من العبادة ما لا يستحقه إلا الله عز وجل، هذه أنواع الإلحاد في أسماء الله سبحانه وتعالى.

### أنواع الشرك

السؤال (٤٥): فضيلة الشيخ، ما هي أنواع الشرك؟

الجواب: سبق لنا فيما تقدَّم أن التوحيد يتضمَّن إثباتاً ونفياً، وأن الاقتصار فيه على الإثبات لا وأن الاقتصار فيه على الإثبات لا يمنع المشاركة، فلهذا لابد في التوحيد من نفي وإثبات، فمن لم يثبت الحق لله عز وجل على هذا الوجه، فقد أشرك به.

والشرك نوعان: شرك أكبر مخرج عن الملة، وشرك دون ذلك، فالشرك الأكبر: كل شرك أطلقه الشارع، وهو متضمن لخروج الإنسان من دينه، مثل أن يصرف شيئاً من أنواع العبادة لغير الله عز وجل، كأن يصلي لغير الله، أو يصوم لغير الله، أو يذبح لغير الله، وكذلك من الشرك الأكبر أن يدعو غير الله عز وجل، مثل أن يدعو صاحب القبر، أو يدعو غائباً ليغيثه من أمر لا يقدر عليه إلا الله عز وجل، وأنواع الشرك معلومة فيما كتبه أهل العلم.

وأما النوع الثاني: فهو الشرك الأصغر، وهو كل عمل قولي أو فعلي أطلق الشارع عليه وصف الشرك ولكنه لا يخرج من الملة،

مثل الحلف بغير الله، فإن النبي على قال: «مَن حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك»(۱)، فالحالف بغير الله الذي لا يعتقد أن لغير الله تعالى من العظمة ما يماثل عظمة الله، نقول: إنه مشرك شركا أصغر، سواء كان هذا المحلوف به مُعظماً من البشر أم غير معظم، فلا يجوز الحلف بالنبي عليه، ولا برئيس أو وزير، ولا يجوز الحلف بالكعبة، ولا يجوز الحلف بجبريل وميكائيل وما أشبه ذلك؛ لأن هذا شرك، لكنه شرك أصغر، لا يخرج من الملة.

ومن أنواع الشرك الأصغر: الرياء اليسير، مثل أن يقوم الإنسان يصلِّي لله عز وجل، ولكنه يزيِّن صلاته لأنه يعلم أن أحداً من الناس يراه، فيزيِّن صلاته من أجل مراءاة الناس، فهذا مشرك شركا أصغر؛ لأنه فعل العبادة لله لكن أدخل عليها هذا التزيين مراءاة للخلق. وكذلك لو أنفق ماله في شيء يتقرَّب به إلى الله، لكنه أراد أن يمدحه الناس بذلك، فإن هذا مشرك شركا أصغر. وأنواع الشرك الأصغر أيضاً كثيرة معلومة في كتب أهل العلم.

## تعريف أنواع الشرك

السؤال (٤٦): فضيلة الشيخ، عرفنا أنواع الشرك لكن هل هناك تعريف محدد لكل نوع منها؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي كتاب النذور والأيمان، باب ما جاء أن من حلف بغير الله فقد أشرك، رقم (۱۵۳۵)، وأحمد في المسند (۲۹/۲).

الجواب: نعم، ذكرنا أن الشرك الأصغر كل ما أطلق عليه الشارع اسم الشرك، أو وصف الشرك، ولكنه لا يخرج من الملة، وأن الشرك الأكبر كل ما أطلق الشارع عليه اسم الشرك أو وصف الشرك وهو مخرج من الملة.

## هل يسمى ترك العبادة شركاً؟

السؤال (٤٧): فضيلة الشيخ، ورد فيما رواه مسلم قوله ﷺ: «إن بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة»(١) هل ترك العبادة يكون شركاً؟

الجواب: نعم هو شرك من حيث المعنى العام؛ لأن تارك الصلاة تهاوناً إنما تركها لهواه، فقدَّم هواه على طاعة الله عز وجل، فكان مشركاً بهذا الاعتبار، كما قال الله عز وجل: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَنَهُمُ هَوَنهُ وَأَضَلَهُ اللهُ عَلَى عِلْمِ ﴾ [الجاثية: ٢٣]، فكل مَن اتَّبع هواه مقدماً له على طاعة الله عز وجل، فإن فِعله هذا نوع من الشرك، وإن كان الشرك بالمعنى الأخص لا يشمل الترك.

## حقيقة دين الإسلام

السؤال (٤٨): فضيلة الشيخ، ما هو دين الإسلام؟ الجواب: الإسلام بالمعنى العام: هو التعبُّد لله تعالى بما

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على مَن ترك الصلاة، رقم (۸۲).

شرعه من العبادات التي جاءت بها رسله، منذ أن تعبّد الله تعالى عباده بشرعه إلى أن تقوم الساعة، فيشمل ما جاء به نوح عليه الصلاة والسلام من الهدى والحق، ويشمل ما جاء به إبراهيم عليه الصلاة والسلام إمام الحنفاء، وما جاء به موسى وعيسى، كما قال الله تبارك وتعالى، أو كما ذكر الله تعالى ذلك في آيات كثيرة، تدل على أن الشرائع السابقة كلها إسلام لله عز وجل.

وهذا الإسلام الذي أشار الله إليه هو الإسلام الذي امتنَ الله به على محمد ﷺ وأمَّته؛ لقوله تعالى: ﴿ اَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَالْمَتَ كُمُ وَيَنَكُمُ وَالْمَتَ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللاسلام ويناً ﴾ [المائدة: ٣]، وهذا نص صريح في أن مَن سوى هذه الأُمَّة بعد أن بُعِث محمد ﷺ ليسوا على الإسلام، وعلى هذا فما يدينون الله به لا يُقبل منهم، ولا

ينفعهم يوم القيامة، ولا يحل لنا أن نعتبره ديناً قائماً قويماً، ولهذا يخطئ خطأً كبيراً من يصف اليهود والنصارى بأنهم إخوة لنا، أو يقول: إن أديانهم اليوم قائمة؛ لِمَا أسلفناه آنفاً.

فإنه فرَّق هنا بين المؤمنين والمسلمين؛ لأن البيت الذي كان في القرية بيت إسلامي في ظاهره، إذ إنه يشمل امرأة لوط التي خانته وهي كافرة. وأما من أخرج منها ونجا فإنهم المؤمنون حقًا، الذين دَخَل الإيمان في قلوبهم، ويدل لذلك أي للفرق بين الإيمان والإسلام عند اجتماعهما، حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وفيه أن جبريل سأل النبي على عن الإسلام والإيمان، فقال له النبي ونيه: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت»، وقال في الإيمان: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر

وبالقدر خيره وشره»(١)، فالحاصل أن الإسلام عند الإطلاق يشمل الدين كله، ويدخل فيه الإيمان، وأنه إذا قُرن مع الإيمان فسر بالأعمال الظاهرة من أقوال اللسان وأعمال الجوارح، وفُسِّر الإيمان بالأعمال الباطنة من اعتقادات القلوب وأعمالها.

السؤال (٤٩): فضيلة الشيخ، إذن هل نفهم من ذلك أن لدينا تعريفاً للإسلام بالمعنى العام وتعريفاً له بالمعنى الخاص؟

الجواب: نعم، لدينا تعريف للإسلام بالمعنى العام، وتعريف له بالمعنى الخاص إذا اقترن بالإيمان، وهو ما جاء في حديث الرسول ﷺ وفي الآيتين اللتين ذكرتا آنفاً.

#### الطاغوت وأنواعه

السؤال (٥٠): فضيلة الشيخ، ما هو الطاغوت، وما هي اشتقاقاته؟

الجواب: الطاغوت مشتق من الطغيان، والطغيان مجاوزة الحد، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَمَّا طَغَا ٱلْمَاّةُ مَ لَنَكُرُ فِي لَلْبَارِيَةِ ﴾ [الحاقة: ١١]، يعني لما زاد عن الحدّ المعتاد حملناكم في الجارية، يعني في السفينة، وأحسن ما قيل في تعريفه ما ذكره ابن القيّم لَكُمَّاللهُ «أنه \_ أي الطاغوت \_ كل ما تجاوز به العبد حدّه، من معبود أو متبوع أو مطاع».

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۱).

فالأصنام التي تُعْبَد من دون الله طواغيت، والعلماء علماء السوء الذين يدعون إلى الضلال من الطواغيت أيضاً، الذين يدعون إلى البدع، وإلى تحليل ما حرَّم الله، أو تحريم ما أحلَّ الله، أو يحريم نشريعة الإسلام بنُظُم يستوردونها مخالفة لنظام الدين الإسلامي؛ لأن هؤلاء تجاوزوا حدَّهم، فإن حدَّ العالِم أن يكون متَبعاً لِمَا جاء به النبي عَلَيْمَ؛ لأن العلماء حقيقة هم وَرَثَة الأنبياء، يرثونهم في أُمَّتهم علماً وعملاً وأخلاقاً ودعوة وتعليماً، فإذا تجاوزوا هذا الحد، وصاروا يزيِّنون للحكام الخروج عن شريعة الإسلام بمثل هذه النُظُم فهم طواغيت؛ لأنهم تجاوزوا ما كان يجب عليهم أن يكونوا عليه من متابعة الشريعة.

وأما المُطاع في قوله رحمه الله «أو مُطاع»، فيريد بهم الأمراء الذين يطاعون شرعاً أو قدراً، فالأمراء يطاعون شرعاً إذا أَمروا بما لا يخالف أمر الله ورسوله، فهم يطاعون هنا شرعاً، كما يطاعون قدراً، فإن الواجب على الرعيَّة إذا أَمرَ وليُّ الأمر بأمر لا يخالِف أمر الله الواجب عليهم السمع والطاعة، وطاعتهم لولاة الأمور في هذه الحال، وبهذا القيد طاعة لله عز وجل، ولهذا ينبغي أن نلاحظ حين نُنقِّد ما أَمرَت به الدولة مما تجب طاعتها فيه، أن نلاحظ أننا بذلك نتعبَّد لله تعالى ونتقرَّب إليه حتى يكون تنفيذنا لهذا الأمر قُربة إلى الله عز وجل، وإنما ينبغي لنا أن نلاحظ ذلك؛ لأن الله يقول: ﴿ يَكَا يُهُا الَّذِينَ مَا مَمُوا اللَّهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي اللَّم مِنكُم الله النساء: ٥٩].

وأما طاعة الأمراء قدراً فإن الأمراء إذا كانوا أقوياء في

سلطتهم، فإن الناس يطيعونهم بقوة السلطان، وإن لم يكن بوازع الإيمان؛ لأن طاعة ولي الأمر قد تكون بوازع الإيمان، وهذه هي الطاعة النافعة لهم أي لوُلاة الأمور، والنافعة للناس أيضاً، وقد تكون طاعة ولاة الأمور برادع السلطان، بحيث يكون السلطان قويًا يخشى الناس منه، ويهابونه؛ لأنه ينكّل بمَن خالف أمره، ولهذا نقول: إن الناس مع حكّامهم في هذه المسألة ينقسمون إلى أقسام:

فتارة: يقوى الوازع الإيماني والرادع السلطاني، وهذه أكمل المراتب وأعلاها، وتارة: يضعف الوازع الإيماني والرادع السلطاني، وهذه أدنى المراتب وأخطرها على المجتمع؛ على حكامه وعلى محكوميه؛ لأنه إذا ضعف الوازع الإيماني والرادع السلطاني، صارت الفوضى الفكريَّة والخلقيَّة والعمليَّة. المرتبة الثالثة: أن يقوى الوازع الإيماني ويضعف الرادع السلطاني، وهذه مرتبة وسطى، يُنظر فيها أيُها أكمل مما إذا قوي الرادع السلطاني وضعف الوازع الإيماني، فإنه في المظهر إذا قوي الرادع السلطاني يكون أصلح للأُمَّة، لكن الأُمَّة إذا اختفت قوة السلطان فلا تسأل عن حالها، وسوء عملها؛ لأن الوازع الإيماني ضعيف، أما إذا قوي الوازع الإيماني وضعف السلطاني فقد يكون المظهر أدنى من المظهر في المرتبة الأخرى، لكنه فيما بين الإنسان وبين ربَّه إذا اختفى الرادع السلطاني يكون أصلح.

على كل حال هذه مراتب أربع: قوة الإيمان والسلطان، وضعف الإيمان والسلطان، وقوة الإيمان وضعف السلطان، وضعف الإيمان وقوة السلطان.

فالمهم أننا نقول: أنه ينبغي لنا عند تنفيذ أوامر السلطان أن نعتقد أننا بذلك نتقرب به إلى الله عز وجل، وإنما قال ابن القيم: «إن الطاغوت ما تجاوز به العبد حدَّه من معبود أو متبوع أو مُطاع؛ لأن الأمير أو ولي الأمر الذي يُطاع قد يَأْمُر بما يخالِف أَمْرَ الله ورسوله، فإذا أَمَرَ بما يخالف أَمْرَ الله ورسوله فإنه لا سمع له ولا طاعة، ولا يجوز لنا أن نطيعه في معصية الله سبحانه وتعالى؛ لأن الله تعالى جَعَلَ طاعتهم تابعة أو جعل طاعتهم تابعة لطاعة الله ورسوله كما يُفْهَم مِن سياق الآية: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ٱلِطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرْ ﴾ [النساء: ٥٩]، ولم يقل: وأطيعوا أُولي الأمر، فدلَّ هذا على أن طاعتهم غير مستقلَّة، بل هي تابعة لطاعة الله ورسوله، وقد ثبت عن النبي ﷺ أن الطاعة بالمعروف أو في المعروف، أي فيما أقرَّه الشرع، وأما ما أنكره فلا يجوز أن يُطاع فيه أي مخلوق، حتى لو كان الوالد أو الوالدة يأمرانك بمعصية الله، فإنه لا يحلُّ لك أن تطيعهما؛ لأن طاعة الله مقدمَّة على كل طاعة، فإذا أطاع الإنسان أميره أو وَليَّ أَمْره في معصية الله فقد تجاوز به حدّه.

### عقيدة المسلمين في عيسى

السؤال (٥١): فضيلة الشيخ، ما هي عقيدة المسلمين في عيسى ابن مريم عليه السلام؟ وما حُكم القول بقتله وصَلْبه؟ الجواب: عقيدة المسلمين في عيسى ابن مريم عليه الصلاة

والسلام، أنه أحد الرسل الكِرام، بل أحد الخمسة الذين هم أُولو العزم، وهم: محمد، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ونوح عليهم العزم، وهم ذكرَهم الله تعالى في موضعين من كتابه، فقال في سورة الأحزاب: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النّبِيِّينَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنَ النّبِيِّينَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْ النّبِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ نُوحًا وَالّذِي اَوْحَيْنَا سورة الشورى: ﴿ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِن اللّذِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ نُوحًا وَالّذِي اَوْحَيْنَا اللّهِ اللّهُ وَمَا وَصَىٰ بِهِ نُوحًا وَالّذِي اللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا اللّهِ بِنَ وَلَا نَنْفَرَقُواْ فِيهُ ﴾ الشورى: ١٣ ].

وأن عيسى عليه الصلاة والسلام بَشَر من بني آدم مخلوق من أم بلا أب، وأنه عبدُ الله ورسوله، فهو عبدٌ لا يُعْبَد، ورسول لا يُكذَّب، وأنه ليس له من خصائص الربوبية شيء، بل هو كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنْعَمَنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَتُهِ بِلَ ﴾ الله تعالى: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنْعَمَنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَتُهِ بِلَ ﴾ الناخرف: ٥٩].

ولا يتم إيمان أحد حتى يؤمن بأن عيسى عبدُ الله ورسوله،

وأنه مُبَرَّأً ومُنَزَّه عمَّا وَصَفَه به اليهود، الذين قالوا: إنه ابن بغي، وأنه نشأ من زنا والعياذ بالله، وقد بَرَّأَه الله تعالى من ذلك، كما أنهم - أي المسلمين - يتبرؤون من طريق النصارى، الذين ضلوا في فَهُم الحقيقة بالنسبة إلى عيسى ابن مريم، حيث اتَّخذوه وأُمه إلهين من دون الله، وقال بعضهم: "إن الله أن دون الله، وقال بعضهم: "إن الله ثالث ثلاثة».

أما فيما يتعلَّق بقَتْله وصَلْبه، فإن الله سبحانه وتعالى قد نفى أن يكون قُتِل أو صُلِب نفياً صريحاً قاطعاً، فقال عز وجل: ﴿ وَمَا فَنَكُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَكَكِن شُيِّه لَمُمُ وَإِنَّ ٱلدِّينَ آخْنَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِ مِنْهُ مَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمُ إِلَّا النَّبَاعَ ٱلظَّوْ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينُا ﴿ فَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللهُ إِلَيْهُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْدِ إِلَّا لَيُوْمِئنَ بِهِ وَقَبْلُ مَوْقِيمٌ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمَ شَهِيدًا ﴾ وإن مِن أهلِ آلْكِنْدِ إِلَّا لَيُؤْمِئنَ بِهِ وَقَبْلُ مَوْقِيمٌ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمَ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٥٧ ـ ١٥٩].

فمن اعتقد أن عيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام قُتِل وصُلِب فقد كفر، فنحن نؤمن وصُلِب فقد كفر، فنحن نؤمن بأن عيسى عليه الصلاة والسلام لم يُقتل ولم يُصلَب، ولكننا نقول: إن اليهود باؤوا بإثم القتل والصَّلب، حيث زعموا أنهم قتلوا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وهم لم يقتلوه حقيقة، بل قتلوا من شُبّه لهم، حيث ألقى الله شبهه على واحد منهم فقتلوه وصلبوه، وقالوا: إنا قتلنا المسيح ابن مريم رسول الله، فاليهود باؤوا بإثم القتل بإقرارهم على أنفسهم، وإثم الصَّلب، والمسيح عيسى ابن مريم برَّأه الله تعالى من ذلك وحَفظه ورَفعَه سبحانه عيسى ابن مريم برَّأه الله تعالى من ذلك وحَفظه ورَفعَه سبحانه وتعالى عنده إلى السماء، وسوف ينزل في آخر الزمان إلى الأرض،

فيحكم بشريعة النبي ﷺ، ثم يموت في الأرض، ويُذْفَن فيها، ويُخْرَج منها كما يَخْرُج منها سائر بني آدم؛ لقول الله تعالى: ﴿ هِينْهَا خَلَقَنْكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُغْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ [طه: ٥٥]، وقوله: ﴿ قَالَ فِيهَا تَحْيُونَ وَفِيهَا تَغُورُونَ ﴾ [الأعراف: ٥٥].

## افتراق الأمّة

السؤال (٥٢): فضيلة الشيخ، إلى كم افترقت الأمة الإسلامية بعد نبيتها محمد عليه المعاد ا

الجواب: أخبر النبي عَلَيْ فيما صحَّ عنه أن اليهود افترقوا على إحدى وسبعين فرقة، والنصارى افترقوا على اثنتين وسبعين فرقة، وأن هذه الأمَّة ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة، وهذه الفِرَق كلها في النار إلا واحدة، وهي مَن كان على مثل ما كان عليه النبي وأصحابه (۱)، وهذه الفرقة هي الفرقة الناجية، التي نَجَت في الدنيا من البِدَع، وتنجو في الآخرة من النار، وهي الطائفة المنصورة إلى قيام الساعة، التي لا تزال ظاهرة قائمة بأمر الله عز وجل.

وهذه الفِرَق الثلاث والسبعون، التي واحدة منها على الحق،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب السنة، باب شرح السنة، رقم (٤٥٩٦)، والترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في افتراق هذه الأمة، رقم (٢٦٤١، ٢٦٤١)، وأجمد في المسند كتاب الفتن، باب افتراق الأمم، رقم (٣٩٩١، ٣٩٩١)، وأحمد في المسند (٢/٣٣٢) وهو في صحيح الجامع رقم (١٠٨٣).

والباقي على الباطل، حاول بعض الناس أن يعدِّدها، وشعَّب أهل البدع إلى خمس شُعَب، وجَعَلَ من كل شُعْبة فروعاً؛ ليصلوا إلى هذا الحد، وإلى هذا العدد الذي عيَّنه النبي عَيَّة، ورأى بعض الناس أن الأولى الكفَّ عن التعداد؛ لأن هذه الفِرَق ليست وحدها هي التي ضلَّت، بل قد ضلَّ أُناسٌ ضلالاً أكثر مما كانت عليه من قبل، وحدثت بعد أن حصرت هذه الفرق باثنتين وسبعين فرقة، وقالوا: إن هذا العدد لا ينتهي ولا يمكن العلم بانتهائه إلا في آخر الوقت، في آخر الزمان عند قيام الساعة.

فالأولىٰ أن نُجْمِل ما أَجْمَلُه النبي عَلَيْ ونقول: هذه الأُمَّة ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة، ثم نقول: كل مَن خالَف ما كان عليه النبي عَلَيْ وأصحابه فهو داخل في هذه الفِرَق، وقد يكون الرسول عليه الصلاة والسلام قد أشار إلى أصول لم نعلم منها الآن إلا ما يبلغ العشرة، وقد يكون أشار إلى أصول تتضمَّن فروعاً، كما ذهب إليه بعض الناس، فالعلم عند الله عز وجل.

#### خصائص الفرقة الناجية

السؤال (٥٣): فضيلة الشيخ، ما هي أبرز خصائص الفرقة الناجية؟

الجواب: أبرز خصائص الفرقة الناجية هي التمسُّك بما كان عليه النبي عليه الصلاة والسلام في العقيدة، والعبادة، والأخلاق،

والمعاملة، هذه الأمور الأربعة تجد الفرقة الناجية بارزة فيها.

ففي العقيدة: تجدها متمسكة بما دلَّ عليه كتاب الله وسُنَّة رسوله ﷺ، من التوحيد الخالص في ربوبية الله وألوهيَّته، وأسمائه وصفاته.

وفي العبادات: تجد هذه الفرقة متميّزة في تمسّكها التام وتطبيقها لِمَا كان النبي عليه الصلاة والسلام عليه في العبادات، في أجناسها، وصفاتها، وأقدارها، وأزمنتها، وأمكنتها، وأسبابها، فلا تجد عندهم ابتداعاً في دين الله، بل هم متأدبون غاية التأدّب مع الله ورسوله، لا يتقدمون بين يدي الله ورسوله، في إدخال شيء من العبادات لم يأذن به الله عز وجل.

تجدهم أيضاً في الأخلاق متميزين عن غيرهم بحُسن الأخلاق، بمحبة الخير للمسلمين، بانشراح الصدر، بطلاقة الوجه، بحُسن المنطِق، إلى غير ذلك من مكارم الأخلاق ومحاسنها.

وفي المعاملات تجدهم يعامِلوا الناس بالصدق والبيان، اللذين أشار إليهما النبي على في قوله: «البيّعان بالخِيار ما لم يتفرقا، فإن صدقا وبيّنا، بُورِك لهما في بيعهما، وإذا كذبا وكتما، مُحِقَت بركة بيعهما»(١)، فهذه الميزة والعلامة لأهل السُّنَة والجماعة، للفرقة الناجية التي كانت على ما كان عليه النبي على المنتجا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، رقم (۲۱۱۰)، ومسلم، كتاب البيوع، باب الصدق في البيع والبيان، رقم (۱۵۳۲).

#### تأثير نقص بعض الخصائص

السؤال (٥٤): فضيلة الشيخ، لكن هل يلزم توافر أو تكامل هذه الخصائص في الأمور الأربعة وهي: العقيدة، والعبادة، والأخلاق، والمعاملات، دون نقص؟ وهل إذا نقص منها شيء يخرج الإنسان بذلك من الفرقة الناجية أم أن النقص لا يخرجه من ذلك؟

الجواب: النقص من هذه لا يخرج الإنسان عن كونه من الفرقة الناجية، لكن كما قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَاتُ مِّمَا عَكِمُواً ﴾ الفرقة الناجية، لكن كما الإخلال في جانب التوحيد، أو جانب البدّع، يخرج الإنسان عن هذه الفرقة الناجية، مثل أن يدخل في عباداته أو يكون الإخلال بالإخلاص، وكذلك في البدع، لكن في مسألة الأخلاق والمعاملات، فالإخلال بها لا يخرج الإنسان من هذه الفرقة الناجية وإن كان آثماً على إخلاله بذلك.

السؤال (٥٥): فضيلة الشيخ، هل هناك إضافة حول خصائص هذه الفرقة الناجية؟

الْجواب: الحقيقة أنه ليس هناك من إضافة؛ لأن الأصول الأربعة التي ذكرناها واضحة وكافية، لكن قد نحتاج إلى تفصيل في مسألة الأخلاق، فإنَّ مِن أهم ما يكون من الأخلاق: اجتماع الكلمة، والاتفاق على الحق الذي أوصانا الله به سبحانه وتعالى في قوله: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُ حَا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلْيَكَ وَمَا

وَصَّيْنَا بِهِ يَ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلَا نَنَفَرَّقُواْ فِيدٍ ﴾ [الشورى: ١٣].

وأخبر أن الذين فرَّقوا دينهم وكانوا شيعاً أن محمداً ﷺ بريء منهم، فقال الله عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا لَّسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّءٍ﴾ ، فاتفاق الكلمة وائتلاف القلوب من أبرز خصائص الفرقة الناجية أهل السُّنَّة والجماعة، فهم ـ أعني الفرقة الناجية ـ إذا حصل بينهم خلاف ناشئ عن اجتهاد في الأمور الاجتهادية، لا يحمل بعضهم على بعض حقداً ولا عداوة ولا بغضاء، بل يعتقدون أنهم إخوة، حتى وإن حصل بينهم هذا الخلاف، حتى إن يصلي الواحد منهم خلف الشخص، يعتقد المأموم أنه ليس على وضوء، ويعتقد الإمام أنه على وضوء، مثل أن يصلي الواحد منهم خلف شخص أكل لحم إبل، وهذا الإمام يعتقد أنه لا ينقض الوضوء، والمأموم يعتقد أنه ينقض الوضوء، فيرى أن الصلاة خلف ذلك الإمام صحیحة، وإن كان هو لو صلاها بنفسه لرأى أن صلاته غير صحيحة، كل هذا لأنهم يرون أن الخلاف الناشئ عن اجتهاد فيما يسوغ فيه الاجتهاد ليس في الحقيقة بخلاف؛ لأن كلاً من المختلفين قد تَبع ما يجب عليهما اتباعه من الدليل الذي لا يجوز له العدول عنه، فهم يرون أن أخاهم إذا خالفهم في عمل ما اتباعاً للدليل، هو في الحقيقة قد وافقهم؛ لأنهم هم يدعون إلى اتباع الدليل أينما كان، فإذا خالفهم موافقة للدليل عنده، فهو في الحقيقة قد وافقهم، لأنه تمشى على ما يدعون إليه، ويهدفون إليه، من تحكيم كتاب الله وسُنَّة رسوله ﷺ.

ولا يخفى على كثير من أهل العلم، ما حصل من الخلاف

بين الصحابة في مثل هذه الأمور، حتى في عهد نبيهم على ولم يعنف أحداً منهم، فإنه عليه الصلاة والسلام لمّا رجع من غزوة الأحزاب، وجاءه جبريل، وأشار إليه أن يخرج إلى بني قريظة الذين نقضوا العهد، ندب النبيُّ على أصحابه فقال: «لا يُصلينَّ أحدٌ منكم العصر إلا في بني قريظة» (۱). فخرجوا من المدينة إلى بني قريظة، وأرهقتهم صلاة العصر، فمنهم من أخَّر صلاة العصر حتى وصل إلى بني قريظة بعد خروج الوقت، ولم يصلِّ إلا بعد غروب الشمس؛ لأن النبي على قال: «لا يصلين أحد العصر إلا في بني قريظة» ومنهم من صلَّى الصلاة لوقتها، وقال: إن الرسول على أراد منا المبادرة للخروج، ولم يرد منا أن نؤخِّر الصلاة عن وقتها، وهؤلاء هم المصيبون، لكن مع ذلك لم يعنف النبي على واحدة من الطائفتين، ولم يحمل كل واحد على الآخر عداوة أو بغضاء بسبب اختلافهم في فهم هذا النص.

لذلك أرى أن الواجب على المسلمين الذين ينتسبون إلى السُّنَة أن يكونوا أُمَّة واحدة، وألا يحصل بينهم تحرُّب، هذا ينتمي إلى طائفة أخرى، والثالث إلى طائفة ثالثة وهكذا، بحيث يتناحرون فيما بينهم بأسنَّة الألسُن، ويتعادون ويتباغضون من أجل اختلاف يسوغ فيه الاجتهاد، ولا حاجة إلى أن أنص على طائفة بعينها، ولكن العاقل يفهم ويتبيَّن له الأمر، فأرى

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب المغازي، باب مرجع النبي على من الأحزاب، رقم (۱۱۹)، ومسلم، كتاب الجهاد، باب من لزمه أمر فدخل عليه أمر آخر، رقم (۱۷۷۰)، والذي في مسلم «الظهر» بدل «العصر».

أنه يجب على أهل السُّنَة والجماعة أن يتَّحدوا حتى وإن اختلفوا فيما يختلفون فيه مما تقتضيه النصوص حسب أفهامهم، فإن هذا أمر فيه سعة ولله الحمد، والمهم ائتلاف القلوب، واتِّحاد الكلمة، ولا ريب أن أعداء المسلمين يحبون من المسلمين أن يتفرَّقوا، سواءٌ كانوا أعداء يصرحون بالعداوة، أو أعداء يتظاهرون بالولاية للمسلمين أو للإسلام، وهم ليسوا كذلك، فالواجب أن نتميز بهذه الميزة التي هي ميزة الطائفة الناجية وهي الاتفاق على كلمة واحدة.

#### التوسل الصحيح والتوسل الباطل

السؤال (٥٦): فضيلة الشيخ، ما هو التوسل الصحيح والتوسل الباطل؟

الجواب: التوسل: مصدر توسل يتوسل؛ إذا اتخذ وسيلة توصله إلى مقصوده، فأصله: طلب الوصول إلى الغاية المقصودة، وينقسم إلى قسمين:

قسم صحيح: وهو التوسل بالوسيلة الصحيحة الموصلة إلى المطلوب.

وقسم غير صحيح: وهو التوسل بوسيلة لا توصل إلى المقصود.

فأما الأول: وهو التوسل بالوسيلة الموصلة إلى المقصود: فإنه أنواع: منها: التوسل بأسماء الله وصفاته، سواءٌ كان ذلك على سبيل العموم: سبيل العموم:

ما جاء في حديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنه في دعاء الهم والغم، قال: «اللهم إني عبدك، ابن عبدك، ابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض في حكمك، عدل في قضاؤك، أسألك اللهم بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك؛ أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي... (١)، إلى آخره، فهنا توسل بأسماء الله على سبيل العموم، وذلك في قوله: «أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك».

أما الخصوص: فأن يتوسَّل باسم خاص، لحاجة خاصة تناسب هذا الاسم، مثل ما جاء في حديث أبي بكر رضي الله عنه، حيث طلب من النبي ﷺ دعاءً يدعو به في صلاته، فقال: "قل: اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كبيراً، ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم" (٢)، فطلب المغفرة والرحمة، وتوسل إلى الله تعالى باسمين من أسمائه مناسبين للمطلوب، فقال: "إنك أنت الغفور الرحيم" وهذا النوع من التوسل داخل في قوله تعالى: ﴿ وَيِلِدَ الْأَسَمَاءُ الْمُسَنَىٰ فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ من التوسل داخل في قوله تعالى: ﴿ وَيِلِدَ الْأَسَمَاءُ الْمُسَالَة، ودعاء العبادة.

أما التوسل إلى الله تعالى بصفاته، فهو أيضاً كالتوسل بأسمائه؛ يكون عامًّا وخاصًّا، أما العام فأن تقول: اللهم إني

أخرجه أحمد في المسند (١/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الدعاء قبل السلام، رقم (٨٣٤)، ومسلم كتاب الذكر والدعاء، باب استحباب خفض الصوت بالذكر، رقم (٢٧٠٥).

أسألك بأسمائك الحُسنى وصفاتك العُليا، ثم تذكر مطلوبك، وأما الخاص فأن تتوسَّل إلى الله تعالى بصفة معينة خاصة لمطلوب خاص، مثل ما جاء في الحديث: «اللهم بعلمك الغيب، وقدرتك على الخلق، أحيني إذا علمت الحياة خيراً لي، وتوفَّني إذا علمت الوفاة خيراً لي، بصفة العلم والقدرة الوفاة خيراً لي» (١)، فهنا توسل إلى الله تعالى بصفة العلم والقدرة «بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق»... هذا نوع.

النوع الثاني: أن يتوسل الإنسان إلى الله عز وجل، بالإيمان به وبرسوله فيقول: «اللهم إني آمنت بك وبرسولك، فاغفر لي، أو فوفِّقني»، أو يقول: «اللهم بإيماني بك وبرسولك أسألك كذا وكذا»، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ النَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَيْتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ النَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَيْتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ الني قوله: ﴿ رَبِّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَانِ أَنْ ءَامِنُوا بِرَتِكُمْ فَعَامَنًا رَبِّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرَ عَنَا سَيِّعَاتِنَا وَتُوفَّنَا مَعَ ٱلأَبْرَارِ ﴾ برَتِكُمْ فَعَامَنًا رَبِّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرً عَنَا سَيِّعَاتِنَا وَتَوفَّنَا مَعَ ٱلأَبْرَارِ ﴾ ويكفر عنهم السيئات، ويتوفَّاهم مع الأبرار.

النوع الثالث: أن يتوسَّل إلى الله سبحانه وتعالى بالعمل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب المرضى، باب تمني المريض الموت، رقم (٥٦٧١)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب كراهية تمني الموت لضر نزل به، رقم (٢٦٨٠) بدون ذكر أوله.

وأخرجه كاملاً النسائي، كتاب السهو، باب نوع آخر، رقم (١٣٠٥)، وأحمد (٢٦٤/٤).

الصالح، ومنه قصة النفر الثلاثة الذين آووا إلى غار ليبيتوا فيه، فانطبق عليهم الغار، انطبق عليهم بصخرة لا يستطيعون زحزحتها، فتوسَّل كل منهم إلى الله بعمل صالح فعله؛ أحدهم توسل إلى الله تعالى ببرِّه بوالديه، والثاني بعفَّته التامة، والثالث بوفائه لأجيره، قال كل منهم: اللهم إن كنت فعلت ذلك من أجلك فافرج عناً ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة (۱)، فهذا توسل إلى الله عز وجل بالعمل الصالح.

النوع الرابع: أن يتوسل إلى الله تعالى بذكر حاله، يعني أن الداعي يتوسل إلى الله تعالى بذكر حاله وما هو عليه من الحاجة، ومنه قول موسى عليه الصلاة والسلام: ﴿ رَبِّ إِنِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيدٌ ﴾ [القصص: ٢٤]، فهو بذلك يتوسل إلى الله بذكر حاله أن ينزل إليه الخير، ويقرب من ذلك قول زكريا عليه الصلاة والسلام: ﴿ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَاشَتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيِّبًا وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَابِكَ رَبِّ شَقِيًا ﴾ [مريم: ٤]، فهذه أنواع من التوسل كلها جائزة؛ لأنها أسباب صالحة لحصول المقصود بالتوسل بها.

#### نوع خامس من التوسل

السؤال (٥٧): فضيلة الشيخ، هل هناك أنواع أخرى من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإجارة، باب من استأجر أجيراً فترك أجره، رقم (۲۲۷۲)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب قصة أصحاب الغار الثلاثة، رقم (۲۷٤٣).

## التوسل غير أنواع التوسل الأربعة التي ذكرتموها؟

الجواب: نعم، هناك توسل زائد عن الأربعة السابقة، وهو التوسل إلى الله عز وجل بدعاء الرجل الصالح الذي تُرجى إجابته، فإن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يسألون النبي ﷺ أن يدعو الله لهم بدعاء عام وبدعاء خاص، ففي الصحيحين من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه، أن رجلًا دخل يوم الجمعة والنبي ﷺ يخطب، فقال: يا رسول الله، هلكت الأموال، وانقطعت السُّبُل فادع الله يغيثنا، فرفع النبي ﷺ يديه وقال: «اللهم أغثنا» ثلاث مرات، فما نزل صلى الله عليه وسلم من منبره إلا والمطر يتحادر من لحيته، وبقي المطر أسبوعاً كاملًا، وفي الجمعة الأخرى جاء ذلك الرجل أو غيره، والنبي ﷺ يخطب، فقال: يا رسول الله، غرق المال، وتهدَّم البناء، فادع الله تعالى أن يمسكها عنا، فرفع النبي ﷺ يديه وقال: «اللهم حوالينا ولا علينا» فما يشير إلى ناحية من السماء إلا انفرجت، حتى خرج الناس يمشون في الشمس(١)، وهناك عدة وقائع سأل الصحابة النبي ﷺ أن يدعو الله لهم على وجه الخصوص.

فمن ذلك: أن النبي ﷺ لمَّا ذَكَر أن في أُمَّته سبعين ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب، وهم الذين لا يسترقون، ولا يكتوون، ولا يتطيرون، وعلى ربِّهم يتوكلون، قام عكاشة بن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب الدعاء إذا كثر المطر، رقم (۱۰۲۱)، ومسلم، كتاب صلاة الاستسقاء، باب الدعاء في الاستسقاء، رقم (۸۹۷).

محصن فقال: يا رسول الله، ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: «أنت منهم» $^{(1)}$ .

فهذا أيضاً من التوسّل الجائز؛ أن يطلب الإنسان من شخص أن يدعو الله تعالى له، إذا كان هذا الشخص مرجو الإجابة، إلا أن الذي ينبغي على هذا السائل الذي سأل الشخص أن يدعو له أن يريد بذلك منفعة نفسه ومنفعة أخيه الذي طلب منه الدعاء، حتى لا يتمحّض السؤال لنفسه خاصة، لأنك إذا أردت نفع أخيك ونفع نفسك، صار في هذا إحسان له، فإن الإنسان إذا دعا لأخيه بظهر الغيب، قال الملك: آمين ولك بمثله، وكذلك إذا دعا له أخوه، فإنه يكون من المحسنين بهذا الدعاء، والله يحب المحسنين.

#### التوسل الباطل وأقسامه

السؤال (٥٨): فضيلة الشيخ، بعد أن عرفنا التوسل الصحيح وأقسامه، لابد لنا من معرفة التوسل الباطل، وهل له أقسام أيضاً؟ الجواب: التوسل الباطل أن يتوسل الإنسان إلى الله تعالى بما لم يكن وسيلة، أي بما لم يثبت في الشرع أنه وسيلة؛ لأن التوسل بمثل ذلك من اللغو والباطل المخالف للمعقول والمنقول، ومن

ذلك أن يتوسَّل الإنسان إلى الله عز وجل بدعاء ميت، يطلب من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الطب، باب من اكتوى أو كوى غيره، رقم (٥٧٠٥)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب، رقم (٢٢٠).

هذا الميت أن يدعو الله له، فإن هذا ليس وسيلة شرعية صحيحة، بل هو سَفّه من الإنسان أن يطلب من هذا الميت أن يدعو الله له؛ لأن الميت إذا مات انقطع عمله، ولا يمكن أن يدعو لأحد، حتى النبي على لا يمكن أن يدعو لأحد بعد موته عليه الصلاة والسلام، ولهذا لم يتوسّل الصحابة رضي الله عنهم إلى الله بطلب الدعاء من رسوله على بعد موته، فإن الناس لمّا أصابهم الجدب في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: اللهم إنّا كُنّا نتوسّل إليك بنبيتًا عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: اللهم إنّا كُنّا نتوسّل إليك بنبيتًا الله عنه فدعا الله عز وجل(۱)، ولو كان طلب الدعاء من الميت سائعاً ووسيلة صحيحة، لكان عمر ومن معه من الصحابة يطلبون ذلك من رسول الله على لأن إجابة دعاء العباس بن عبدالمطلب رضى الله عنه.

فالمهم أن التوسل إلى الله تعالى بطلب الدعاء من الميت توسلٌ باطلٌ لا يحل ولا يجوز.

ومن التوسل الذي ليس بصحيح: أن يتوسل الإنسان إلى الله بجاه النبي على فيقول: اللهم إني أسألك بجاه نبيك كذا وكذا، وذلك أن جاه الرسول عليه الصلاة والسلام ليس مفيداً بالنسبة إليك؛ لأنه لا يفيد إلا الرسول عليه الصلاة والسلام، أما بالنسبة لك فليس بمفيد لك حتى تتوسل إلى الله تعالى به، والتوسل كما

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا، رقم (۱۰۱۰).

قلنا اتخاذ الوسيلة الصالحة التي تثمر، فما فائدتك أنت من كون الرسول عليه الصلاة والسلام له جاه عند الله؟ وإذا أردت أن تتوسَّل إلى الله على وجه صحيح، فقل: اللهم إني أسألك بإيماني برسولك، أو بالمحبة لرسولك أو ما أشبه ذلك، فإن هذا من الوسيلة الصحيحة النافعة.

#### الشفاعة المثبتة والشفاعة المنفية

السؤال (٥٩): فضيلة الشيخ، ما هي الشفاعة المثبتة والشفاعة المنفية؟

الجواب: الشفاعة مأخوذة من الشفع، وهو ضد الوتر، وهو جعل الوتر شفعاً، مثل أن نجعل الواحد اثنين، والثلاثة أربعة وما أشبهها، هذا من حيث اشتقاقها في اللغة.

أما معناها فهي: التوسُّط للغير بجلب منفعة أو دفع مضرَّة، يعني أن يقوم الشافع بين المشفوع إليه والمشفوع له واسطة، ليجلب منفعة إلى المشفوع له، أو يدفع عنه مضرة.

والشفاعة نوعان: شفاعة ثابتة وصحيحة، وشفاعة باطلة لا تنفع أصحابها.

أما الشفاعة الثابتة الصحيحة: فهي التي أثبتها الله تعالى في كتابه، وأثبتها رسوله ﷺ، ولا تكون إلا لأهل التوحيد والإخلاص، لأن أبا هريرة رضي الله عنه قال: يا رسول الله، مَن

أسعد الناس بشفاعتك؟ قال: «مَن قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه»(١).

وهذه الشفاعة لها شروط ثلاثة: الشرط الأول: رضا الله عن المشفوع له. والشرط الشافع. والشرط الثاني: رضا الله عن المشفوع له. والشرط الثالث: إذن الله تعالى للشافع أن يشفع. وهذه الشروط مجموعة في قوله تعالى: ﴿ وَهُو كُم مِن مَلكِ فِي السَّمَوَاتِ لاَ تُغْنِي شَفَعَنُهُمْ شَيّعًا إِلّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لِمِن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦]، ومفصّلة في قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ مَ إِلّا بِإِذْ نِهِ \* ﴿ البقرة: ٢٥٥]، وفي قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ إِلّا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ إِلّا مَن أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِي لَمُ قَوْلاً ﴾ [طه: ١٠٩]، وقوله: ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمَنِ الشَفاعة . الانبياء: ٢٨]، فلابدً من هذه الشروط الثلاثة حتى تتحقّق الشفاعة.

وبناءً على ذلك نُعرِّف النوع الثاني، وهي الشفاعة الباطلة التي لا تنفع أصحابها، وهي ما يدَّعيه المشركون من شفاعة آلهتهم لهم عند الله عز وجل، فإن هذه الشفاعة لا تنفعهم كما قال الله تعالى: ﴿ فَمَا نَنفَعُهُم شَفَعَةُ ٱلشَّنِفِينَ ﴾ [المدثر: ٤٨]، وذلك لأن الله تعالى لا يرضى لهؤلاء المشركين شركهم، ولا يمكن أن يأذن بالشفاعة لهم؛ لأنه لا شفاعة إلا لمَن ارتضاه الله عز وجل، والله عز وجل لا يرضى لعباده الكفر، ولا يحبُّ الفساد، فتعلُّق المشركين بآلهتهم التي يعبدونها ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله، تعلُّقُ باطلٌ غير نافع، بل هذا لا يزيدهم من الله تعالى إلا بُعداً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب الحرص على الحديث، رقم (٩٩).

ثم إن الشفاعة الثابتة النافعة، ذَكَرَ العلماء رحمهم الله أنها تنقسم إلى قسمين: عامة وخاصة، ومعنى العموم: أن الله سبحانه وتعالى يأذن لمَن شاء من عباده الصالحين أن يشفعوا لمَن أذِن الله لهم بالشفاعة فيهم. والخاصة: التي تختص بالنبي على وأعظمها: الشفاعة العظمى التي تكون يوم القيامة، حين يلحق الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون، فيطلبون مَن يشفع لهم إلى الله عز وجل أن يريحهم من هذا الموقف العظيم، فيذهبون إلى آدم، ثم إلى نوح، ثم إلى إبراهيم، ثم إلى موسى، ثم إلى عيسى، وكلهم لا يشفع، حتى تنتهي إلى النبي على موسى، ثم إلى عيسى، وكلهم لا يشفع، يخلص عباده من هذا الموقف العظيم، فيقوم ويشفع عند الله عز وجل أن يخلص عباده من هذا الموقف العظيم، فيجيب الله دعاءه ويقبل شفاعته، وهذا من المقام المحمود الذي وَعَدَه الله تعالى به في قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّالِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلُهُ لَكَ عَسَى أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمَّودَا الإسراء: ٧٩].

وأما الشفاعة العامة له ولغيره من عباد الله الصالحين، فهي أن يشفع في أهل النار من المؤمنين ـ أي من عُصاة المؤمنين ـ الذين لا يستحقون الخلود في النار، يشفع فيهم أن يخرجوا من النار، وهذه

1.7

الشفاعة ثابتة له ولغيره من النبيين والشهداء والصالحين. والله أعلم.

# عقيدة السلف في القرآن الكريم

السؤال (٦٠): فضيلة الشيخ، ما هي عقيدة السلف في القرآن الكريم؟

الجواب: عقيدة السلف في القرآن الكريم كعقيدتهم في سائر صفات الله تعالى وأسمائه، وهي عقيدة مبنيّة على ما دلّ عليه كتاب الله وسُنّة رسوله ﷺ، وكلنا يعلم أن الله سبحانه وتعالى وَصَفَ القرآن الكريم بأنه كلامه، وأنه منزّل من عنده، فقال جلّ وعلا: ﴿ وَإِنّ أَحَدُّ مِنَ المُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَتَى يَسْمَع كَلَمَ اللهِ ثُمَ أَلَافَهُ مَا مَامَنَهُ ﴿ وَإِنّ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرهُ حَتَى يَسْمَع كَلَمَ اللهِ ثُمَ أَلَافَهُ مَا مَامَنَهُ ﴾ [النوبة: ٦]، والمراد بلا ريب بكلام الله هنا: القرآن الكريم، وقال تعالى: ﴿ إِنّ هَلنَا القُرَوان يَقُشُ عَلَى بَنِيٓ إِسْرَوَيلَ أَحَتَمَ اللّذِي هُمّ فِيهِ يَعْتَلِفُونَ ﴾ [النمل: ٢٧]، فالقرآن كلام الله تعالى لفظاً ومعنى، تكلّم به حقيقة، وألقاه إلى جبريل الأمين، ثم نزل به جبريل على قلب به حقيقة، ليكون من المنذرين بلسان عربي مبين، ويعتقد السلف أن القرآن منزّل؛ نزّله الله عز وجل على محمد ﷺ منجّماً في ثلاث وعشرين سنة، حسب ما تقتضيه حكمة الله عز وجل.

ثم إن نزوله يكون ابتدائياً ويكون سببيًّا، بمعنى أن بعضه ينزل لسبب معيَّن اقتضى نزوله، وبعضه ينزل بغير سبب، وبعضه ينزل في حكاية حال مضت للنبي ﷺ وأصحابه، وبعضه ينزل في أحكام شرعية ابتدائية، على حسب ما ذكره أهل العلم في هذا الباب، ثم

إن السلف يقولون: إن القرآن من عند الله عز وجل ابتداءً، وإليه يعود في آخر الزمان، هذا هو قول السلف في القرآن الكريم.

ولا يخفى علينا جميعاً أن الله تعالى وَصَفَ القرآن الكريم بأوصاف عظيمة؛ وَصَفَه بأنه حكيم، وبأنه كريم، وبأنه عظيم، وبأنه مجيد، وهذه الأوصاف التي وصف الله بها كلامه، تكون لمَن تمسَّك بهذا الكتاب، وعمل به ظاهراً وباطناً، فإن الله تعالى يجعل له من المجد، والعظمة، والحكمة، والعزة، والسلطان، ما لا يكون لمن لم يتمسك بكتاب الله عز وجل، ولهذا أدعو من هذا المنبر جميع المسلمين، حكاماً ومحكومين، علماء وعامة، أدعوهم إلى التمسك بكتاب الله عز وجل ظاهراً وباطناً، حتى ينالوا رضا الله، وتكون لهم العزة، والسعادة، والمجد، والظهور في مشارق الأرض ومغاربها.

## أبرز أحكام التلاوة

السؤال (٦١): فضيلة الشيخ، ما هي أبرز أحكام التلاوة؟

الجواب: الذي ينبغي لتالي القرآن أن يكون على طُهر من الحدثين الأصغر والأكبر، ولا يجوز له أن يقرأ القرآن وعليه حدث أكبر، فالجُنُب مثلاً لا يقرأ القرآن حتى يغتسل؛ لأن السُّنَّة وَرَدَت بالمنع منه في حال الجَنَابَة، أما الحائض فقد اختلف أهل العلم هل يجوز لها أن تقرأ القرآن؟.

اختلفوا في ذلك على قولين: فمنهم مَن قال: إنه يجوز أن

تقرأ القرآن؛ لأنه ليس في منعها من القرآن سُنَة صريحة، والأصل براءة الذمة وعدم الإلزام، كما أن الأصل أيضاً عدم المنع، ويرى بعض أهل العلم أنه لا يجوز لها أن تقرأ القرآن وهي حائض؛ لأنها ممَّن يلزمها الغُسل، فهي كالجُنُب، ولأنه روي عن النبي عَلَيْ في ذلك أحاديث تدلّ على المنع، والذي أرى في هذه المسألة أنها لا تقرأ القرآن إذا كان غرضها بذلك مجرّد التلاوة، أما إذا كانت تريد أن تقرأ القرآن لحاجة، تخشى نسيانه مثلاً، أو تقرئه أبناءها أو بناتها أو الطالبات إن كانت مدرّسة، أو تكون طالبة تريد أن تقرأه لإسماع المدرّسة، فإن هذا لا بأس به للحاجة، وكذلك لا بأس أن تقرأ القرآن الذي ترو ورداً؛ كآية الكرسي؛ لأن هذا حاجة، فيكون هذا القول الذي أراه أقرب إلى الصواب مبنيًّا على حاجة المرأة الحائض، إن احتاجت للتلاوة فلها أن تقرأ القرآن، وإن لم تحتج فلا تقرأ القرآن، وإن لم تحتج فلا تقرأ القرآن،

كذلك ينبغي لقارئ القرآن أن يكون مستحضراً في قلبه ما تدل عليه كلمات القرآن العظيم من المعاني الجليلة، سواء كانت هذه الآيات تتضمَّن الأخبار والقصص أو الأحكام، لأن الله سبحانه وتعالى أنزل القرآن لهذه الحِكْمَة ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَكَبِّرُوا عَالِمَكُ وَلِيَكَ مُبَرَكُ لِيَكَبِّرُوا عَالِمَكُ وَلِيَكَ مُبَرَكُ لِيَكَبِّرُوا عَالِمَكَ وَلِيَكَ مُبَرَكُ لِيَكَبِّرُوا عَالِمَكَ وَلِيَكَ مُبَرَكُ لِيَكَبِّرُوا عَالِمَ وَلِيَكَ مُبَرَكُ لِيَكَبِيمِهِ [ص: ٢٩].

والإنسان يجد الفرق العظيم إذا تلا القرآن وقلبه غافل، وإذا تلا القرآن وقلبه حاضر يتدبَّر ما يقول، يجد الفرق العظيم بين هذه الحال والحال الأخرى، ويجد أنه ينتفع أكثر إذا قرأ القرآن بتدبُّر وتفكُّر، فإن ذلك يؤثِّر في قلبه قوة الإيمان والتصديق، وقوة

الانقياد والإذعان للأحكام التي يتضمنها كتاب الله عز وجل.

وأما ما ينبغي أن تكون التلاوة عليه: فينبغي أن تكون التلاوة تلاوة هادئة، ليس فيها سرعة تسقط بعض الحروف، أو تخفى بها الكلمات، بل يقرأ القرآن بتمهّل وترسّل، ولا بأس بالعجلة أحياناً، بشرط ألا يُسْقِط الحروف أو شيئاً منها، أو يُذْغِم ما لا يجوز إدغامه أو ما أشبه ذلك.

السؤال (٦٢): فضيلة الشيخ، ما حكم التلاوة لروح الميت؟

الجواب: التلاوة لروح الميت، يعني أن يقرأ القارئ القرآن وهو يريد أن يكون ثوابه لميت من المسلمين، فقد اختلف العلماء في هذه المسألة، فمنهم مَن يرى أن ذلك غير مشروع، وأن الميت لا ينتفع به، أي لا ينتفع بالقرآن في هذه الحال، ومنهم مَن يرى أنه ينتفع بذلك، وأنه يجوز للإنسان أن يقرأ القرآن بنيَّة أنه لفلان أو لفلانة من المسلمين، سواءٌ كان قريباً له أم غير قريب له، وهذا هو الأرجح، لأنه ورد في جنس العبادات جواز صرفها للميت، كما في حديث سعد بن عبادة رضي الله عنه، حين تصدَّق بمخرافه ـ أي بستانه ـ لأمه (۱)، وكما في قصة الرجل الذي قال للنبي عليه الصلاة والسلام: إن أمي افتُلتت نفسها، وأظنها لو تكلمت

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ (۲/ ۷٦٠) كتاب الأقضية، والنسائي، كتاب الوصايا، باب فضل الصدقة عن الميت، رقم (٣٦٥٥).

لتصدَّقت؛ أفأتصدق عنها؟ قال: «نعم»(١).

وهذه قضايا أعيان، تدل على أن صرف جنس العبادات لأحد من المسلمين جائز، وهو كذلك، ولكن أفضل من هذا؛ أن يدعو للميت، وأن يجعل الأعمال الصالحة لنفسه، لأن النبي على قال: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة: إلا من صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له»(٢)، ولم يقل: أو ولد صالح يتلو له، أو يصلي له، أو يصوم له، أو يتصدق عنه، بل قال: أو ولد صالح يدعو له، والسياق في سياق العمل؛ فدلَّ ذلك قال: أو ولد صالح يدعو الإنسان للميت، لا أن يجعل له شيئاً من الأعمال الصالحة، والإنسان محتاج إلى العمل الصالح، أن يجد ثوابه مدَّخراً له عند الله عز وجل.

أما ما يفعل بعض الناس من التلاوة للميت بعد موته بأجرة، مثل أن يحضر قارئاً يقرأ القرآن بأجرة، ليكون ثوابه للميت، فإن هذا بدعة، ولا يصل إلى الميت ثوابه؛ لأن هذا القارئ إنما قرأ من أجل الدنيا، ومن أتى بعبادة من أجل الدنيا، فإنه لا حظ له منها في الآخرة، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ الدُّنيَا وَزِينَنَهَا نُونِي إِلْيَهِمَ أَعَمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ إِنَّ أُولَيْكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب موت الفجأة البغتة، رقم (۱۳۸۸)، ومسلم كتاب الزكاة، باب وصول ثواب الصدقة عن الميت إليه، رقم (۱۰۰٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، رقم (١٦٣١).

ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارُّ وَحَبِطُ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبِنَطِلُّ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [مود: ١٥، ١٦] وإني بهذه المناسبة أوجِّه نصيحة إلى إخواني الذين يعتادون مثل هذا العمل، أن يحفظوا أموالهم لأنفسهم أو لورثة الميت، وأن يعلموا أن هذا العمل بدعة في ذاته، وأن الميت لا يصل إليه ثوابه، لأن القارئ الذي ليس له نيَّة في قراءته إلا أُخذ الأجرة، ليس له ثواب عند الله عز وجل، وحيئذٍ يكون أخذ الأموال ولم ينتفع الميت بذلك.

## قراءة الفاتحة لروح النبي علية

السؤال (٦٣): فضيلة الشيخ، بالنسبة للذين يوصون أن تقرأ الفاتحة لروح النبي ﷺ

الجواب: هذه الوصية لا يلزم تنفيذها؛ لأنها وصية بأمر غير مشروع، فالنبي على لا يشرع لأحد أن يعبد الله، ثم يجعل ثواب العبادة للرسول على لأن هذا لو كان مشروعاً لكان أسبق الناس إليه الصحابة رضي الله عنهم، ولأن النبي على لا يحتاج لمثل هذا، فإنه ما من إنسان يعمل عملاً صالحاً إلا كان للنبي على مثل أجره؛ لأنه هو الذي دلَّ عليه، و«الدالَّ على الخير كفاعله»(١)، فهذا يكون من

<sup>(</sup>۱) كما قال النبي ﷺ أخرجه الترمذي، كتاب العلم، باب ما جاء الدال على الخير كفاعله، رقم (۲۲۷۰)، وفي مسلم: «من دلَّ على خير فله مثل أجر فاعله»، كتاب الإمارة، باب فضل إعانة الغازي في سبيل الله بمركوب وغيره، رقم (۱۸۹۳).

العَبَث، ومن البدعة التي لم تَرِد عن السلف الصالح رضي الله عنهم، وكذلك لو قال: تقرأ الفاتحة عند قبر النبي على لي لي لي لي لي الله لا يلزم الوفاء بهذه الوصية؛ لأن تخصيص مكان بعبادة معينة لم يَرِد بها الشرع من البدع، كما هو معلوم في البحث عند ذِكْر المتابعة للرسول عليه الصلاة والسلام، وأنه لا تتحقق المتابعة حتى توافق العبادة الشريعة في أمور ستة: في سببها، وجنسها، وقدرها، وكيفيّتها، وزمانها، ومكانها.

\* \* \*

## فتاوى الطهارة



#### حقيقة الطهارة

السؤال (٦٤): فضيلة الشيخ، ما هي الطهارة؟

الجواب: الطهارة معناها: النظافة والنزاهة، وهي في الشرع على نوعين: طهارة معنوية، وطهارة حسيّة، أما الطهارة المعنوية: فهي طهارة القلوب من الشرك والبدع في عبادة الله، ومن الغلّ، والحقد، والحسد، والبغضاء، والكراهة، وما أشبه ذلك في معاملة عباد الله الذين لا يستحقون هذا.

أما الطهارة الحسية: فهي طهارة البدن، وهي أيضاً نوعان: إزالة وصف يمنع من الصلاة ونحوها مما تشترط له الطهارة وإزالة الخبث.

نتكلم أولاً عن الطهارة المعنوية: وهي طهارة القلب من الشرك والبدع فيما يتعلَّق بحقوق الله عز وجل، وهذا هو أعظم الطهارتين، ولهذا تنبني عليه جميع العبادات، فلا تصح أي عبادة من شخص ملوَّث قلبه بالشرك، ولا تصح أي بدعة يتقرَّب بها الإنسان إلى الله عز وجل، وهي مما لم يشرعه الله عز وجل، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَنَ قُبْلُ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَهُمْ حَكُولًا بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ اللهِ على عملاً ليس عليه أمرنا فهو رَد» (١).

وعلى هذا، فالمشرك بالله شركاً أكبر لا تُقْبَل عبادته وإن صلى وإن صام وزكَّىٰ وحج، فمَن كان يدعو غير الله عز وجل، أو

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (۱۷۱۸) .

يعبد غير الله فإن عبادته لله عز وجل غير مقبولة، حتى وإن كان يتعبّد لله تعالى عبادة يُخْلِص فيها لله، ما دام قد أشرك بالله شركاً أكبر من جهة أخرى.

ولهذا وَصَفَ الله عز وجل المشركين بأنهم نجس، فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَرَبُوا الْمَشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقَرَبُوا الْمَشْجِدَ اللَّهِ عَلَيْهُا اللَّهُ مَكَدًا ﴾ [النوبة: ٢٨]، ونفى النبي ﷺ النجاسة عن المؤمن، فقال ﷺ: ﴿إِن المؤمن لا ينجس (())، وهذا هو الذي ينبغي للمؤمن أن يعتني به عناية كبيرة؛ ليُطَهِّر قلبه منه.

كذلك أيضاً يُطَهِّر قلبه من الغِلِّ والحقد والحسد والبغضاء والكراهة للمؤمنين؛ لأن هذه كلها صفات ذميمة ليست من خُلُق المؤمن، فالمؤمن، فالمؤمن، لا يكرهه، ولا يعتدي عليه، ولا يحسده، بل يتمنَّىٰ الخير لأخيه كما يتمنى الخير لنفسه، حتى إن الرسول ﷺ نفى الإيمان عمَّن لا يحب لأخيه ما يحب لنفسه، فقال عليه الصلاة والسلام: «لا يؤمن أحدكم حتى يحبَّ لأخيه ما يحب لنفسه» (٢)، ونرى كثيراً من الناس أهل خير وعبادة وتقوىٰ وزُهد، ويُكثرون التردد إلى المساجد، ليعمروها بالقراءة والذّكر والصلاة، لكن يكون لديهم حقدٌ على بعض إخوانهم المسلمين، أو حسد

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الغسل، باب عرق الجنب وأن المؤمن لا ينجس، رقم (۲۸۳)، ومسلم، كتاب الحيض، باب الدليل على أن المسلم لا ينجس، رقم (۳۷۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، رقم (١٣)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب نفي الإيمان عمن لا يحب لأخيه وجاره ما يحب لنفسه، رقم (٤٥).

لمَن أنعم الله عليه بنعمة، وهذا يخلُّ كثيراً فيما يسلكونه من عبادة الله سبحانه وتعالى، فعلى كل منَّا أن يُطَهِّر قلبه من هذه الأدناس بالنسبة لإخوانه المسلمين.

أما الطهارة الحسيّة، فهي كما قلت نوعان: إزالة وصف يمنع من الصلاة ونحوها مما تشترط له الطهارة، وإزالة خَبَث.

فأما إزالة الوصف: فهي رفع الحدث الأصغر والأكبر، بغَسْل الأعضاء الأربعة في الحدث الأصغر، وغسل جميع البدن في الحدث الأكبر؛ إما بالماء لمن قدر عليه، وإما بالتيمم لمَن لم يقدر على الماء، وفي هذا أنزل الله تعالى قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ عَامَنُواْ إِذَا قَمَتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَلَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ فِلُ الصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَلَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ فِلْ اللهُ تَعَالَى مَنْ الْفَالِطِ أَوْ لَنَمْسَتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَحَدُوا مَا المَنْ الْمَا اللهُ اللهُ مَنْ الْفَالِطِ أَوْ لَنَمْسَتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَحَدُوا مَا اللهُ فَيَعَمُ وَلَيْكِمْ وَلَيْدِيكُمْ وَلِيكِمْ مَنْ الْفَالِطِ أَوْ لَنَمْسَتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَحِدُوا مَا اللهُ فَيَعَمُ وَلَيكِمْ وَلَيكِمْ وَلِيكِمْ مَنْ مَنْ حَرَجٍ وَلَنَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكِمْ مَنْ عَرَجُ وَلَكِمْ يُولِدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكِمْ مَنْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِمْن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكِمْ مَنْ عَمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَكُمْ وَلِيكِمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِمْن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيكِمْ مَنْ عَمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَيكِمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِمْن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيكِمْ مَنْ عَمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَيكُمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِمْن يُرِيدُ لِيطَهِرَكُمْ وَلِيكِمْ يَعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَلْكُومْ وَلَيكُمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِمْن يُرِيدُ لِيطُهُرَكُمْ وَلِيكِمْ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَكُومُ وَلِيكُمْ مَنْ حَرَجِ وَلَكِمْن يُرِيدُ لِيطُهُورَكُمْ وَلِيكُمْ مَنْ حَرَجُ وَلَكِمْ وَلِيكُمْ مَنْ حَرَجُوهِ المَانِدَةِ : ٢].

أما النوع الثاني: فهو الطهارة من الخَبَث، أي من النجاسة، وهي كلُّ عين أوجب الشرع على العِباد أن يتنزَّهوا منها ويتطهَّروا منها، كالبول والغائط ونحوهما مما دلَّت السُّنَة بل مما دلَّت الشُنة على نجاسته، ولهذا قال الفقهاء رحمهم الله: الطهارة إما عن حدث وإما عن خَبَث، ويدل لهذا النوع - أعني الطهارة من الخَبَث - ما رواه أهل السُنن أن الرسول رَهِيُ صلَّىٰ بأصحابه ذات يوم فخلع نعليه، فخلع الناس نِعالهم، فلمَّا انصرف النبي رَهِ سألهم -

أي سأل الصحابة \_: لماذا خلعوا نِعالهم؟ فقالوا: رأيناك خلعت نعليك فخلعنا نِعالنا، فقال ﷺ: «إن جبريل أتاني فأخبرني أن فيهما أذى»(١)، يعني قذراً، فهذا هو الكلام على لفظ الطهارة.

#### الأصل في التطهير

السؤال (٦٥): فضيلة الشيخ، ما هو الأصل في التطهير؟
الجواب: أما الطهارة من الحدث فالأصل فيها الماء، ولا طهارة إلا بالماء، سواء كان الماء نقيًا أم متغيراً بشيء طاهر؛ لأن القول الراجح أن الماء إذا تغير بشيء طاهر وهو باق على اسم الماء، أنه لا تزول طهوريّته، بل هو طهور، طاهر في نفسه، مطهر لغيره.

فإن لم يوجد الماء، أو خِيف الضرر باستعماله، فإنه يُعدل عنه إلى التيمم بضرب الأرض بالكفين، ثم مسح الوجه بهما، ومسح بعضهما ببعض، هذا بالنسبة للطهارة من الحدث، أما الطهارة من الخبَث فإن أيَّ مزيل يزيل ذلك الخبَث من ماء أو غيره، تحصل به الطهارة، وذلك لأن الطهارة من الخبَث يُقْصَد بها إزالة تلك العين الخبيثة بأي مزيل، فإذا زالت هذه العين الخبيثة بماء أو بنزين أو غيره من السائلات أو الجامدات على وجه تمام، فإن هذا يكون تطهيراً لها، وبهذا نعرف الفرق بين ما يحصل به فإن هذا يكون تطهيراً لها، وبهذا نعرف الفرق بين ما يحصل به

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب الصلاة، باب الصلاة في النعل، رقم (٦٥٠)، وأحمد في المسند (١٥٠).

التطهير في باب الخَبَث، وبين ما يحصل به التطهير في باب الحَدَث.

#### البدل عن الأصل في التطهير

السؤال (٦٦): فضيلة الشيخ، ما هو البدل عن هذا الأصل الذي هو الماء؟

الجواب: البدل عن هذا الأصل هو التراب، إذا تعذّر استعمال الماء لعدمه أو التضرّر باستعماله، فإنه يُعدل عن ذلك إلى التراب، أي إلى التيمم، بأن يضرب الإنسان يديه على الأرض، ثم يمسح بهما وجهه، ويمسح بعضهما ببعض، لكن هذا خاص في الطهارة من الحَدَث، أما طهارة الخَبَث فليس فيها تيمم، سواء كان على البدن، أو على الثوب، أو على البقعة؛ لأن المقصود من التطهر من الخَبَث إزالة هذه العين الخبيثة، وليس التعبّد فيها شرطا، ولهذا لو زالت هذه العين الخبيثة بغير قصد من الإنسان طهر المحل. فلو نزل المطر على مكان نجس، أو على ثوب نجس، وزالت النجاسة بما نزل من المطر، فإن المحل يطهر بذلك، وإن كان الإنسان ليس عنده علم بهذا، بخلاف طهارة الحدث، فإنها عبادة يتقرب بها الإنسان إلى الله عز وجل، فلابدً فيها من النيّة والقصد.

السؤال (٦٧): فضيلة الشيخ، إذن لو كان على الإنسان نجاسة، ولا يستطيع إزالتها، فإنه لا يتيمم عنها؟

الجواب: نعم، إذا كان على الإنسان نجاسة وهو لا يستطيع إزالتها فإنه يصلي بحسب حاله لكن يخفّفها ما أمكن بالحكِّ وما أشبه ذلك، وإذا كانت مثلاً في ثوب يمكنه خلعه ويستتر بغيره، وجب عليه أن يخلعه ويستتر بغيره.

#### صفة الوضوء

السؤال (٦٨): فضيلة الشيخ، ما هي صفة الوضوء؟ الجواب: صفة الوضوء الشرعي على وجهين:

الوجه الأول: صفة واجبة لا يصح الوضوء إلا بها، وهي المذكورة في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قُمَتُمْ إِلَى الصَّلَوةِ فَاعْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرافق الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦]، فهي غُسل الوجه مرة واحدة، ومنه \_ أي من غسل الوجه \_ الممضمضة والاستنشاق، وغسل اليدين إلى المرافق من أطراف الأصابع إلى المرافق مرة واحدة، ومسح الرأس مرة واحدة، ومنه \_ أي من الرأس \_ الأذنان. وغسل الرجلين إلى الكعبين مرة واحدة، هذه هي الصفة الواجبة التي لابد منها.

أما الوجه الثاني من صفة الوضوء: فهي الصفة المستحبة ونسوقها الآن بمعونة الله، فهي أن يسمي الإنسان عند وضوئه، ويغسل كفيه ثلاث مرات، ثم يتمضمض ويستنشق ثلاث مرّات بثلاث غَرَفَات، ثم يغسل وجهه ثلاثاً، ثم يغسل يديه إلى المرفقين ثلاثاً ثلاثاً، يبدأ باليمنى ثم باليسرى، ثم يمسح رأسه مرة واحدة،

يبدأ بمقدمه حتى يصل إلى مؤخّره، ثم يرجع حتى يصل إلى مقدمه، ثم يمسح أذنيه، فيدخل سبابتيه في صماخيهما، ويمسح بإبهاميه ظاهرهما، ثم يغسل رجليه إلى الكعبين ثلاثاً ثلاثاً، يبدأ باليمنى ثم باليسرى، ثم يقول بعد ذلك: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين، فإنه إذا فعل ذلك فُتِحَت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شاء. هكذا صحَّ الحديث عن النبي ﷺ قاله عمر رضي الله عنه (۱).

السؤال (٦٩): فضيلة الشيخ، لكن بالنسبة للأذنين، هل يلزم أخذ ماء خاص لهما أم مع الرأس؟

الجواب: لا يلزم أخذ ماء جديد للأُذنين، بل ولا يستحب، لأن جميع الواصفين لوضوء النبي على لم يذكروا أنه كان يأخذ ماء جديداً لأذنيه، فالأفضل أن يمسح أذنيه ببقية البلل الذي بقي بعد مسح رأسه.

<sup>(</sup>١) حديث: «من توضأ فأحسن الوضوء ثم قال: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين. فتحت له ثمانية أبواب الجنة يدخل من أيها شاء».

أخرجه الترمذي، كتاب الطهارة، باب فيما يقال بعد الوضوء، رقم (٥٥)، قال الترمذي: وهذا حديث في إسناده اضطراب، ولا يصح عن النبي ﷺ في هذا الباب كبير شيء. اهـ.

وانظر: بحث الشيخ أحمد شاكر حول هذا الحديث في الحاشية (١/ ٧٨ ـ ٨٣).

#### نواقض الوضوء

السؤالان (۷۰ ـ ۷۱): فضيلة الشيخ، ما هي نواقض الوضوء؟

الجواب: قبل أن نذكر نواقض الوضوء، أحب أن أُنبّه إلى مسألة تخفىٰ على كثير من الناس، وهي أن بعض الناس يظنون أن الاستنجاء أو الاستجمار من فروض الوضوء، فتجدهم يسألون كثيراً عن الرجل ينقض الوضوء في أول النهار، ثم يؤذّن أذان الظهر، وهو لم ينقض وضوءه وهو لم ينقض وضوءه أولاً، فيقول: إذا أذّن الظهر هل أغسل فرجي مرة ثانية أو لا؟ فنقول: لا تغسل فرجك؛ لأن غسل الفرج إنما هو لتطهيره من النجاسة عند البول أو الغائط، فإذا لم يحصل ذلك بعد التطهير الأول، فإنه لا يُطهّر، وحينئذ نعرف أنه لا علاقة بين الاستنجاء الذي هو غسل الفرج مما تلوّث به من النجاسة، وبين الوضوء، وهذه مسألة أحب أن يتنبه لها.

أما ما يتعلق بنواقض الوضوء: وهي مفسداته ومبطلاته، فنذكر منها: الغائط، والبول، والريح، والنوم، وأكل لحم الجزور.

فأما الغائط والبول والنوم فقد دلَّ عليها حديث صفوان بن عسال رضي الله عنه، قال: «أَمَرَنا رسول الله ﷺ: ألا ننزع خفافنا إذا كنا سفراً ثلاثة أيام ولياليهن إلا من جنابة، ولكن من غائط وبول

ونوم»(١)، وهذا تؤيده الآية الكريمة في الغائط حيث قال الله تعالى: ﴿ وَإِن كُننُم مِّنَ ٱلْغَآلِطِ أَوْ جَآهَ أَحَدُّ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآلِطِ أَوْ كَالَمَ سَنُم النِّسَاءَ فَكُمْ مِّنَ ٱلْغَآلِطِ أَوْ كَالَمَ سَنُم النِّسَاءَ فَكُمْ مِّحَدُوا مَآءُ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ [النساء: ٤٣].

وأما الريح: فلِمَا جاء في حديث عبدالله بن زيد وأبي هريرة رضي الله عنهما، فيمن أشكل عليه أَخَرَج منه شيء أم لا؟ قال النبي على الله ينصرف أو لا يخرجن من المسجد حتى يسمع صوتاً أو يجد ريحاً»(٢)، وهذا دليل على أن الريح ناقض للوضوء، فهذه أربعة أشياء: البول، والغائط، والريح، والنوم.

ولكن النوم لا ينقض الوضوء إلا إذا كان عميقاً، بحيث يستغرق النائم فيه، فلا يعلم عن نفسه لو خرج منه شيء؛ لأن النوم مظنّة الحدث، وليس حدثاً في نفسه، فإذا نعس الإنسان في صلاته أو خارج صلاته، ولكنه يعي نفسه لو أحدث لأحسَّ بذلك، فإنه لا ينتقض وضوء ولو طال نعاسه، ولو كان متكناً أو مستنداً أو مضطجعاً؛ لأن المدار ليس على الهيئة، ولكن المدار على الإحساس واليقظة، فإذا كان هذا الناعس يحسّ بنفسه لو أحدث،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الطهارة، باب في المسح على الخفين، رقم (٩٦)، والنسائي، كتاب الطهارة، باب التوقيت في المسح على الخفين للمسافر، رقم (١٢٧)، وابن ماجه، كتاب الطهارة، باب الوضوء من النوم، رقم (٤٧٨)، وأحمد في «المسند» (٤٧٨، ٢٣٩،) وقال الترمذي: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب لا يتوضأ من الشك حتى يستيقن، رقم (١٣٧)، ومسلم، كتاب الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة، ثم شك في الحدث، رقم (٣٦١).

فإن وضوءه باق ولو كان متكتاً أو مستنداً أو مضطجعاً، وما أشبه ذلك.

وأما الخامس من نواقض الوضوء: فهو أكل لحم الإبل؛ لأن النبي عَيْق صحّ عنه أنه سئل: نتوضأ من لحوم الإبل؟ قال: «نعم»، وسُئِل عن الوضوء من لحم الغنم؟ قال: «إن شئت»(١)، فإجابته بنعم في لحم الإبل، وبإنْ شئتَ في لحم الغنم، دليلٌ على أن الوضوء من لحم الإبل ليس راجعاً إلى مشيئته، بل هو أمر مفروض . عليه، ولو لم يكن مفروضاً لكان راجعاً إلى المشيئة، وثبت عنه ﷺ: «أنه أمر بالوضوء من لحم الإبل»(٢)، وعلى هذا فإذا أكل الإنسان لحم إبل انتقض وضوءه، سواء كان الأكل كثيراً أم قليلاً، وسواء كان اللحم نيئاً أم مطبوخاً، وسواء كان اللحم من اللحم الأحمر الهبر أو من الأمعاء، أو من الكرش، أو من الكبد، أو من القلب، أو من أي شيء كان من أجزاء البدن؛ لأن الحديث عام لم يفرِّق بين لحم وآخر، والعموم في لحم الإبل كالعموم في لحم الخنزير، حين قال الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدُّمُ وَلَحْمُ ٱلَّخِيزِيرِ ﴾ [المائدة: ٣]، فإن لحم الخنزير هنا يشمل كل أجزاء بدنه، وهكذا لحم الإبل الذي سُئِل النبي ﷺ عن الوضوء منه، يشمل جميع أجزاء البدن، وليس في الشريعة الإسلامية جسد واحد تختلف

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحيض، باب الوضوء من لحوم الإبل، رقم (٣٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبوداود، كتاب الطهارة، باب الوضوء من لحوم الإبل، رقم (١٨٤)، والترمذي، كتاب الطهارة، باب ما جاء في الوضوء من لحوم الإبل، رقم (٨١)، وأحمد في المسند (٢٨٨/٤) وصححه الألباني في الإرواء (١٥٢/١).

أحكامه، فيكون جزء منه له حكم وجزء منه له حكم آخر، بل الجسم كله تتفق أجزاؤه في الحكم، ولاسيما على القول بأن نقض الوضوء بلحم الإبل علَّته معلومة لنا، وليس تعبُّداً محضاً.

وعلى هذا فمَن أكل لحم إبل من أي جزء من أجزاء البدن وهو على وضوء، وجب عليه أن يجدِّد وضوء، ثم اعلم أن الإنسان إذا كان على وضوء، ثم شكَّ في وجود الناقض، بأن شكَّ هل خرج منه بول أو ريح، أو شكَّ في اللحم الذي أكله، هل هو لحم إبل أو لحم غنم، فإنه لا وضوء عليه؛ لأن النبي على ألم سُئل عن الرجل، يخيَّل إليه أنه يجد الشيء في الصلاة فقال: «لا ينصرف حتى يسمع صوتاً أو يجد ريحاً»(۱)، يعني حتى يتيقَّن ذلك، ويدركه بحواسه إدراكاً معلوماً لا شُبهة فيه، ولأن الأصل بقاء الشيء على ما كان عليه حتى نعلم زواله، فالأصل أن الوضوء باق حتى نعلم زواله وانتقاضه.

السؤال (٧٢): فضيلة الشيخ، ولكن بالنسبة للنوم هل هناك فرق بين نوم الليل ونوم النهار؟

الجواب: ليس هناك فرق بين نوم الليل والنهار؛ لأن العلَّة واحدة وهي زوال الإحساس، وكون الإنسان لا يحس بنفسه لو خرج منه شيء.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۱۹).

## موجبات الغُسـل

السؤال (٧٣): فضيلة الشيخ، ما هي موجبات الغُسل؟ وما صفته؟

الجواب: أما صفة الغُسل فعلى وجهين: صفة واجبة، وهي أن يعمَّ بدنه كله بالماء، ومن ذلك المضمضة والاستنشاق، فإذا عمَّم بدنه بالماء على أي وجه كان، فقد ارتفع عنه الحدث الأكبر، والوجه الثاني: صفة كاملة، وهي أن يغتسل كما اغتسل النبي عَلَيْه، فإذا اغتسل من الجنابة، فإنه يغسل كفَّيه، ثم يغسل فرجه، وما تلوَّث من الجنابة، ثم يتوضأ وضوءاً كاملاً، على صفة ما ذكرنا في الوضوء، ثم يغسل رأسه بالماء ثلاثاً تُروِّيه، ثم يغسل بقية بدنه، هذه صفة الغسل.

أما موجبات الغسل فمنها: إنزال المني بشهوة يقظة أو مناماً، لكنه في المنام يجبُ عليه الغسل وإن لم يحس بالشهوة، لأن النائم قد يحتلم ولا يحس بنفسه، فإذا خرج منه المني بشهوة وجب عليه الغسل بكلّ حال.

الثاني: الجماع، فإذا جامع الرجل زوجته وجب عليه الغُسل، والجماع يكون بأن يولج الحشفة في فرجها، فإذا أولج الحشفة في فرجها فعليه الغسل، لقول النبي ﷺ عن الأول: «الماء من الماء»(١)، يعني أن الغسل يجب من الإنزال، وقوله عن الثاني:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحيض، باب إنما الماء من الماء، رقم (٣٤٣).

«إذا جلس بين شُعَبِها الأربع ثم جهدها، فقد وجب الغسل وإن لم ينزل»(١).

وهذه المسألة \_ أعني الجماع بدون إنزال \_ يخفى حكمها على كثير من الناس، حتى إن بعض الناس تمضي عليه الأسابيع أو الشهور، وهو يجامع زوجته بدون إنزال ولا يغتسل جهلاً منه، وهذا أمرٌ له خطورته، فالواجب على الإنسان أن يعلم حدود ما أنزل الله على رسوله، فإن الإنسان إذا جامع زوجته وإن لم ينزل، وجب الغسل عليه وعليها، للحديث الذي أشرنا إليه آنفاً.

ومن موجبات الغسل: خروج دم الحيض والنفاس، فإن المرأة إذا حاضت ثم طهرت، وجب عليها الغسل، لقول الله تعالى: ﴿ فَاعَتَزِلُوا اَلنِسَاءَ فِي الْمَحِيضَ وَلَا نَقَرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرَنَّ فَإِذَا تَطَهَّرَنَ فَأَنُوهُرَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴿ [البقرة: ٢٢٢].

ولأمر النبي ﷺ المستحاضة إذا جلست قدر حيضها أن تغتسل (٢) والنفساء مثلها، فيجب عليها أن تغتسل.

وصفة الغسل من الحيض والنفاس كصفة الغسل من الجنابة، إلا أن بعض أهل العلم استحبَّ في غسل الحائض، أن تغتسل بالسِّدر؛ لأن ذلك أبلغ في نظافتها وتطهيرها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الغسل، باب إذا التقى الختانان، رقم (۲۹۱) ومسلم، كتاب الحيض، باب نسخ الماء من الماء ووجوب الغسل بالتقاء الختانين، رقم (٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الحيض، باب المستحاضة وغسلها وصلاتها، رقم (٣٣٤).

وذكر بعض العلماء أيضاً من موجبات الغسل: الموت، مستدلين بقول النبي على للنساء اللاتي كُنَّ يغسلن ابنته: «اغسلنها ثلاثاً، أو خمساً، أو سبعاً، أو أكثر من ذلك إن رأيتن ذلك»(۱)، وقوله على في الرجل الذي وقصَته واحلته بِعَرَفَة وهو مُحْرِم: «اغسلوه بماء وسدر، وكفنوه في ثوبين»(۱)، فقالوا: إن الموت موجب للغسل، ولكن الوجوب هنا يتعلَّق بالحيِّ؛ لأن الميت انقطع تكليفه بموته.

ومعنى يتعلق بالحي، أن الحيَّ هو الذي يوجّه إليه الأمر بأن يغسِّل الميت، فالميت هو الذي يغسَّل، والحي هو الذي يغسله، فعلى الأحياء أن يقوموا بما وَجَبَ عليهم من تغسيل موتاهم؛ لأمر النبى ﷺ بذلك.

## حكم المسح على الخفين وشروطه

السؤال (٧٤): فضيلة الشيخ، ما هو حكم المسح على الخفين وشروط ذلك؟

الجواب: المسح على الخفين مما تواترت به السُّنَّة عن النبي عَلِيْة، كما قيل:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب غسل الميت ووضوئه بالماء، رقم (۱۲۵۳)، ومسلم، كتاب الجنائز، باب في غسل الميت، رقم (۹۳۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب الكفن في ثوبين، رقم (١٢٦٥)، ومسلم، كتاب الحج، باب ما يفعل بالمحرم إذا مات، رقم (١٢٠٦).

مما تواتر حديث من كذب ومن بنى لله بيتاً واحتسب ورؤية شفاعة والحوض ومسح خفين وهذي بعض

بل دلَّ عليه القرآن في قوله تعالى: ﴿ فَاغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ وَالْبِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنَ ﴾ [المائدة: ١]، على قراءة الجر، وهي قراءة صحيحة سبعية، ووجه ذلك: أن قوله: ﴿وأرجلِكم بالجر، معطوف على قوله: ﴿برؤوسكم والمسحوا وعلى هذا فيكون المعنى: «امسحوا برؤوسكم وامسحوا بأرجلكم»، ومن المعلوم أن المسح مناقض للغسل، فلا يمكن أن نقول: إن الآية دالَّة على وجوب الغسل الدال عليه قراءة النصب و«أرجلكم»، ووجوب المسح في حال واحدة، بل تتنزَّل الآية على والسحوا حالين، والشَّنَة بيَّنت هاتين الحالين، فبيَّنت أن الغسل يكون للرجلين إذا كانتا مكشوفتين، وأن المسح يكون لهما إذا كانتا مستورتين بالجوارب والخفين، وهذا الاستدلال ظاهر لمن تأمَّله.

على كل حالٍ؛ المسح على الخفين وعلى الجوارب وهي ما يسمى بالشراب ـ ثابت ثبوتاً لا مجال للشك فيه، ولهذا قال الإمام أحمد: ليس في قلبي من المسح شيء، يعني ليس عندي فيه شك بوجه من الوجوه، ولكن لابدً من شروط لهذا المسح:

الشرط الأول: أن يلبسهما على طهارة، ودليله: حديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه، قال: كنت مع النبي ﷺ في سفرٍ، فتوضًا، فأهويت لأنزع خُفَيه، فقال: «دعهما فإني أدخلتهما

طاهرتين» ومسح عليهما<sup>(۱)</sup>، فإن لبسهما على غير طهارة وجب عليه أن يخلعهما عند الوضوء ليغسل قدميه؛ لأن النبي عَلَيْ علَّل عدم خلعهما عند الوضوء ومسح عليهما، علَّله بأنه لبسهما على طهارة: «أدخلتهما طاهرتين».

الشرط الثاني: أن يكون ذلك في المدة المحدّدة شرعاً، وهي يوم وليلة للمقيم، وثلاثة أيام بلياليها للمسافر، وتبتدئ هذه المدة من أول مرة مسح بعد الحدث إلى آخر المدة، فكل مدة مضت قبل المسح فهي غير محسوبة على الإنسان، حتى لو بقي يومين أو ثلاثة على الطهارة التي لبس فيها الخفين أو الجوارب، فإن هذه المدة لا تحسب، لا يحسب له إلا من ابتداء المسح أول مرة إلى أن تنتهي المدة، وهي يوم وليلة للمقيم، وثلاثة أيام للمسافر، كما ذكرنا أنفاً.

مثال ذلك: رجل لبس الخفين أو الجوارب حين توضأ لصلاة الفجر من يوم الأحد، وبقي على طهارته إلى أن صلَّى العشاء، ثم نام، ولمَّا استيقظ لصلاة الفجر يوم الاثنين مسح عليهما، فتبتدئ المدة من مسحه لصلاة الفجر يوم الاثنين؛ لأن هذا أوَّل مرة مسح بعد حدثه، وتنتهي بانتهاء المدة التي ذكرناها آنفاً.

الشرط الثالث: أن يكون ذلك في الحدث الأصغر لا في الجنابة، فإن كان في الجنابة فإنه لا مسح، بل يجب عليه أن يخلع

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب إذا أدخل رجليه وهما طاهرتان، رقم (۲۰۶)، ومسلم، كتاب الطهارة، باب المسح على الخفين، رقم (۲۷٤).

الخفين ويغسل جميع بدنه؛ لحديث صفوان بن عسّال رضي الله عنه قال: «أَمَرَنا رسول الله عليه إذا كُنّا سفراً ألا ننزع خفافنا ثلاثة أيام ولياليهن إلا من جنابة، ولكن من غائط وبول ونوم»(١)، وثبت في صحيح مسلم من حديث علي رضي الله عنه، أن النبي عليه وقّت المسح «يوم وليلة للمقيم، وثلاثة أيام للمسافر»(٢).

فهذه الشروط الثلاثة لابدَّ منها لجواز المسح على الخفين، وهناك شروط أخرى اختلف فيها أهل العلم، ولكن القاعدة التي تبنى عليها الأحكام: أن الأصل براءة الذمَّة من كل ما يُقال من شرط أو موجب أو مانع، حتى يقوم عليه الدليل.

#### شروط الممسوح عليه

السؤال (٧٥): فضيلة الشيخ، لكن هل هناك شروط تتعلَّق بالممسوح عليه من خفٍ وجوربٍ؟

الجواب: ليس فيه شروط، اللهم إلا أن يكون طاهراً، فإنه إذا كان نجساً لا يُمسح عليه، فلو اتّخذ الإنسان خُفًا من جلد نجس، كجلد الكلاب والسّباع، فإنه لا يجوز المسح عليه؛ لأنه نجس، والنجاسة لا يجوز حملها في الصلاة، ولأن النجس لا يزيد مسحه إلا تلويثاً.

 <sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، باب التوقيت في المسح على الخفين، رقم (٢٧٦).

#### حكم المسح على الجوارب

السؤال (٧٦): فضيلة الشيخ، ما حكم المسح على الجورب أو الخف المخروق أو الجورب الخفيف؟

الجواب: القول الراجح أنه يجوز المسح على ذلك، أي على الجورب المخرَّق، والجورب الخفيف الذي تُرى من ورائه البشرة؛ لأنه ليس المقصود من جواز المسح على الجورب ونحوه أن يكون ساتراً، فإن الرِّجل ليست عورة يجب سترها، وإنما المقصود الرخصة على المكلف، والتسهيل عليه، بحيث لا نلزمه بخلع هذا الجورب أو الخُف عند الوضوء، بل نقول: يكفيك أن تمسح عليه، هذه هي العلَّة التي من أجلها شُرع المسح على الخفين، وهذه العلة كما ترى يستوي فيها الخف أو الجورب المخرق، والسليم، والخفيف، والثقيل.

## هل موجبات الغسل من نواقض الوضوء؟

السؤال (٧٧): فضيلة الشيخ، هل موجبات الغسل تعدُّ من نواقض الوضوء أم لا؟

الجواب: المشهور عند فقهائنا رحمهم الله: أنَّ كلّ ما أوجب غسلاً أوجب وضوءاً إلا الموت، وبناءً على ذلك فإنه لابدًّ لمَن اغتسل من موجبات الغسل أن ينوي الوضوء، فإما أن يتوضًا وإما أن يكفي الغسل بالنيَّتين، وذهب شيخ الإسلام رحمه الله إلى أن نيَّة الاغتسال من الحدث الأكبر تغني عن نية الوضوء؛ لأن الله عز

وجل قال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمَتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَلَوْقِ وَأَمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنُ وَإِن كُنتُمْ مَّرْضَى . . ﴾ إلى آخره [المائدة: ٦] ، فلم يذكر الله تعالى في حال الجنابة إلا الإطهار يعني التطهر، ولم يذكر الله تعالى أو النبي عَلَيْ قال للرجل حين أعطاه الماء ليغتسل قال: «اذهب فافرغه عليك»(١)، ولم يذكر له الوضوء. أخرجه البخاري من حديث عمران بن حصين في حديث طويل.

وما ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية أقرب إلى الصواب، وهي أن مَن عليه حدث أكبر إذا نوى الحدث الأكبر، فإنه يجزئ عن الأصغر.

وبناءً على هذا، فإن موجبات الغسل منفردة عن نواقض الوضوء.

#### الأحكام المتعلقة بالجنابة

السؤال (٧٨): فضيلة الشيخ، ذكرتم من موجبات الغسل الجنابة، فما هي الأحكام المتعلقة بالجنابة؟

الجواب: الأحكام المتعلقة بالجنابة هي:

أولاً: أن الجُنُب تحرم عليه الصلاة؛ فرضها، ونفلها، حتى صلاة الجنازة.

ثانياً: يحرم عليه الطواف بالبيت.

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث طويل أخرجه البخاري، كتاب التيمم، باب الصعيد الطيب وضوء المسلم، رقم (٣٤٤).

ثالثاً: يحرم عليه مسُّ المصحف.

رابعاً: يحرم عليه المكث في المسجد إلا بوضوء.

خامساً: يحرم عليه قراءة القرآن حتى يغتسل.

هذه هي أحكام خمسة تتعلَّق بمَن عليه جنابة.

#### تأثير الشك في الطهارة

السؤال (٧٩): فضيلة الشيخ، أيضاً مما يتعلَّق بالطهارة الشك فيها، فما هو الشك في الطهارة، ومتى يكون مؤثِّراً؟

الجواب: الشك في الطهارة نوعان:

أحدهما: شكّ في وجودها بعد تحقق الحَدَث.

والثاني: شكّ في زوالها بعد تحقّق الطهارة.

أما الأول: وهو الشك في وجودها بعد تحقق الحدث، فأن يشك الإنسان هل توضأ أم لم يتوضأ، وهو يعتقد أنه أحدث لكن يشك هل توضأ أم لا، ففي هذه الحال نقول: ابن على الأصل، وهو أنك لم تتوضًا، ويجب عليك الوضوء.

مثال ذلك: رجل شكّ عند أذان الظهر هل توضأ بعد نقض وضوئه في الضحى أم لم يتوضأ، يعني أنه نقض الوضوء في الساعة العاشرة مثلاً، ثم عند أذان الظهر شكّ، هل توضأ حين نقض وضوءه أم لا، فنقول له: ابنِ على الأصل، وهو أنك لم تتوضًا، ويجب عليك أن تتوضًا.

أما النوع الثاني: وهو الشك في انتقاض الطهارة بعد

وجودها، فإننا نقول أيضاً: ابنِ على الأصل، ولا تعتبر نفسك ناقضاً للوضوء.

مثاله: رجل توضأ في الساعة العاشرة، فلمَّا حان وقت الظهر شكَّ، هل انتقض وضوءُه أم لا، فنقول له: إنك على وضوئك، ولا يلزمك الوضوء حينئذ، وذلك لأن الأصل بقاء ما كان على ما كان عليه، ويشهد لهذا الأصل قول النبي عَلَيْ فيمن وجد في بطنه شيئاً فأشكل عليه: أَخَرَجَ منه شيء أم لا؟ قال: «لا يخرجن من المسجد حتى يسمع صوتاً أو يجد ريحاً»(١).

وأما الشك في فعل أو الشك في أجزاء الطهارة، مثل أن يشك الإنسان هل غسل وجهه في وضوئه أم لا، وهل غسل يديه أم لا، وما أشبه ذلك، فهذا لا يخلو من أحوال أربعة:

الحال الأولى: أن يكون مجرد وَهْمٍ طرأ على قلبه أنه: هل غسل يديه أم لم يغسلهما، وهما ليس له مرجح، ولا تساوى عنده الأمران، بل هو مجرد شيء خطر في قلبه، فهذا لا يهتم به، ولا يلتفت إليه.

الحال الثانية: أن يكون كثير الشكوك، كلما توضأ شك، إذا كان الآن يغسل قدميه شكَّ هل مسح رأسه أم لا؟ هل مسح أذنيه أم لا؟ هل غسل يديه أم لا؟ فهو كثير الشكوك، هذا أيضاً لا يلتفت إلى الشك ولا يهتم به.

أما الحال الثالثة: أن يقع الشك بعد فراغه من الوضوء، فإذا

تقدم تخریجه ص(۱۱۹).

فرغ من وضوئه شك، هل غسل يديه أم لا؟ أو هل مسح رأسه، أو هل مسح أن أنه لم يغسل هل مسح أذنيه، فهذا أيضاً لا يلتفت إليه، إلا إذا تيقَّن أنه لم يغسل ذلك العضو المشكوك فيه، فيبنى على يقينه.

هذه ثلاث حالات لا يلتفت إليها في الشك. الحال الأولى: الوهم. الحال الثالثة: أن يكون كثير الشكوك، الحال الثالثة: أن يكون الشك بعد الفراغ من العبادة، أي بعد فراغ الوضوء.

أما الحال الرابعة: فهي أن يكون الشك شكًا حقيقيًا، وليس كثير الشكوك، وحصل قبل أن يفرغ من العبادة، ففي هذه الحال يجب عليه أن يبني على اليقين وهو العدم، أي أنه لم يغسل ذلك العضو الذي شك فيه، فيرجع إليه ويغسله وما بعده، مثاله: لو شكً وهو يمسح رأسه، هل تمضمض واستنشق أم لا، وهو ليس كثير الشكوك، وهو شكٌ حقيقي ليس وهماً، نقول له الآن: ارجع فتمضمض واستنشق، ثم اغسل يديك، ثم امسح رأسك، وإنما أوجبنا عليه غسل اليدين مع أنه غسلهما، من أجل الترتيب؛ لأن الترتيب بين أعضاء الوضوء واجب، كما ذكر الله تعالى ذلك مرتباً، وقال النبي عليه الصلاة و السلام حين أقبل على الصفا: «أبدأ بما بدأ الله به»(۱)، هذا هو حال الشك في الطهارة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم (۱۲۱۸)، وهو جزء من حديث جابر العظيم في وصف حجة النبي ﷺ.

## أنواع النجاسات الحكمية ومفهومها

السؤال (٨٠): فضيلة الشيخ، ما هي النجاسات الحكمية من حيث المفهوم والأنواع؟

الجواب: النجاسات الحكمية هي النجاسة الواردة على محل طاهر، فهذه يجب علينا أن نغسلها، وأن ننظف المحل الطاهر منها، فيما إذا كان الأمر يقتضي الطهارة، وكيفية تطهيرها، أو تطهير ما أصابته النجاسة تختلف بحسب الموضع، فإذا كانت النجاسة على الأرض، فإنه يكتفى بصب الماء عليها بعد إزالة عينها إن كانت ذات جُزم؛ لأن النبي على قال للصحابة حين بال الرجل في طائفة المسجد أي في جانب منه قال لهم: «دعوه، وهريقوا على بوله سجلاً من ماء»(١)، فإذا كانت النجاسة على الأرض، فإن كانت ذات جُزم أزلنا جُزمَها أولاً، ثم صببنا الماء عليها مرة واحدة ويكفى.

ثانياً: إذا كانت النجاسة على غير الأرض، وهي نجاسة كلب، فإنه لابد لتطهيرها من سبع غسلات، إحداها بالتراب؛ لقول النبي على: "إذا وَلَغَ الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً إحداهن بالتراب»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب صب الماء على البول في المسجد، رقم (۲۲۰).

<sup>(</sup>٢) الحديث متفق عليه بدون قوله: ﴿إحداهن بالترابِ». أخرجه البخاري رقم (١٧٢) كتاب الوضوء، باب إذا شرب الكلب في إناء أحدكم، رقم (١٧٢). ولفظه: ﴿إذا =

ثالثاً: إذا كانت النجاسة على غير الأرض، وليست نجاسة كلب، فإن القول الراجح أنها تطهر بزوالها على أي حال كان، سواءٌ زالت بأول غسلة، أو بالغسلة الثانية، أو الثالثة، أو الرابعة، أو الخامسة، المهم متى زالت عين النجاسة فإنها تطهر، لكن إذا كانت النجاسة بول غلام صغير لم يأكل الطعام، فإنه يكفي أن تُغمَر بالماء الذي يستوعب المحل النجس، وهو ما يُعرَف عند العلماء بالنَّضح، ولا يحتاج إلى غسل ودلك؛ لأن نجاسة بول الغلام الصغير الذي لم يأكل الطعام نجاسة مخفّقة.

#### الأحكام المتعلقة بالحيض والنفاس

السؤال (٨١): فضيلة الشيخ، ما هي الأحكام المتعلقة بالحيض والنفاس؟

الجواب: الحيض قال أهل العلم: إنه دم طبيعة وجبلة يعتاد الأنثى إذا صلحت للحمل في أيام معلومة. وقالوا: إن الله عز وجل خلقه لغذاء الولد في بطن الأم، ولهذا إذا حملت المرأة انقطع عنها الحيض غالباً، ثم إن هذا الحيض الطبيعي إذا أصاب المرأة تعلّق به أحكام كثيرة؛ منها: تحريم الصلاة والصيام؛ لقول النبي عليه: «أليس إذا حاضت لم تصل ولم تصم»(١)، فلا يحل للمرأة أن تصوم

تشرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً». ومسلم، كتاب الطهارة، باب حكم ولوغ الكلب، رقم (٢٧٩)، وفيه: «أولاهن بالتراب».

أما رواية: «إحداهن بالتراب، فأخرجها النسائي في «السنن الكبرى» (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الحيض، باب ترك الحائض الصوم، رقم (٣٠٤).

ولا أن تصلي وهي حائض، فإن فعلت فهي آثمة، وصومها وصلاتها مردودان عليها.

ثانياً: يحرم عليها الطواف بالبيت؛ لأن النبي ﷺ قال لعائشة حين حاضت: «افعلي ما يفعل الحاج غير ألا تطوفي بالبيت»(١)، ولمّا ذُكِرَ له أن صفية بنت حُيي قد حاضت، قال: «أحابستنا هي؟» لأنه ظن أنها لم تطف طواف الإفاضة، فقالوا: إنها قد أفاضت، فقال: «اخرجوا»(٢)، ومن هذا الحديث نستفيد أن المرأة إذا طافت طواف الإفاضة وهو طواف الحج، ثم أتاها الحيض بعد ذلك، فإن نسكها يتم، حتى لو حاضت بعد طواف الإفاضة وقبل السعي، فإن نسكها يتم؛ لأن السعي يصح من المرأة الحائض.

ونستفيد أيضاً من هذا الحديث أن طواف الوداع يسقط عن المرأة الحائض، كما جاء ذلك صريحاً في حديث عبدالله بن عباس رضي الله عنهما قال: أمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفّف عن الحائض»(٣).

يحرم على الحائض أيضاً الجِماع؛ فلا يحل للرجل أن يجامع زوجته وهي حائض؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحيض، باب تقضي الحائض المناسك كلها إلا الطواف بالبيت، رقم (۳۰۵)، ومسلم، كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، رقم (۱۲۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب الزيارة يوم النحر، رقم (١٧٣٣)، ومسلم، كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، رقم (١٢١١م).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب طواف الوداع، رقم (١٧٥٥)، ومسلم، كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، رقم (١٣٢٨).

هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُوا ٱلنِسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرُنَّ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَوُهُنَ حَتَى يَطْهُرُنَّ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَوُهُنَ حَتَى يَطْهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ عِلَى الإنسان أن يطأ زوجته وهي حائض، وأنها إذا طهرت لا يطأها أيضاً حتى تغتسل لقوله: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ ﴾ يعني اغتسلن، فإن يطأها أيضاً حتى تغتسل لقوله: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ ﴾ يعني اغتسلن، فإن الإطهار بمعنى الاغتسال؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبُا فَأَطَّهَ رُواً ﴾ المائدة: ٦].

ولكن يجوز للإنسان أن يباشر زوجته وهي حائض، وأن يستمتع منها بما دون الفرج، وهذا يخفف من حدة الشهوة بالنسبة للإنسان الذي لا يستطيع الصبر عن أهله مدة أيام الحيض، فإنه يتمكن من الاستمتاع بها فيما عدا الوطء في الفرج، أما الوطء في الدُبُر فهو حرام بكل حال، سواء كانت امرأته حائضاً أم غير حائض.

ومن الأحكام التي تترتب على الحيض: أن المرأة إذا طهرت في وقت الصلاة فإنه يجب عليها أن تبادر بالاغتسال لتصلي الصلاة قبل خروج وقتها، فإذا طهرت مثلاً بعد طلوع الفجر وقبل طلوع الشمس، وجب عليها أن تغتسل، حتى تصلي صلاة الفجر في وقتها، وبعض النساء يتهاون في هذا الأمر، فتجدها تطهر في الوقت، ولكن تسوّف ولاسيما في أيام الشتاء، تسوّف وتتهاون حتى يخرج الوقت، وهذا حرام عليها ولا يحل لها، بل الواجب: أن تغتسل لتصلي الصلاة في وقتها.

وأوقات الصلوات معلومة لعامة الناس: وهي في الفجر من طلوع الفجر حتى تطلع الشمس، وفي وقت الظهر من زوال الشمس

إلى أن يصير ظل كل شيء مثله ـ يعني طوله ـ وفي العصر من هذا الوقت إلى أن تصفر الشمس، وهذا وقت الاختيار، وإلى أن تغرب وهذا وقت الاختيار، وإلى أن تغرب وهذا وقت الضرورة، وفي المغرب من غروب الشمس إلى مغرب الشفق الأحمر، وفي العشاء من مغرب الشفق الأحمر إلى منتصف الليل، وما بعد منتصف الليل فهو وقت لا تصلى فيه العشاء؛ لأن وقتها قد خرج، إلا إذا كان الإنسان قد نام أو نسي، فإن النبي عليه يقول: "مَن نام عن صلاته أو نسيها فليصلها إذا ذكرها"(١).

وليعلم أن الأصل في الدم الذي يصيب المرأة إذا كانت في سن الحيض أن يكون حيضاً، حتى يأتي ما يخرجه عن هذا الأصل، والذي يخرجه عن هذا الأصل، أن نعلم أن هذا الدم خرج من عرق وليس دم الطبيعة، مثل أن يكون ذلك إثر عملية أجرتها المرأة، أو يكون هذا الشيء لروعة أصابتها، أو نحو هذا من الأسباب التي توجب خروج الدم غير الطبيعي، فإنها في هذه الحال لا تعتبر هذا الدم دم حيض، وكذلك إذا أطبق عليها الدم وكثر حتى استغرق أكثر المدة من الشهر، فإنها في هذه الحال تكون مستحاضة، وترجع إلى عادتها التي كانت عليها قبل حصول هذه الاستحاضة، فتجلس مدة عادتها ثم تغتسل وتصلى، ولو كان الدم يجري.

ومما يتعلُّق بأحكام الحيض والنفاس: أنه لا يجوز للرجل أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب مواقيت الصلاة، باب من نسي صلاة فليصل إذا ذكر، رقم (١٨٤)، واللفظ (٥٩٧)، ومسلم، كتاب المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة، رقم (٦٨٤)، واللفظ

يطلِّق المرأة وهي حائض، فإن فعل فهو آثم وعليه أن يردَّها إلى عصمته، حتى يطلِّقها وهي طاهر طُهراً لم يجامعها فيه؛ لأنه ثبت في الصحيحين من حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أنه طلَّق امرأته وهي حائض، فذكر عمر ذلك لرسول الله علَيْ فتغيظ منه رسول الله علَيْ وقال: «مُره فليراجعها ثم ليطلِّقها طاهراً أو حاملاً»(١).

وكثير من الناس ـ نسأل الله لنا ولهم الهداية ـ يتسرَّعون في هذا الأمر، فيطلِّق زوجته وهي حائض، أو يطلِّقها في طُهر جامعها فيه، قبل أن يتبيَّن حملها، وكل هذا حرام يجب على المرء أن يتوب إلى الله منه، وأن يعيد امرأته التي طلَّقها على هذه الحال.

ومما يتعلَّق بأحكام الحيض والنفاس: أن المرأة النفساء إذا طهرت قبل أربعين يوماً، فإنه يجب عليها أن تغتسل وتصلي وتصوم إذا كان ذلك في رمضان؛ لأنها إذا طهرت ولو في أثناء الأربعين صار لها حكم الطاهرات، حتى بالنسبة للجماع، فإنه يجوز لزوجها أن يجامعها وإن لم تتم أربعين، لأنه إذا جازت لها الصلاة جاز الوطء من باب أولى.

ومما يتعلق بأحكام الحيض والنفاس: كما أشرنا إليه سابقاً وجوب الغسل على الحائض والنفساء إذا طهرتا من الحيض والنفاس، وأحكام الحيض والنفاس كثيرة جدًّا، ونقتصر منها على هذا القدر ولعلَّ فيه كفاية إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الطلاق، باب تحريم طلاق الحائض بغير رضاها، رقم (۱٤٧١).

#### المرأة إذا لم ينزل منها دم

السؤال (٨٢): فضيلة الشيخ، بالنسبة للمرأة إذا طهرت من النفاس أو إذا لم ينزل منها الدم فهل تعتبر نفساء؟

الجواب: إذا لم ينزل منها دم في حال النفاس، فإنها ليست نفساء، ولا يلزمها شيء، لا يلزمها غسل، ولا يحرم عليها صلاة ولا صيام.

#### حكم أخذ حبوب منع الحيض أثناء الحج

السؤال (٨٣): فضيلة الشيخ، هل يجوز للمرأة أن تأخذ ما يمنع عنها الحيض أثناء حجّها حتى تتمكن من أداء الحج، كالحبوب المانعة للحمل أو أي نوع من أنواع ما يتطبب به؟

الجواب: الأصل في هذا الجواز، وأنه يجوز للمرأة أن تأخذ ما يمنع الحيض إذا كان ذلك بإذن زوجها، ولكن بَلَغَني عن بعض الأطباء أن هذه الحبوب المانعة من نزول الحيض ضارة جدًّا على المرأة، ضارة للرحم والأعصاب والدم وغير ذلك، حتى قال لي بعضهم: إنه إذا استعملتها امرأة بكر فإنه يكون موجباً للعقم، فتكون هذه المرأة عقيمة، وهذا خطر عظيم، وما قاله بعض الأطباء ليس ببعيد، لأن الدم أعني دم الحيض دم طبيعة، فإذا حاول الإنسان أن يمنعه بهذه العقاقير، فقد حاول مخالفة الطبيعة، ولا شك أن مخالفة الطبيعة مضر على البدن، لأنه يقتضي أن ينحبس هذا الدم عن وقت خروجه الذي كان من طبيعة المرأة، لهذا أنصح

جميع نسائنا في هذه المسألة بأن يدعن هذه الحبوب في رمضان، وفي غير رمضان.

لكن في مسألة الحج والعمرة، ربما تدعو الحاجة أو الضرورة إلى استعمال هذه الحبوب، وهو استعمال مؤقّت، وربما لا تعود المرأة إليه مدى عمرها، فمثل هذا أرجو ألا يكون فيه بأس ولا ضرر.

#### إذا ثبت ضرر الحبوب فما حكمها؟

السؤال (٨٤): فضيلة الشيخ، لكن إذا ثبت ضررها فما حكمها؟

الجواب: إذا ثبت ضررها فمعلوم أن كل ما تحقق ضرره فإنه لا يجوز للإنسان أن يتناوله؛ لأن الله عز وجل يقول: ﴿ وَلاَ نَقْتُكُوا النَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]، وقد استدلَّ عمرو بن العاص بهذه الآية، حين قال له النبي ﷺ: «أصليت بأصحابك وأنت جُنبُ» وكان رضي الله عنه قد أجنب في ليلة باردة، فتيمم وصلَّى بأصحابه، فلما قال له النبي عليه الصلاة والسلام: «أصليت بأصحابك وأنت جُنبُ» قال: يا رسول الله، ذكرت قول الله تعالى: ﴿ وَلاَ نَقْتُكُوا أَنفُسَكُمُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ فتبسَّم النبي ﷺ أو ضحك، وأقرَّه على هذا (١). وهذا يدل على أن كل ما يكون فيه ضرر على بدن الإنسان، فإنه لا يجوز له أن يتناوله.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه أبوداود، كتاب الطهارة، باب إذا خاف الجنب البرد أيتيمم، رقم (٣٣٤).

# فتاوي الصلاة

|  | , |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  | 1 |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

#### حكم الصلاة وأهميتها

السؤال (٨٥): فضيلة الشيخ، ما حكم الصلاة؟ وما أهميتها؟ الجواب: الصلاة من آكد أركان الإسلام بل هي الركن الثاني بعد الشهادتين، وهي آكد أعمال الجوارح، وهي عمود الإسلام، كما ثبت ذلك عن النبي على أنه قال: "عموده الصلاة»(١)، يعني الإسلام، وقد فَرضها الله عز وجل على نبيه محمد على في أعلى مكان وصل إليه البشر، وفي أفضل ليلة لرسول الله على وبدون واسطة أحد، وفرضها الله عز وجل على رسوله محمد على خمسين مرة في اليوم والليلة، ولكن الله سبحانه وتعالى خفف على عباده، محمد عمل على عباده، أهميتها، ومحبة الله لها، وأنها جديرة بأن يصرف الإنسان شيئاً كثيراً من وقته فيها، ولهذا دلَّ على فرضيتها: الكتاب، والسَّنَة، وإجماع المسلمين:

ففي الكتاب: يقول الله عز وجل: ﴿ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقِيمُوا الله عز وجل: ﴿ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَوَةً إِنَّ ٱلصَّلَوَةً إِنَّ ٱلصَّلَوَةً إِنَّ ٱلصَّلَوَةً إِنَّ ٱلصَّلَوَةً إِنَّ ٱلصَّلَوَةً إِنَّ ٱلصَّلَوَةً إِنَّ السَّاء: ٣٠١]، معنى كتاباً: أي مكتوباً، أي مفروضاً، وقال النبي ﷺ لمعاذ بن معنى كتاباً: أي مكتوباً، أي مفروضاً، وقال النبي ﷺ لمعاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: «أعلمهم أن الله افترض عليهم خمس

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، رقم (٢٦١٦)، وقال: حسن صحيح.

صلوات في كل يوم وليلة»(١)، وأجمع المسلمون على فرضيتها، ولهذا قال العلماء رحمهم الله: إن الإنسان إذا جحد فرض الصلوات الخمس، أو فرض واحدة منها فهو كافر مرتد عن الإسلام، يباح دمه وماله، إلا أن يتوب إلى الله عز وجل، ما لم يكن حديث عهد بإسلام، لا يعرف عن شعائر الإسلام شيئاً، فإنه يعذر بجهله في هذه الحال، ثم يُعرَّف فإن أصرَّ بعد علمه بوجوبها على إنكار فرضيتها فهو كافر.

إذاً فالصلاة من أفرض الفرائض في دين الإسلام.

#### على من تجب الصلاة؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، رقم (۱۳۹۵)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله ﷺ، رقم (۱۹).

أنهم عوقبوا على ترك الصلاة.

وأما البالغ: فهو الذي حصل له واحدة من علامات البلوغ، وهي ثلاث بالنسبة للرجل، وأربع بالنسبة للمرأة. إحداها: تمام خمس عشرة سنة. والثانية: إنزال المني بلذة يقظة كان أم مناماً. والثالثة: إنبات العانة، وهي الشعر الخشن حول القُبُل. هذه الثلاث العلامات تكون للرجال والنساء، وتزيد المرأة علامة رابعة: وهي الحيض، فإن الحيض من علامات البلوغ.

وأما العاقل: فضده المجنون الذي لا عقل له، ومنه الرجل الكبير أو المرأة الكبيرة إذا بلغ به الكبر إلى حد فقد التمييز، فإنه لا تجب عليه الصلاة حينئذ لعدم وجود العقل في حقه.

وأما الحيض والنفاس: فهو مانع من وجوب الصلاة، فإذا وُجدَ الحيض والنفاس فإن الصلاة لا تجب.

### حكم تارك الصلاة

السؤال (٨٧): فضيلة الشيخ، عرفنا حكم الصلاة وعلى مَن تجب، فما حكم ترك الصلاة؟

الجواب: حكم ترك الصلاة، أن تارك الصلاة كافر كفراً مخرجاً عن الملَّة، وذلك بدلالة الكتاب، والسُّنَّة، وأقوال الصحابة، والنظر الصحيح.

أما الكتاب: ففي قوله تعالى عن المشركين: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَالْكِتَابُواْ وَالْكِتَابُواْ وَالْكِيْتِ لِقَوْمِ

يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ١١]، وَجْه الدلالة من هذه الآية الكريمة، أن الله اشترط لثبوت الأخوة بين هؤلاء المشركين، وبين المؤمنين ثلاثة شروط: التوبة من الشرك، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة. فإذا تخلُّف أحد هذه الثلاثة لم يكونوا إخوة لنا في الدين، ولا تنتفي الأخوة في الدين إلا بالكفر المخرج عن الملة، فإن المعاصي مهما عظمت إذا لم تصل إلى حد الكفر لا تخرج عن الأخوة في الدين، ألا ترى إلى قوله تعالى في آية القصاص، فيمن قتل أخاه عمداً، قال عز وجل: ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَٱلْبَاعُ ۚ بِالْمَعْرُونِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَانً ﴾ [البقرة: ١٧٨]، فجعل الله تعالى القاتل أخا للمقتول، مع أن قتل المؤمن عمداً من أعظم الكبائر، ثم ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَّا فَإِن بَعَتْ إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَى فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّى نَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَفْسِطُوٓ أَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ إِنَّمَا ٱلْمُوَّمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمُّو ﴾ [الحجرات: ٩، ١٠]، فجعل الله الطائفة الثالثة المصلحة إخوة للطائفتين المقتتلتين، مع أن قتال المؤمن من أعظم الذنوب، وهذا يدل على أن الأخوة في الدين لا تنتفي بالمعاصي أبداً إلا ما كان كفراً.

وشرح الآية المذكورة: أنهم إن بقوا على الشرك فكفرهم ظاهر، وإن آمنوا ولم يصلوا فكفرهم أيضاً ظاهر معلوم من الجملة الشرطية ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّكَلَوة ﴾ أي تابوا من الشرك، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة، إلا أن مسألة الزكاة فيها خلاف بين أهل العلم، هل يكفر الإنسان إذا تركها أو لا يكفر، وفيه عن أحمد روايتان.

لكن الذي تقتضيه وتدل عليه السنة: أن تارك الزكاة لا يكفر، ويدل لذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: «ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها، إلا إذا كان يوم القيامة، صفّحت له صفائح من نار، فأحمي عليها في نار جهنم، فيكوى به جنبه وجبينه وظهره، كلما بردت أعيدت في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يُقضى بين العباد، فيرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار»(۱)، فإن هذا الحديث يدل على أنه لا يكفر بمنع الزكاة إذ لو كفر لم يكن له سبيلٌ إلى الجنة، وعلى هذا فتكون الزكاة خارجة من هذا الحكم بمقتضى دلالة السنة.

أما الدليل من السُّنة على كفر تارك الصلاة، فقوله على فيما رواه مسلم من حديث جابر رضي الله عنه: «بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة»(٢)، ووجه الدلالة من الحديث: أنه جعل هناك فاصلاً بين الإيمان والكفر وهو الصلاة، وهو واضح في أنه لا إيمان لمن لم يصل؛ لأن هذا هو مقتضى الحد، إذ إن الحد يفصل بين المحدودين. وقوله: «بين الرجل وبين الشرك والكفر» ولم يقل بين الرجل وبين كفر مُنكَّراً، والكفر إذا دخلت عليه «ال» كان المراد به الكفر الحقيقي، بخلاف ما إذا كان مُنكَّراً، كما في قوله المراد به الكفر الحقيقي، بخلاف ما إذا كان مُنكَّراً، كما في قوله والنياحة والنياحة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب إثم مانع الزكاة، رقم (٩٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة، رقم (٨٢).

على الميت »(١)، فإن هذا لا يقتضي الخروج من الإسلام؛ لأنه قال: «هما بهم كفر» يعني هاتين الخصلتين.

أما أقوال الصحابة رضي الله عنهم، فقد قال عبدالله بن شقيق رحمه الله: «كان أصحاب محمد ﷺ لا يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة»(٢)، وقد نقل إجماعهم إسحاق بن راهويه رحمه الله على أن تارك الصلاة كافر.

وأما المعنى فنقول: كل إنسان عرف الصلاة وقدرها وعناية الشريعة بها، ثم يدعها بدون عذر، وليس له حجة أمام الله عز وجل، فإن ذلك دليل واضح على أنه ليس في قلبه من الإيمان شيء، إذ لو كان في قلبه من الإيمان شيء ما ترك هذه الصلاة العظيمة، التي دلّت النصوص على العناية بها وأهميتها، والأشياء تعرف بآثارها، فلو كان في قلبه أدنى مثقال من إيمان لم يحافظ على ترك هذه الصلاة مع أهميتها وعظمها.

وبهذا تكون الأدلة السمعية والنظرية دالة على أن تارك الصلاة كافر كفراً مخرجاً عن الملة، وتكون مقتضية للحذر من هذا العمل الشنيع، الذي تهاون به اليوم كثير من الناس. ولكن باب التوبة

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب إطلاق اسم الكفر على الطعن في النسب والنياحة على الميت، رقم (٦٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في ترك الصلاة، رقم (۲۲۲۲)، قال الألباني: وإسناده صحيح. ووصله الحاكم (۸/۱)، عن عبدالله بن شقيق عن أبي هريرة قال: فذكره. وقال صحيح على شرطهما، وقال الذهبي: إسناده صحيح. اهـ. انظر: «المشكاة» (۱۸۳/۱).

مفتوح ولله الحمد كما قال تعالى: ﴿ ﴿ فَافَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْمُنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ جَنَّتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْنُ عِادَهُ بِالْفَيْلِ إِنَّهُ كَانَ وَعَدُمُ مَأْنِيًا ﴾ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَامًا وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةُ وَعَشِيًا ﴾ [مربم: ٥٩ - ١٢].

فنسأل الله أن يهدينا وإخواننا المسلمين للقيام بطاعته على الوجه الذي يرضيه عنا.

# الأحكام المترتبة على ترك الصلاة

السؤال (٨٨): فضيلة الشيخ، ما الذي يترتب على الحكم بالكفر على تارك الصلاة؟

الجواب: يترتب على ترك الصلاة المؤدي إلى الكفر، يترتب على أي مرتد آخر بسبب يقتضي الردة، والذي يترتب على ذلك أحكام دنيوية، وأحكام أخروية.

فمن الأحكام الدنيوية: أنه لا يحل أن يزوج؛ لأن الكافر لا يحل أن يزوج؛ لأن الكافر لا يحل أن يزوج بمسلمة، لقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَكُ مُهَاجِرَتِ فَآمَتَجِنُوهُنَّ اللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلا مُرَّجِعُوهُنَّ إِلَى اللّمُقَارِ لا هُنَّ حِلَّ لَمُمْ وَلا هُمْ يَجِلُونَ لَمُنَّ ﴾ [المعنحنة: ١٠]، ولقوله تعالى: ﴿ وَلا نَنكِحُوا المُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾ [البقرة: ٢٢١]، ومن عقد لشخص على ابنته المسلمة، وهذا الشخص لا يصلي فإن النكاح باطل، ولا تحل به المرأة لهذا الرجل، ولا يستبيح منها ما يستبيح باطل، ولا تحل به المرأة لهذا الرجل، ولا يستبيح منها ما يستبيح

الرجل من امرأته، لأنها محرَّمة عليه، فإن هداه الله ومنَّ عليه بالتوبة فلابدَّ من إعادة العقد.

الحكم الثاني: سقوط ولايته، فلا يكون وليًا على بناته، وعلى قريباته، فلا يزوج أحداً منهن؛ لأنه لا ولاية لكافر على مسلم.

الحكم الثالث: سقوط حقه من الحضانة، فلا يكون له حق في حضانة أولاده، لأنه لا حضانة لكافر على مسلم، فلن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً.

الحكم الرابع: تحريم ما ذكّاه من الحيوان، فذبيحته التي يذبحها حرام، لأن من شرط حل الذبيحة، أن يكون الذابح مسلماً أو كتابياً وهو اليهودي والنصراني، والمرتد ليس من هؤلاء، فذبيحته حرام.

وأما الأحكام الأخروية فمنها: أنه إذا مات لا يغسَّل، ولا يكفَّن، ولا يُصلَّى عليه، ولا يُدفن في مقابر المسلمين؛ لأنه ليس منهم، وإنما يخرج به إلى مكان منفرد فيدفن لئلا يتأذى الناس برائحته، أو يتأذى أهله بمشاهدته، ولا يحل لأحد أن يدعو بالرحمة لمن مات من أقاربه وهو يعلم أنه لا يصلي، لقوله تعالى:

﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي وَرَك مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيّنَ لَهُمْ أَنْهُمْ أَصْحَبُ لَلْجَحِيمِ ﴾ [التوبة: ١١٣]، ولا يقولن قائل: إن الله عز وجل يقول: «أن يستغفروا للمشركين» وتارك الصلاة ليس بمشرك، لأننا نقول: إن ظاهر حديث جابر: «بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة»(١) أن ترك الصلاة نوع من الشرك، ثم نقول: إن الله تعالى علَّل ذلك بقوله: ﴿ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيّنَ بمقتضى مَن الشرك، ثم نقول: إن الله تعالى علَّل ذلك بقوله: ﴿ مِنْ بَعَدِ مَا الأَدلة من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وأقوال الصحابة رضي الله عنهم، والمعنى الصحيح؛ قد تبين لنا أنه من أصحاب الجحيم.

فالعلة هي هي، والحكم إذا ثبت بعلة شمل كل ما تؤثر فيه هذه العلة.

ومن الأحكام الأخروية التي تترتب على ترك الصلاة: أنه إذا كان يوم القيامة حُشِر مع فرعون، وهامان، وقارون، وأبيّ بن خلف \_ أئمة الكفر \_ والمحشور مع هؤلاء مآله مآلهم وهو النار والعياذ بالله.

فليحذر الإنسان من ترك الصلاة، وليخف ربّه، وليؤدّ الأمانة التي حمَّله الله إياها في نفسه، فإن لنفسه عليه حقًّا.

قد يقول قائل: إن قولكم بأنه يكفر كفراً مخرجاً عن الملّة، معارض بقول مَن قال من أهل العلم: إنه كفر دون كفر، وإنه لا يخرج به من الإسلام، ويحمل الأحاديث الواردة في ذلك على مَن

 <sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱٤۷).

تركها جحوداً، لا من تركها تهاوناً.

وجوابنا عن ذلك أن نقول: إن المسألة لا شك مسألة خلافية، ولكن الله عز وجل يقول: ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُۥ إِلَى اللَّهِ ﴾ ولكن الله عز وجل يقول: ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهُ مِن شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ [الشورى: ١٠]، ويقول عز وجل: ﴿ فَإِن نَنْزَعْلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنِّرِ وَالسَّاءَ وَالسَّاءِ وَالْمَاءِ وَالسَّاءِ وَالسُّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسُّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسُّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّاءِ وَالْمَالَّ وَالْمَاسِلَاقِ السَّاسَاءِ وَالسَّاءِ وَالسَّامِ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسُولُ وَالْمَاسُولُ وَالْمَاسِلَاقِ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسَالَّ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسَاءِ وَالْمَاسَاءُ وَا

وإذا رددنا هذه المسألة إلى الله ورسوله، تبيَّن لنا أن الحكم مرتَّب على الترك لا على الجحود، وقد ذكرنا ذلك في سؤال . سابق.

ثم إننا نقول: هل أحد من الناس يزعم أنه أعلم من النبي على أحكام الله عز وجل؟ وهل أحد يدَّعي أنه أنصح من رسول الله على أحكام الله عز وجل؟ وهل أحد يزعم أنه أفصح من الرسول على فيما ينطق به؟ وهل أحد يزعم أنه أعلم من النبي على فيما يريده؟ كل هذه الأوصاف أو كل هذه الأمور الأربعة لا يمكن لأحد أن يدَّعيها، فإذا كان نبينا محمد على وهو أعلم الخلق بشريعة الله، وأنصح الخلق لعباد الله، وأفصح الخلق فيما ينطق به، وأعلم الخلق بما يقول، يقول: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر»(۱)، يقول: «بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة»(۲)، فأي بيان

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في ترك الصلاة، رقم (٢٦٢١)، والنسائي، كتاب الصلاة، باب الحكم في تارك الصلاة، رقم (٤٦٣)، وأحمد في «المستد» (٥٤٦/٥)، والحاكم في «المستدرك» (٧/١) وقال: صحيح الإسناد. ووافقه الذهبي، وقال الترمذي: حسن صحيح غريب.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(١٤٧).

أوضح من هذا في أن الحكم معلَّق بالترك، ثم نقول لمن زعم أن المراد من تركها جاحِداً لها: إنك حرَّفت النصَّ من وجهين:

الوجه الأول: أنك ألغيت الوصف الذي رُتب عليه الحكم وهو الترك.

الوجه الثاني: أنك جعلت وصفاً يتعلَّق به الحكم لا يدل عليه اللفظ وهو الجحد، فأين الجحد في قول الرسول عليه الصلاة والسلام: «فمن تركها فقد كفر»؟

ثم إننا نقول: إذا جحد الإنسان فرض الصلاة فهو كافر وإن صلى، فهل تقول أنت: إنه إذا جحدها وصلًى لم يكن كافرأ؟ سيقول: لا، إذا جحدها ـ أي جحد وجوبها ـ فهو كافر وإن صلى، فنقول: إذا خالفت الحديث، فالحديث يقول: «فمن تركها»، وأنت قلت: إن الحديث المراد به من تركها جاحداً لها، والكفر مرتب على زعمك على مَن تركها جاحداً، لا من جحدها بدون ترك، وأنت لا تقول بهذا، فعلى قولك يكون من جحدها بدون ترك يكون مسلماً!! فتبيّن بهذا واتّضح، أن القول الصواب أن مَن تركها متهاوناً متكاسلاً فهو كافر، أما مَن جحدها فهو كافر سواء صلّى أم يصلّ.

وما أشبه هذه الدعوى \_ أعني دعوى أن المراد من تركها جحداً لوجوبها \_ ما أشبهها بما نُقل عن الإمام أحمد في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنُ الْمُتَعَمِّدُا فَجَزَآؤُمُ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣]، روي عن الإمام أحمد أن بعض الناس يقول: إن المراد من قتل مؤمناً

مستحلاً لقتله، فتعجب الإمام أحمد من هذا، وقال: إنه إذا استحل قتله فإنه كافر سواء قتله أم لم يقتله، والآية علَّقت الحكم بالقتل، وهذا نظير مسألتنا فيمن ترك الصلاة، ونحن إذا قلنا بكفر تارك الصلاة، فإننا نبرأ إلى الله عز وجل، أن نقول عليه ما لا يدل عليه كلامه، أو كلام رسوله على ونرى أن القول بالتكفير كالقول بالإيجاب والتحريم، لا يُتلَقَّى إلا من جهة الشرع، وإن الجرأة على القول بالتكفير كالجرأة على القول بالإيجاب فيما لم يجب، وبالتحريم فيما لم يحب، وبالتحريم فيما لم يحرم، لأن الكل أمره إلى الله عز وجل، التحليل والتحريم والإيجاب والبراءة والتكفير وعدم التكفير، كلها أمرها إلى الله عز وجل، فعلى المرء أن يقول بما يقتضيه كلام الله وكلام رسوله على ولا يلاحظ أي اعتبار يخالف ذلك.

#### شروط الصلاة

السؤال (٨٩): فضيلة الشيخ، ما هي شروط الصلاة؟ وماذا يترتب عليها؟

الجواب: شروط الصلاة: ما يتوقف عليه صحة الصلاة، لأن الشرط في اللغة: العلامة، كما قال الله تعالى: ﴿ فَهَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا اللهَ تعالى: ﴿ فَهَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْنِيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَآءَ أَشَرَاكُها ﴾ [محمد: ١٨]، أي علاماتها، والشرط في الشرع، في اصطلاح أهل الأصول: ما يلزم من عدمه العدم، ولا يلزم من وجوده الوجود.

وشروط الصلاة عدة، أهمها: الوقت، كما قال الله تعالى:

﴿ إِنَّ الصَّلَوْةَ كَانَتَ عَلَى المُؤْمِنِينَ كِتَبَا مُوقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣]، ولهذا يسقط كثير من الواجبات مراعاة للوقت، وينبغي بل يجب على الإنسان أن يحافظ على أن تكون الصلاة في وقتها، وأوقات الصلاة ذكرها الله تعالى مجملة في كتابه، وذكرها النبي عَلَيْ مفصَّلة في سُنَّته.

أما في الكتاب العزيز، فقال الله تعالى: ﴿ أَقِمِ الصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ النَّلِ وَقُرْءَانَ الْفَجَرِّ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ الشَّمْسِ ﴾ أي زوالها. وقوله: ﴿ إِلَىٰ غَسَقِ النَّلِ ﴾ أي انتصاف الليل؛ لأن أقوى غسق في الليل نصفه، وهذا الوقت من نصف النهار إلى نصف الليل يشتمل على أوفات أربع صلوات: الظهر، والعصر، والمغرب، والعشاء.

وهذه الأوقات كلها متتالية، ليس بينها فاصل، فوقت الظهر: من زوال الشمس إلى أن يصير ظل الشيء كطوله، ووقت العصر: من هذا الوقت إلى اصفرار الشمس: الوقت الاختياري، وإلى غروب الشمس: الوقت الاضطراري، ووقت المغرب: من غروب الشمس إلى مغرب الشفق، وهو الحمرة التي تكون في الأفق بعد غروب الشمس، ووقت العشاء: من هذا الوقت إلى منتصف الليل. هذه هي الأوقات الأربعة المتصلة بعضها ببعض. وأما من نصف الليل إلى طلوع الفجر، فليس وقتاً لصلاة فريضة. ووقت صلاة الفجر: من طلوع الفجر، فليس وقتاً لصلاة فريضة. ووقت صلاة عمّا قبله فقال: ﴿ لِدُلُوكِ ٱلشّمَسِ إِلَى غَسَقِ ٱلّتِلِ ﴾ ثم قال: ﴿ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودُا ﴾، والسّنة جاءت مبيّنة لهذا على الفَجْرِ إِنَ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودُا ﴾، والسّنة جاءت مبيّنة لهذا على

ما وصفته آنفاً.

هذه الأوقات التي فرضها الله على عباده، لا يجوز للإنسان أن يقدِّم الصلاة عن وقتها، ولا يجوز أن يؤخِّرها عن وقتها، فإن قدَّمها عن وقتها، ولو بقدر تكبيرة الإحرام لم تصح؛ لأنه يجب أن تكون الصلاة في نفس الوقت؛ لأن الوقت ظرف، فلابد أن يكون المظروف داخله.

ومَن أخَّر الصلاة عن وقتها؛ فإن كان لعذر من نوم أو نسيان أو نحوه، فإنه يصليها إذا زال ذلك العذر؛ لقول النبي ﷺ: "مَن نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها، لا كفارة لها إلا ذلك "(۱)، ثم تلى قول الله تعالى: ﴿ وَأَقِرِ الصَّلَوٰةَ لِذِحَرِي ﴾ [طه:١٤]، وإن لم يكن له عذر فإن صلاته لا تصح، ولو صلَّى ألف مرَّة، فإذا ترك الإنسان الصلاة فلم يصلِّها في وقتها، فإنها لا تنفعه، ولا تبرأ بها ذمته إذا كان تركه إياها لغير عذر، ولو صلَّها آلاف المرَّات، دليل ذلك قوله ﷺ: "مَن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد"(۲). ومن ترك الصلاة حتى خرج وقتها لغير عذر، فقد صلَّها على غير أمر الله ورسوله، فتكون مردودة عليه.

لكن من رحمة الله سبحانه وتعالى بعباده، أن وسَّع لهم فيما إذا كان لهم عذر يشق عليهم أن يصلوا الصلاة في وقتها، رخَّص لهم في الجمع بين الظهر والعصر، أو بين المغرب والعشاء، فإذا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(١٣٧).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۱۱).

شق على الإنسان أن يصلّي كل صلاة في وقتها من الصلاتين المجموعتين، فإنه يجوز أن يجمع بينهما؛ إما جمع تقديم، وإما جمع تأخير، على حسب ما يتيسر له، لقول الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِحَكُمُ النَّهُ النَّهُ مَلَا يَكُمُ النَّهُ اللهُ عنهما، أن الله عنهما، أن النبي عليه جمع في مسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، أن النبي عليه جمع في الممدينة بين الظهر والعصر، وبين المغرب والعشاء، من غير خوف ولا مطر، فسئل ابن عباس عن ذلك، يعني لِمَ صنع الرسول على أن الإنسان هذا؟ قال: أراد ألا يحرج أمته (۱)، ففي هذا دليل على أن الإنسان إذا لحقته مشقة في ترك الجمع بين الظهر والعصر، أو بين المغرب والعشاء، فإنه يجوز له أن يجمع بينهما.

والوقت أهم الشروط، ولهذا كان الوقت شرطاً وسبباً.

من الشروط أيضاً: ستر العورة، لقوله تعالى: ﴿ هُ يَبَنِى مَادَمَ خُذُوا زِينَتَكُرْ عِندَ كُلِ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا شُرِفُوا ﴾ [الاعراف: ٣١]، وقال النبي على لجابر بن عبدالله في الثوب: «فإن كان واسعاً فالتحف به، وإن كان ضيقاً فاتزر به» (٢١). وقال على فيما رواه أبوهريرة: «لا يصلي أحدكم في الثوب الواحد ليس على عاتقه منه شيء » (٣)، وهذا يدل على أنه يجب على الإنسان أن يكون مستتراً في حال

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الجمع بين الصلاتين في الحضر، رقم (۷۰۵م).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب إذا كان الثوب ضيقاً، رقم (٣٦١).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب إذا صلى في الثوب الواحد، رقم (٣٥٩)،
 ومسلم، كتاب الصلاة، باب الصلاة في ثوب واحد، رقم (٥١٦).

الصلاة، وقد نقل ابن عبدالبر رحمه الله إجماع العلماء على ذلك، وأن مَن صلَّى عرياناً مع قدرته على السترة، فإن صلاته لا تصح.

وفي هذا المجال قسّم العلماء رحمهم الله العورة إلى ثلاثة أقسام: مخفَّفة، ومغلِّظة، ومتوسطة، فالمغلِّظة: عورة المرأة الحرَّة البالغة، قالوا: إن جميع بدنها عورة في الصلاة، إلا وجهها، واختلفوا في الكفين والقدمين. والمخفَّفة: عورة الذَّكُر من سبع سنين إلى عشر سنين، فإن عورته الفرجان: القُبُل والدُّبُر، فلا يجب عليه أن يستر فخذه، لأنه صغير. والمتوسطة: ما عدا ذلك، قالوا: فالواجب فيها: ستر ما بين السرَّة والركبة، فيدخل في ذلك: الرجل البالغ عشراً فما فوق، ويدخل في ذلك: المرأة التي لم تبلغ، ويدخل في ذلك الأمة المملوكة، ومع هذا فإننا نقول: المشروع في حق كل إنسان، أن يأخذ زينته عند كل صلاة، وأن يلبس اللباس الكامل، لكن لو فرض أنه كان هناك خرقٌ في ثوبه على ما يكون داخلًا ضمن العورة، فإنه حينئذٍ يناقش فيه: هل تصح صلاته أو لا تصح؟ ثم إن المرأة إذا كان حولها رجالٌ غير محارم، فإنه يجب عليها أن تستر وجهها ولو في الصلاة، لأن المرأة لا يجوز لها كشف وجهها عند غير محارمها.

هذان شرطان من شروط الصلاة.

#### توضيح

السؤال (٩٠): فضيلة الشيخ، قبل أن نخرج من الشرط الثاني، قلتم إذا كان فيه خرق يناقش فيه، كيف يناقش فيه؟

الجواب: إذا كان فيه خرق فأنه يناقش فيه، إذ إنه يفرق بين اليسير والكثير، ويفرق بين ما كان على حذاء العورة المغلّظة كالفرجين، وما كان متطرفاً، كالذي يكون في طرف الفخذ وما أشبه ذلك، أو يكون في الظهر من فوق الإليتين، أو في البطن من دون السرَّة وفوق السوأة، المهم أن كل مكان له حظه من تغليظ العورة.

ولعل هذا السؤال أيضاً يجرنا إلى التنبيه على مسألة يفعلها بعض الناس في أيام الصيف، حيث يلبس سراويل قصيرة، ثم يلبس فوقها ثوباً شفّافاً يصف البشرة ويصلي، فهذا لا تصح صلاته الأن السراويل القصيرة التي لا تصل إلى الركبة أو بعبارة أصح التي لا تستر ما بين السرة والركبة، إذا لبس فوقها ثوباً خفيفاً يصف البشرة، فإنه لم يكن ساتراً لعورته التي يجب عليه أن يسترها في الصلاة. ومعنى قولنا «يصف البشرة»: أي يبين من ورائه لون الجلد، هل هو أحمر أو أسود أو بين ذلك، وليس المعنى أن يبين من ورائه لون الجلد، هل هو أحمر أو أسود أو بين ذلك، وليس المعنى أن يبين حجم الجلد، فإن هذا لا يضر، وإن كان كلما كان أثخن فهو أفضل، لكنه لا يضر الأنه ليس بشفّاف تُرى من ورائه البشرة.

فمثلاً يوجد ثياب إذا كان تحتها سراويل تعرف الفرق بين حدّ السروال من بقية الجلد لكن لا يتبين لك لون الجلد، فهذا تصح الصلاة معه، لكن كما قلنا كلما كان أثخن فهو أفضل.

ومن شروط الصلاة أيضاً: الطهارة، وهي نوعان: طهارة من النجس.

### أولاً: الطهارة من الحدث:

والحدث نوعان: حدث أكبر، وهو ما يوجب الغسل، وحدث أصغر، وهو ما يوجب الغسل وحدث أصغر، وهو ما يوجب الوضوء. وقد سبق لنا ذِكْر الغسل والوضوء وأسبابهما، وهي نواقض الوضوء، وموجبات الغُسل، فلا حاجة إلى إعادة ذلك مرة أخرى.

لكن الذي يهمنا هنا، أن نبيِّن أن الطهارة من الحدث شرط، وهو من باب الأوامر التي يطلب فعلها لا التي يطلب اجتنابها، والقاعدة المعروفة عند أهل العلم: أن ترك المأمور لا يعذر فيه بالنسيان والجهل، وبناءً على ذلك: فلو أن أحداً من الناس صلَّى بغير وضوء ناسياً، فإنه يجب عليه أن يعيد صلاته بعد أن يتوضًا؛ لأنه أخلَّ بشرط إيجابي مأمور بفعله، وصلاته بغير وضوء ناسياً ليس فيها إثم؛ لقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُواخِذُنَا إِن نَسِيناً أَوَ أَخَطَأَناً ﴾ ليس فيها إثم؛ لقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُواخِذُنَا إِن نَسِيناً أَوَ أَخَطَأَناً ﴾ مطالباً بها الذمّة، فيكون مطالباً بها.

ولا فرق في هذا بين أن يكون الإنسان منفرداً، أو مأموماً، أو إماماً، فكل من صلًىٰ بغير وضوء، أو بغير غسل من حدث أكبر ناسياً، فإنه يجب عليه إعادة الصلاة متى ذكر، حتى وإن كان إماماً، إلا أنه إذا كان إماماً، وذكر في أثناء الصلاة فإنه ينصرف، ويأمر مَن خلفه أن يتم الصلاة، فيقول لأحدهم: تقدَّم أتِمَّ الصلاة بهم، فإن لم يفعل - أي لم يعيِّن مَن يتم الصلاة بهم - قدَّموا واحداً منهم فأتم، فإن لم يفعلوا أتم كل واحد على نفسه، ولا يلزمهم أن يستأنفوا الصلاة من جديد، ولا أن يعيدوا الصلاة لو لم يعلموا إلا

بعد ذلك؛ لأنهم معذورون حيث إنهم لا يعلمون حال إمامهم، وكذلك لو صلَّى بغير وضوء جاهلاً، فلو قدّم إليه طعام وفيه لحم إبل، وأكل من لحم الإبل، وهو لا يدري أنه لحم إبل، ثم قام فصلَّى، ثم علم بعد ذلك، فإنه يجب عليه أن يتوضأ ويعيد صلاته، ولا إثم عليه حين صلَّى، وقد انتقض وضوءه وهو لا يدري بانتقاضه؛ لقوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنًا ﴾ البقرة: ٢٨٦].

# حكم صلاة الإمام بغير وضوء ناسيآ

السؤال (٩١): فضيلة الشيخ، نحب أن نسأل إذا لم يعلم الإمام أن وضوءه منتقض إلا بعد انتهاء الصلاة، فهل يلزمه الإعادة هو والمأمومون أم لا؟

الجواب: حكم ذلك أن الإمام يجب عليه إعادة الصلاة، وأما المأمومون فلا تجب عليهم إعادة الصلاة، وهم في الأجر قد نالوا أجر الجماعة؛ لأنهم صلُّوا جماعة، فيكتب لهم الأجر، ولا يخفى أيضاً أننا إذا قلنا: إنه إذا صلَّى بغير وضوء أو بغير غسل من الجنابة، أنه إذا كان معذوراً لا يتمكن من استعمال الماء، فإنه يتيمم بدلاً عنه، فالتيمم عند تعدُّر استعمال الماء يقوم مقام الماء، فإذا قدَّر أن هذا الرجل لم يجد الماء، وتيمم وصلَّى، فصلاته فإذا قدَّر أن هذا الرجل لم يجد الماء، أو لو بقي أشهراً مريضاً صحيحة، ولو بقي أشهراً ليس عنده ماء، أو لو بقي أشهراً مريضاً لا يستطيع أن يستعمل الماء، فإن صلاته بالتيمم صحيحة، فالتيمم

يقوم مقام الماء عند تعذُّر استعماله، وإذا قلنا: إنه يقوم مقامه عند تعذُّر استعماله، فإنه إذا تطهَّر بالتيمم، بقي على طهارته حتى تنتقض الطهارة، حتى لو خرج الوقت، وهو على تيممه، فإنه لا يلزمه إعادة التيمم للصلاة الثانية؛ لأن التيمم مطهر، كما قال الله تعالى في آية المائدة لما ذكر التيمم قال: ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمُ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيمُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: عَلَيْحَكُم مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيمُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمُ ﴾ [المائدة: والمعررة والسلام: «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً»(١).

### حكم انتمام المتوضئ بالمتيمم

السؤال (٩٢): فضيلة الشيخ، أيضاً ربما يُستفسر: هل يجوز أن يؤم متيمم متوضئاً؟

الجواب: نقول: نعم، يجوز أن يكون المتيمم إماماً للمتوضئ؛ لأن كلاً منهما قد صلًىٰ بطهارة مأذون فيها.

ثانياً الطهارة من النجاسة:

أما الشِق الثاني: الطهارة من النجاسة ومواضعها ثلاثة: البدن، والثوب، والبقعة، فلابد أن يتنزَّه الإنسان عن النجاسة في بدنه، وثوبه، وبقعته، ودليل ذلك في البدن: أن النبي عَلَيْ مرَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب قول النبي ﷺ: «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً» رقم (٤٣٨).

بقبرين فقال: «إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير؛ أما أحدهما فكان لا يستتر من البول»(١).

وكذلك أمر النبي ﷺ المرأة الحائض إذا أصاب الحيض ثوبها، أن تغسله ثم تصلي فيه (٢). ففيه دليل على وجوب تطهير الثوب من النجاسة، وقد ثبت عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه أتي بصبي لم يأكل الطعام، فوضعه في حجره فبال عليه، فدعا بإناء من ماء فأتبعه إياه (٣).

وأما البقعة: ففي حديث أنس رضي الله عنه أن رجلاً أعرابياً جاء فبال في طائفة المسجد ـ أي في جانب منه ـ فأمر النبي ﷺ أن يُراق على بوله ذنوب من ماء (٤).

إذن: فلابد أن يتجنب الإنسان النجاسة، في بدنه وثوبه، وبقعته التي يصلى عليها.

فإن صلى وبدنه نجس \_ أي قد أصابته نجاسة لم يغسلها \_ أو ثوبه نجس، أو بقعته نجسة، ولكنه لم يعلم بهذه النجاسة، أو علم بها ثم نسى أن يغسلها، حتى تمَّت صلاته، فإن صلاته صحيحة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب من الكبائر ألا يستتر من بوله، رقم (۲۱٦، ۲۱۸)، ومسلم، كتاب الطهارة، باب الدليل على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه، رقم (۲۹۲).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبوداود، كتاب الطهارة، باب المرأة تغسل ثوبها الذي تلبسه في حيضها،
 رقم (٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الوضوع، باب بول الصبيان، رقم (٢٢٢)، ومسلم، كتاب الطهارة، باب حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله، رقم (٢٨٦، ٢٨٧).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه ص(۱۳۳).

ولا يلزمه أن يعيد. ودليل ذلك: أن النبي عَلَيْ صلَّى بأصحابه ذات يوم، فخلع نعليه، فخلع الناس نعالهم، فلما انصرف النبي عَلَيْ سألهم عن سبب خلع نعالهم فقالوا: رأيناك خلعت نعليك فخلعنا نعالنا، فقال: «إن جبريل أتاني، فأخبرني أن فيهما قذراً»(١).

ولو كانت الصلاة تبطل لاستصحاب النجاسة حال الجهل لاستأنف النبي على الصلاة، فإن الإنسان لو ذكر أنه لم يتوضًا في أثناء صلاته، وجب عليه أن ينصرف ويتوضًا، إذن: اجتناب النجاسة في البدن، والثوب، والبقعة، شرطٌ لصحة الصلاة، لكن إذا لم يتجنب الإنسان النجاسة جاهلاً أو ناسياً وصلى، فإن صلاته صحيحة، سواء علم بها قبل الصلاة ثم نسي أن يغسلها، أو لم يعلم بها إلا بعد الصلاة.

فإن قلت: ما الفرق بين هذا وبين ما إذا صلَّى بغير وضوء ناسياً أو جاهلاً، حيث أمرنا من صلى بغير وضوء جاهلاً أو ناسياً بالإعادة، ولم نأمر هذا الذي صلَّى بالنجاسة ناسياً أو جاهلاً بالإعادة؟

قلنا: الفرق بينهما أن الوضوء أو الغُسل من باب فعل المأمور، وأما اجتناب النجاسة فهو من باب ترك المحظور، وفعل المأمور لا يعذر فيه بالجهل والنسيان، بخلاف ترك المحظور.

ومن شروط الصلاة: استقبال القبلة، لقول الله تعالى: ﴿ قَدْ زَنَىٰ تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ فَلَنُوَلِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَنَهُمّا فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(١١٤).

المَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَةً ﴾ [البقرة: ١٤٤]، فاستقبال القبلة شرط لصحة الصلاة، فمن صلّى إلى غير القبلة، فصلاته باطلة غير صحيحة، لا مُبرئة لذمّته إلا في أحوال أربعة:

الحال الأولى: إذا كان عاجزاً عن استقبال القبلة، مثل أن يكون مريضاً، وجهه إلى غير القبلة، ولا يتمكن من الانصراف إلى القبلة، فإن صلاته تصح على أي جهة كان، لقول الله تعالى: ﴿ فَانَقُوا الله مَا السَّطَعَتُم ﴾ [التنابن: ١٦]، وهذا الرجل لا يستطيع أن يتحوّل إلى القبلة، لا بنفسه ولا بغيره.

الحال الثانية: إذا كان خائفاً من عدو أو كان هارباً واتجاهه إلى غير القبلة، ففي هذه الحال يسقط عنه استقبال القبلة؛ لقول الله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكَبَانًا ﴾ [البقرة: ٢٣٩]، ومعلوم أن الخائف قد يكون اتجاهه إلى القبلة، وقد يكون اتجاهه إلى غير القبلة، فإذا رخَّص الله له في الصلاة راجلاً أو راكباً، فمقتضى ذلك أن يرخِّص له في الاتجاه إلى غير القبلة، إذا كان يخاف على نفسه إذا اتجه إلى القبلة.

الحال الثالثة: إذا كان في سفر وأراد أن يصلّي النافلة، فإنه يصلي حيث كان اتجاه سيره، ثبت ذلك عن النبي على أنه كان يصلي في السفر حيث كان وجهه، إلا أنه لا يصلي المكتوبة، ففي النافلة يصلي المسافر حيث كان وجهه، بخلاف الفريضة، فإن الفريضة يجب عليه أن يستقبل القبلة فيها في السفر.

الحال الرابعة: إذا كان قد اشتبهت عليه القبلة، فلا يدري أي الجهات تكون القبلة، ففي هذه الحال يتحرى بقدر ما يستطيع،

ويتجه حيث غلب على ظنه أن تلك الجهة هي القبلة، ولا إعادة عليه لو تبين له فيما بعد أنه صلى إلى غير القبلة.

وقد يقول قائل: إن هذه الحالة لا وجه لاستثنائها، لأننا نلزمه أن يصلي إلى الجهة التي يغلب على ظنه أنها القبلة، ولا يضره إذا لم يوافق القبلة؛ لأن هذا منتهى قدرته واستطاعته، وقد قال الله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وقال تعالى: ﴿ فَأَنْقُوا اللّهُ مَا السَّطَعْتُم ﴾ [النابن: ١٦].

#### بقية شروط الصلاة

السؤال (٩٣): فضيلة الشيخ، نريد أن نستكمل معكم بقية شروط الصلاة، وقد ذكرتم منها: الوقت، وستر العورة، والطهارة، واستقبال القبلة؟

الجواب: سبق أن تكلّمنا على شرط استقبال القِبْلَة لصحة الصلاة، وذكرنا أنه يستثنى من ذلك أحوال أربع، وأن الحالة الرابعة وهي ما إذا اشتبهت القِبْلَة على الإنسان قد يناقش فيها. وعلى كل حال فإننا نقول: سواء جعلناها مما يُستثنى، أو مما لا يُستثنى، فإن الإنسان فيها يجب عليه أن يتّقي الله ما استطاع، وأن يتحرّى الصواب فيعمل به، ولكن هاهنا مسألة وهي أنه يجب أن نعرف، أن استقبال القِبْلَة يكون إما إلى عين القبلة وهي الكعبة، وإما إلى جهتها، فإن كان الإنسان قريباً من الكعبة يمكنه مشاهدتها، ففرض أن يستقبل عين الكعبة؛ لأنها هي الأصل، وأما

إذا كان بعيداً لا يمكنه مشاهدة الكعبة، فإن الواجب عليه أن يستقبل الجهة، وكلَّما بَعُدَ الإنسان عن مكة، كانت الجهة في حقه أوسع؛ لأن الدائرة كلما تباعدت اتَّسعت، ولهذا قال النبي عَلَيْ: «ما بين المشرق والمغرب قِبْلَة»(١)، هذا بالنسبة لأهل المدينة، وذكر أهل العلم - رحمهم الله - أن الانحراف اليسير في الجهة لا يضر، والجهات معروف أنها أربع: الشمال، والجنوب، والشرق، والغرب، فإذا كان الإنسان عن الكعبة شرقاً أو غرباً، كانت القِبْلة في حقّه ما بين الشمال والجنوب، وإذا كان عن الكعبة شمالاً أو جنوباً، صارت القِبْلة في حقّه ما بين الشرق والغرب؛ لأن الواجب استقبال الجهة.

نعم لو فرض أن الإنسان كان شرقاً عن مكة واستقبل الشمال، فإن ذلك لا يصح؛ لأنه جعل الجهة على يساره، وكذلك لو استقبل الجنوب، فإن ذلك لا يصح؛ لأنه جعل القبلة عن يمينه، وكذلك لو كان من أهل الشمال واستقبل الغرب، فإن صلاته لا تصح؛ لأنه جعل القبلة عن يساره، ولو استقبل الشرق، فإن ذلك لا يصح أيضاً؛ لأنه جَعَلَ القِبْلَة عن يمينه.

وقد يسَّر الله سبحانه وتعالى لعباده في هذا الوقت وسائل تبيِّن القِبْلَة بدقَّة وهي مجربة، فينبغي للإنسان أن يصطحب هذه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء أن ما بين المشرق والمغرب قبلة، رقم (٣٤٤)، وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب القبلة، رقم (١٠١١)، وقال الترمذي: حسن صحيح، وأخرجه الحاكم في المستدرك (١/٥٠١) وقال: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

الوسائل معه في السفر؛ لأنها تدله على القِبلة إذا كان في حال لا يتمكن معها من معرفة القِبلة. وكذلك ينبغي لمن أراد إنشاء مسجد، أن يتبع ما تقتضيه هذه الوسائل المجرَّبة والتي عُرف صوابها.

من شروط الصلاة أيضاً: «النية»، والنية محلّها القلب، واشتراط النيّة إنما يذكر من أجل التعيين أو التخصيص، أما من حيث الإطلاق، فإنه لا يمكن لأحد عاقل مختار، أن يقوم فيتوضّا، ثم يذهب ويصلي، لا يمكن أن يفعل ذلك إلا وقد نوى للصلاة، لكن الكلام على التعيين، فالتعيين لابدّ منه في النية، فينوي الظهر ظهراً، والعصر عصراً، والمغرب مغرباً، والعشاء عشاءً، والفجر فجراً، لابد من ذلك، ولا يكفي نيّة الصلاة المطلقة؛ لأن نية الصلاة المطلقة أعم من نية الصلاة المعيّنة، والأعم لا يقضي على الأخص، فمن نوى الأعم لم يكن ناوياً للأخص، ومَن نوى الأحم كان ناوياً للأحص، ومَن نوى الأحم له بكن ناوياً للأخص، ومَن نوى الأحم له بكن ناوياً للأخص، ومَن نوى

ولهذا نقول: إذا انتقل الإنسان من مطلق إلى معيَّن، أو من معيَّن إلى معيَّن لم يصح ما انتقل إليه، وأما ما انتقل منه فإن كان من مطلق إلى معيَّن تبطل نية الإطلاق، وإن كان من معيَّن إلى معيَّن بطل الأول والثاني، وهذا القول المجمل أبيَّنه في الأمثلة:

رجل أخذ يصلي ناوياً نفلاً مطلقاً، ثم أراد أن يقلب النية في أثناء الصلاة إلى نفل معيَّن، أراد أن يجعل هذا النفل المطلق راتبة، فهنا نقول: لا ينفع ذلك؛ لأن الراتبة لابدَّ أن تكون منويَّة من قبل تكبيرة الإحرام، وإلا لم تكن راتبة؛ لأن الجزء الأول الذي خلا من

نية الراتبة، صار بغير نية الراتبة، لكن لو كان يصلي راتبة، ثم نواها نفلاً مطلقاً، وألغى نية التعيين صحَّ ذلك، وذلك لأن الصلاة المعينة تتضمن نية التعيين ونية الإطلاق، فإذا ألغى نية التعيين بقيت نية الإطلاق.

مثال آخر: رجل دخل يصلي بنية العصر، ثم ذكر في أثناء الصلاة، أنه لم يصلِّ الظهر، فحوَّل نيَّته من العصر إلى الظهر، فهنا لا تصح، لا صلاة الظهر، ولا صلاة العصر، أما صلاة العصر فلا تصح، لأنه قطعها، وأما صلاة الظهر فلا تصح؛ لأنه لم ينوها من أولها، لكن إذا كان جاهلاً، صارت هذه الصلاة في حقِّه نفلاً؛ لأنه لمًا ألغى التعيين، بقى الإطلاق.

والخلاصة: أني أقول: إن النية المطلقة في العبادات لا أظن أحداً لا ينويها أبداً، إذ ما من شخص يقول فيفعل إلا وقد نوى، لكن الذي لابدً منه هو نيَّة التعيين والتخصيص.

كذلك أيضاً مما يدخل في النية: نية الإمامة بعد أن كان منفردا، أو الائتمام بعد أن كان منفردا، وهذا فيه خلاف بين العلماء، والصحيح أنه لا بأس به، فنيّة الإمامة بعد أن كان منفردا؛ مثل أن يشرع الإنسان في الصلاة وهو منفرد، ثم يأتي رجلٌ آخر يدخل معه، ليصيرا جماعة فلا بأس بذلك؛ لأن النبي على قام يصلي من الليل، وكان ابن عباس رضي الله عنهما نائماً، ثم قام ابن عباس فتوضًا ودخل مع النبي على وأقرّه النبي الله والأصل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب التخفيف في الوضوء، رقم (١٣٨)، =

أن ما ثَبَتَ في النَّفْل ثَبَتَ في الفرض إلا بدليل.

فلو شرع الإنسان يصلي وحده، ثم جاء آخر فدخل معه فجعله إماماً له فلا بأس، ويكون الأول إماماً والثاني مأموماً، وكذلك بالعكس؛ لو أن أحداً شرع في الصلاة منفرداً، ثم جاء جماعة، فصلُوا جماعة، فانضم إليهم، فقد انتقل من انفراد إلى ائتمام، وهذا أيضاً لا بأس به؛ لأن الانتقال هنا ليس إبطالاً للنيَّة الأولى، ولكنه انتقال مِن وَصْف إلى وَصْف فلا حرج فيه.

هذه من أهم الشروط التي ينبغي الكلام عليها، وهناك شروط أُخر كالإسلام، والتمييز، والعقل، لكن هذه شروط في كل عبادة.

#### صفة الصلاة

السؤال (٩٤): فضيلة الشيخ، ما هي صفة الصلاة المفروضة؟ الجواب: إن معرفة صفة الصلاة كمعرفة صفة غيرها من العبادات من أهم ما يكون؛ وذلك لأن العبادة لا تتم إلا بالإخلاص لله والمتابعة لرسول الله على لا تكون إلا بمعرفة طريقة عبادة الرسول عليه الصلاة والسلام حتى يتبعه الإنسان فيها، فمعرفة صفة الصلاة مهمة جدًّا، وإني أحث نفسي وإخواني المسلمين على أن يتلقوا صفة صلاة النبي من الكتب الصحيحة، من كتب الحديث المعتبرة، حتى يقيموها على حسب

ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، رقم (٧٦٣).

ما أقامها النبي ﷺ الذي هو قدوتنا وإمامنا وأسوتنا صلوات الله وسلامه عليه، وجعلنا من أتباعه بإخلاص، وها نحن نذكرها، سائلين الله سبحانه وتعالى أن يوفِّقنا للصواب، فنقول:

فصفة الصلاة أن يقوم الإنسان بشروطها السابقة التي تسبق عليها كالطهارة من الحدث والخبث، واستقبال القبلة وغيرها من الشروط؛ لأن شروط الصلاة تتقدَّم عليها، ثم يكبر، فيقول: الله أكبر، رافعاً يديه إلى حذو منكبيه، أو إلى فروع أذنيه، ثم يضع يده اليمنى على ذراعه اليسرى على صدره، ثم يستفتح بما ورد عن النبي على من الاستفتاح، يستفتح بأي نوع ورد، إما بقول: «اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم باعد بيني من خطاياي كما يُنقَى الثوب الأبيض من الدَّنس، اللهم اغسلني من خطاياي بالماء والثلج والبرد»(۱). أو بقول: «سبحانك اللهم وبحمدك، تبارك اسمك، وتعالىٰ جدك، ولا إله غيرك»(۲)، أو بغيرهما مما وَرَدَ عن النبي على اللهم بغيرهما مما وَرَدَ عن النبي على اللهم بغيرهما مما وَرَدَ عن النبي على اللهم المناء والنبي اللهم المناء والنبي اللهم وبحمدك، تبارك اسمك، وتعالىٰ جدك، ولا إله غيرك»(۲)، أو بغيرهما مما وَرَدَ عن النبي اللهم اللهم وبحمدك، عن النبي اللهم وبحمدك، عن النبي اللهم وبحمدك من النبي الن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب ما يقول بعد التكبير، رقم (٧٤٤)، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب ما يقال بعد تكبيرة الإحرام، رقم (٩٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب حجة من قال: لا يجهر بالبسملة، رقم (٣٩٩).

177

وَلَا ٱلْصَّالِينَ ﴾ ثم يقرأ ما تيسًر من القرآن، والأفضل أن يقرأ سورة تامَّة تكون في الفجر من طوال المفصل، وفي المغرب من قصاره غالباً، وفي الباقي من أوساطه.

ثم يرفع يديه مكبّراً في الركوع فيقول: الله أكبر، ويضع يديه مفرَّجتي الأصابع على ركبتيه، ويمدّ ظهره مستوياً مع رأسه، لا يرفع رأسه ولا يصوّبه ويقول: سبحان ربي العظيم، يكررها ثلاثاً، وهو أدنى الكمال، وإن زاد فلا بأس.

ثم يرفع رأسه قائلًا: سمع الله لمَن حمده، ويرفع يديه كذلك كما رفعهما عند تكبيرة الإحرام، وعند الركوع، ثم يقول بعد قيامه: ربنا ولك الحمد، حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، مل، السموات وملء الأرض وملء ما بينهما، وملء ما شئت من شيء بعد، ثم يسجد مكبّراً، ولا يرفع يديه حال السجود، ولا يرفع يديه إذا هوى إلى السجود. قال ابن عمر رضي الله عنهما: وكان لا يفعل ذلك \_ يعني الرفع \_ في السجود، ويسجد على ركبتيه، ثم يديه، ثم جبهته وأنفه، يسجد على أعضاء سبعة: الجبهة والأنف، وهما عضو واحد، والكفين، والركبتين، وأطراف القدمين، ويُجافي عضديه عن جنبيه، ويرفع ظهره ولا يمدُّه، ويجعل يديه حذاء وجهه، أو حذاء منكبيه، مضمومتي الأصابع، مبسوطة، ورؤوس الأصابع نحو القِبْلَة، فيقول: سبحان ربي الأعلى، أدنى الكمال ثلاث، ويزيد ما شاء، ولكن يغلُّب في السجود جانب الدُّعاء، لقول النبي ﷺ: «أما الركوع فعظَموا فيه الربَّ، وأما السجود فاجتهدوا من الدعاء، فقَمِن أن يُستجاب

لكم»<sup>(۱)</sup>.

ثم يرفع من السجود مُكبِّراً، ولا يرفع يديه، ويجلس مفترشاً رجله اليسرى، ناصباً رجله اليمنى، ويضع يديه على فخذيه أو على أعلى ركبتيه، وتكون اليمنى مضمومة الأصابع الثلاثة: الخنصر، والإبهام، وإن شاء حلَّق الإبهام مع الوسطى، وأما السبابة فتبقىٰ مفتوحة، ويحرِّكها عند الدعاء، ويقول: رب اغفر لي، وارحمني، واجبرني، وعافني، وارزقني. وكلَّما دعا حرَّك أصبعه نحو السماء، إشارة إلى علو المدعو، أما اليد اليسرى، فإنها تبقى على الرِّجل اليسرى، على الفخذ، أو على طرف الرُّكبة، مبسوطة، مضمومة أصابعها، متَّجها بها إلى القِبْلة، ثم يسجد السجدة الثانية كالأولى فيما يُقال وما يفعل.

ثم يرفع من السجود إلى القيام مكبِّراً، ولا يرفع يديه عند هذا القيام؛ لأن ذلك لم يرد عن النبي عليه في حديث صحيح، ثم يقرأ الفاتحة وما تيسَّر، لكن تكون قراءته دون القراءة في الركعة الأولى، ويصلي الركعة الثانية كما صلَّها في الركعة الأولى.

ثم يجلس للتشهد، وجلوسه للتشهد كجلوسه للدعاء بين السجدتين، أي يفترش رجله اليسرى وينصب اليمنى، ويضع يده اليمنى على رجله اليسرى، على اليمنى على رجله اليسرى، على صفة ما سبق في الجلوس بين السجدتين، ويقرأ التشهد: «التحيات

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب النهي عن قراءة القرآن في الركوع والسجود، رقم (٤٧٩).

لله، والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله».

ثم إن كان في ثنائية كالفجر والنوافل، فإنه يكمل التشهد، فيستمر فيه: «اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد، كما صلبت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، أعوذ بالله من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن فتنة المسيح الدجال»، ثم إن أحبَّ أطال في الدعاء ما شاء، ثم يسلِّم عن يمينه: «السلام عليكم ورحمة الله» وعن يساره: «السلام عليكم ورحمة الله».

أما إذا كان في ثلاثية أو رباعية، فإنه بعد أن يقول في التشهد: «أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله» يقوم، فيصلي ما بقي من صلاته مقتصراً على قراءة الفاتحة، أما الركوع والسجود، فكما سبق في الركعتين الأوليين، ثم يجلس للتشهد الثاني، وهو التشهد الأخير، لكن يكون جلوسه تَورَّكاً. والتَّورُكُ له ثلاث صفات: إما أن ينصب رجله اليمنى، ويخرج اليسرى من تحت ساقها، وإما أن يفرش الرِّجل اليمنى والرِّجل اليمنى والرِّجل اليمنى وفخذها، كلُّ ذلك وَرَدَ عن النبي عَلَيْ ثم إذا أكمل التشهد سلَّم عن يمينه وعن يساره كما النبي عَلَيْ ثم إذا أكمل التشهد سلَّم عن يمينه وعن يساره كما سبق.

هذه هي صفة الصلاة الواردة عن النبي ﷺ، فليجتهد الإنسان باتباعها ما استطاع؛ لأن ذلك أكمل في عبادته، وأقوى في إيمانه، وأشد في اتِّباعه لرسول الله ﷺ.

# وضع الرّجلين أثناء القيام في الصلاة

السؤال (٩٥): فضيلة الشيخ، ذكرتم - جزاكم الله خيراً - بالتفصيل وضع الأيدي في القيام وفي الركوع، وكذلك في السجود، وكذلك في الجلسة بين السجدتين، لكننا لم نسمع شيئاً عن وضع الرِّجلين، ونحن نشاهد الآن كثيراً من الناس يفرِّج ما بين رجليه، فيتسع ما بين مناكب المصلين. فما الصحيح في ذلك؟

الجواب: وضع الرِّجلين في حال القيام طبيعيّ، بمعنى أنه لا يدني بعضهما من بعض، ولا يباعد ما بينهما، كما روي ذلك عن ابن عمر رضي الله عنهما، ذكره في شرح السُّنَّة أنه كان رضي الله عنهما لا يباعِد بين رجليه ولا يقارب بينهما، هذا في حال القيام وفي حال الركوع.

أما في حال الجلوس فقد عرفناه فيما سبق، وأما في حال السجود فالأفضل أن يلصق إحدى القدمين بالأخرى، وألا يفرِّق بينهما، كما يدل على ذلك حديث عائشة رضي الله عنها، حين وقعت يدها على قدمي النبي على منصوبتين وهو ساجد (١)، ومعلوم

<sup>(</sup>١) أحرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقال في الركوع والسجود، رقم (٤٨٦).

أن اليد الواحدة لا تقع على قدمين منصوبتين إلا وبعضهما قد ضُمَّ إلى بعض، وكذلك جاء صريحاً في صحيح ابن خزيمة رحمه الله، أنه يلصق إحدى القدمين بالأخرى في حال السجود(١).

وقبل أن ننتهى من صفة الصلاة نودُّ أن نبيِّن أنه ينبغى للإنسان إذا فرغ من صلاته أن يذكر الله عز وجل بما ورد عن النبي ﷺ؛ لأن الله تعالى أَمَرَ بذلك في قوله: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُكُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَٱذَّكُرُوا ٱللَّهَ قِيْكُمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُّ ﴾ [النساء: ١٠٣]، ومن ذلك: أن يستغفر الإنسان ثلاث مرَّات: أستغفر الله، أستغفر الله، أستغفر الله، ويقول: اللهم أنت السلام، ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام، ثم يذكر الله عز وجل بما وَرَدَ عن النبي ﷺ، ثم يُسَبِّح الله ثلاثاً وثلاثين، ويُكَبِّر ثلاثاً وثلاثين، ويحمد ثلاثاً وثلاثين، إن شاء قالها كل واحدة على حدة، وإن شاء قالها جميعاً، أي أنه إن شاء قال: سبحان الله والحمد لله والله أكبر ثلاثاً وثلاثين، وإن شاء قال: سبحان الله، سبحان الله، سبحان الله، ثلاثاً وثلاثين، ثم: الحمد لله، ثلاثاً وثلاثين، ثم: الله أكبر ثلاثاً وثلاثين، كل ذلك جائز، بل وتجوز أيضاً صفة أخرى: أن يسبِّح عشراً، ويُكَبِّر عشراً، ويحمد عشراً، وتجوز صفة رابعة: أن يقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر خمساً وعشرين مرة، فتتم مائة.

والمهم أن كل ما ورد عن النبي ﷺ من الأذكار بعد الصلاة

<sup>(</sup>۱) صحيح ابن خزيمة (۳۲۸/۱) رقم (۲۰٤) كتاب الصلاة، ولفظه: قالت عائشة رضي الله عنها: «فقدت رسول الله على على فراشي، فوجدته ساجداً راصًا عقبيه، مستقبلاً بأطراف أصابعه القِبْلَة. . . الحديث.

فليقله، إما على سبيل البدل، أو على سبيل الجمع؛ لأن بعض الأذكار يذكر بعضها الأذكار يذكر بعضها مع بعض فتكون مجموعة، فليحرص الإنسان على ذلك امتثالاً لأمر الله تعالى في قوله: ﴿ فَا ذَكُرُوا الله الله عَلَى الله عَلْهُ الله عَلَى الله عَل

وإذا كان في المسجد فإن الأفضل أن يجهر بهذا الذّكر، كما ثبت ذلك في صحيح البخاري، من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رفع الصوت بالذّكر حين ينصرف الناس من المكتوبة على عهد النبي علي المعالين أن يرفعوا أصواتهم بهذا الذّكر اقتداء بالصحابة في عهد رسول الله علي بل اقتداء بالرسول على لأنه كان يرفع صوته بذلك، كما قال ابن عباس: ما كنّا نعرف انقضاء صلاة النبي الله إلا بالتكبير (٢)، وقول بعض أهل العلم: إنه يُسَن الإسرار بهذا الذّكر، وأن جَهْرَ النبي كلي كان للتعليم، فيه نظرٌ، فإن الأصل فيما فعله الرسول عليه الصلاة والسلام أن يكون مشروعاً في أصله ووصفه، ومن المعلوم أنه لو والسلام أن يكون مشروعاً في أصله ووصفه، ومن المعلوم أنه لو لم يكن وصفه وهو رفع الصوت به مشروعاً، لكان يكفي ما علم النبي النبي المنهم برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلمهم برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلمه م برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلم برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلمهم برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم لكان التعليم يعلمهم برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلمهم برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلمهم برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلمهم برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلمه برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم يعلمه برفع الصوت، ثم إنه لو كان المقصود التعليم لكان التعليم لكان التعليم لكان التعليم لكان التعليم المؤلف و كان المؤلف

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الذكر بعد الصلاة، رقم (۸٤١)، ومسلم كتاب المساجد، باب الذكر بعد الصلاة، رقم (۵۸۳).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الذكر بعد الصلاة، رقم (۸٤۲)، ومسلم
 كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الذكر بعد الصلاة، رقم (۵۸۳).

يحصل بمرَّة أو مرَّتين، ولا يحافظ عليه الرسول عليه الصلاة والسلام، كلَّما سلَّم رفع صوته بالذِّكر.

### أركان الصلاة

السؤال (٩٦): فضيلة الشيخ، ما هي أركان الصلاة؟

الجواب: صفة الصلاة التي ذكرناها آنفاً تشتمل على أركان الصلاة وواجباتها وسُننها، وأهل العلم رحمهم الله ذكروا أن ما يقع في هذه الصلاة، أو أن ما يكون من هذه الصفة ينقسم إلى أركان وواجبات وسُنن، على اتفاق فيما بينهم في بعض الأركان والواجبات، وخلاف فيما بينهم في بعضها، فنذكر مثلاً من الأركان:

الأول: القيام مع القدرة: وهذا رُكن في الفرض خاصَّة؛ لقوله تعالى: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوَةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَالِمَا لَهُ الصَّكَوَةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وقول النبي ﷺ لعمران بن الحصين: "صلِّ قائماً، فإن لم تستطع فعلى جنب "(١).

الثاني من الأركان: تكبيرة الإحرام؛ لقول النبي ﷺ للمسيء في صلاته: «إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء، ثم استقبل القبلة فكبرً» (٢). ولابد أن يقول: الله أكبر، فلا يجزئ أن يقول: الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب تقصير الصلاة، باب إذا لم يطق قاعداً صلَّى على جنب، رقم (۱۱۱۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب إذا حنث ناسياً في الأيمان، رقم =

أجل، أو الله أعظم، وما أشبه ذلك. وينبغي أن يعلم أنه لا يصح أن يقول: آلله أكبر بمد الهمزة؛ لأنها تنقلب حينئذ استفهاماً، ولا أن يقول: الله أكبار بمد الباء؛ لأنها حينئذ تكون جمعاً للكبر، والكبر هو الطبل، فأكبار كأسباب جمع سَبَب، وأكبار جمع كبر، هكذا قال أهل العلم، فلا يجوز أن يمد الإنسان الباء، لأنها تنقلب بلفظها إلى جمع كبر، وأما ما يقوله بعض الناس: الله وكبر، فيجعل الهمزة واواً، فهذا له مساغ في اللغة العربية، فلا تبطل به الصلاة.

الركن الثالث: قراءة الفاتحة؛ لقول النبي ﷺ: «لا صلاة لمَن لم يقرأ بفاتحة الكتاب»(١)، ولكن إذا كان لا يعرفها، فإنه يلزمه أن يتعلَّمها، فإن لم يتمكَّن من تعلُّمها، قرأ ما يقوم مقامها من القرآن إن كان يعلمه، وإلا سبَّح وحَمَد الله وهلَّل.

الركن الرابع: الركوع؛ لقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الرَّكَ عُواْ وَالسَجُدُواْ ﴾ [الحج: ٧٧]، ولقول النبي ﷺ للرَّجل الذي أساء في صلاته ولم يصلِّها على وجه التمام: «ثم اركع حتى تطمئن راكعاً» (٢).

<sup>= (</sup>٦٦٦٧)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب وجوب قراءة الفاتحة للإمام والمأموم، رقم (۷۰٦)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (۳۹٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم، رقم (٧٥٧)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٧).

الركن الخامس: الرفع من الركوع؛ لقول النبي ﷺ للمسيء في صلاته: «ثم ارفع حتى تطمئن قائماً»(١).

الركن السادس: السجود؛ لقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ الْمَنُواْ اَرْكَعُواْ وَاسْجُـدُواْ ﴾ [العج: ٧٧]، ولقول النبي ﷺ للمسيء في صلاته: «ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً»(٢).

الركن السابع: الجلوس بين السجدتين؛ لقول الرسول ﷺ للمسيء في صلاته: «ثم ارفع حتى تطمئن جالساً» (٣).

الركن الثامن: السجود الثاني؛ لأنه لابدً في كل ركعة من سجودين؛ لقول النبي ﷺ للمسيء في صلاته: «ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً» (أن ذَكرَ قوله: «ثم ارفع حتى تطمئن جالساً».

أما الركن التاسع: فهو التشهد الأخير؛ لقول ابن مسعود رضي الله عنه: كنا نقوم قبل أن يفرض علينا التشهد، فدلَّ هذا على أن التشهد فرض.

الركن العاشر: وهو الصلاة على النبي على التشهد الأخير، هذا المشهور من مذهب الإمام أحمد.

الركن الحادي عشر: الترتيب بين الأركان: القيام، ثم الركوع، ثم الرفع منه، ثم السجود، ثم الجلوس بين السجدتين، ثم السجود. فلو بدأ بالسجود قبل الركوع لم تصح صلاته؛ لأنه

<sup>(</sup>١) الحديث السابق نفسه.

<sup>(</sup>٢) الحديث السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) الحديث السابق نفسه.

<sup>(</sup>٤) الحديث السابق نفسه.

أخلَّ بالترتيب.

الثالث عشر: الطمأنينة في الأركان؛ لقول النبي ﷺ للمسيء في صلاته: «ثم اركع حتى تطمئن»، «ثم ارفع حتى تطمئن»، «ثم اسجد حتى تطمئن».

والطمأنينة: أن يسكن الإنسان في الركن حتى يرجع كل فقار إلى موضعه، قال العلماء: وهي السكون وإن قلَّ، فمن لم يطمئن في صلاته فلا صلاة له ولو صلَّى ألف مرة.

وبهذا نعرف خطأ ما نشاهده من كثير من المصلين من كونهم لا يطمئنون ولاسيما في القيام بعد الركوع، والجلوس بين السجدتين، فإنك تراهم قبل أن يعتدل الإنسان قائماً إذا هو ساجد، وقبل أن يعتدل جالساً إذا هو ساجد، وهذا خطأ عظيم، فلو صلَّىٰ الإنسان على هذا الوصف ألف صلاة لم تقبل منه؛ لأن النبي على قال للرجل الذي كان يخل بالطمأنينة، فجاء فسلَّم على النبي على قال له النبي على النبي على قال له النبي على قال له النبي على على في مسلّة أخل فيها بشيء من أركانها أو واجباتها على وجه أعمّ، فإنه لا صلاة له، بل ولو كان جاهلًا في مسألة الأركان، فإنه لا صلاة له، بل ولو كان جاهلًا في مسألة الأركان، فإنه لا صلاة له.

والركن الأخير وهو الرابع عشر: التسليم، بأن يقول في منتهى صلاته: السلام عليكم ورحمة الله، السلام عليكم ورحمة الله، والصحيح أن التسليمتين كلتاهما ركن، وأنه لا يجوز أن يخلّ

<sup>(</sup>١) الحديث السابق نفسه.

بواحدة منهما، لا في الفرض ولا في النفل، وذهب بعض أهل العلم إلى أن الركن التسليمة الأولى فقط في الفرض والنافلة، وذهب آخرون إلى أن الركن التسليمة الأولى فقط في النافلة دون الفريضة، فلابد فيها من التسليمتين، لكن الأحوط أن يسلم الإنسان التسليمتين كلتيهما، هذه هي الأركان.

## حكم من ترك ركناً من أركان الصلاة

السؤال (٩٧): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن ترك ركناً من هذه الأركان؟

الجواب: إذا ترك ركناً من هذه الأركان متعمداً فصلاته باطلة، تبطل بمجرد تركه، أما إذا كان ناسياً فإنه يعود إليه، فلو نسي أن يركع، ثم سجد حين أكمل قراءته، ثم ذكر وهو ساجد أنه لم يركع، فإنه يجب عليه أن يقوم فيركع ثم يكمل صلاته، ويجب عليه أن يرجع للركن الذي تركه ما لم يصل إلى مكانه من الركعة الثانية، فإن وصل إلى مكانه من الركعة الثانية قامت الركعة الثانية مقام الركعة التي تركه منها.

فلو أنه لم يركع، ثم سجد، وجلس بين السجدتين، وسجد الثانية، ثم ذكر، فإنه يجب عليه أن يقوم فيركع، ثم يستمر فيكمل صلاته، أما لو لم يذكر أنه ركع إلا بعد أن وصل إلى موضع الركوع من الركعة التالية، فإن هذه الركعة الثانية تقوم مقام الركعة التي ترك ركوعها.

وهكذا لو نسي الإنسان السجدة الثانية، ثم قام من السجدة الأولى، ولمّا قرأ ذكر أنه لم يسجد السجدة الثانية، ولم يجلس أيضاً بين السجدتين فيجب عليه حينئذِ أن يرجع ويجلس بين السجدتين، ثم يسجد السجدة الثانية، ثم يكمل صلاته، بل لو لم يذكر أنه ترك السجدة الثانية والجلوس بين السجدتين إلا بعد أن ركع، فإنه يجب عليه أن ينزل، ويجلس، ويسجد، ثم يستمر في صلاته، أما لو لم يذكر أنه ترك السجود الثاني من الركعة الأولى إلا بعد أن جلس بين السجدتين في الركعة الثانية، فإن الركعة الثانية تقوم مقام الأولى، وتكون هي ركعته الأولى.

وفي كل هذه الأحوال، أو في كل هذه الصور التي ذكرناها، يجب عليه أن يسجد سجود السهو، لما حصل من الزيادة في الصلاة بهذه الأفعال، ويكون سجوده بعد السلام؛ لأن سجود السهو إذا كان سببه الزيادة فإن محله بعد السلام، كما تدل على ذلك سُنّة الرسول ﷺ.

# إذا شكَّ المصلي في أنه ترك ركناً

السؤال (٩٨): فضيلة الشيخ، هذا بالنسبة لمن تأكّد لديه أنه ترك ركناً من الأركان، لكن لو شكّ في تركه ماذا يفعل؟

الجواب: إذا شكَّ في تَرْكه، فهو لا يخلو من ثلاث حالات: إما أن يكون هذا الشك وَهْماً لا حقيقة له، فهذا لا يؤثِّر عليه، يستمر في صلاته ولا كأنه حصل له هذا الشك، وإما أن يكون هذا

الشك كثيراً معه، كما يوجد في كثير من الموسوسين، نسأل الله لنا ولهم العافية، فلا يلتفت إليه أيضاً، بل يستمر في صلاته حتى لو خرج من صلاته وهو يرى أنه مقصر فيها فليفعل ولا يهمنّه ذلك، وإما أن يكون شكّه بعد الفراغ من الصلاة، فكذلك أيضاً لا يلتفت إليه ولا يهتم به، ما لم يتيقن أنه ترك.

أما إذا كان الشك في أثناء الصلاة، فإن العلماء يقولون: مَن شكَّ في ترك ركن فكتركه، فإذا كان الشك في أثناء الصلاة، وكان شكَّا حقيقيًّا، ليس وَهُماً ولا وسواساً فلو أنه سجد وفي أثناء سجوده شكَّ هل ركع أو لم يركع، فإنا نقول له: قم فاركع؛ لأن الأصل عدم الركوع، إلا إذا غَلَبَ على ظنّه أنه ركع، فإن الصحيح أنه إذا غلب على ظنه أنه ركع، فإنه يعتد بهذا الظن الغالب، ولكن يسجد للسهو بعد السلام.

وسجود السهو في الحقيقة أمر مهم، ينبغي للإنسان أن يعرفه، ولاسيما الأئمة، وقد كان كثير منهم يجهل ذلك، وهو أمر لا ينبغي من مثلهم، بل الواجب على المؤمن أن يعرف حدود ما أنزل الله على رسوله على رسوله على رسوله على رسوله المؤمن الله على رسوله المؤمن المؤمن

# مأموم يدخل مع الإمام وينسى كم صلَّى

السؤال (٩٩): فضيلة الشيخ، بعض الناس يأتي بعد إقامة الصلاة، ويدخل مع الإمام، وينسىٰ عدد الركعات التي فاتته، ثم يقتدي بمن في جانبه ممن دخل الصلاة معه فما حكم ذلك؟

الجواب: هذا يقع كثيراً كما قلت؛ يدخل اثنان مع الإمام، ثم ينسى أحدهما كم صلًى، أو كم أدرك مع إمامه، فيقتدي بالشخص الذي إلى جنبه، فنقول: لا بأس أن يقتدي بالشخص الذي إلى جنبه، إذا لم يكن عنده ظن يخالفه أو يقين يخالفه؛ لأن هذا رجوع إلى ما يغلب على ظنه، والرجوع إلى ما يغلب على ظنه في باب العبادات لا بأس به على القول الراجح.

#### واجبات الصلاة

السؤال (١٠٠): فضيلة الشيخ، عرفنا صفة الصلاة وأركانها، ونودُّ أن نعرف ما هي واجبات الصلاة؟

الجواب: واجبات الصلاة: هي الأقوال أو الأفعال التي إذا تركها الإنسان عمداً بطلت صلاته، وإن تركها سهواً فإنه يجبرها بسجود السهو، فمنها التكبيرات سوى تكبيرة الإحرام، فإنها من واجبات الصلاة، أما تكبيرة الإحرام فإنها ركن من أركان الصلاة، لا تنعقد الصلاة إلا بها، ويستثنى من هذه التكبيرات: تكبيرة الركوع، إذا أتى المأموم والإمام راكع، فإنه يكبر تكبيرة الإحرام قائماً منتصباً، فإذا أهوى إلى الركوع، فإن التكبير في حقّه سُنّة، قائماً منتصباً، فإذا أهوى إلى الركوع، فإن التكبير في حقّه سُنّة، هكذا قرّره الفقهاء رحمهم الله.

ومن الواجبات: التسبيح في الركوع والسجود، ففي الركوع: سبحان ربي العظيم، وفي السجود: سبحان ربي الأعلى.

ومن الواجبات: التشهد الأول وجلسته.

ومن الواجبات أيضاً: التسميع والتحميد، أي قول: سمع الله لمَن حمده عند الرفع من الركوع، وقول: ربنا ولك الحمد بعد القيام من الركوع للإمام والمنفرد.

أما المأموم فإنه يقول: ربنا ولك الحمد، حين رفعه من الركوع.

هذه الواجبات إذا تركها الإنسان متعمّداً بطلت صلاته، وإن تركها سهواً فصلاته صحيحة، ويجبرها سجود السهو، لحديث عبدالله بن بُحينة رضي الله عنه، أن النبي ﷺ قام من الركعتين فلم يجلس في صلاة الظهر، فلمًا قضى الصلاة وانتظر الناس التسليمة، سجد سجدتين ثم سلمً (١).

## سنن الصلاة

السؤال (١٠١): فضيلة الشيخ، ما دمنا عرفنا واجبات الصلاة، نود أن نعرف أيضاً شيئاً من سنن الصلاة؟

الجواب: إذا عرف الإنسان أركان الصلاة وواجباتها، فكل ما عداها فهو سُنن، فمن ذلك: الزيادة على الواحدة في تسبيح الركوع والسجود.

ومن ذلك: صفة الجلوس في الصلاة، فإنه يجلس مفترشاً في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب السهو، باب ما جاء في السهو إذا قام من ركعتي الفريضة، رقم (۱۲۲٤، ۱۲۲۵)، ومسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة والسجود له، رقم (۵۷۰).

جميع جلسات الصلاة، والافتراش: أن يجلس على رجله اليسرى، وينصب رجله اليمنى ـ أي القدم ـ إلا في الجلسة الثانية في الصلاة ذات التشهدين، فإنه يجلس متوركاً، والتورُّك: أن ينصب قدمه اليمنى، ويخرج رجله اليسرى من تحت الساق من يمينه.

ومن الشنن في الصلاة: أن يرفع الإنسان يديه إلى حذو منكبيه، أو إلى فروع أذنيه عند تكبيرة الإحرام، وعند الركوع، وعند الرفع منه، وعند القيام من التشهد الأول، والسنن كثيرة يعرفها مَن تتبَّع كُتُب الفقهاء في هذا.

#### سجود السهو موجباته ومواضعه

السؤال (۱۰۲): فضيلة الشيخ، نود أن نعرف أيضاً سجود السهو في الصلاة من حيث موجباته ومواضعه؟

الجواب: سجود السهو في الصلاة أسبابه في الجملة ثلاثة: الزيادة، والنقص، والشك.

فالزيادة: مثل أن يزيد الإنسان ركوعاً، أو سجوداً، أو قياماً، أو قعوداً.

والنقص: مثل أن ينقص الإنسان ركناً، أو ينقص واجباً من واجبات الصلاة.

والشك: أن يتردد كم صلَّى ثلاثاً أم أربعاً مثلاً.

أما الزيادة: فإن الإنسان إذا زاد في الصلاة ركوعاً، أو سجوداً، أو قياماً، أو قعوداً متعمداً بطلت صلاته، لأنه إذا زاد

متعمداً فقد أتى بالصلاة على غير الوجه الذي أمر به الله ورسوله، وقد قال النبي ﷺ: «مَن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١).

أما إذا زاد ذلك ناسياً، فإن صلاته لا تبطل، ولكنه يسجد للسهو بعد السلام، ودليل ذلك: حديث أبي هريرة رضي الله عنه، حين سلَّم النبي على من ركعتين في إحدى صلاته، إما الظهر وإما العصر، فلما ذكَّروه أتى على بما بقي من صلاته وسلَّم، ثم سجد سجدتين بعدما سلَّم (٢)، ولحديث ابن مسعود رضي الله عنه، أن النبي على بهم الظهر خمساً، فلمَّا انصرف قيل له: أزيد في الصلاة؟ قال: «وما ذاك؟» قالوا: صليت خمساً، فثنَّى رجليه، واستقبل القِبْلَة، وسجد سجدتين (٣).

أما النقص: فإن نقص الإنسان ركناً من أركان الصلاة، فلا يخلو، إما أن يذكره قبل أن يصل إلى موضعه من الركعة الثانية، فحينئذ يلزمه أن يرجع فيأتي بالركن وبما بعده، وإما ألا يذكره حتى يصل إلى موضعه من الركعة الثانية، وحينئذ تكون الركعة الثانية بدلاً عن الذي تركه منها، فيأتي بدلها، أي بدل الذي تركها منها بركعة، وفي هاتين الحالين يسجد بعد السلام.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب السهو، باب إذا سلم في ركعتين أو في ثلاث سجد سجدتين، رقم (١٢٢٧)، ومسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة والسجود له، رقم (٥٧٣).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب السهو، باب إذا صلى خمساً، رقم (١٢٢٦)، ومسلم،
 كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة والسجود له، رقم (٥٧٢).

مثال ذلك: رجلٌ قام حين سجد السجدة الأولى من الركعة الأولى، ولم يجلس، ولم يسجد للسجدة الثانية، ولما شرع في القراءة، ذكر أنه لم يسجد ولم يجلس بين السجدتين، فحينئذ يرجع ويجلس بين السجدتين، ثم يسجد، ثم يقوم فيأتي بما بقي من صلاته، ويسجد للسهو بعد السلام.

ومثال من لم يذكره إلا بعد وصوله إلى محله من الركعة الثانية، أنه قام من السجدة الأولى في الركعة الأولى، ولم يسجد السجدة الثانية، ولم يجلس بينها وبين الأولى ولكنه لم يذكر إلا حين جلس بين السجدتين من الركعة الثانية، ففي هذه الحال تكون الركعة الثانية هي الركعة الأولى، ويزيد ركعة في صلاته، ويسلم ثم يسجد للسهو.

أما نقص الواجب: فإذا أنقص واجباً، وانتقل من موضعه إلى الموضع الذي يليه؛ مثل أن لو نسي قول «سبحان ربي الأعلى» ولم يذكر إلا بعد أن رفع من السجود، فهذا قد ترك واجباً من واجبات الصلاة سهواً، فيمضي في صلاته ويسجد للسهو قبل السلام؛ لأن النبي على لما ترك التشهد الأول، مضى في صلاته، ولم يرجع، وسجد للسهو قبل السلام.

أما الشك: فإن الشك هو التردد بين الزيادة والنقص، بأن يتردد المصلى هل صلَّى ثلاثاً أم أربعاً، وهذا لا يخلو من حالين:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء في الإمام ينهض في الركعتين ناسياً، رقم (٣٦٤)، وصححه العلامة أحمد شاكر في حاشيته على الترمذي (١/ ١٩٩).

إما أن يترجح عنده أحد الطرفين الزيادة أو النقص، فيبني على ما ترجَّح عنده، ويتم عليه، ويسجد للسهو بعد السلام، وإما ألا يترجح عنده أحد الأمرين، فيبني علي اليقين وهو الأقل، فيتم عليه، ويسجد للسهو قبل السلام.

مثال ذلك: رجلٌ صلَّى الظهر، ثم شكَّ هل هو الآن في الركعة الثالثة أو الرابعة، وترجَّح عنده أنها الثالثة، فيأتي بركعة، ثم يسلم، ثم يسجد للسهو، ومثال ما يستوي فيه الأمران: رجل يصلي الظهر، فشكَّ هل هذه الركعة الثالثة أو الرابعة، ولم يترجَّح عنده أنها الثالثة أو الرابعة، فيبني على اليقين وهو الأقل، فيجعلها الثالثة، ثم يأتي بركعة، ويسجد للسهو قبل أن يسلم.

وبهذا تبيَّن أن سجود السهو يكون قبل السلام، فيما إذا ترك واجباً من الواجبات، أو إذا شكَّ في عدد الركعات ولم يترجَّح عنده أحد الطرفين، وأنه يكون بعد السلام، فيما إذا زاد في صلاته أو شكَّ وترجَّح عنده أحد الطرفين.

### حكم السلام بعد سجود السهو

السؤال (١٠٣): فضيلة الشيخ، لكن إذا كان سجود السهو بعد الصلاة هل يلزم له أيضاً سلام؟

الجواب: إذا كان السجود بعد السلام، فإنه يجب له السلام، فيسجد سجدتين ثم يسلم.

السؤال (١٠٤): فضيلة الشيخ، وهل يجب له التشهد؟ الجواب: في هذا خلاف بين العلماء، والراجح أنه لا يجب له التشهد.

#### مبطلات الصلاة

السؤال (١٠٥): فضيلة الشيخ، ما هي مبطلات الصلاة ولو على سبيل الإجمال؟

الجواب: مبطلات الصلاة تدور على شيئين: إما ترك ما يجب فيها، أو فعل ما يحرم فيها.

فأما ترك ما يجب: فمثل أن يترك الإنسان ركناً من أركان الصلاة متعمداً، أو شرطاً من شروطها متعمداً، أو واجباً من واجباتها متعمداً.

مثال ترك الركن: أن يترك الركوع متعمداً.

ومثال ترك الشرط: أن ينحرف عن القِبْلَة في أثناء الصلاة متعمداً.

ومثال ترك الواجب: أن يترك التشهد الأول متعمداً، فإذا ترك أيَّ واجب من واجبات الصلاة متعمداً فصلاته باطلة، سواءٌ سُمِّي ذلك الواجب شرطاً أم ركناً أم واجباً.

الشيء الثاني مما يدور عليه بطلان الصلاة: فِعْلُ المحرّم فيها، كأن يحدث في صلاته، أو يتكلّم بكلام الآدميين، أو يضحك، أو ما أشبه ذلك من الأشياء التي هي حرام في أثناء

الصلاة، يفعلها متعمداً، فإن صلاته تبطل في هذه الحال.

#### حكم صلاة الجماعة

السؤال (١٠٦): فضيلة الشيخ، تحدَّثنا عن الصلاة، وحكمها، وشروطها، وكذلك الأركان، والواجبات، وأيضاً عن السجود للسهو لها، ونودُ أن نسأل ونركِّز على حكم صلاة الجماعة؟

الجواب: صلاة الجماعة اتفق العلماء على أنها من أجل الطاعات وأوكدها وأفضلها، وقد أشار الله تعالى إليها في كتابه وأَمَرَ بها حتى في صلاة الخوف، فقال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمَ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّكَلَوٰةَ فَلَنْقُمْ طَآبِفَةُ مِنْهُم مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتُهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةُ أُخْرَك لَمْ يُصَكُوا فَلْيُصَلُوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حِذَرَهُمْ وَأَسْلِحَتُهُمْ النساء: ١٠٢].

وفي سنة رسول الله على من الأحاديث العدد الكثير الدال على وجوب الصلاة مع الجماعة، مثل قوله على: «لقد هممت أن آمر بالصلاة فتُقام، ثم آمر رجلاً فيصلي بالناس، ثم أنطلِق برجال معهم حزمٌ من حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة، فأحرق عليهم بيوتهم بالنار»(۱)، وكقوله عليهم بيوتهم بالنار»(۱)، وكقوله عليهم بيوتهم بالنار»(۱)،

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب وجوب صلاة الجماعة، رقم (٦٤٤)،
 ومسلم، كتاب المساجد، باب فضل صلاة الجماعة، رقم (٢٥١).

من عذر»(۱)، وكقوله ﷺ للرجل الأعمى الذي طلب منه أن يرخص له في الصلاة في بيته: «أتسمع النداء؟» فقال: نعم. قال: «فأجِب»(۲). وقال ابن مسعود رضي الله عنه: لقد رأيتُنا وما يتخلَّف عنها - أي عن صلاة الجماعة - إلا منافق معلوم النفاق، أو مريض، ولقد كان الرجل يؤتى به يُهادى بين الرَّجلين حتى يُقام في الصف(۳).

والنظر الصحيح يقتضي وجوبها، فإن الأُمَّة الإسلامية أمة واحدة، ولا يتحقق كمال الوحدة إلا بكونها تجتمع على عباداتها، وأجل العبادات وأفضلها وأوكدها: الصلاة، فكان من الواجب على الأُمَّة الإسلامية أن تجتمع على هذه الصلاة.

وقد اختلف العلماء رحمهم الله بعد اتفاقهم على أنها من أوكد العبادات وأجل الطاعات، اختلفوا: هل هي شرطٌ لصحَّة الصلاة، أو أن الصلاة تصحّ بدونها مع الإثم، مع خلافات أخرى، والصحيح أنها واجبٌ للصلاة، وليست شرطاً في صحَّتها، لكن مَن تَركها فهو آثم، إلا أن يكون له عذر شرعي، ودليل كونها ليست شرطاً لصحة الصلاة هو أن الرسول عليه الصلاة والسلام فضَّل صلاة الجماعة على صلاة الجماعة على صلاة

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه، كتاب الصلاة، باب التغليظ في التخلف عن الجماعة، رقم (۲۳۰۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب يجب إتيان المسجد على من سمع النداء، رقم (٦٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب صلاة الجماعة من سنن الهدى، رقم (٦٥٤).

الفذّ يدل على أن في صلاة الفذّ فضلاً، وذلك لا يكون إلا إذا كانت صحيحة.

وعلى كل حال فيجب على كل مسلم ذكر بالغ أن يشهد صلاة الجماعة، سواء كان ذلك في السفر أم في الحضر.

## علاقة المأموم بإمامه

السؤال (١٠٧): فضيلة الشيخ، ما دمنا عرفنا حكم صلاة الجماعة، فما هي علاقة المأموم بإمامه؟

الجواب: أما علاقة المأموم بإمامه، فإنها علاقة متابعة، ولهذا قال النبي على الإمام ليؤتم به، فإذا كبر فكبروا، ولا تكبروا حتى يكبر، وإذا رَكَعَ فاركعوا، ولا تركعوا حتى يركع، وإذا قال: سمع الله لمن حمده فقولوا: اللهم ربنا ولك الحمد، وإذا سجد فاسجدوا، ولا تسجدوا حتى يسجد، وإذا صلى قائماً فصلُوا قياماً، وإذا صلى قاعداً، فصلُوا تُعوداً أجمعون (١٠).

ومقام المأموم مع إمامه في هذه الناحية يتنوَّع إلى أربع مقامات: متابعة، وموافقة، ومسابقة، وتأخر.

فأما المتابعة: فأن يأتي الإنسان بأفعال الصلاة بعد إمامه مباشرة، إذا ركع ركع بدون تأخر، وإذا سجد سجد بدون تأخر،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب الصلاة، باب إمامة من يصلي بقوم وقد صلى تلك الصلاة، رقم (۲۰۳).

وهكذا في بقية أفعال الصلاة.

وأما الموافقة: فأن يفعل هذه الأفعال مع إمامه، يركع مع ركوعه، ويسجد مع سجوده، ويقوم مع قيامه، ويقعد مع قعوده.

وأما المسابقة: فأن يتقدَّم إمامه في هذه الأفعال، فيركع قبله، ويسجد قبله، ويقوم قبله، ويقعد قبله.

وأما التأخر: فأن يتوانى في متابعة الإمام، فإذا ركع الإمام، بقي واقفاً يقرأ الفاتحة، وإذا سجد بقي قائماً يحمد وهكذا، وكل هذه المقامات مذمومة إلا مقام المتابعة.

فالموافق لإمامه مخالِف لقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «لا تُكَبِّروا حتى يُكبِّر الإمام، ولا تركعوا حتى يركع»(١).

والسابق له واقع في التحذير الشديد الذي حذَّر منه النبي عليه الصلاة والسلام في قوله: «أما يخشى الذي يرفع رأسه قبل الإمام أن يحول الله رأسه رأس حمار، أو يجعل الله صورته صورة حمار»(٢).

والمتخلّف: لم يحقق المتابعة؛ لأن قول الرسول عليه الصلاة والسلام: «إذا كبّر الإمام فكبرّوا، وإذا ركع فاركعوا» جملة شرطية تقتضي أن يقع المشروط فور وجود الشرط، وألا يتأخّر عنه، فهو منهيّ عنه.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۹٤).

أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إثم من رفع رأسه قبل الإمام، رقم (٦٩١)،
 ومسلم، كتاب الصلاة، باب النهي عن سبق الإمام بركوع أو سجود ونحوهما، رقم
 (٤٢٧).

فالمسابقة: حرام. والموافقة: قيل: إنها مكروهة، وقيل: إنها حرام. والتأخر: أقل أحواله الكراهة. أما المتابعة فهي الأمر الذي أمر به النبي ﷺ.

### أشد حالات مخالفة الإمام

السؤال (١٠٨): فضيلة الشيخ، لكن أي الحالات الثلاث أشد: المسابقة، أم الموافقة، أم التخلف عنه؟

الجواب: المسابقة أشدها، لأنه ورد فيها الوعيد الذي سمعت؛ ولأن القول الراجح أن الإنسان إذا سبق إمامه، بطلت صلاته، سواء سبقه إلى الركن أو بالركن؛ لأنه إذا سبق إمامه فقد فعل فعلاً محرَّماً في الصلاة.

والقاعدة الشرعية: أن من فعلَ فعلاً محرَّماً في العبادة، فإن العبادة تبطل به.

## صلاة التطوع (فضلها ـ أنواعها)

السؤال (١٠٩): فضيلة الشيخ، نودُ أن تحدثونا عن صلاة التطوع من حيث الفضل وإلأنواع؟

الجواب: من رحمة الله سبحانه وتعالى بعباده، أن جَعَلَ لكل نوع من أنواع الفريضة تطوعاً يشبهه، فالصلاة لها تطوع يشبهها من الصلوات، والزكاة لها تطوع يشبهها من الصدقات، والصيام له

تطويع يشبهه من الصيام، وكذلك الحج، وهذ من رحمة الله سبحانه وتعالى بعباده، ليزدادوا ثواباً وقُرباً من الله نعالى، وليرقعوا الخلل الحاصل في الفرائض، فإن النوافل تكمل بها الفرائض يوم القيامة.

فمن التطوع في الصلاة: الرواتب التابعة للصلوات المفروضة، وهي أربع ركعات قبل الظهر بسلامين، وتكون بعد دخول وقت صلاة الظهر، ولا تكون قبل دخول وقت الصلاة، وركعتان بعدها، فهذه ست ركعات، كلُّها راتبة للظهر، أما العصر فليس لها راتبة، أما المغرب فلها راتبة ركعتان بعدها، وركعتان بعد العشاء، وركعتان قبل الفجر، وتختصّ الركعتان قبل الفجر، بأن الأفضل أن يصليهما الإنسان خفيفتين، وأن يقرأ فيهما بـ﴿ قُلْ بَكَّأَيُّهَا ۗ ٱلۡكَٰنِيۡرُونَ ﴾ [الكانرون: ١] في الركعة الأولى، و﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُكُ﴾ [الإخلاص: ١] في الركعة الثانية، أو بقوله تعالى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِأَلَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا﴾ الآية، في سورة البقرة في الركعة الأولى، و﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِئْبِ تَعَالُوا إِلَى كَلِمَةِ سَوْلَعِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤] الآية في سورة آل عمران في الركعة الثانية، وبأنها ـ أي راتبة الفجر ـ تُصَلَّىٰ في الحضر والسفر، وبأن فيها فضلاً عظيماً، قال فيه النبي عليه الصلاة والسلام: «ركعتا الفجر خيرٌ من الدنيا وما فيها»<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب ركعتي سنة الفجر، رقم (۲۷).

ومن النوافل في الصلوات: الوتر، وهو من آكد النوافل، حتى قال بعض العلماء بوجوبه، وقال فيه الإمام أحمد رحمه الله: مَن تركَ الوتْر فهو رجل سوء لا ينبغي أن تُقْبَل له شهادة. وتختم به صلاة الليل، فمَن خاف ألا يقوم من آخر الليل أوتر قبل أن ينام، ومَن طمع أن يقوم آخر الليل، فليوتر آخر الليل بعد إنهاء تطويُّعه، قال النبي عليه الصلاة والسلام: «اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وتراً»(١)، وأقلُّه ركعة واحدة، وأكثره إحدى عشرة ركعة، وأدنى الكمال: ثلاث ركعات، فإن أوتر بثلاث فهو بالخيار، إن شاء سردها سرداً بتشهُّد واحد، وإن شاء سلّم من ركعتين، ثم أوتر بواحدة ثم صلّى واحدة، وإن أوتر بخمس سَرَدَها جميعاً بتشهُّد واحد وسلام واحد ، وإن أوتر بسبع فكذلك، يسردها جميعاً بتشهُّد واحد وسلام واحد، وإن أوتر بتسع فإنه يسردها، ويجلس في الثامنة ويتشهَّد، ثم يقوم فيأتي بالتاسعة ويسلم، فيكون فيها تشهدان وسلام واحد، وإن أوتر بإحدى عشرة ركعة، فإنه يسلم من ركعتين ويأتي بالحادية عشرة وحدها.

وإذا نسي الوتر، أو نام عنه، فإنه يقضيه من النهار، لكن مشفوعاً، لا وتراً، فإذا كان من عادته أن يوتر بثلاث، صلَّى أربعاً، وإن كان من عادته أن يوتر بخمس، صلَّى ستًا وهكذا؛ لأنه ثبت في الصحيح، «أن رسول الله ﷺ كان إذا غلبه نومٌ أو وجعٌ عن قيام

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الوتر، باب ليجعل آخر صلاته وتراً، رقم (۹۹۸)،ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب صلاة الليل مثنى مثنى، رقم (۷۵۱).

الليل، صلَّى بالنهار ثنتي عشرة ركعة»(١).

## الفرق في الأحكام بين الفرض والنافلة

السؤال (١١٠): فضيلة الشيخ، هل هناك فرق بين صلاة الفرض والنافلة؟

الجواب: نعم هناك فوارق بين صلاتي الفرض والنافلة، من أوضحها: أن النافلة تصحّ في السفر على الراحلة، ولو بدون ضرورة، فإذا كان الإنسان في سفر، وأحب أن يتنفَّل وهو على راحلته، سواءٌ كانت الراحلة السيارة، أم طيارة، أم بعيراً، أم غير ذلك، فإنه يصلي النافلة على راحلته متَّجهاً حيث يكون وجهه؛ يومئ بالركوع والسجود؛ لأنه ثبت عن النبي على أنه كان يفعل ذلك.

ومن الفروق بين الفريضة والنافلة: أن الإنسان إذا شرع في الفريضة حَرُم أن يخرج منها إلا لضرورة قصوى، وأما النافلة فيجوز أن يخرج منها لغرض صحيح، وإن كان بغير غرض فإنه لا يأثم إذا خرج منها ولكنه يكره كما ذكر ذلك أهل العلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب جامع صلاة الليل ومن نام عنه أو مرض، رقم (٧٤٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الوِتر، باب الوتر في السفر، رقم (۱۰۰۰)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت، رقم (۷۰۰).

ومن الفروق: أن الفريضة يأثم الإنسان بتركها، وأما النافلة فلا.

ومن الفروق: أن الفريضة تُشرع لها صلاة الجماعة، وأما النافلة فلا تشرع، إلا في صلوات معينة، كالاستسقاء، وصلاة الكسوف على القول بأنها شُنّة، ولا بأس أن يصليها الإنسان ـ أي النافلة ـ أحياناً جماعة، كما كان النبي على يسلي يسلي ببعض أصحابه جماعة في بعض الليالي، فقد صلًى معه مرّة ابن عباس، ومرّة حذيفة، ومرّة ابن مسعود.

وأمّا في رمضان، فقد ثبت عنه ﷺ أنه قام بهم ثلاث ليال ثم تأخّر خوفاً من أن تُفرض على الناس<sup>(۱)</sup>، وهذا يدل على أن صلاة الجماعة في قيام رمضان سُنّة؛ لأن الرسول ﷺ فعلها، ولكن تركها خوفاً من أن تُفْرَض، وهذا مأمون بعد وفاته ﷺ.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب صلاة التراويح، باب فضل من قام رمضان، رقم (۲۰۱۲)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح، رقم (۷۲۱).

# فتاوى الزكاة



## المقصود بالزكاة لغة وشرعآ

السؤال (١١١): فضيلة الشيخ، ما المقصود بالزكاة في اللغة، وفي الشرع؟ وما العلاقة بين المفهومين؟

الجواب: الزكاة في اللغة: الزيادة والنماء، فكل شيء زاد عدداً، أو نما حجماً فإنه يُقال: زكا. فيُقال: زكا الزرع، إذا نما وطال.

وأما في الشرع: فهي التعبد لله تعالى بإخراج قدر واجب شرعاً في أموال مخصوصة لطائفة أو جهة مخصوصة.

والعلاقة بين المعنى اللغوي والمعنى الشرعي، أن الزكاة وإن كان ظاهرها النقص، نقص كمية المال، لكنَّ آثارها زيادة المال، لكنَّ آثارها زيادة المال، لكنَّ آثارها زيادة المال بركة، وزيادة المال كمية، فإن الإنسان قد يفتح الله له من أبواب الرزق ما لا يخطر على باله إذا قام بما أوْجَب الله عليه في ماله، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَيْتُ مِن رِّبًا لِيَرْبُوا فِي آمُول النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللهِ وَمَا ءَانَيْتُ مِن زَكُومَ تُرِيدُون وَجَه اللهِ فَأُولَئِك هُمُ المُضْعِفُون ﴾ يَرْبُوا عِندَ اللهِ وقال تعالى: ﴿ وَمَا آنَفَقْتُ مِن شَيْءٍ فَهُو يُمُولُ اللهِ وَهُو خَيْرُ الروم: ٣٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آنَفَقْتُ مِن شَيْءٍ فَهُو يُمُولُ مُنْ أَلْمُضْعِفُونَ ﴾ [الروم: ٣٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آنَفَقْتُ مِن شَيْءٍ فَهُو يُمُولُ مُنْ أَلُومَ وَمُدَا اللهِ اللهِ اللهِ الله وبدله.

وقال النبي ﷺ: «ما نقصت صدقة من مال»(١). وهذا أمرٌ مُشاهد، فإن الموقّقين لأداء ما يجب عليهم في أموالهم يجدون

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة، باب استحباب العفو والتواضع، رقم (٢٥٨٨).

بركة فيما ينفقونه، وبركة فيما يبقى عندهم، وربما يفتح الله لهم أبواب رزق يشاهدونها رأي العين، بسبب إنفاقهم أموالهم في سبيل الله.

ولهذا كانت الزكاة في الشرع ملاقية للزكاة في اللغة من حيث النماء والزيادة.

ثم إن في الزكاة أيضاً زيادة أخرى، وهي زيادة الإيمان في قلب صاحبها، فإن الزكاة من الأعمال الصالحة، والأعمال الصالحة تزيد في إيمان الرَّجل؛ لأن مذهب أهل السُّنَّة والجماعة أن الأعمال الصالحة من الإيمان، وأن الإيمان يزداد بزيادتها، وينقص بنقصها، وهي أيضاً تزيد الإنسان في خُلُقه، فإنها بذل وعطاء، والبذل والعطاء يدلُّ على الكرم والسخاء، والكرم والسخاء لا شك أنه خُلُق فاضل كريم، بل إن له آثاراً بالِغة في انشراح الصدر، ونور القلب، وراحته، ومَن أراد أن يطَّلِع على ذلك فليجرب الإنفاق، يجد الآثار الحميدة التي تحصل له بهذا الإنفاق، ولاسيما فيما إذا كان الإنفاق واجباً مؤكَّداً كالزكاة، فإن الزكاة أحد أركان الإسلام ومبانيه العِظَام، وهي التي تأتي كثيراً مقرونة بالصلاة التي هي عمود الإسلام، وهي في الحقيقة مَحَكٌّ تُبيِّنُ كون الإنسان مُحبًّا لِمَا عند الله عزَّ وجل؛ لأن المال محبوب إلى النفوس، وبَذْل المحبوب لا يمكن أن يكون إلا من أجل محبوب يؤمن به الإنسان وبحصوله، ويكون هذا المحبوب أيضاً أحب مما بذله.

ومصالح الرَّكاة، وزيادة الإيمان بها، وزيادة الأعمال، وغير ذلك أمرٌ معلوم، يحصل بالتأمُّل فيه أكثر ممَّا ذَكَرْنا الآن.

## آثار الزكاة على المجتمع والاقتصاد

السؤال (١١٢): فضيلة الشيخ، ذكرتم تعريف الزكاة أو مفهوم الزكاة اللغوي والشرعي، والعلاقة بينهما، ثم تحدثتم أيضاً عن الآثار التي تنعكس على الفرد، لكن أيضاً ما دُمْناً عرفنا الآثار التي تنعكس على الفرد، فما هي الآثار التي تنعكس على المجتمع، وعلى الاقتصاد الإسلامي أيضاً؟

الجواب: آثار الزكاة على المجتمع وعلى الاقتصاد الإسلامي ظاهرة أيضاً، فإن فيها من مواساة الفقراء والقيام بمصالح العامة ما هو معلوم ظاهر من مصارف هذه الزكاة، فإن الله سبحانه وتعالى قال في مصارف هذه الزكاة: ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَاءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَالْمَسِكِينِ وَلَيْ مَكِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْعَدَمِينَ وَفِ سَبِيلِ ٱللّهِ وَأَبْنِ السّبِيلِ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْعَدَمِينَ وَفِ سَبِيلِ ٱللّهِ وَأَبْنِ السّبِيلِ اللّهِ وَأَبْنِ السّبِيلِ اللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَاللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَالسّبِيلِ اللهِ وَاللّهِ وَالسّبِيلُ اللهِ وَالسّبِيلُ اللهِ وَاللّهِ وَالسّبِيلُ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَلَوْلَالْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وهؤلاء الأصناف الثمانية منهم من يأخذها لدفع حاجته، ومنهم من يأخذها لحاجة المسلمين إليه، فالفقراء والمساكين والغارمون لأنفسهم، هؤلاء يأخذون لحاجتهم، وكذلك ابن السبيل والرئقاب، ومنهم من يأخذ لحاجة الناس إليه، كالغارم لإصلاح ذات البين، والعاملين عليها والمجاهدين في سبيل الله.

فإذا عرفنا أن توزيع الزكاة على هذه الأصناف يحصل بها دفع الحاجة الخاصّة لمن يعطاها، ويحصل بها دفع الحاجة العامة للمسلمين، عرفنا مدى نفعها للمجتمع.

وفي الاقتصاد تتوزَّع الثروات بين الأغنياء والفقراء، بحيث يؤخذ من أموال الأغنياء هذا القدر ليُصْرَف إلى الفقراء، ففيه توزيع للثروة حتى لا يحدث التضحُّم من جانب والبؤس والفقر من جانب آخر.

وفيها أيضاً من صلاح المجتمع: ائتلاف القلوب، فإن الفقراء إذا رأوا من الأغنياء أنهم يمذُونهم بالمال، ويتصدَّقون عليهم بهذه الزكاة التي لا يجدون فيها منة عليهم؛ لأنها مفروضة عليهم من قِبَل الله، فإنهم بلا شك يحبون الأغنياء ويألفونهم ويرجون ما أمرَهم الله به من الإنفاق والبذل، بخلاف ما إذا شحَّ الأغنياء بالزكاة وبخلوا بها واستأثروا بالمال، فإن ذلك قد يُولِّد العداوة والضغينة في قلوب الفقراء، ويشير إلى هذا ختم الآيات الكريمة التي فيها بيان مصارف الزكاة بقوله تعالى: ﴿فَرِيضَهُ مِّنَ ٱللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ النوبة: ٦٠].

#### شروط وجوب الزكاة

السؤال (١١٣): فضيلة الشيخ، حبدًا لو عرفنا شروط وجوب الزكاة؟

الجواب: شروط وجوب الزكاة: الإسلام، والحريَّة، وملك النَّصَاب، واستقراره، ومُضِيُّ الحَوْل، إلا في المعشَّرات.

فأما الإسلام: فإن الكافر لا تجب عليه الزكاة، ولا تُقْبَل منه لو دَفَعَها باسم الزكاة؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ

نَفَقَنتُهُمْ إِلَّا أَنَهُمْ كَفُرُواْ بِٱللَّهِ وَبِرَسُولِهِ. وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَاوَةَ إِلَّا وَهُمْ كَشَالَى وَلا يَأْتُونَ ٱلصَّكَاوَةَ إِلَّا وَهُمْ كَثَرِهُونَ ﴾ [التوبة: ٥٥] الآية.

ولكن ليس معنى قولنا إنها لا تجب على الكافر ولا تصح منه ولا تُقْبَل منه، أنه مُغْفَىٰ عنها في الآخرة، بل إنه يُعَاقَب عليها؛ لقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ إِلَّا أَصْحَبُ ٱلْيَبِينِ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ إِلَّا أَصْحَبُ ٱلْيَبِينِ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ إِلَّا أَصْحَبُ ٱلْيَبِينِ ﴿ وَ فَي جَنَّنِ يَشَاءَلُونَ فَي عَلِي اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَرِيبِينٌ ﴾ وَلَمُ مَا سَلَكَ كُرُ فِ سَقَرَ ﴾ وَلَمُ الْمُعَلِينَ ﴾ وهذا يدلُّ على أن الكفار يُعَذَّبون على إخلالهم بفروع الإسلام، وهو كذلك.

وأما الحرية: فلأن المملوك لا مال له، إذ إن ماله لسيّده؛ لقول النبي ﷺ: "مَن باع عبداً له مال، فماله لبائعه إلا أن يشترط المبتاع" (۱). فهو إذن غير مالِك للمال حتى تجب عليه الزكاة، وإذا قُدِّر أنه \_ أي العبد \_ مُلِّكَ بالتمليك، فإن ملكه في النهاية يعود إلى سيده، لأن سيده له أن يأخذ ما بيده، وعلى هذا ففي ملكه نقص، ليس مستقرًا استقرار أملاك الأحرار.

وأما مِلْك النِّصَابِ: فمعناه أن يكون عند الإنسان مال يبلغ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب الإجارة، باب في العبد يباع وله مال، رقم (٣٤٣٥) وفي إسناده مجهول وهو الراوي عن جابر رضي الله عنه، ويشهد له بالصحة حديث ابن عمر رضي الله عنه مرفوعاً: ﴿... ومن ابتاع عبداً فماله للذي باعه إلا أن يشترط المبتاع». أخرجه البخاري، كتاب المساقاة، باب الرجل يكون له مَمَرٌ أو شِرْبٌ في حائط أو في نخل، رقم (٢٣٧٩)، ومسلم، كتاب البيوع، باب مَن باع نخلًا عليها ثمر، رقم (١٥٤٣).

النّصاب الذي قدَّره الشرع، وهو يختلف باختلاف الأموال، فإذا لم يكن عند الإنسان نصاب فإنه لا زكاة عليه؛ لأن ماله قليل لا يحتمل المواساة، والنّصاب يختلف باختلاف الأموال، ففي المواشي الأنصبة فيها مقدَّرة ابتداءً وانتهاءً، وفي غيرها الأنصبة مقدَّرة فيها ابتداءً وما زاد فبحسابه.

وأما مُضِيُّ الحَوْل: فلأن إيجاب الزكاة في أقل من الحول يستلزم الإجحاف بالأغنياء، وإيجابها فيما فوق الحول يستلزم الضرر في حق الفقراء، فكان من حكمة الشرع أن يُقدِّر لها زمناً معيَّناً تجب فيه وهو الحول، وفي ربط ذلك بالحول توازُن بين حق الأغنياء وحق أهل الزكاة، وعلى هذا فلو مات الإنسان مثلاً أو تَلفَ المال قبل تمام الحول سقطت الزكاة، إلا أنه يُستَنىٰ من تمام الحول ثلاثة أشياء: ربح التجارة، ونتاجُ السائمة، والمعشرات.

أما ربح التجارة: فإن حوله حول أصله، وأما نتاج السائمة: فَحَوْلُ النتاجِ حَوْلُ الأُمَّهَات، وأما المعشَّرات فحولُها تحصيلُها ـ أي وقتُ تحصيلها ـ مثال ذلك في الربح: أن يشتري الإنسان سلعة بعشرة آلاف ريال، ثم قبل تمام حول الزكاة بشهر تزيد هذه السلعة أو تربح نصف الثمن الذي اشتراها به، فيجب عليه زكاة رأس مال وزكاة ربح وإن لم يتم للربح حول؛ لأنه فَرْع، والفرع يتبع الأصل.

وأما النتاج: فمثل أن يكون عند الإنسان من البهائم نصاب، ثم في أثناء الحول يتوالد هذا النصاب حتى يبلغ نصابين، فيجب عليه الزكاة للنصاب الذي حصل بالنتاج وإن لم يتم عليه الحول؛ لأن النتاج فرع فيتبع الأصل.

وأما المعشَّرات: فحولها حين أَخْذها مثل الحبوب والثمار، فإن الثمار في النخل مثلاً لا يتم عليه الحول حتى يُجَذَّ، فتجب الزكاة عند جَذَّه، وكذلك الزرع يزرع ويحصد قبل أن يتم عليه الحول، فتجب عليه الزكاة عند حصاده؛ لقول الله تعالى: ﴿وَءَاتُوا حَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٤١].

فهذه الأشياء الثلاثة تستثنى من قولنا إنه يشترط لوجوب الزكاة تمام الحول.

## مال المملوك هل يُغفَىٰ من الزكاة؟

السؤال (١١٤): فضيلة الشيخ، ذكرتم من شروط وجوب الزكاة وعددتم منها أن يكون مالك المال حرًا، وتحدثتم عن مال المملوك وأن المملوك لا يؤدي أو لا يجب عليه زكاة؛ لأن المال مال مالكه، لكن: هل يعفى المال من التزكية أم يدفع المالك من المال؟

الجواب: زكاة المال الذي عند المملوك على مالكه؛ لأنه هو مالك المال كما أسلفنا من قول الرسول عليه الصلاة والسلام: «مَن باع عبداً له مال فماله للذي باعه إلا أن يشترط المبتاع»(١)، وعلى هذا فتكون الزكاة على مالك المال، وليس على المملوك منها شيء، ولا يمكن أن تسقط الزكاة عن هذا المال.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۰۷).

# الأصناف التي تجب فيها الزكاة ومقدار كل نوع

السؤال (١١٥): فضيلة الشيخ، ما هي الأموال التي تجب فيها الزكاة، ومقدار الزكاة في كل نوع منها؟

الجواب: الأموال التي تجب فيها الزكاة هي:

أولا: الذهب والفضة، والزكاة فيهما واجبة بالإجماع من حيث الجملة؛ لقوله تعالى: ﴿ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَجْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَا كُلُونَ أَمُولَ النّياسِ بِالْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَالَّذِينَ يَكْبُرُونَ الدَّهْبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالَّذِينَ يَكْبُرُونَ الدَّهْبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَلَيْتُمْ مِعْذَابٍ اللّهِ مِنْ يَوْمَ يُعْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُونَ بِهَا فَبَشِرَهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنتُمْ لِأَنفُسِكُم وَنُولُوا مَا كُنتُمْ عِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنتُمْ لِأَنفُسِكُم وَنُولُوا مَا كُنتُمْ يَكُونَ اللّهِ مَنْ اللّهُ وَلَهُمُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَيُعْمَلُونَ اللّهُ وَلَهُمُ مَا كَنتُمْ لِأَنفُسِكُم وَنُولُوا مَا كُنتُمْ وَكُولُونَ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ ا

وكُنزُ الذهب والفضة هو ألا يُخرج الإنسان ما أوجب الله عليه فيه من زكاة أو غيرها، وإن كان ظاهراً على سطح الأرض، وإذا أخذ الإنسان ما يجب لله فيه من الزكاة وغيرها فهو غير كنز وإن دُفن في الأرض؛ ولقول النبي ﷺ فيما رواه مسلم من حديث أبي هريرة: «ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة صُفِّحَتْ له صفائح من نار، وأحمي عليها في نار جهنم، فيكوى بها جنبه وجبينه وظهره، كلَّما بردت أعيدت له، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يُقضى بين العباد، فيرى

سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار»(١).

والزكاة في الذهب والفضة واجبة على أي حال كان، سواء كانت دراهم من الفضة ودنانير من الذهب، أو كانت تبراً ـ أي قطعاً من الذهب ـ أو كانت حُليًّا يستعمل أو من الذهب ـ أو كانت حُليًّا يستعمل أو لا يستعمل؛ لعموم الأدلة الواردة في ذلك؛ ولقول النبي على في خصوص الحلي حين أتته امرأة معها ابنة لها، وفي يد ابنتها مسكتان غليظتان من ذهب، فقال لها رسول الله على «أتودين زكاة هذا؟» قالت: لا. قال: «أَيَسُرُكُ أَن يُسَوِّرَكِ الله بهما سِوَارين من نار». فخلعتهما وألقتهما إلى النبي على وجوب الزكاة في الحُلي ولو كان ورسوله (٢). وهذا نص صريح في وجوب الزكاة في الحُلي ولو كان ملبوساً. وإنما وَجَه النبي على الخطاب إلى أم البنت لأنها هي وَليَةُ أمرها.

وهذه المسألة فيها خلاف بين العلماء ـ أعني مسألة الحُلي ـ ولكن الراجح ما قلناه؛ لأن الأحاديث عامة، والأحاديث الخاصّة فيها جيدة، بل صحّحها بعضهم، ولا شك أنها تقوم بها الحُجّة؛ لأنه يشهد بعضها لبعض، والأصل وجوب الزكاة في الذهب والفضة حتى يقوم دليل على التخصيص.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱٤۷).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبوداود، كتاب الزكاة، باب الكنز ما هو وزكاة الحلي، رقم (١٥٦٣)، والنسائي، والترمذي، كتاب الزكاة، باب ما جاء في زكاة الحلي، رقم (١٣٧)، والمحاكم في «المستدرك» كتاب الزكاة، باب زكاة الحلي، رقم (٢٤٧٩)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٣٩٠) وقال: حديث صحيح.

والواجب في الذهب والفضة رُبعُ العُشر، أي واحد من أربعين، وطريقة استخراج ذلك أن تقسم ما عندك على أربعين، فما خرج من القسمة فهو الزكاة، فإذا كان عند الإنسان أربعون ألفاً من الفضة، أي أربعون ألف درهم، فليقسم الأربعين على أربعين، يخرج واحد فهو الزكاة.

وكذلك لو كان عنده أربعون ديناراً، أن يقسم الأربعين على أربعين يخرج واحد ـ أي دينار واحد ـ فهو الواجب، وعلى هذا فَقِس، قلَّ المال أو كثر، بشرط أن يبلغ النصاب.

نِصَابِ الذهبِ خمسة وثمانون جراماً (٨٥) وتساوي عشرة جنيهات سعودية ونصف وزيادة قليلة، يعني خمسة من ثمانية، فإذا كان الذهب تبلغ زنته هذا وجبت فيه الزكاة، وإن كان دون ذلك لم تجب فيه الزكاة.

أما الفضة فنصابها مائة وأربعون مثقالاً، وهي أيضاً خمسمائة وخمسة وتسعون جراماً (٥٩٥)، وتساوي بالدراهم - دراهم الفضة السعودية - ستة وخمسين ريالاً، أي ما يزن ستة وخمسين ريالاً من ريال الفضة السعودية، فإذا بلغ عند الإنسان من الفضة ما يزن ذلك، فقد وَجَبَت فيه الزكاة، وما دون هذا لا زكاة فيه.

وليُعْلَم أن القول الراجع من أقوال أهل العلم، أن الذهب لا يُضَمُّ إلى الفضة في تكميل النصاب؛ لأنهما جنسان مختلفان، وهما وإن اتَّفقا في المنفعة والغرض، فإن ذلك لا يقتضي ضَمَّ أحدهما إلى الآخر في تكميل النصاب؛ لأن الشارع قدَّر لكل واحد منهما نصاباً معيَّناً يقتضي ألا تجب الزكاة فيما دونه، ولم يأت عن النبي

عَلَيْهُ نصِّ بضمِّ أحدهما إلى الآخر، وكما أن البُر لا يُضَمُّ إلى الشعير في تكميل النَّصاب مع أن مقصودهما واحد، فكذلك الذهب والفضة.

وبناءً على ذلك: لو كان عند الإنسان نصف نصاب من الذهب، ونصف نصاب من الفضة، لم تجب عليه الزكاة في واحد منهما، لما ذكرنا من أنه لا يُضَمُّ الذهبُ إلى الفضة في تكميل النصاب.

ويُلْحَقُ بالذهب والفضة ما جُعِلَ بدلاً عنهما في كونه نقداً يُتَعَامَلُ به؛ كالأوراق النقديَّة المعروفة بين الناس اليوم، فإذا كان عند الإنسان من هذه الأوراق ما تُساوي قيمته نصاباً من الذهب أو الفضة، فإن الزكاة تجب عليه فيها؛ لأنها نقود وليست عروض تجارة، إذ إنها هي قيم الأشياء التي تُقَدَّرُ بها، وهي وسيلة التبادل بين الناس، فكانت كالدنانير والدراهم وليست كعروض التجارة كما زعمه بعضهم.

وليُعْلَم أن الزكاة في الذهب والفضة واجبة وإن كان الإنسان قد ادَّخرهما لنفقاته وحاجاته، فإذا كان عند الإنسان عشرة آلاف درهم، أعدَّها لشراء بيت يسكنه، فإن الزكاة واجبة فيها ولو بقيت سنوات، وكذلك لو كان قد أعدَّها ليتزوج بها فإن الزكاة واجبة فيها ولو بقيت سنة أو أكثر.

المهم أن الزكاة واجبة في عين الذهب والفضة، فتجب فيهما بكل حال، وما يظنُّه بعض الناس من أن الدراهم إذا أُعِدَّت للنفقة، أو لحاجة الزواج ونحوه لا زكاة فيها، فإنه ظنٌّ خاطئ لا أصل له،

لا في الكتاب، ولا في السُّنَّة، ولا في أقوال أهل العلم، وهذا بخلاف العُروض، فإن العروض هي التي يُشترط فيها نيَّة التجارة، أما الذهب والفضة فالزكاة في أعيانهما فتجب فيهما بكل حال.

هذا أحدُ الأموال التي تجب فيها الزكاة، وهو الذهب والفضة.

الثاني: الخارج من الأرض من الحبوب والثمام لقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّهِ المَنْوَا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَتِ مَاكَسَبْتُمْ وَمِمَا آخَرُجْنَا لَكُم مِن الْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]، ولقول النبي ﷺ: «فيما سقت السماء العُشر، وفيما سقي بالنضح نصف العُشر» (١)، ولقول النبي ﷺ: «ليس فيما دون خمسة أؤسق صدقة» (٢)، فتجب الزكاة في الخارج من الأرض من الحبوب والثمار. من الحبوب: كالبُرّ والذرة، والأرز وغيرها.

ومن الشمار: كالنخيل والأعناب التي تزبب ويحصل منها الزبيب، وأما الأعناب التي لا تزبب ففيها خلاف بين العلماء، فمنهم من قال: إنه لا زكاة فيها؛ لأنها ملحقة بالفواكه، فهي كالبرتقال والتفاح، ومنهم من قال: إنها تجب فيها الزكاة اعتباراً بأصل العنب؛ لأن أصل العنب أن يُزبّب، فهو شبيه بثمار النخيل، أي شبيه بالتمر، والاحتياط أن يُخرج الإنسان الزكاة منه، وأما ما

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب العشر فيما يسقى من ماء السماء، رقم (۱٤٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ، كتاب الزكاة، باب زكاة الورق، ومسلم، كتاب الزكاة، باب ما ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة، رقم (٩٧٩).

ليس بحبوب ولا ثمار، يُكال ويدَّخر، مثل الفواكه على اختلاف أنواعها، والخضروات على اختلاف أنواعها، فإنه لا زكاة فيها ولو كثرُت.

ومقدار الزكاة في الحبوب والثمار العُشر، أي: عشرة في المائة إذا كانت تسقى بلا مؤونة، كالذي يشرب بعروقه، لكون الأرض رطبة، أو الذي يَشرب بالطَلّ، أو الذي يشرب بالأنهار، أو الذي يشرب بالقنوات التي تُضرب في الأرض ثم ينبع منها الماء، هذا كله يجب فيه العُشر؛ لأنه لا مؤونة في استخراج الماء الذي يسقى به، وأما إذا كان يسقى بمؤونة، كالذي يسقى بالسواني أو بالمكائن أو بالغرافات، أو ما أشبهها، فإن الواجب فيه نصف العُشر، فأسقط الشارع عنه نصف العُشر مراعاة لحاله، ونصف العشر خمسة في المائة، فإذا قدرنا أن هذه المزرعة أنتجت خمسة آلاف صاع، كان الواجب فيها إذا كان الزرع يسقى بلا مؤونة خمسائة صاع، وإذا كان يُسقى بمؤونة كان الواجب مائتين وخمسين صاعاً، وعلى هذا فَقن.

ولكن لا تجب الزكاة في الحبوب والثمار حتى تبلغ نصاباً، والنصاب خمسة أوسق، والوَسَق ستون صاعاً بصاع النبي على النبي على المناه من مجموع الآصع ثلاثمائة صاع بصاع النبي على الله نماة أوسق فلا زكاة فيه، لقول النبي على النبي المله النبي الله النبي المله المله المله المله المله النبي المله المله المله النبي المله المل

تقدم تخریجه ص(۲۱٤).

هذان مالان مما تجب فيهما الزكاة.

#### زكاة الفواكه والخضروات إذا بيعت

السؤال (١١٦): فضيلة الشيخ، بالنسبة للفواكه التي لا زكاة فيها، هل إذا باعها الإنسان وَجَبَ عليه الزَّكاة في قيمتها؟

الجواب: هذه الفواكه والخضروات لا زكاة فيها، ولكن الإنسان إذا باعها، فإن في ثمنها الزكاة إن بقي حتى تم عليه الحول وكان من النقدين، الذهب والفضة أو ما جرى مجراهما، أما لو باعها بعروض، مثل أن باعها بسيارات أو بأقمشة أو بأواني، فإنه لا زكاة فيها أيضاً ما لم ينو التجارة بما جعله بدلاً، فإن نوى التجارة كانت الزكاة واجبة وجوب زكاة العروض التي سنتكلم عنها إن شاء الله تعالى فيما بعد.

# تابع الأصناف التي تجب فيها الزكاة

ومن الأموال الزكوية التي تجب فيها الزكاة: بهيمةُ الأنعام؛ وهي الإبل والبقر والغنم، ولكن يشترط لوجوب الزكاة فيها شرطان: الشرط الأول: أن تكون معدَّة للدرِّ والنسلِ والتسمين، لا للبيع والشراء.

والشرط الثاني: أن تكون سائمة الحول أو أكثره، يعني أن تتغذى على السَّوم ـ وهو الرعى ـ الحول أو أكثره.

فإن كانت غير معدَّة للدرِّ والتسمين، وإنما هي مُعَدَّةٌ للاتجار والتكسب، فهي عُروض التجارة، وسيأتي الكلام عليها إن شاء الله تعالى، وإن كانت معدَّة للدر والتسمين، ولكنها تُعَلَّف فإنها لا زكاة فيها، فلو كان عند الفلاح عشرون بعيراً أبقاها للتناسل وللدر والتسمين وللقِنْيَة، فإنها لا زكاة عليها في ذلك ما دام يُعلفُها أكثر الحول لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه، فيما كتبه أبوبكر الصديق رضي الله عنه في فريضة الصدقة التي فرضها رسول الله وأمر بها رسوله عنه في الغنم في سائمتها»(۱). وفي حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده: «في الإبل في سائمتها»(۱). وهذا بهز بن حكيم عن أبيه عن جده: «في الإبل في سائمتها»(۱). وهذا يدل على أن غير السائمة ليس فيها زكاة وهو كذلك.

وأما مقدار الزكاة في البهائم - أي في بهيمة الأنعام - فإنه يختلف، وذلك لأن الأنصبة في بهيمة الأنعام مقدَّرة ابتداء وانتهاء، ولكل قدر منها واجب خاص به، فمثلاً في الغنم في كل أربعين شاة شاة واحدة، وفي مائة وإحدى وعشرين شاتان، فما بين الأربعين إلى مائة وعشرين ليس فيها إلا شاة واحدة، وفي مائتين ليس وواحدة ثلاث شياه، فما بين مائة وإحدى وعشرين إلى مائتين ليس فيه إلا شاتان، ثم في كل مائة شاة، ففي مائتين وواحدة ثلاث شياه، وفي ثلاثمائة وواحدة ثلاث شياه، وفي أربعمائة أربع شياه،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب زكاة الغنم، رقم (١٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبوداود، كتاب الزكاة، بأب في زكاة السائمة، رقم (١٥٧٥)، والنسائي، كتاب الزكاة، باب سقوط الزكاة عن الإبل إذا كانت رسلاً لأهلها ولحمولتهم، رقم (٢٤٤٩).

وهلم جرّا، ولهذا لا يمكن أن نحدّد الواجب في بهيمة الأنعام، وذلك لاختلاف الأنصبة ابتداءً وانتهاءً، ومرجع ذلك إلى كتب الحديث وأهل الفقه.

أما غير السائمة، كالخيل والحمير والبغال، فهذه لا زكاة فيها ولو كثرت، ولو سامت، إذا لم تكن للتجارة، لقول النبي ﷺ: «ليس على المسلم في عبده ولا فرسه صدقة»(١).

فلو كان عند الإنسان مائة فرس يُعدُّها للركوب والجهاد وغير ذلك من المصالح، فإنه لا زكاة عليه فيها ولو كانت تساوي دراهم كثيرة. إلا إن كان يَتَّجِر في الخيل، يبيع ويشتري، ويتكسَّب، فعليه فيها زكاة العروض. هذه ثلاثة أموال تجب فيها الزكاة؛ النقدان وهما الذهب والفضة، والخارج من الأرض، والثالث بهيمة الأنعام.

الرابع: عُروض التجارة، وعروض التجارة هي الأموال التي عند الإنسان يريد بها التكسّب، ولا تختص بنوع معيّن من المال، بل كل ما أراد به الإنسان التكسب من أي نوع كان من المال ففيه الزكاة، سواءٌ كان المال عقاراً، أو حيواناً، أو مملوكاً من الآدميين، أو سيارات، أو أقمشة، أو أواني، أو أطياب، أو غير ذلك، المهم كل ما أعده الإنسان للتجارة والتكسب ففيه الزكاة، ودليل ذلك عموم قوله تعالى: ﴿ وَاللّذِينَ فِي الْمَوْمُ مَنْ مَعْلُومٌ اللّهِ لِلسّابِلِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب ليس على المسلم في عبده صدقة، رقم (۱۶۲۶)، ومسلم، كتاب الزكاة، باب لا زكاة على المسلم في عبده ولا فرسه، رقم (۹۸۲).

وَالْمَعْرُومِ ﴾ [المعارج: ٢٤، ٢٥]، وقول النبي عَلَيْ في حديث معاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: «أعلمهم أن الله افترض عليهم صدقةً في أموالهم تؤخذ من أغنيائهم فتردُ على فقرائهم»(١)، فالأصل في الأموال وجوب الزكاة إلا ما دلَّ عليه الدليل، ولقول النبي عَلَيْ : «إنما الأعمال بالنيَّات، وإنما لكل امرئ ما نوى»(٢).

وصاحب العروض إنما نوى قيمة العروض، ليس له حاجة أو غرض في نفس العروض بدليل أنه يشتري السلعة في أول النهار، فإذا ربحت في آخر النهار باعها، وليس كالإنسان المقتني للسلع الذي يبقيها عنده سواء زادت أم نقصت، فإذن يكون مراد هذا المالك هو القيمة، وهي الذهب والفضة أو ما جرى مجراهما، وقد قال النبي عليه: "إنما الأعمال بالنيّات، وإنما لكل امرئ ما نوى».

ولأننا لو قلنا بعدم وجوب الزكاة في العروض لسقطت الزكاة عن كثير من أموال التجار؛ لأن غالب أموال التجار التي يتجرون بها إنما هي عروض التجارة.

هذه أربعة أنواع من المال تجب فيها الزكاة، واختلف العلماء في العسل، هل تجب فيه الزكاة أو لا تجب؟ فمنهم مَن قال لا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(١٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ، رقم (١)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب قوله ﷺ: ﴿إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَاتِ﴾، رقم (١٩٠٧).

تجب الزكاة فيه، ومنهم مَن قال: إنها تجب، واستدلُوا بأثر عمر بن الخطاب رضي الله عنه، والمسألة عندي محلُّ توقَّف، والعلم عند الله.

وبناءً على ذلك: فإنه لا زكاة على الإنسان فيما يقتنيه من الأوانى والفرش، والمعدات، والسيارات، والعقارات، وغيرها، حتى وإن أعده للإجارة، فلو كان عند الإنسان عقارات كثيرة تساوى قيمتها الملايين، ولكنه لا يتجر بها، أي لا يبيعها ويشتري بدلها للتجارة مثلاً، وإنما أعدها للاستغلال، فإنه لا زكاة في هذه العقارات ولو كثرت، وإنما الزكاة فيما يحصل منها من أجرة أو نماء، فتجب الزكاة في أجرتها إذا تمَّ عليها الحول من العقد، فإن لم يتم عليها الحول فلا زكاة فيها، لأن هذه الأشياء ـ ما عدا الأصناف الأربعة السابقة - الأصل فيها براءة الذمة حتى يقوم دليل على الوجوب، بل قد دلَّ الدليل على أن الزكاة لا تجب فيها، في قول النبي ﷺ: «ليس على المؤمن في عبده ولا فرسه صدقة»(١). فإنه يدل على أن ما اختصَّه الإنسان لنفسه من الأموال غير الزكوية ليس فيه صدقة، أي ليس فيه زكاة، والأموال التي أعدُّها الإنسان للاستغلال من العقارات وغيرها لا شكَّ أن الإنسان قد أرادها لنفسه ولم يردها لغيره، لأنه لا يبيعها بل يستبقيها للاستغلال والنماء.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۱۸).

# تقدير قيمة الأراضى لإخراج زكاتها

السؤال (١١٧): فضيلة الشيخ، لكن بالنسبة للأراضي التي اشتراها أصحابها، وكسدت في أيديهم نظراً لقلَّة قيمتها، فهم يقدِّرونها بتقديرات عالية، مع أنها لا تساوي إلا القليل في السوق، فكيف تُزكَّى هذه الأراضى؟

الجواب: الأراضي التي اشتراها أهلها للتجارة كما هو الغالب ينتظرون بها الزيادة هذه عُروض تجارة، وعروض التجارة تُقوَّم عند حَوْل الزكاة بما تساوي، ثم يُخرَجُ ربع العُشر منها؛ لأن العبرة بقيمتها، وقيمتُها من الذهب والفضة، والذهب والفضة زكاتهما ربع العُشر، ولا فرق بين أن تكون قيمة هذه الأراضي تساوي قيمة ما اشتريت به أو لا، فإذا قدَّرنا أن رجلاً اشترى أرضاً بمائة ألف وكانت عند الحول تساوي مائتي ألف، فإنه يجب عليه أن يزكي عن المائتين جميعاً، وإذا كان الأمر بالعكس، اشتراها بمائة ألف وكانت عند تمام الحول تساوي خمسين ألفاً فقط، فإنه يجب عليه بالغيمة أن يزكي إلا عن خمسين ألفاً؛ لأن العبرة بقيمتها عند وجوب الزكاة.

فإن شكَّ الإنسان لا يدري: هل تزيد قيمتُها عما اشتراها به أو تنقص، أو هي هي، فالأصل عدم الزيادة وعدم النقص، فيقو مُها بثمنها الذي اشتراها به، فإذا قدَّرنا أن هذه الأرض التي اشتراها

بمائة ألف تساوي عند تمام الحول إن طلبت مائة وعشرين، وتساوي إن جُلبت ثمانين ألفاً، وهو متردد، نقول: قوِّمها بما اشتريتها به؛ لأن الأصل عدم الزيادة والنقص، ولكن يُشكل على كثير من الناس اليوم أن عندهم أراضي كسدت في أيديهم، ولا تساوي شيئاً، بل إنهم يعرضونها للبيع ولا يجدون من يشتريها، فكيف تزكى هذه الأراضي؟ نقول: إن كان عند الإنسان أموال يمكن أن يزكّى منها من الأموال التي عنده أدّى زكاتها من أمواله التي عنده، وإن لم يكن عنده إلا هذه الأراضي الكاسدة، فإن له أن يأخذ ربع عشرها ويوزّعها على الفقراء إن كانت في مكان يمكن أن ينتفع بها الفقير ويعمرها، وإلا فليقيد قيمتها وقت وجوب الزكاة ليُخرج زكاتها فيما بعد إذا باعها.

وتكون هذه الأراضي مثل الدين الذي عند شخص فقير لا يستطيع الوفاء، فالزكاة لا تجب عليه إلا إذا قبضها، أي إلا إذا قبض الدين، والصحيح أنه إذا قبض الدين من مدين معسر، فإنه يزكيه سنة واحدة فقط ولو كان قد بقي سنين كثيرة عند الفقير. ويمكن أن يُقال في هذه الأراضي التي كسدت ولم يجد مَن يشتريها، يمكن أن يقال: إنه لا يزكيها إلا سنة واحدة، سنة البيع، ولكن الأحوط إذا باعها أن يزكيها لكل ما مضى من السنوات؛ لأن الفرق بينها وبين الدين أن هذه ملكه بيده، والدين في ذمة فقير خربت لكونه أعسر.

# تزكية الديون التي في ذمم الناس

السؤال (١١٨): فضيلة الشيخ، كيف تُزَكَّى الديون التي في ذمم الناس؟

الجواب: الديون التي في ذمم الناس، سواء كانت ثمن مبيع، أو أجرة، أو قرضاً، أو قيمة مُتْلَف، أو أرْشَ جناية، أو غير ذلك مما يثبت في الذمة، تنقسم إلى قسمين:

الأول: أن تكون مما لا تجب الزكاة في عَيْنه، كالعُروض، بأن يكون عند الإنسان لشخص ما مائة صاع من البُر أو أكثر، فهذا الدين لا زكاة فيه، وذلك لأن الزروع \_ أو الحبوب \_ لا تجب الزكاة في عينها إلا لمَن زرعها.

وأما الثاني: فهي الديون التي تجب الزكاة في عينها كالذهب والفضة، وهذا فيه الزكاة على الدائن، لأنه صاحبه ويملك أخذه والإبراء منه، فيزكّيه كل سنة، إن شاء زكّاه مع ماله، وإن شاء قيّد زكاته وأخرجها إذا قبضه، فإذا كان عند شخص لآخر مائة ألف فإن من له المائة يزكيها كل عام، أو فإن الزكاة تجب على مَن هي له كل عام. لكن هو بالخيار، إما أن يخرج زكاتها مع ماله، وإما أن ينتظر حتى يقبضها ثم يزكيها لما مضى، هذا إذا كان الدين على موسر باذل، فإن كان الدين على معسر، فإن الصحيح أن الزكاة لا تجب فيه؛ لأن صاحبه لا يملك المطالبة به شرعاً، فإن الله تعالى يقول: ﴿ وَإِن كَانَ دُوعُسْرَةِ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٠]، فهو في

الحقيقة عاجز شرعاً عن ماله، فلا تجب عليه الزكاة فيه، لكن إذا قبضه فإنه يزكيه سنة واحدة فقط وإن بقي في ذمَّة المدين عشر سنوات، لأن قَبْضَه إياه يشبه تحصيل ما خرج من الأرض، يزكَّى عند الحصول عليه.

وقال بعض أهل العلم: لا يزكيه لما مضى، وإنما يبتدئ به حولاً من جديد. وما ذكرناه أحوط وأبرأ للذمّة، أنه يزكيه سنة واحدة لما مضى ثم يستأنف به حولاً، والأمر في هذا سهل، وليس من الصعب على الإنسان أن يؤدي رُبْع العشر من دينه الذي قبضه بعد أن أيس منه، فإن هذا من شكر نعمة الله عليه بتحصيله.

هذا هو القول في زكاة الديون وخلاصته: أنها ثلاثة أقسام: قسم لا زكاة فيه، وهو ما إذا كان الدين مما لا تجب الزكاة في عينه، مثل أن يكون في ذمة شخص لآخر أصواع من البُر، أو كيلوات من السكر أو الشاي أو ما أشبه ذلك، فهذا لا زكاة فيه، فما دام الدين مما لا تجب الزكاة في عينه، فلا زكاة فيه ولو كان عنده مئات الأصواع.

والقسم الثاني: الدين الذي تجب الزكاة في عينه، كالذهب والفضة ولكنه على معسر، فهذا لا زكاة فيه إلا إذا قبضه، فإنه يزكيه لسنة واحدة ثم يستأنف فيه حولاً، وقيل: إنه يستأنف فيه حولاً على كل حال، ولكن ما قلناه أولى لما ذكرنا من التعليل.

القسم الثالث: ما تجب فيه الزكاة كل عام، وهو الدين الذي تجب فيه الزكاة في عينه، وهو على موسر باذل، فهذا فيه الزكاة كل عام، لكن إن شاء صاحب الدين أن يخرج زكاته مع ماله، وإن

شاء أخَّرها حتى يقبضه من المدين.

#### خرص عروض التجارة

السؤال (١١٩): فضيلة الشيخ، هل يجوز خَرْص التجارة أو عروض التجارة إذا تعذَّر إحصاؤها أو شقَّ على التاجر؟

الجواب: لا يجوز خَرْصُها؛ لأن الخرص إنما وَرَدَ في الثمار، وأَلْحق به بعض العلماء الزروع، وأما الأموال فلا يمكن خَرْصُها؛ لأنها أنواع متعددة، لكن على الإنسان أن يتحرى ما استطاع، وأن يحتاط لنفسه، فإذا قَدَّر أن هذه البضاعة تبلغ قيمتها مائة ويحتمل أن تكون مائة وعشرين، فليخرج عن مائة وعشرين إبراءً لذمَّته.

# الزكاة في مال الصغير والمجنون

السؤال (١٢٠): فضيلة الشيخ، هل تجب الزكاة في مال غير المكلَّف، كالصغير والمجنون؟

الجواب: هذا فيه خلاف بين العلماء، فمنهم مَن قال: إن الزكاة في مال الصغير والمجنون غير واجبة نظراً إلى تغليب التكليف بها، ومعلوم أن الصغير والمجنون ليسا من أهل التكليف، فلا تجب الزكاة في مالهما.

ومنهم مَن قال: بل الزكاة واجبة في مالهما، وهو الصحيح،

نظراً لأن الزكاة من حقوق المال، لا يُنظر فيها إلى المالك؛ لقوله تعالى: ﴿خُذْمِنَ المَوْلِهِمْ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ ﴾ [التوبة: ١٠٣]، فقال: ﴿خُذْمِنَ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ ﴾ [التوبة: ١٠٣]، فقال: ﴿خُذْمِنَ أَمْوَلِهِمْ ﴾ \_ فجعل مناط الحكم أو موضع الوجوب: المال.

ولقول النبي علي الله المعاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: «أعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم، تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم»(١). وعلى هذا فتجب الزكاة في مال الصبي والمجنون، ويتولى إخراجها وليهما.

#### مصارف الزكاة

السؤال (١٢١): فضيلة الشيخ، ما هي المصارف التي يجب أن تصرف فيها الزكاة؟

الجواب: المصارف التي يَجِبُ أن تصرف فيها الزكاة ثمانية بينها الله تعالى بياناً شافياً كافياً، وأخبر عز وجل أن ذلك فريضة، وأنه مَبْنيٌ على العلم والحكمة، فقال جلَّ ذِكْرُه: ﴿ ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِللَّهُ قَرَاءً وَالْمَسَكِينِ وَالْعَلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْفَكرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللّهِ وَأَبْنِ السّبِيلِ ﴾ [النوبة: ١٠]، قال الله تعالى بعد ﴿ فَريضَةَ مِن اللّهُ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [النوبة: ٢٠]،

فهؤلاء أصناف أهل الزكاة الذين تُدفع إليهم، وهم ثمانية كالتالى:

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱٤٤).

الفقراء والمساكين: وهؤلاء يعطون من الزكاة لدفع ضرورتهم وحاجتهم.

والفرق بين الفقراء والمساكين: أن الفقراء أشدُّ حاجة، لا يجد الواحد منهم ما يكفيه وعائلتَه لنصف سنة، والمساكين أعلى حالاً من الفقراء؛ لأنهم يجدون نصف الكفاية فأكثر دون كمال الكفاية. هؤلاء يُعْطُون لحاجتهم، ولكن كيف نقدُّرُ الحاجة؟ قال العلماء: يُعطُون لحاجتهم ما يكفيهم وعائلتهم لمدة سنة. ويحتمل أن يُعْطُون ما يكونون به أغنياء، لكن الذين قدَّروا ذلك بسنة قالوا: لأن السنة إذا دارت وجبت الزكاة في الأموال، فكما أن الحول هو تقدير الزمن الذي تجب فيه الزكاة، فكذلك ينبغى أن يكون الحول هو تقدير الزمن الذي تدفع فيه حاجة الفقراء والمساكين الذين هم أهل الزكاة. وهذا قول حسن جيد، أي أننا نعطى الفقير والمسكين ما يكفيه وعائلته لمدة عام كامل، سواءٌ أعطيناه أعياناً من أطعمة وألبسة، أو أعطيناه نقوداً يشتري بها هو ما يناسبه، أو أعطيناه صنعة إذا كان يحسن الصنعة، يعني آلة يصنع بها إذا كان يحسن الصنعة، كخيَّاط ونجَّار، وحدادٍ ونحوه، المهم أن نعطيه ما يكفيه وعائلته لمدة سنة.

الثالث: العاملون عليها: أي الذين لهم ولاية عليها من قبل ولي الأمر، ولهذا قال: «والعاملين عليها» ولم يقل: العاملون فيها، إشارة إلى أن لهم نوع ولاية، وهم جُباتُها الذين يَجْبونها من أهلها، وقُسَّامها الذين يقسمونها في أهلها، وكُتَّابها ونحوهم، فهؤلاء عاملون عليها يُعطَون من الزكاة، ولكن: كم يُعطَون؟ ننظر:

هم عاملون عليها، فهم مستحقون بوصف العَمَالة، ومن استحق بوصف أعطي بقدر ذلك الوصف، وعليه فيعطون من الزكاة بقدر عمالتهم فيها، سواء كانوا أغنياء أم فقراء، لأنهم يأخذون الزكاة لعملهم لا لحاجتهم، وعلى هذا فيعطون ما يقتضيه العمل من الزكاة، فإن قدر أن العاملين عليها فقراء، فإنهم يعطون بالعمالة ويعطون بالفقر كذلك، فيعطون ما يكفيهم لمدة سنة لفقرهم.

فهؤلاء يأخذون لعمالتهم أيضاً، لأنهم استحقوا الصدقة أو الزكاة بوصفين: العمالة عليها، والفقر، فيعطون بكلا الوصفين، ولكن إذا أعطيناهم للعمالة، فيبقون أغنياء بقدر ما أخذوا من العمالة، فنكمل لهم المؤونة لمدة سنة، مثال ذلك: إذا قدَّرنا أنه يكفيهم لمدة سنة عشرة آلاف ريال، وأننا إذا أعطيناهم لفقرهم أخذوا عشرة آلاف ريال، وأن نصيبهم من العمالة ألفا ريال، فعلى هذا نعطيهم ألفي ريال للعمالة، ونعطيهم ثمانية آلاف ريال للفقر، هذا وجه قولنا: يعطون كفايتهم لمدة سنة، لأنهم إذا أخذوا بالعمالة صاروا لا يحتاجون إلا ما زاد على استحقاقهم العمالة لمدة سنة.

الرابع: المؤلّفة قلوبهم: وهم الذين يعطون لتأليفهم على الإسلام، إما كافر يُرجى إسلامه، وإما مسلم نعطيه لتقوية الإيمان في قلبه، وإما شريرٌ نعطيه لدفع شره عن المسلمين، أو نحو ذلك ممن يكون في تأليفه مصلحة للمسلمين، ولكن هل يشترط في ذلك أن يكون سيِّداً مطاعاً في قومه حتى يكون في تأليفه مصلحة عامة؟ أو يجوز أن يعطى لتأليفه ولو لمصلحة شخصية كرجل دخل في

الإسلام حديثاً يحتاج إلى تأليفه وتقوية إيمانه بإعطائه؟

هذه محل خلاف بين العلماء، والراجح عندي أنه لا بأس أن يُعطى لتأليفه على الإسلام بتقوية إيمانه، وإن كان يُعطى بصفة شخصية وليس سيّداً في قومه لعموم قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُوَلَّفَةِ فُلُومُهُم ﴾ ولأنه إذا جاز أن نعطي الفقير لحاجته البدنية الجسمية، فإعطاؤنا هذا الضعيف الإيمان لتقوية إيمانه من باب أولى؛ لأن تقوية الإيمان بالنسبة للشخص أهم من غذاء الجسد.

هؤلاء الأربعة يعطون الزكاة على سبيل التمليك ويملكونها ملكاً تاماً، حتى لو زال الوصف منهم في أثناء الحول لم يلزمهم ردّ الزكاة بل تبقى حلالاً لهم؛ لأن الله عبر عن استحقاقهم باللام، فقال: ﴿ ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِللَّهُ عَرَاءَ وَالْمَسَكِينِ وَالْعَيْمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلَفَةِ فَقَال: ﴿ وَهُ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِللَّهُ مَرَاءَ وَالْمَسَكِينِ وَالْعَيْمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلَفَةِ فَقَال: ﴿ وَهُ إِنَّمَا الصَّدَقَ لِللَّهُ مَالَى اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلْ

أما الخامس من أهل الزكاة: فهم الرِّقاب؛ لقوله تعالى: ﴿ وَفِ الرِّقَابِ ﴾. والرقاب فسَّرها العلماء بثلاثة أشياء: الأول: مُكَاتِب اشترى نفسه من سيده بدراهم مؤجَّلة في ذمَّته، فيُعطى ما يُوفي به سيِّده، والثاني: رقيق مملوك اشتُرِيَ من الزكاة ليُغتَق، والثالث: أسير مسلم أسره الكُفَّار، فيُعطى الكفارَ من الزكاة لفكهم هذا الأسير، ومثله أيضاً الاختطاف، فلو اختطف المسلم أحدٌ من

المسلمين أو الكفار فلا بأس أن يُفدى هذا المختطَف بشيء من الزكاة؛ لأن العلَّة واحدة وهي فِكَاك المسلم من الأَسْر، وهذا إذا لم يمكننا أن نرغم المختطِف على فِكَاكه بدون بذل المال، إذا كان المختطِف من المسلمين.

والصنف السادس من أهل الزكاة: الغارمين، الغارم هو المدين، وقسم العلماء - رحمهم الله - الغُرم إلى قسمين: الأول: غُرم لإصلاح ذات البين، وغُرم لسداد الحاجة، أما الغرم لإصلاح ذات البين فمثلوا له بأن يقع بين قبيلتين تشاحن وتشاجر أو حروب، فيأتي رجل من أهل الخير والجاه والشرف والسؤدد ويصلح بين هاتين القبيلتين بدراهم يتحملها في ذمته، فإننا نعطي هذا الرجل المُصلح الدراهم التي تحملها من الزكاة، جزاءً له على هذا العمل الجليل الذي قام به، والذي فيه إزالة الشحناء والعداوة بين المؤمنين وحقن دماء الناس، وهذا يُعطَى سواءٌ كان غنيًا أم فقيراً، لأننا لسنا نعطيه لسدّ حاجته، ولكننا نعطيه لما قام به من المصلحة العامة.

أما الثاني فهو الغارِم لنفسه، الذي استدان لنفسه باستقراض شيء ليدفعه في حاجته، أو بشراء شيء يحتاجه، يشتريه في ذمّته وليس عنده مال، فهذا نوفي دينه من الزكاة بشرط أن يكون فقيراً ولو لم يعلم بذلك، وعليه فهل الأفضل أن نعطي هذا المدين من الزكاة ليوفي دينه؟ أو أن نذهب نحن إلى دائنه ونوفي عنه؟ هذا يختلف؛ فإن كان هذا الرجل المدين حريصاً على وفاء دينه وإبراء ذمته، وهو أمين فيما يُعطى لوفاء الدين، فإننا نعطيه هو بنفسه

يقضي دينه؛ لأن هذا أسترُ له وأبعدُ عن تَخْجِيلِهِ أمام الناس الذين يطلبونه.

أما إذا كان المدين رجلاً مبذِّراً يُفْسِد الأموال، ولو أعطيناه مالاً ليقضي دينه ذهب يشتري به أشياء لا ضرورة لها، فإننا لا نعطيه وإنما نذهب نحن إلى دائنه ونقول له: ما دَيْنُ فلان لك؟ ثم نعطيه هذا الدين أو بعضه، حسب ما يتيسَّر.

وهل يُقضى منها - أي من الزكاة - دينٌ على ميتٍ لم يخلّف تركة؟ ذكر ابن عبدالبر وأبوعبيدة أنه لا يقضى منها دين على الميت بالإجماع، ولكن الواقع أن المسألة فيها خلاف ولكن أكثر العلماء يقولون: إنه لا يُقضى منها دين على ميت، وأن الميت انتقل إلى الآخرة ولا يلحقه من الذل والهوان بالدين الذي عليه ما يلحق الأحياء، ولأن النبي عليه لم يكن يقضي ديون الأموات من الزكاة، بل كان يقضيها عليه الصلاة والسلام من أموال الفيء حين فتح الله عليه، وهذا يدل على أنه لا يصح قضاء دين الميت من الزكاة، ويقال: الميت إن كان قد أخذ أموال الناس يريد أداءها فإن الله تعالى يؤدي عنه بفضله وكرمه، وإن كان قد أخذها يريد إتلافها فهو الذي جنى على نفسه، ويبقى الدين في ذمته يُستوفى يوم القيامة، وعندي أن هذا أقرب من القول بأنه يُقضى منها الدين على الميت.

وقد يُقال: يُفرَّق بين ما إذا كان الأحياء يحتاجون إلى الزكاة، لفقر أو غُرم أو جهاد أو غير ذلك، وما إذا كان الأحياء لا يحتاجون إليها، ففي الحال التي يحتاج إليها الأحياء يقدَّم الأحياء على الأموات، وفي الحال التي لا يحتاج إليها الأحياء لا حرج أن نقضي ديون الأموات الذين ماتوا ولم يخلِّفوا مالاً، ولعلَّ هذا قول يكون وسطاً بين القولين.

ثم الصنف السابع: في سبيل الله، وسبيل الله هنا المراد بها الجهاد في سبيل الله لا غير، ولا يصح أن يراد بها جميع سُبُل الخير؛ لأنه لو كان المراد بها جميع سُبُل الخير لم يكن للحصر فائدة في قوله: ﴿ ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسْكِينِ . . . ﴾ الآية . إذ يكون الحصر عديم التأثير، فالمراد بسبيل الله هو الجهاد في سبيل الله ، فيعطى المقاتلون في سبيل الله الذين يظهر من حالهم أنهم يقاتلون لتكون كلمة الله هي العُليا، يُعطُون من الزكاة ما يحتاجون إليه من النفقات والأسلحة وغير ذلك . ويجوز أن تُشترى الأسلحة لهم من الزكاة ليقاتلوا بها، ولكن لابدَّ أن يكون القتال في سبيل الله .

والقتال في سبيل الله بيّنه الرسول على بميزان عدل من قسط حين سُئل عن الرجل يقاتل حَميّة، ويقاتل شجاعة، ويقاتل ليرى مكانه، أيُّ ذلك في سبيل الله؟ قال: «مَن قاتل لتكون كلمةُ الله هي العُليا فهو في سبيل الله»(۱)، فالرجل المقاتل حمية لوطنه أو قوميّته أو غير ذلك من أنواع الحَميّات ليس يقاتل في سبيل الله، فلا يستحق ما يستحقه المقاتل في سبيل الله، لا من الأمور الماديّة الدنيوية ولا من أمور الآخرة، والرجل الذي يقاتل شجاعة أي أنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب من سأل وهو قائم عالماً جالساً، رقم (۱۲۳)، ومسلم، كتاب الجهاد، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سببل الله، رقم (۱۹۰٤).

يحب القتال لكونه شجاعاً، والمتصف بصفة غالباً يحب أن يقوم بها على أي حال كانت، هو أيضاً ليس يقاتل في سبيل الله، والمقاتِل ليرى مكانه، يقاتل رياءً وسُمعة، ليس من المقاتلين في سبيل الله، وكل مَن لا يُقاتِل في سبيل الله فإنه لا يستحق من الزكاة؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَفِي سَبِيلِ اللهِ ﴾.

والذي يقاتل في سبيل الله هو الذي يقاتل لتكون كلمة الله هي العُليا. قال أهل العلم: ومن سبيل الله: الرجل يتفرَّغ لطلب العلم الشرعي، فيُعطى من الزكاة ما يحتاج إليه من نفقة؛ من كسوة وطعام وشراب ومسكن وكتب علم يحتاجها؛ لأن العلم الشرعي نوع من الجهاد في سبيل الله، بل قال الإمام أحمد رحمه الله: «العلمُ لا يَعْدلُهُ شيءٌ لمن صحّت نيّتُهُ». فالعلم هو أصل الشرع كله، ولا شرع إلا بعلم، والله سبحانه وتعالى أنزل الكتاب ليقوم الناس بالقسط ويتعلموا أحكام شريعته وما يلزم من عقيدة وقول وفعل، أما الجهاد في سبيل الله فنعم، هو من أشرف الأعمال، بل هو ذروةُ سنام الإسلام، ولا شك فى فضله، لكن العلم له شأنٌ كبير في الإسلام، فدخوله في الجهاد في سبيل الله دخول واضح لا إشكال فيه، فإذا جاءنا رجل أهلٌ للعلم، وقال: أنا إن ذهبت اكتسب لنفسي وأهلي لم أتمكُّن من طلب العلم، وإن تفرُّغت لطلب العلم فإنني أحصُّلُ فيه، ولكن لا أجد ما يدفع حاجتي، فإننا نقول له: تفرَّغ لطلب العلم ونعطيه ما يدفع به حاجته من الزكاة.

الثامن: بقي من أصناف أهل الزكاة صنف واحد وهو ابن السبيل، وابن السبيل هو المسافر الذي انقطع به السفر ونفدت

نفقته، فإنه يُعطَى من الزكاة ما يوصله إلى بلده وإن كان في بلده غنيًا؛ لأنه محتاج، ولا نقول له في هذه الحال: يلزمك أن تستقرض وتوفي، لأننا في هذه الحال نلزم ذمته ديناً، ولكن لو اختار هو أن يستقرض ولا يأخذ من الزكاة فالأمر إليه، فإذا وجدنا شخصاً مسافراً من مكة إلى المدينة، وفي أثناء السفر ضاعت نفقته ولم يبق معه شيء، وهو غَنِيٌّ في المدينة، فإننا نعطيه ما يوصله إلى المدينة فقط؛ لأن هذه هي حاجته، ولا نعطيه أكثر.

وإذا كنا قد عرفنا أصناف أهل الزكاة الذين تُدفع إليهم، فإن ما سِوىٰ ذلك من المصالح العامة أو الخاصة لا تدفع فيه الزكاة، وعلى هذا فلا تُذفَع الزكاة في بناء المساجد، ولا في إصلاح الطُرُق، ولا في بناء المكاتب وشبه ذلك، لأن الله عز وجل لما ذكر أصناف أهل الزكاة قال: ﴿ فَرِيضَكَةُ مِن الله عَز وجل: ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾. يعني أن هذا التقسيم جاء فريضة من الله عز وجل: ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾.

ثم نقول: هل هؤلاء المستحقون يجب أن يعطى كل واحد منها، أي كل صنف؛ لأن الواو تقتضي الجمع؟

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(١٤٤).

# ولكن إذا قيل: أيها أولى أن يصرف فيه الزكاة؟

قلنا: إن الأولى ما كانت الحاجة إليه أشد، لأن كل هؤلاء استحقوا بوصف، فمن كان أشد إلحاحاً وحاجة فهو أولى، والغالب أن الأشد هم الفقراء والمساكين، ولهذا بدأ الله تعالى بهم فقال: ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ ﴾.

# حكم صرف الزكاة للأقارب الفقراء

السؤال (١٢٢): فضيلة الشيخ، ما حكم جعل الزكاة في الأقارب المحتاجين؟

الجواب: الزكاة في الأقارب الذين هم من أهلها أولى من أن تكون في غير الأقارب، لأن الصدقة على الأقارب صدقة وصلة، فإذا كان أخوك، أو عمك، أو أبوك، أو أمك من أهل الزكاة، فهم أولى بها من غيرهم، لكن إذا كانوا يأخذون الزكاة لحاجتهم، وأنت تجب عليك نفقتهم، فإنه لا يجوز أن تعطيهم من الزكاة في هذه الحال، لأنك إذا أعطيتهم من الزكاة رَفَدْتَ مالك ووقيته بما تعطيه من الزكاة، فإذا قدَّرنا أن لك أخا فقيراً وأنت عندك زكاة ونفقته تجب عليك، فإنه لا يجوز أن تعطيه لفقره، لأنك إذا أعطيته لفقره رفَدْتَ مالك ووقيته بما تعطيه، إذ لو لم تعطه من الزكاة لوجب عليك الإنفاق عليه، أما لو كان على أخيك هذا دين لا يستطيع وفاءه، مثل أن يحصُل منه إتلاف شيء أو جناية على أحد، ويلزمه وفاءه، مثل أن يحصُل منه إتلاف شيء أو جناية على أحد، ويلزمه

مال، ففي هذه الحال يجوز أن تقضي دينه من زكاتك؛ لأنه لا يجب عليك قضاء دينه، وإنما الواجب عليك نفقته.

وقاعدة ذلك: أن الأقارب إذا أعطاهم الإنسان زكاة ماله لدفع حاجتهم وهم ممن تجب عليه نفقتهم، فإن ذلك لا يصح، وإن أعطاهم لدفع أمر لا يلزمه القيام به، فإن ذلك جائز، بل هم أحق بذلك من غيرهم.

فإن قال قائل: ما دليلك على هذا؟ قلنا: الدليل عموم الأدلة، بل عموم آية الصدقة التي أشرنا إليها فيما سبق: ﴿ ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُ قَرَاءِ وَٱلْمَسَاكِينِ﴾.

وإنما منعنا إعطاءهم فيما إذا كان إعطاؤهم لدفع حاجتهم التي يجب عليك دفعها؛ لأن هذا من باب إسقاط الواجب عن الإنسان بالحيلة، والواجب لا يمكن إسقاطه بالحيل.

#### توضيح

السؤال (١٢٣): فضيلة الشيخ، نريد التمثيل أيضاً لدفع المال للوالد أو الوالدة، فيما لا يجب على الإنسان؟

الجواب: مثال ذلك: اشترى أبوك سيارة بخمسة آلاف ريال مثلاً، واحترقت السيارة، فلزمه خمسة آلاف ريال، وأنت لا يلزمك أن تدفعها له، لأن هذا ليس من النفقة، فيجوز لك أن تقضي دينه هذا من زكاتك، وكذلك لو لزم أحداً من أقاربك الآخرين شيء من

أجل جناية أو إتلاف، فإنه يجوز لك أن تدفع زكاتك في قضاء هذا الشيء.

# حكم إسقاط الدين عن المدين واعتبار ذلك من الزكاة

السؤال (١٢٤): فضيلة الشيخ، هل يجوز إسقاط الدين عن المدين ويكون ذلك من الزكاة؟

الجواب: لا يجوز ذلك؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ خُذَ مِنَ الْمَوْلِمِ مَ كُفَةُ تُطُهِّرُهُم ﴾ [النوبة: ١٠٣]، فقال تعالى: ﴿ خُذَ ﴾ ، والأخذُ لابد أن يكون ببذل من المأخوذ منه ، وقال النبي ﷺ: «أعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فتُرد » (١) ، فقال: «تؤخذ من أغنيائهم فترد » الله المناف إذا أسقط الدين عن زكاة العين التي في يده ، فكأنما أخرج الرديء عن الطيب، لأن قيمة الدين في النفس ليست كقيمة العين ، لأن العين ملكه وفي يده ، والدين في ذمة الآخرين قد يأتي وقد لا يأتي ، فصار الدين دون العين ، وإذا كان دونها فلا يصح أن يُخرَجَ \_ أي الدين \_ زكاة عنها لنقصه ، وقد قال الله تعالى: عصح أن يُخرَجَ \_ أي الدين \_ زكاة عنها لنقصه ، وقد قال الله تعالى: [البقرة: ٢١٧].

ومثال ما سألت عنه: لو كان على الإنسان عشرة آلاف ريال

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱٤٤).

زكاة، وهو يطلب رجلاً فقيراً عشرة آلاف ريال، فذهب إلى الرجل الفقير، وقال: قد أسقطت عنك عشرة آلاف ريال وهي زكاتي لهذا العام، قُلنا: هذا لا يصح؛ لأنه لا يصح إسقاط الدين وجعله عن زكاة عين، لما أشرنا إليه آنفاً. وهذه مسألة يخطئ فيها بعض الناس ويتجاوزها جهلاً منهم، وقد قال شيخ الإسلام رحمه الله: إنه لا يجزئ إسقاط الدين عن زكاة العين بلا نزاع.

# دفع الزكاة للفقير المدين بشرط أن يردها للدافع

السؤال (١٢٥): فضيلة الشيخ، هل يجوز دفعها للفقير المدين بشرط أن يردها للدافع؟

الجواب: لا، لا يجوز، يعني لو كان عندك مدين فقير، ودفعت إليه زكاتك فلا بأس، ولا حرج، حتى لو ردَّها عليك من بعد فلا حرج، لكن إذا اشترطت عليه ذلك، فلا يجوز، لأنك إذا فعلت هذا فقد علمنا أنك إنماتريد بهذا العمل أن تسترد مالك الذي في ذمة الفقير، والزكاة لا يجوز أن يحابي الإنسان فيها أحداً لا نفسه ولا غيره.

## حكم الزكاة في الإسلام

السؤال (١٢٦): فضيلة الشيخ، ما حكم الزكاة في الإسلام؟ الجواب: الزكاة في الإسلام أحد أركان الإسلام الخمسة التي بُني عليها؛ لقول النبي ﷺ: «بُنيَ الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام»(١)، وهي فرض بإجماع المسلمين، فمَن أنكر وجوبها فقد كَفَر، إلا أن يكون حديث عهد بالإسلام، أو ناشئاً في بادية بعيدة عن العلم وأهله، فيُعْذَر ولكنه يُعْلَم، فإن أصرً بعد علمه فقد كفر مرتدًا.

وأما مَن مَنعَها بُخلاً وتهاوناً ففيه خلاف بين أهل العلم؛ فمنهم مَن قال: إنه يكفر، وهي إحدى الروايتين عن الإمام أحمد، ومنهم مَن قال: إنه لا يكفر، وهذا هو الصحيح، لكنه قد أتى كبيرة عظيمة، والدليل على أنه لا يكفر حديث أبي هريرة أن النبي على ذكر عقوبة مانع زكاة الذهب والفضة ثم قال: «حتى يُقضى بين العباد، فيرى سبيله إما إلى الجنة، وإما إلى النار»(٢). وإذا كان يمكن أن يرى سبيلاً له إلى الجنة فإنه ليس بكافر؛ لأن الكافر لا يمكن أن يرى سبيلاً له إلى الجنة.

ولكن على مانعها بُخلاً وتهاوناً من الإثم العظيم ما ذكره الله في قوله: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا ءَاتَنْهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ. هُوَخَيْراً لَهُمُ بَلْ هُوَ شَرِّ لَهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ. هُوَخَيْراً لَهُمُ بَلْ هُوَ شَرِّ لَهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ. هُوَ خَيْراً لَهُمُ بَلْ هُوَ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٨٠]، وفي قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ وَاللَّهُ مِنَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٨٠]،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب دعاؤكم إيمانكم، رقم (۸)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب يُنِيَ الإسلام على خمس، رقم (۱٦).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱٤۷).

يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِرَهُم بِعَذَابِ اللهِ وَبَشِرَهُم بِعَذَابِ اللهِ مِرَقُ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّهَ فَتُكُونَ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ هَنذَا مَا كَنَتُم قَلَالُهُ وَلَا يَنْفُولُهُمْ فَلَا كُنتُم تَكْنِرُونَ ﴾ [التوبة: وظُهُورُهُم هَنذَا مَا كَنتُم لِأَنفُولُهُم فَلَا اللهِ عَلَى نعمته عليه بالمال، ١٥، ١٥٥]. فعلى المرء المسلم أن يشكر الله على نعمته عليه بالمال، وأن يؤدي زكاته، حتى يزيد الله له في ماله بركة ونماءً، والله المُوفَق.

\* \* \*

# فتاوى الصيام



# المقصود بالصيام لغة وشرعا

السؤال (١٢٧): فضيلة الشيخ، ما المقصود بالصيام لغةً وشرعاً؟

الجواب: الصيام في اللغة: معناه الإمساك، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا تَرَيْنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيَ إِنِّى نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنَ أُكَلِمَ الْيُومَ إِنْسِيًّا ﴾ [مريم: ٢٦]. أي: نذرت إمساكاً للكلام فلن أكلم اليوم إنسياً.

ومنه قول الشاعر:

خيل صيامٌ وخيل غيرُ صائمةٍ تحت العجاج وأخرى تَعْلِك اللُّجُما

أما في الشرع: فهو التعبُّد لله تعالى بالإمساك عن المفطرات من طلوع الفجر الثاني إلى غروب الشمس.

### أقسام الصيام

السؤال (١٢٨): فضيلة الشيخ، ما هي أقسام الصيام؟ الجواب: ينقسم الصيام إلى قسمين:

قسم مفروض: والمفروض قد يكون بسبب كصيام الكفارات، والنذور، وقد يكون بغير سبب كصيام رمضان، فإنه واجب بأصل الشرع، أي: بغير سبب من المكلف.

وأما غير المفروض: فقد يكون معيناً، وقد يكون مطلقاً. فمثال المعيّن: صوم يوم الاثنين والخميس.

ومثال المطلق: صيام أي يوم من أيام السنة، إلا أنه قد ورد النهي عن تخصيص يوم الجمعة بالصوم، فلا يُصام يوم الجمعة إلا أن يُصام يوم قبله أو يوم بعده. كما ورد في النهي عن صيام يومي العيدين الفطر والنحر، وكذلك عن صيام أيام التشريق، إلا لمن لم يجد الهدي للقارِن والمتمتع، فإنه يصوم أيام التشريق عن الأيام الثلاثة التي في الحج.

### حكم صيام رمضان

السؤال (۱۲۹): فضيلة الشيخ، ما حكم صيام شهر رمضان؟ الجواب: صيام شهر رمضان فرض بنص الكتاب والسُّنَة، وإجماع المسلمين، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ عَلَى الَّذِينَ عَلَى الَّذِينَ عَلَى الَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبَلِكُمُ المَّلَكُمُ تَنَقُونَ ﴿ يَتَا يُكُمُ الشَّهُ وَلَيْكُ مِن قَبَلِكُمُ المَّلَكُمُ تَنَقُونَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ و

وقال النبي ﷺ: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام»(١). وقال عليه الصلاة والسلام: «إذا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(٢٣٩).

# رأيتموه فصوموا»(١).

وأجمع المسلمون على أن صيام رمضان فرض، وأنه أحد أركان الإسلام، فمَن أنكر فرضيَّته كَفَر، إلا أن يكون ناشئاً في بلاد بعيدة لا تُعرف فيها أحكام الإسلام، فيُعْذَر بذلك، ثم إن أصرَّ بعد إقامة الحُجَّة عليه كَفَر.

ومَن تَرَكَه تهاوُناً مع الإقرار بفرضيّته فهو على خطر، فإن بعض أهل العلم يرى أنه كافر مرتد، ولكن الراجح أنه ليس بكافر مرتد، بل هو فاسق من الفُسَّاق لكنه على خطر عظيم.

#### مكانة الصيام وفضله

السؤال (١٣٠): فضيلة الشيخ، ما هي مكانة الصيام في الدين، وفضله في العبادة وخاصّة في شهر رمضان؟

الجواب: مكانة الصيام في الإسلام أنه أحد أركانه العظيمة التي لا يقوم إلا بها، ولا يتم إلا بها، وأما فضله في الإسلام فقد ثَبَتَ عن النبي عَلَيْ أنه قال: «مَن صام رمضان إيماناً واحتساباً غُفِرَ له ما تقدّم من ذنبه»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب هل يُقال: رمضان أو شهر رمضان، رقم (۱۹۰۰)، ومسلم، كتاب الصيام، باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال، رقم (۱۹۰۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب من صام رمضان إيماناً واحتساباً ونيَّة، رقم (۱۹۰۱)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان، وهو التراويح، رقم (۷۲۰).

# حكم الفطر في رمضان بدون عذر

السؤال (١٣١): فضيلة الشيخ، ما حكم الفِطر في نهار رمضان دون عذر؟

الجواب: الفطر في نهار رمضان دون عذر من أكبر الكبائر، ويكون به الإنسان فاسقا، ويجب عليه أن يتوب إلى الله، وأن يقضي ذلك اليوم الذي أفطره، يعني لو أنه صام وفي أثناء اليوم أفطر بدون عذر، فعليه أن يقضي ذلك اليوم الذي أفطره؛ لأنه لمَّا شَرَعَ فيه التزم به ودخل فيه على أنه فرض، فيلزمه قضاؤه كاملاً، أما لو تَركَ الصوم من الأصل متعمّداً بلا عذر الراجح أنه لا يلزمه القضاء؛ لأنه لن يستفيد منه شيئاً، لأنه لن يُقبَل منه، فإن القاعدة: أن كل عبادة موقّتة بوقت معيَّن، فإنها إذا أُخِّرَت عن ذلك اليوم المعيَّن بلا عذر لن تُقبَل من صاحبها؛ لقول النبي عَيَّ : «مَن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (١)، ولأنه مِن تعدي حدود الله عز وجل، وتعدي حدود الله تعالى ظلم ، والظالم لا يقبل منه، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَنعَدَ حُدُودَ اللهِ فَأَولَتِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]؛ ولأنه لو تعالى: هُومَن يَنعَدَ على وقتها أي: فعلَها قبل دخول الوقت لم تُقبَل منه، فكذلك إذا فعلَها بعده لن تُقبَل منه إلا أن يكون معذوراً.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۱۱).

#### بم يثبت شهر رمضان؟

السؤال (١٣٢): فضيلة الشيخ، بماذا يثبت شهر رمضان؟

الجواب: يثبت دخول شهر رمضان إما برؤية هلاله، وإما بإكمال شعبان ثلاثين يوماً؛ لقول الرسول ﷺ: "إذا رأيتموه فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا، فإن غُمَّ عليكم فأكملوا عدَّة شعبان ثلاثين "(١).

# حكم رؤية من رأى الهلال وحده

السؤال (١٣٣): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن رأى الهلال وحده ولم يصم معه الناس؟

الجواب: مَن رأى الهلال وحده يجب عليه أن يُبَلِّغ به المحكمة الشرعية ويشهد به، ويثبت دخول شهر رمضان بشهادة الواحد إذا ارتضاه القاضي وحكم بشهادته، فإن رُدَّت شهادته فقد قال بعض العلماء: إنه يلزمه أن يصوم؛ لأنه تيقَّن أنه رأى الهلال، وقد قال النبي ﷺ: «صوموا لرؤيته» (٢) وهذا قد رآه.

وقال بعض أهل العلم: لا يلزم أن يصوم؛ لأن الصوم يوم

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصيام، باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال رقم(١٠٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب قول النبي ﷺ: ﴿إِذَا رأيتُم الهلال فصوموا...»، رقم (١٩٠٩)، ومسلم، كتاب الصيام، باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال، رقم (١٠٨١).

يصوم الناس والفطر يوم يفطر الناس، وموافقته للجماعة خير من انفراده وشذوذه، وفصَّل آخرون فقالوا: يلزمه الصوم سرَّا. فيلزمه الصوم؛ لأنه رأى الهلال، ويكون سرًّا لئلا يُظْهِر مخالفة الجماعة.

# أركان الصيام

السؤال (١٣٤): فضيلة الشيخ، ما هي أركان الصيام؟

الجواب: الصيام له ركن واحد، فهو التعبُّد لله عز وجل بالإمساك عن المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، والمراد بالفجر هنا الفجر الثاني دون الفجر الأول، فيتميَّز الفجر الثانى عن الفجر الأول بثلاث ميزات:

الأولى: أن الفجر الثاني يكون معترضاً في الأفق، والفجر الأول يكون مستطيلاً، أي ممتدًا من المشرق إلى المغرب، أما الفجرالثاني فهو من الشمال إلى الجنوب.

الميزة الثانية: أن الفجر الثاني لا ظُلمة بعده، بل يستمر النور في ازدياد حتى تطلع الشمس، وأما الفجر الأول فيظلم بعد أن يكون له شعاع.

الميزة الثالثة: أن الفجر الثاني متصل غيابه بالأفق، وأما الفجر الأول فبينه وبين الأفق ظلمة، والفجر الأول ليس له حكم في الشرع، فلا تحل به صلاة الفجر ولا يحل به الطعام على الصائم بخلاف الفجر الثاني.

# على من يجب الصيام؟

السؤال (١٣٥): فضيلة الشيخ، على مَن يجب الصيام؟

الجواب: الصيام يجب أداءً على كل مسلم بالغ عاقل قادر مقيم خالٍ من الموانع، فهذه سِتَّة أوصاف، مسلم بالغ عاقل قادر مقيم خالٍ من الموانع، فأما الكافر فلا يجب عليه الصوم ولا غيره من العبادات، ومعنى قولنا: لا يجب عليه الصوم أنه لا يُلزَم به حال كفره، ولا يلزمه قضاؤه بعد إسلامه؛ لأن الكافر لا تُقبَل منه العبادة حال كفره؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُدَ أَن تُقبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُدَ التبادة حال كفره؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُدَ أَن تُقبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُدَ إِللهَ وَبَرَسُولِهِ عَلَى التوبة: ٤٥].

ولا يلزمه قضاء العبادة إذا أسلم؛ لقوله تعالى: ﴿ قُل لِللَّذِينَ صَالَحُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فذِكْره ترك الصلاة وإطعام المسكين من أسباب دخولهم النار، يدلُّ على أن لذلك تأثيراً في دخولهم النار، بل إن الكافر يعاقب على كل ما يتمتَّع به من نِعَم الله من طعام وشراب ولباس؛ لقول الله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُوا الله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ انَقُوا وَءَامَنُوا ثُمَّ انْقَوا وَءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ انْقُوا وَءَامَنُوا ثُمَّ انْقُوا وَءَامَنُوا ثُمَّ انْقُوا وَءَامَنُوا ثَمَامِكُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ انْقُوا وَءَامَنُوا ثُمَّ انْقُوا وَالله يُعِبُ

اَلْمُسِنِينَ ﴾ [المائدة: ٣٩]، فنفي الجُناح عن المؤمنين فيما طعموا يدل على ثبوت الجُناح على غير المؤمنين فيما طعموا، ولقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِيَ آخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّيَا خَالِصَةً يُومَ القِينَا عَلَيْ [الأعراف: ٣٢].

فقوله: ﴿ لِلَّذِينَ مَامَنُوا فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ يدلُّ على أن الحكم في غير المؤمنين يختلف عن الحكم في المؤمنين، ولكن إذا أسلم الكافر في أثناء رمضان لم يلزمه القضاء فيما سبق إسلامه، فإذا أسلم ليلة الخامس عشر مثلاً، فالأيام الأربعة عشر لا يلزمه قضاؤها، وإذا أسلم في أثناء اليوم لزمه الإمساك دون القضاء، فإذا أسلم عند زوال الشمس مثلاً قلنا له: أمسِك بقية يومك ولا يلزمك القضاء، فنأمره بالإمساك؛ لأنه صار من أهل الوجوب، ولا نأمره بالقضاء؛ لأنه قام بما وَجَبَ عليه وهو الإمساك من حين أسلم، بالقضاء؛ لأنه قام بما وَجَبَ عليه وهو الإمساك من حين أسلم، ومَن قام بما يجب عليه لم يُكلَّف بإعادة العبادة مرَّة ثانية.

أما العقل فهو الوصف الثاني للوجوب، العقل هو ما يحصل به الميز أي: التمييز بين الأشياء، فإذا لم يكن الإنسان عاقلاً فإنه لا صوم عليه، كما أنه لا يجب عليه شيء من العبادات سوى الزكاة، ومن هذا النوع \_ أي ممن ليس له عقل \_ أن يبلغ الإنسان سنا يسقط معه التمييز، وهو ما يُعرف عند العامة بالهذرات، فلا يلزم المهذري صوم، ولا يلزم عنه إطعام؛ لأنه ليس من أهل الوجوب.

أما الوصف الثالث فهو البلوغ، ويحصل البلوغ بواحد من أمور ثلاثة: إما أن يتم للإنسان خمس عشرة سنة، أو أن ينبت العانة، وهي الشعر الخشن الذي يكون عند القُبُّل، أو ينزل المني

بلذَّة سواء كان ذلك باحتلام أو بيقظة، وتزيد المرأة أمراً رابعاً وهو الحيض، فإذا حاضت المرأة بلَغَت، وعلى هذا فمَن تمَّ له خمس عشرة سنة من ذكر أو أنثى فقد بَلَغ، ومَن نَبَتت عانته ولو قبل خمس عشرة سنة من ذكر أو أنثى فقد بَلَغ، ومَن أنزل منيًّا بلذَّة مِن ذكر أو أنثى ولو قبل خمس عشرة سنة فقد بَلَغ، ومَن حاضت ولو قبل خمس عشرة سنة فقد بَلَغ، ومَن حاضت ولو قبل خمس عشرة سنة فقد بَلَغت، وربما تحيض المرأة وهي بنت عشر سنين، وهنا يجب التنبُّه لهذه المسألة التي يغفل عنها كثير من الناس، فإن بعض النساء تحيض مبكِّراً ولا تدري أنه يلزمها الصوم وغيره من العبادات التي تتوقّف أو التي يتوقف وجوبها على البلوغ؛ لأن كثيراً من الناس يظنُّون أن البلوغ إنما يكون بتمام خمس عشرة سنة، وهذا ظن لا أصل له، فإذا لم يكن الإنسان بالِغاً فإن الصوم لا يجب عليه.

ولكن ذكر أهل العلم أن الولي مأمور بأن يأمُر موليه الصغير من ذكر أو أنثى بالصوم ليعتاده حتى يتمرَّن عليه ويسهل عليه إذا بلغ، وهذا ما كان الصحابة رضي الله عنهم يفعلونه، فإنهم كانوا يصومون أولادهم الصِّغار حتى إن الواحد منهم ليبكي فيعطى لعبة من العهن يتلهَّى بها حتى تغرب الشمس (۱).

وأما الوصف الرابع فهو أن يكون الإنسان قادراً على الصوم، أي يستطيع أن يصوم بلا مشقّة، فإن كان غير قادر فلا صوم عليه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب صوم الصبيان، رقم (۱۹٦٠)، ومسلم، كتاب الصيام، باب من أكل في عاشوراء فليكف بقية يومه، رقم (۱۱۳٦).

ولكن غير القادر ينقسم إلى قسمين:

القسم الأول: أن يكون عجزه عن الصوم مستمرًا دائماً كالكبير والمريض مرضاً لا يُرجىٰ بُرْؤُه، فهذا يطعم عن كل يوم مسكيناً، فإذا كان الشهر ثلاثين يوماً أطعم ثلاثين مسكيناً، وإذا كان الشهر تسعة وعشرين مسكيناً، وللإطعام كيفيتان:

الكيفية الأولى: أن يخرج حبًّا من أرز أو بُر، وقدره ربع صاع بصاع النبي على أي خُمس صاع بالصاع المعروف هنا، ويساوي كيلوين وأربعين جراماً من بُر جيًّد رزين، يعني أنك إذا وزنت من البر الرزين الدجن ما يبلغ كيلوين وأربعين جراماً فإن هذا صاع بصاع النبي على أربعة أمداد، فيكفي بصاع النبي المحلين، ويحسن في هذه الحال أن تجعل معه إذا دفعته للأربعة مساكين، ويحسن في هذه الحال أن تجعل معه إذا دفعته للفقير شيئاً يؤدمه من لحم أو غيره حسب ما تقتضي به الحال والعرف.

وأما الكيفية الثانية للإطعام: فأن يصنع طعاماً يكفي لثلاثين فقيراً أو تسعة وعشرين فقيراً حسب الشهر ويدعوهم إليه كما ذُكر ذلك عن أنس بن مالك رضي الله عنه حين كبر، ولا يجوز أن يطعم شخصاً واحداً مقدار ما يكفي الثلاثين أو التسعة وعشرين، يعني لابدً أن يكون عن كل يوم مسكين.

أما القسم الثاني من الوصف الرابع فهو العجز الذي يرجى زواله، فهو العجز الطارئ كمرض حدث على الإنسان في أيام الصوم، وكان يشق عليه أن يصوم، فنقول له: أفطِر واقض يوماً

مكانه؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ فَعِـدَّةٌ مِنْ أَنَّ عَلَىٰ سَفَرِ فَعِـدَّةٌ مِنْ أَكَانِهُ مَا اللهُ اللهُ

أما الوصف الخامس: أن يكون مقيماً، وضده المسافر، فالمسافر وهو الذي فارق وطنه لا يلزمه الصوم؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّهُ مِنَ أَسَيَامٍ أُخَدُ ﴾ ولكن الأفضل أن يصوم إلا أن يشق عليه، فالأفضل الفطر؛ لقول أبي الدرداء رضي الله عنه: كنا مع النبي على في رمضان في يوم شديد الحر وما فينا صائم إلا رسول الله على، وعبدالله بن رواحة (١). أما إذا شق عليه الصوم فإنه يفطر ولابد؛ لأن النبي على شكي إليه أن الناس قد شق عليهم الصيام فأفطر، ثم قيل له: إن بعض الناس قد صام فقال: «أولئك العُصاة» أولئك العُصاة» (٢).

أما الوصف السادس: أن يكون خالياً من الموانع أي من موانع الوجوب، وهذا يختص بالمرأة، فيشترط في وجوب الصوم عليها أداءً ألا تكون حائضاً ولا نفساء، فإن كانت حائضاً أو نفساء فإنه لا يجب الصوم، وإنما تقضي بدل الأيام التي أفطرت؛ لقول النبي على مقرراً ذلك: «أليس إذا حاضت لم تُصَلِّ ولم تَصُم» (٣) فإذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، رقم (١٩٤٥)، ومسلم، كتاب الصيام، باب التخيير في الصوم والفطر في السفر، رقم (١١٢٢).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم، كتاب الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافر في غير معصية، رقم (١١١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب الحائض تترك الصوم والصلاة، رقم (١٩٥١).

حاضت المرأة فلا صوم عليها، بل تقضي في أيام أُخَر، وهنا مسألتان ينبغى التفطُن لهما:

المسألة الأولى: أن بعض النساء تطهر في آخر الليل وتعلم أنها طهرت، ولكنها لا تصوم ذلك اليوم ظنّا منها أنها إذا لم تغتسل فإنه لا يصح صومها، وليس الأمر كذلك، بل صومها يصح وإن لم تغتسل إلا بعد طلوع الفجر.

وأما المسألة الثانية: فهي أن بعض النساء تكون صائمة فإذا غربت الشمس وأفطرت جاءها الحيض قبل أن تصلي المغرب، فبعض النساء يقول: إنه إذا أتاها الحيض بعد الفطر وقبل صلاة المغرب فإن صومها ذاك النهار يفسد، وكذلك بعض النساء يبالغ أيضاً ويقول: إذا جاءها الحيض قبل صلاة العشاء فإن صومها ذلك اليوم يفسد، وكل هذا ليس بصحيح. المرأة إذا غابت الشمس وهي لم تر الحيض خارجاً فصومها صحيح، حتى لو خرج بعد غروب الشمس بلحظة واحدة، فصومها صحيح.

هذه ست أوصاف إذا اجتمعت في الإنسان وَجَبَ عليه صوم رمضان أداءً، ولا يحل له أن يفطر، فإن تخلف واحد منها فعلى ما سمعت.

#### حكم صيام تارك الصلاة

السؤال (١٣٦): فضيلة الشيخ، ما حكم صيام تارك الصلاة؟ الجواب: تارك الصلاة صومه ليس بصحيح ولا يُقبل منه؛ لأن تارك الصلاة كافر مرتد؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ تَابُواْ وَأَقَامُوا الصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ الصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ النَّبِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللَّاللَّا اللَّلْمُ الللللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللللَّاللَّا الللَّهُ اللّل

قال عبدالله بن شقيق رحمه الله وهو من التابعين المشهورين: كان أصحاب النبي على لا يرون شيئاً تَرْكه كفر غير الصلاة. وعلى هذا فإذا صام الإنسان وهو لا يصلي فصومه مردود غير مقبول ولا نافع له عند الله يوم القيامة، ونحن نقول له: صلّ ثم صُم، أما أن تصوم ولا تُصَلّي فصومك مردود عليك؛ لأن الكافر لا تُقبَل منه العبادة.

# حكم مَن يصلي ويصوم في رمضان فقط؟

السؤال (١٣٧): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن يصوم ويصلي إذا جاء رمضان لكن إذا انسلخ رمضان انسلخ من الصلاة والصيام؟

الجواب: الذي يتبيَّن لي من الأدلة أن تَرْك الصلاة لا يكون كفراً إلا إذا كان تركاً مطلقاً، وأما مَن يصلي ويخلي، فيصلي بعض الأحيان ويترك بعض الأحيان، الذي يبدو لي من الأدلة أنه لا يكفر بذلك؛ لقوله: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمَن تَرَكَها ـ أي

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(١٥٢).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۷۷).

الصلاة - فقد كفر "؛ ولقوله: "بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة"، ولكن هذا الرجل الذي لا يصلي ولا يصوم إلا في رمضان، أنا في شك من إيمانه؛ لأنه لو كان مؤمناً حقًا لكان يصلي في رمضان وفي غيره، أما كونه لا يعرف ربَّه إلا في رمضان، فأنا أشك في إيمانه، لكني لا أحكم بكفره بل أتوقف فيه وأمره إلى الله عز وجل.

# حكم مَن يصوم أياماً ويفطر أياماً

السؤال (۱۳۸): فضيلة الشيخ، ما حكم من يصوم أياماً ويفطر أخرى؟

الجواب: جواب هذا السؤال يمكن أن يُفْهَم ممَّا سبق، وهو أن هذا الذي يصوم يوماً ويَدَع يوماً لا يخرج من الإسلام، بل يكون فاسِقاً لتركه هذه الفريضة العظيمة التي هي أحد أركان الإسلام، ولا يقضي الأيام التي أفطرها؛ لأن قضاءَه إياها لا يفيده شيئاً، فإنه لا يصلي بناءً على ما أشرنا إليه سابقاً من أن العبادة الموقَّتة إذا أخَرها الإنسان عن وقتها المحدد بلا عذر فإنها لا تُقبَل منه.

#### قضاء الأشهر الفائتة

السؤال (١٣٩): فضيلة الشيخ، إذا كان الإنسان قد ترك أشهراً من رمضان بعد بلوغه ثم التزم الآن، فهل يلزمه قضاء هذه الأشهر؟

الجواب: القول الراجح من أقوال أهل العلم أنه لا يلزمه قضاء هذه الأشهر التي تركها بلا عذر، بناءً على ما سبق أن العبادة الموقّة إذا أخَّرها الإنسان عن وقتها المحدد لها شرعاً فإنها لا تُقْبَل منه، فقضاؤه إياها لا يفيده شيئاً، وقد ذكرنا فيما سبق دليل ذلك من الكتاب والسُّنَّة والقياس، وعلى هذا فإذا كان الإنسان في أول شبابه لا يُصلي ولا يصوم ثم منَّ الله عليه بالهداية وصلَّى وصام، فإنه لا يلزمه قضاء ما فاته من صلاة وصيام، وكذلك لو كان يصلي ويزكِّي ولكنه لا يصوم فمنَّ الله عليه بالهداية وصار يصوم، فإنه لا يلزمه قضاء ذلك الصوم بناءً على ما سبق تقريره، وهو أن العبادة الموقَّتة بوقت إذا أخَّرها الإنسان عن وقتها بلا عذر لم تُقْبَل منه، وإذا لم تُقْبَل منه لم يفده قضاؤه إياها شيئاً.

#### الأعذار المبيحة للفطر

السؤال (١٤٠): فضيلة الشيخ، ما هي الأعذار المبيحة للفِطر في شهر رمضان المبارك؟

الجواب: الأعذار المبيحة للفطر سبق الإشارة إلى بعضها وهو: المرض، والسفر، ومن الأعذار أن تكون المرأة حاملاً تخاف على نفسها أو على جنينها، ومن الأعذار أيضاً أن تكون المرأة مرضعاً تخاف إذا صامت على نفسها أو على رضيعها، ومن الأعذار أيضاً أن يحتاج الإنسان إلى الفطر لإنقاذ معصوم من هلكة مثل أن يجد غريقاً في البحر أو شخصاً بين أماكن محيطة به فيها نار،

فيحتاج في إنقاذه إلى الفِطر، فله حينئذ أن يفطر ويمتدح، ومن ذلك أيضاً إذا احتاج الإنسان إلى الفطر للتقوي على الجهاد في سبيل الله، فإن ذلك من أسباب إباحة الفِطر له؛ لأن النبي عَلَيْ قال لأصحابه في غزوة الفتح: "إنكم مصبعوا عدوكم، والفطر أقوى لكم فأفطروا"(١)، فإذا وُجِدَ السبب المبيح للفطر وأفطر الإنسان به، فإنه لا يلزمه الإمساك بقية ذلك اليوم.

فإذا قدِّر أن شخصاً أفطر لإنقاذ معصوم من هلكة فإنه يستمر مفطراً؛ لأنه أفطر بسبب يبيح له الفطر، فلا يلزمه الإمساك حينئذٍ، لكون حرمة ذلك اليوم قد زالت بالسبب المبيح للفطر.

ولهذا نقول: القول الراجح في هذه المسألة أن المريض لو برئ في أثناء النهار وكان مفطراً فإنه لا يلزمه الإمساك، ولو قدم المسافر أثناء النهار إلى بلده وكان مفطراً فإنه لا يلزمه الإمساك، ولو طهرت الحائض في أثناء النهار فإنه لا يلزمها الإمساك؛ لأن هؤلاء كلهم أفطروا بسبب مبيح للفطر، فكان ذلك اليوم في حقهم لا حرمة له بإباحة الشرع الإفطار فيه، فلا يلزمه الإمساك إذا زال السبب المبيح للفطر.

السؤال (١٤١): فضيلة الشيخ، لكن ما الفرق بين هذه الحالة لو جاء العلم بدخول رمضان في أثناء النهار؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصوم، باب أجر المفطر في السفر إذا تولى العمل، رقم (١١٢٠).

الجواب: الفرق بينهما ظاهر؛ لأنه إذا قامت البيِّنة في أثناء النهار فإنه يلزمه الإمساك؛ لأنه في أول النهار، إنما أفطروا بالعذر، عذر الجهل، ولهذا لو كانوا عالمين بأن هذا اليوم من رمضان لزمهم الإمساك، أما أولئك القوم الآخرون الذين أشرنا إليهم فهم يعلمون أنه من رمضان، لكن الفطر مباح لهم، بينهما فرق ظاهر.

#### مفسدات الصوم

السؤال (١٤٢): فضيلة الشيخ، ما هي مفسدات الصوم؟ وهل لها شروط؟

الجواب: نعم مفسدات الصوم هي المفطرات، وهي: الجماع، والأكل والشرب، وإنزال المني بشهوة، وما بمعنى الأكل والشرب، والقيء عمداً، والحجامة، وخروج دم الحيض والنّفاس، هذه ثمانية مفطرات.

أَمَا الأَكُلُ والشرب والجِماع: فدليلها قوله تعالى: ﴿ فَالْكَنَ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللللَّالَةُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

وأما إنزال المني بشهوة: فدليله قوله تعالى في الحديث القدسي: «يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلى»(١). وإنزال المنى

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب فضل الصوم، رقم (۱۸۹٤)، ومسلم، كتاب الصيام، باب فضل الصيام، رقم (۱۱۵۱).

شهوة؛ لقول النبي عَلَيْ الله وفي بضع أحدكم صدقة قالوا: يا رسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ قال: «أرأيتم لو وضعها في حرام، أكان عليه فيها وزر فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر (١)، والذي يوضع إنما هو المني الدافق، ولهذا كان القول الراجح أن المذي لا يفسد الصوم حتى وإن كان بشهوة.

الخامس: ما كان بمعنى الأكل والشرب، وهي الإبر المُغَذّية التي يُسْتَغْنىٰ بها عن الأكل والشُّرب؛ لأن هذه وإن كانت ليست أكلاً ولا شُرباً لكنها بمعنى الأكل والشُّرب حيث يُستغنى بها عنه، وما كان بمعنى الشيء فله حكمه، ولذلك يتوقَّف بقاء الجسم على تناول هذه الإبر، بمعنى أن الجسم يبقى على هذه الإبر وإن كان لا يتغذَّى بغيرها، أما الإبر التي لا تغذي ولا تَقُوم مقام الأكل والشرب، فهذه لا تفطر سواء تناولها الإنسان في الوريد أو في العضلات أو في أي مكان في بدنه.

والسادس: القيء عمداً، أي: أن يتقيّأ الإنسان ما في بطنه حتى يخرج من فمه؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه، أن النبي قال: «مَن استقاء عمداً فليقض، ومَن ذَرَعَه القيء فلا قضاء عليه»(٢). والحكمة في ذلك أنه إذا تقيّأ فرغ بطنه من الطعام،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، رقم (١٠٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٤٩٨)، والترمذي، كتاب الصوم، باب ما جاء فيمن استقاء عمداً، رقم (٧٢٠)، وابن ماجه، كتاب الصيام، باب ما جاء في الصائم يقيء، رقم (١٦٧٦).

واحتاج البدن إلى ما يَرُد عليه هذا الخُلُوّ، ولهذا نقول: إذا كان الصوم فرضاً فإنه لا يجوز للإنسان أن يتقيّأ؛ لأنه إذا تقيّأ ضرّ نفسه وأفسد صومه الواجب.

وأما السابع: وهو خروج دم الحجامة؛ فلقول النبي ﷺ: «أفطر الحاجم والمحجوم»(١).

وأما خروج دم الحيض والنّقاس؛ فلقول النبي ﷺ: «أليس إذا حاضت لم تُصَلِّ ولم تَصُم؟»(٢)، وقد أجمع أهل العلم على أن الصوم لا يصح من الحائض ومثلها النّفساء.

وهذه المفطرات وهي مفسدات الصوم لا تفسده إلا بشروط ثلاثة وهي: العلم، والذكر، والقصد، أي أن الصائم لا يفسد صومه بهذه المفسدات إلا بشروط ثلاثة:

أن يكون عالِماً بالحُكم الشرعي، وعالِماً بالوقت أي بالحال، فإن كان جاهلاً بالحُكم الشرعي أو بالوقت فصيامه صحيح؛ لقول الله تعالى: ﴿ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، فقال الله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ الله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ فِيمَا أَخْطَأَتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُ ﴾ [الاحزاب: ٥]، ولثبوت السُّنة فيما أَخْطأَتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُ ﴾ [الاحزاب: ٥]، ولثبوت السُّنة

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب الصوم، باب في الصائم يحتجم، رقم (٢٣٦٧)، والترمذي، كتاب الصوم، باب كراهية الحجامة للصائم، رقم (٧٧٤)، وابن ماجه، كتاب الصيام، باب ما جاء في الحجامة للصائم، رقم (١٦٧٩).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۲۵۳).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي آنشُوكُمْ أَوْ
 تُخْفُوهُ ﴾، رقم (١٢٦).

في ذلك، ففي الصحيح من حديث عدي بن حاتم رضي الله عنه (۱) أنه صام فجعل تحت وسادته عقالين وهما الحبلان اللَّذان تشد بهما يد الجمل، أحدهما أسود والثاني أبيض، وجعل يأكل ويشرب حتى تبيَّن له الأبيض من الأسود ثم أمسك، فلمَّا أصبح غدا على رسول الله عَلَيْ فأخبره بذلك، فبيَّن له النبي عَلَيْ أنه ليس المراد بالخيط الأبيض والأسود في الآية الخيطين المعروفين، وإنما المراد بالخيط الأبيض بياض النهار، وبالخيط الأسود الليل أي: سواده، ولم يأمره النبي عَلَيْ بقضاء الصوم؛ لأنه كان جاهلًا بالحُكم يظن أن هذا هو معنى الآية الكريمة.

وأما الجهل بالوقت فلحديث أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها، وهو في البخاري<sup>(۲)</sup>، قالت: أفطرنا على عهد النبي على في يوم غيم ثم طلعت الشمس، ولم يأمرهم النبي على بالقضاء، ولو كان القضاء واجباً لأمرَهم به، ولو أمرَهم به لنُقِل إلى الأمَّة؛ لقول الله تعالى: ﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، فلما لم ينقل مع توافر الدواعي على نقله، عُلِم أن النبي على لم يأمرهم به، ولمنا لم يأمرهم به - أي بالقضاء - عُلِم أنه ليس بواجب، وعلى هذا فلو قام الإنسان يظن أنه في الليل فأكل أو شرب، ثم تبين له أن أكله وشربه كان بعد طلوع الفجر، فإنه ليس عليه قضاء؛ لأنه كان حاهلاً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب قوله تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكُو الْمَيْطُ الْأَبْيَشُ مِنَ الْمُتَوْمِ مِنَ الْمُتَرِّمِ مِنَ الْمُتَرِّمِ مِنَ الْمُتَرِّمِ مِنَ الْمُتَرِّمِ مِنَ الْمُتَرِّمِ مِنَ الْمُتَرِّمِ مِنَ الْمُتَرِمِ مِنَ الْمُتَرِمِ بِعَالَى اللهِ مِن اللهِ مِن الصوم يحصل بطلوع الفجر، رقم (١٠٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، بآب إذا أفطر في رمضان ثم طلعت الشمس، رقم (١٩٥٩).

وأما الشرط الثاني: فهو أن يكون ذاكراً، وضد الذّكر النسيان، فلو أكل أو شرب ناسياً فإن صومه صحيح، ولا قضاء عليه؛ لقول الله تعالى: ﴿ رَبّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا آوَ أَخَطَأَناً ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، فقال الله تعالى: «قد فعلت» (١)، ولحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «مَن نسي وهو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه» (٢).

وأما الشرط الثالث وهو القصد، فهو أن يكون الإنسان مختاراً لفعل هذا المفطر، فإن كان غير مختار فإن صومه صحيح، سواء كان مكرها أم غير مكره؛ لقول الله تعالى في المكره على الكفر: هم مَن كَفَر بِاللهِ مِنْ بَعّدِ إِيمَنِيهِ إِلّا مَنْ أُكِيرَه وَقَلْبُهُم مُطْمَيِنٌ بِاللهِ مِنْ اللهِ مَن صَحَدًا اللهِ مَن صَحَد الله وَلَكُون مَن شَرَح بِاللهُ مِن مَدَرُا فَعَلَيْهِ مَ غَضَبٌ مِن اللهِ وَلَهُ مُ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهِ وَلَكُون مَن شَرَح بِاللهُ وَلَكُو مَد رَافع بالإكراه فما دونه من باب أولى، وللحديث الذي يروى عن رسول الله عليه الله رأن الله وعلى هذا وقع عن أمّتي الخطأ والنسيان وما استُكر هُوا عليه (٣)، وعلى هذا فلو طار إلى أنف الصائم غبار ووجد طعمه في حَلْقه ونزل إلى معدته فإنه لا يفطر بذلك؛ لأنه لم يتقصده، وكذلك لو أُكْرِه على معدته فإنه لا يفطر بذلك؛ لأنه لم يتقصده، وكذلك لو أُكْرِه على

تقدم تخریجه ص(۲٦۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب الصائم إذا أكل أو شرب ناسياً، رقم (۱۹۳۳)، ومسلم، كتاب الصيام، باب أكل الناسي وشربه وجِمَاعه لا يفطر، رقم (۱۱۵۵).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه، كتاب الطلاق، باب طلاق المكره والناسي، رقم (٢٠٤٣)،
 والبيهقي في «السنن» (٦/ ٨٤)، والدارقطني في «السنن» (٤/ ١٧٠).

الفطر فأفطر دفعاً للإكراه فإن صومه صحيح؛ لأنه غير مختار، كذلك لو احتلم وهو نائم، فإن صومه صحيح؛ لأن النائم لا قصد له، وكذلك لو أكرَه الرَّجل زوجته وهي صائمة فجامعها فإن صومها صحيح؛ لأنها غير مختارة، وهاهنا مسألة يجب التفطن لها، وهي أن الرَّجل إذا أفطر بالجِمَاع في نهار رمضان، والصوم واجب عليه، فإنه يَلْزَم في حقِّه أو يترتَّب على جِمَاعِهِ أمور:

الأول: إثم.

والثاني: القضاء.

والثالث: الكفَّارة.

ويلزمه الإمساك بقيّة يومه، ولا فرق بين أن يكون عالِماً بما يجب عليه في هذا الجِمَاع أو جاهلاً، يعني أن الرَّجل إذا جامع في صيام رمضان والصوم واجب عليه ولكنه لا يدري أن الكفَّارة تجب عليه فإن الكفَّارة واجبة؛ لأنه تعمَّد المفسد، وتعمُّده مفسد تستلزم ترتب الأحكام عليه، بل في حديث أبي هريرة (۱) أن رجلاً جاء إلى النبي عَلِي فقال: يا رسول الله، هَلَكْت، قال: «ما أهلكك؟» قال: وقعنت على امرأتي في رمضان وأنا صائم، فأمَرَه النبي عَلِي بالكفَّارة مع أن الرَّجُل لا يعلم عنها.

وفي قولنا: فالصوم واجب عليه، احتراز ممَّا إذا جامع الصائم في رمضان وهو مسافر مثلاً، فإنه لا تَلْزَمه الكفَّارة، مثل أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب إذا جَامَع في رمضان ولم يكن له شيء..، رقم (١٩٣٦)، ومسلم، كتاب الصيام، باب تغليظ تحريم الجِمَاع في نهار رمضان على الصائم، رقم (١١١١).

يكون الرَّجُل مسافراً بأهله في رمضان وهما صائمان، ثم يُجامِع أهله، فإنه ليس عليه كفَّارة، وذلك لأن المسافر إذا شَرَعَ في الصيام لا يلزمه إتمامه، إن شاء أفطر وقضى، وإن شاء استمر.

### صيام الصبي

السؤال (١٤٣): فضيلة الشيخ، ما هو حكم صيام الصبي الذي لم يبلغ؟

الجواب: صيام الصبي كما أسلفنا ليس بواجب عليه، ولكن على ولي أمره أن يأمره به ليعتاده، وهو \_ أي الصيام \_ في حق الصبي الذي لم يبلغ سُنَّة، له أجر بالصوم، وليس عليه وزر إذا تركه.

#### صيام المجنون

السؤال (۱٤٤): فضيلة الشيخ، ما حكم صيام مَن يعقل زمناً ويجن زمناً آخر، أو يعقل زمناً ويخرف ويهذري زمناً آخر؟

الجواب: الحكم يدور مع علّته، ففي الأوقات التي يكون فيها صاحياً عاقلاً يجب عليه الصوم، وفي الأوقات التي يكون فيها مجنوناً مهذرياً لا صوم عليه، فلو فُرِض أنه يجن يوماً ويفيق يوماً، أو يهذري يوماً ويصحو يوماً، ففي اليوم الذي يصحو فيه يلزمه الصوم، وفي الذي لا يصحو فيه لا يلزمه الصوم.

777

السؤال (١٤٥): فضيلة الشيخ، لكن لو حدث له أثناء النهار أن كان عاقلاً ثم ذهب عقله؟

الجواب: إذا جنَّ في أثناء النهار بَطُل صومه؛ لأنه صار من غير أهل العبادة، وكذلك إذا هذرى في أثناء اليوم فإنه لا يلزمه إمساكه، ولكنه يلزمه القضاء، وكذلك الذي جنّ في أثناء النهار يلزمه القضاء؛ لأنه في أول النهار كان من أهل الوجوب.

#### صيام يوم الشك

السؤال (١٤٦): فضيلة الشيخ، ما حكم صيام يوم الشك خشية أنه من رمضان؟

الجواب: صيام يوم الشك أقرب الأقوال فيه أنه حرام؛ لقول عمّار بن ياسر: «مَن صام اليوم الذي يُشَكُّ فيه فقد عصىٰ أبا القاسم عمّار بن ياسر: «مَن صام اليوم الذي يُشَكُّ فيه فقد عصىٰ أبا القاسم على ولأن الصائم في يوم الشك متعدِّ لحدود الله عزَّ وجل؛ لأن حدود الله أن لا يُصام رمضان إلا برؤيته أي برؤية هلاله، أو إكمال شعبان ثلاثين يوماً، ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام: «لا يتقدمنَّ أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين إلا أن يكون رجلٌ كان يصوم صوماً فليصمه»(١).

ثم إن الإنسان الذي تحت ولاية مسلمة يتبع ولايته، فإذا ثبت

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب لا يتقدم رمضان بصوم يوم ولا يومين، رقم (١٩١٤)، ومسلم، كتاب الصيام، باب لا تقدموا رمضان بصوم يوم ولا يومين، رقم (١٩٨٤).

عند ولي الأمر دخول الشهر فليصُم تبعاً للمسلمين، وإذا لم يثبت فلا يصم، وقد سبق لنا في أول كتاب الصيام ما إذا رأى الإنسان وحده هلال رمضان هل يصوم أو لا يصوم؟.

# صام في بلد ثم انتقل إلى بلد أخر

السؤال (١٤٧): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن صام في بلد مسلم ثم انتقل إلى بلد آخر تأخّر أهله عن البلد الأول ولَزَمَ من متابعتهم صيام أكثر من ثلاثين يوم أو العكس؟

الجواب: إذا انتقل الإنسان من بلد إسلامي إلى بلد إسلامي وتأخّر إفطار البلد الذي انتقل إليه، فإنه يبقى معهم حتى يفطروا؛ لأن الصوم يوم يصوم الناس، والفطر يوم يفطر الناس، والأضحى يوم يضحِّي الناس، فهو كما لو سافر إلى بلد تأخّر فيه غروب الشمس، فإنه قد يزيد عن اليوم المعتاد ساعتين أو ثلاثاً أو أكثر؛ ولأنه إذا انتقل إلى البلد الثاني فإن الهلال لم ير فيه، وقد أمر النبي عليه الصلاة والسلام أن لا نصوم إلا لرؤيته، وكذلك قال: «أفطروا لرؤيته» أو أما العكس مثل أن ينتقل من بلد تأخّر ثبوت الشهر عنده، إلى بلد تقدَّم فيه ثبوت الشهر فإنه يفطر معهم، ويقضي ما عنده، إلى بلد تقدَّم فيه ثبوت الشهر فإنه يفطر معهم، ويقضي ما فاته من رمضان، إن فاته يوم قضى يوماً، وإن فاته يومان قضى يومين.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲٤۷).

السؤال (١٤٨): فضيلة الشيخ، لكن قد يقول قائل: لماذا يؤمر بصيام أكثر من ثلاثين يوماً في الأولى ويقضي في الثانية؟

الجواب: يقضي في الثانية لأن الشهر لا يمكن أن ينقص عن تسعة وعشرين يوماً، ويزيد على الثلاثين يوماً، لأنه لم ير الهلال، وفي الأول قلنا له أفطر وإن لم تتم تسعة وعشرين يوماً؛ لأن الهلال رؤي فإذا رؤي لابد من الفطر، يعني يمكن أن تصوم يوماً من شوال، ولما كنت ناقصاً عن تسعة وعشرين لزمك أن تتم تسعة وعشرين، بخلاف الثاني فإنه لا يزال في رمضان، إذا قدمت إلى بلد لم يروا الهلال فأنت في رمضان فكيف تفطر فيلزمك البقاء وإذا زاد عليك الشهر فهو كزيادة الساعات في اليوم.

## آداب الصيام

السؤال (١٤٩): فضيلة الشيخ، ما هي آداب الصيام؟

الجواب: من آداب الصيام لزوم تقوى الله عز وجل بفعل أوامره واجتناب نواهيه؛ لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴿ كُنِبَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، رقم (۱۹۰۳)..

ومن آداب الصيام: أن يكثر من الصدقة والبر والإحسان إلى الناس، لاسيَّما في رمضان، فلقد كان رسول الله ﷺ أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل فيُدارِسه القرآن(۱).

ومنها: أن يتجنّب ما حرم الله عليه من الكذب والسبّ والشتم والغش والخيانة، والنظر المحرم، والاستماع للشيء المحرّم، إلى غير ذلك من المحرمات التي يجب على الصائم وغيره أن يتجنّبها، ولكنها للصائم أوْكَد.

ومن آداب الصيام: أن يتسحَّر، وأن يؤخِّر السحور؛ لقول النبي ﷺ: «تسحَّروا فإن في السحور بركة» (٢).

ومن آدابه أيضاً: أن يفطر على رُطَب، فإن لم يجد فتمر، فإن لم يجد فعلى ماء، وأن يُبادِر بالفطر من حين أن يتحقق غروب الشمس أو يغلب على ظنه أنها غربت؛ لقول النبي ﷺ: «لا يزال الناس بخير ما عجَّلوا الفِطر»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب أجود ما كان النبي ﷺ يكون في رمضان، رقم (۱۹۰۲)، ومسلم، كتاب الفضائل، باب كان النبي ﷺ أجود الناس بالخير، رقم (۲۳۰۸).

<sup>(</sup>۲) أخرَجه البخاري، كتاب الصوم، باب بركة السحور من غير إيجاب، رقم (١٩٢٣)، ومسلم، كتاب الصيام، باب فضل السحور، رقم (١٠٩٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب تعجيل الفطر، رقم (١٩٥٧)، ومسلم، كتاب الصيام، باب فضل السحور وتعجيل الفطر، رقم (١٠٩٨).

# حكم أكل وشرب من شك في طلوع الفجر

السؤال (١٥٠): فضيلة الشيخ، ما حكم أكل وشرب مَن شكَّ في طلوع الفجر؟

الجواب: يجوز للإنسان أن يأكل ويشرب حتى يتبيّن له الفجر؛ لقول الله تعالى: ﴿ فَأَلْنَ بَشِرُوهُنَ وَابْتَعُواْ مَا كُتَبَ اللّهُ لَكُمُّ وَكُلُواْ وَاللّهِ بَعَالَى اللّهُ لَكُمُّ وَكُلُواْ وَاللّهَ وَمِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ اللّهُ لَكُمُ وَكُلُواْ وَاللّهَ وَمِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ الْمَعْيَامُ وَاللّهَ وَمِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ الْمَعْيَامُ وَاللّهَ وَمِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ الْمَعْيَامُ اللّهَ اللّهُ اللهُ على ظنه الشمس، فإنه لا يأكل حتى يتيقن غروب الشمس أو يغلب على ظنه غروب الشمس.

# حكم من يأكل أثناء الأذان

السؤال (١٥١): فضيلة الشيخ، أيضاً كثير من الناس يأكل أثناء أذان الفجر حتى يكتمل الأذان، فما حكم هذا الأكل الذي يكون في أثناء الأذان؟

الجواب: حكم هذا الأكل الذي يكون في أثناء الأذان حسب أذان المؤذّن، فإن كان لا يؤذّن إلا بعد أن يتيقّن طلوع الفجر، فإن الواجب الإمساك من حين أن يؤذّن؛ لقول النبي ﷺ: «كلوا

واشربوا حتى يؤذن ابن أم مكتوم»(١)، وإن كان لا يتيقَّن طلوع الفجر، فالأولىٰ أن يمسك إذا أذن، وله أن يأكل حتى يفرغ المؤذن ما دام لم يتيقَّن؛ لأن الأصل بقاء الليل، لكن الأفضل الاحتياط، وأن لا يأكل بعد أذان الفجر.

# العوم والغوص في الماء للصائم

السؤال (١٥٢): فضيلة الشيخ، ما حكم العوم للصائم أو الغوص في الماء؟

الجواب: لا بأس أن يغوص الصائم في الماء أو يعوم فيه يسبح؛ لأن ذلك ليس بالمفطرات، والأصل الحِل حتى يقوم دليل على الكراهة أو على التحريم، وليس هناك دليل على التحريم ولا على الكراهة، وإنما كرهه بعض أهل العلم خوفاً من أن يدخل إلى حَلْقِه شيء وهو لا يشعر به.

#### القطرة والمرهم للصائم

السؤال (١٥٣): فضيلة الشيخ، ما حكم القطرة والمرهم في العين؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب قول النبي ﷺ: «لا يمنعنكم من سحوركم أذان بلال،، رقم (۱۹۱۸، ۱۹۱۹).

الجواب: لا بأس للصائم أن يكتحل وأن يقطر في عينه، وأن يقطر كذلك في أذنه، حتى وإن وجد طعمه في حَلْقه، فإنه لا يفطر بهذا؛ لأنه ليس بأكل ولا شرب، ولا بمعنى الأكل والشرب، والدليل إنما جاء في منع الأكل والشرب، فلا يُلحق بهما ما ليس في معناهما.

وهذا الذي ذكرناه هو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، وهو الصواب.

### استعمال فرشاة الأسنان أثناء الأذان أو بعده

السؤال (١٥٤): فضيلة الشيخ، ماحكم ضرب الأسنان بالفرشاة والمعجون بعد أذان الفجر أو أثناء الأذان؟

الجواب: أثناء الأذان سبق في الأكل والشرب، وهو أعظم من ضرب الفرشاة، أما بعد الأذان، والأصلح أن تقول بعد طلوع الفجر سواء مباشرة أو في أثناء النهار، فلا بأس أن ينظف الإنسان أسنانه بالفرشاة والمعجون، لكن نظراً لقوَّة نفوذ المعجون ينبغي ألا يستعمله الإنسان في حال الصيام؛ لأنه ينفذ إلى الحلق والمعدة من غير أن يشعر به الإنسان، وليس هناك ضرورة تدعو إليه، فليمسك حتى يفطر، ويكون عمله بهذا في الليل لا في النهار، لكنه في الأصل جائز ولا بأس به.

## حكم التحليل والتبرع بالدم للصائم

السؤال (١٥٥): فضيلة الشيخ، ما حكم التحليل والتبرع بالدم للصائم؟

الجواب: التحليل للصائم لا بأس به، يعني: أُخْذُ عينة من دمه لأجل الكشف عنها والاختبار لها جائز ولا بأس به، وأما التبرُّع بالدم فالذي يظهر أن التبرُّع بالدم يكون كثيراً فيعطى حكم الحجامة، ويُقال للصائم: لا تتبرَّع بدمك إلا إذا دَعَت الضرورة إلى ذلك، فلا بأس بهذا، مثل لو قال الأطباء: إن هذا الرجل الذي أصابه النزيف إن لم نحقنه بالدم الآن مات، ووجدوا صائماً يتبرَّع بدمه، وقال الأطباء: لابدَّ من التبرع الآن، فحيننذ لا بأس للصائم أن يتبرَّع بدمه ويفطر بعد هذا، ويأكل ويشرب بقية يومه؛ لأنه أفطر للضرورة كإنقاذ الحريق والغريق.

# استعمال المراهم والمرطبات أثناء الصيام

السؤال (١٥٦): فضيلة الشيخ، هناك بعض الناس من الصُوَّام يجد نشوفة في أنفه أو في شفاهه، فيستعمل بعض المراهم أو المرطبات لذلك فما حكمه؟

الجواب: يجد بعض الصوام نشوفة في أنفه ونشوفة في شفتيه، فلا بأس أن يستعمل الإنسان ما يندي الشفتين والأنف من مرهم، أو يبله بالماء بخرقة أو شبه ذلك، ولكن يحترز من أن يصل شيء إلى جوفه من هذا الشيء الذي أزال به النشوفة.

السؤال (١٥٧): فضيلة الشيخ، لكن لو وصل شيء من غير قصد؟

الجواب: إذا وصل شيء من غير قصد فلا شيء عليه، كما لو تمضمض ووصل شيء إلى جوفه؛ فإنه لا يفطر بها.

## حقن الإبر في العضل والوريد للصائم

السؤال (١٥٨): فضيلة الشيخ، ما حكم حقن الإبر في العضل وفي الوريد؟

الجواب: حقن الإبر في الوريد والعضل والورك ليس فيه بأس، ولا يفطر به الصائم؛ لأن هذا ليس من المفطرات ولا بمعنى الأكل والشرب، المفطرات، فهو ليس بأكل ولا شرب، ولا بمعنى الأكل والشرب، وقد سبق أن قلنا أن ذلك لا يؤثّر، وإنما المؤثّر حقن المريض بما يغنّي. عن الأكل والشرب.

# المبالغة في المضمضة والاستنشاق للصائم

السؤال (١٥٩): فضيلة الشيخ، ما حكم المبالغة في المضمضة والاستنشاق في نهار رمضان للصائم؟

الجواب: قال رسول الله على للقيط بن صبرة: «أسبِغ الوضوء، وخلّل بين الأصابع، وبالِغ في الاستنشاق إلا أن تكون

صائماً»(١)، وهذا يدل على أن الصائم لا يُبالغ في الاستنشاق، وكذلك لا يُبالغ في المضمضة؛ لأن ذلك قد يؤدي إلى نزول الماء إلى جوفه، فيفسد به صومه، لكن لو فرض أنه بالغ ودخل جوفه دون قصد، فإنه لا يفطر بذلك؛ لأن من شروط الفِطر كما سبق أن يكون الصائم قاصداً لفعل ما يحصل به الفطر.

#### شم الطيب للصائم

السؤال (١٦٠): فضيلة الشيخ، ما حكم شمّ الطيب سواء كان من الرذاذ (البخاخ) أو شم الطيب الذي هو البخور؟

الجواب: شم الطيب لا بأس به سواء كان دهناً أم بخوراً، لكن إذا كان بخوراً فإنه لا يستنشق دخانه؛ لأن الدخان له جرم ينفذ إلى الجوف، فهو جسم يدخل إلى الجوف فيكون مفطراً كالماء وشبهه، وأما مجرد شمّه بدون أن يستنشقه حتى يصل إلى جوفه فلا بأس به.

### الفرق بين البخور والقطرة

السؤال (١٦١): فضيلة الشيخ، ربما يُقال: ما الفرق بين البخور والقطرة التي تنزل إلى الحلق ويطعم بها؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب الطهارة، باب في الاستنثار، رقم (۱٤۲)، والترمذي، كتاب الصوم، باب ما جاء في كراهية مبالغة الاستنشاق للصائم، رقم (۷۸۸)، والنسائي، كتاب الطهارة، باب المبالغة في الاستنشاق، رقم (۸۷)، وابن ماجه، كتاب الطهارة، باب المبالغة في الاستنشاق والاستنثار، رقم (٤٠٦).

الجواب: الفرق بينهما أن الذي يستنشقه قد تعمَّد أن يدخله إلى جوفه، وأما القطرة فلم يقصد أن تصل إلى جوفه، وإنما قصد أن يقطر في أنفه فقط.

## الأكل والشرب ناسيآ

السؤال (١٦٢): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن أكل أو شرب ناسياً؟ وكيف يصنع إذا ذكر أثناء ذلك؟

الجواب: سبق الكلام أن الناسي لا يفسد صومه ولو أكل كثيراً وشرب كثيراً ما دام على نسيانه، فصومه صحيح؛ لقول النبي همن نسي وهو صائم فأكل أو شرب فليُتِم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه»(۱) ولكن يجب من حين أن يذكر أن يمتنع عن الأكل والشرب حتى لو فرضنا أن الأكلة أو الشربة في فمه وجب عليه لفظها؛ لأن العذر الذي جعله الشارع مانعاً من التفطير قد زال.

# ماذا يفعل من رأى صائماً يأكل؟

السؤال (١٦٣): فضيلة الشيخ، ينتشر عند كثير من الناس أن الإنسان إذا رأى صائماً يأكل ألا يُذَكِّره، فما مدى صحَّة هذا الكلام؟ وكيف يصنع مَن يرى صائماً يأكل؟

الجواب: مَن رأى صائماً يأكل فليُذَكِّره؛ لأن هذا من باب

 <sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٢٦٣).

التعاون على البر والتقوى، كما لو رأى الإنسان شخصاً مصلياً إلى غير القِبْلَة، أو رأى شخصاً يريد أن يتوضًا بماء نجس وما أشبه ذلك، فإنه يجب عليه تبيين الأمر له، والصائم وإن كان معذوراً لنسيانه لكن أخوه الذي يعلم بالحال يجب عليه أن يذكّره، ولعلَّ هذا يؤخذ أيضاً من قول الرسول ﷺ: "إنما أنا بشر مثلكم أنسى كما تنسون، فإذا نسيت فذكّروني "() فإنه إذا كان يُذكّر الناسي في الصوم يُذكّر.

### خروج الدم من الصائم

السؤال (١٦٤): فضيلة الشيخ، ما حكم خروج الدم من الصائم من فمه أو أنفه أو بقية جسمه؟

الجواب: لا يضرُّه خروج ذلك، يعني بغير قصد منه، فلو أَرْعَف أنفه وخرج منه دم كثير، فإن صومه صحيح ولا قضاء عليه.

السؤال (١٦٥): فضيلة الشيخ، فإن تسبب في خروج الدم كأن يخلع ضرسه مثلاً؟

الجواب: لا حرج عليه أيضاً؛ لأنه لم يخلع ضرسه ليخرج الدم، وإنما خلع ضرسه لألم فيه، فهو إنما يريد إزالة هذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب التوجه نحو القبلة حيث كان، رقم (٤٠١)، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السهو في الصلاة والسجود له، رقم (٥٧٢).

الضرس، والغالِب أن الدم الذي يخرج من خلع الضرس دمٌ يسيرٌ لا يكون له معنى الحجامة.

السؤال (١٦٦): فضيلة الشيخ، إذا أفطر في الأرض مثلاً ثم أقلعت الطائرة وبانت له الشمس فما الحكم؟

الجواب: الحكم أنه لا يلزمه الإمساك يعني أنه لمَّا غربت الشمس تمَّ يومه وأفطر بمقتضى الدليل الشرعي، وما عمله الإنسان بمقتضى الدليل الشرعي فإنه لا يُؤمَر بإعادته.

### الجماع في نهار رمضان

السؤال (١٦٧): فضيلة الشيخ، ما حكم الجِمَاع في نهار رمضان ذاكراً أو ناسياً؟ وما الذي يلزمه؟

الجواب: الجِمَاع في نهار رمضان كغيره من المفطرات، إن كان الإنسان في سفر ليس عليه في ذلك بأس سواء كان صائماً أم مفطراً، لكن إن كان صائماً وَجَبَ عليه قضاء ذلك اليوم، وأما إن كان ممّن يلزمه الصوم، فإنه إن كان ناسياً فلا شيء عليه أيضاً؛ لأن جميع المفطرات إذا نسي الإنسان فأصابها فصومه صحيح، وإن كان ذاكراً ترتّب على ذلك خمسة أمور: الإثم، وفساد صوم ذلك اليوم، ولزوم الإمساك، ولزوم القضاء والكفّارة، والكفّارة عتق رقبة، فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع فإطعام رقبة، فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع فإطعام

ستين مسكيناً؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلاً جاء إلى النبي على فقال: يا رسول الله، هَلَكْت، فقال النبي على: «ما أهلكك؟» قال: وقعت على امرأتي في رمضان وأنا صائم، فذكر له النبي على الكفارة عتق رقبة، فقال إنه لا يجد، فقال: صيام شهرين متتابعين، فقال: إنه لا يستطيع، فقال: إطعام ستين مسكيناً، فقال: إنه لا يجد، ثم جلس الرَّجل وأُتِي النبي على أفقر مني يا رسول إلى نخذ هذا فتصدَّق به فقال الرجل: أعلى أفقر مني يا رسول الله، فوالله ما بين لابتيها أهل بيت أفقر مني، فضحك النبي على حتى بَدَت أنيابه أو نواجذه ثم قال: «أطعمه أهلك»(١).

السؤال (١٦٨): فضيلة الشيخ، إذا تعدَّد الجِمَاع في اليوم أو في شهر رمضان، فهل تتعدَّد هذه الكفَّارة؟

الجواب: المشهور من مذهب الإمام أحمد أنه إذا تعدَّد في يوم ولم يُكَفِّر عن الجِماع الأول لزمه كفَّارة واحدة، وإن تعدَّد في يومين لزمَه لكل يوم كفَّارة، لأن كل يوم عبادة مستقلَّة.

# صيام المسافر

السؤال (١٦٩): فضيلة الشيخ، ما حكم صيام المسافر إذا شقّ عليه؟

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(٢٦٤).

الجواب: إذا شق عليه الصوم مشقّة محتملة فهو مكروه؛ لأن النبي على رأى رجلاً قد غلب عليه، والناس حوله زحام فقال: «ما هذا؟» قالوا: صائم، قال: «ليس من البر الصيام في السّفر»(۱)، وأما إذا شقّ عليه مشقّة شديدة فإن الواجب عليه الفطر؛ لأن الرسول على لمّا شكا إليه الناس أنهم قد شَقَّ عليهم الصيام أفطر ثم قيل له: إن بعض الناس قد صام، فقال: «أولئك العُصاة، أولئك العُصاة، أولئك العُصاة،

وأما مَن لا يَشُق عليه الصوم فالأفضل أن يصوم اقتداءً برسول الله عليه، حيث كان كما قال أبوالدرداء رضي الله عنه: كنا مع رسول الله علي في رمضان في حرّ شديد وما مِنّا صائم إلا رسول الله علي وعبد الله بن رواحة (٣)

السؤال (١٧٠): فضيلة الشيخ، هل للفِطر في السفر أيام معدودة؟

الجواب: ليس له أيام معدودة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ، كتاب الصوم، باب قول النبي على الله للل عليه واشتد الحر..، رقم (١٩٤٦)، ومسلم، كتاب الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافر في غير معصية، رقم (١١١٥).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۲۵۳).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص(٢٥٣).

السؤال (١٧١): فضيلة الشيخ، يعني لو كان الإنسان يريد أن يسافر مثلاً أو يبقى في مدينة غير مدينته أكثر من خمسة أيام أو ستة أيام؟

الجواب: نعم له أن يفطر؛ لأن الرسول عليه الصلاة والسلام لمّا فَتَح مكة دخلها في رمضان في العشرين منه، ولم يَصُم بقية الشهر كما صحّ ذلك من حديث ابن عباس رضي الله عنه فيما أخرجه البخاري عنه، وبقي بعد ذلك تسعة أيام أو عشرة، فبقي عليه الصلاة والسلام في مكة تسعة عشر يوماً يقصر الصلاة ويفطر في رمضان.

#### حكم صيام المعتمر

السؤال (١٧٢): فضيلة الشيخ، كثير من المسلمين يعتمر في شهر رمضان المبارك، لكنه يتحرَّج عن الإفطار؛ لأنه ذهب لعبادة، فما حكم صيام المعتمر في رمضان أثناء بقائه في مكة؟

الجواب: حكم صيامه أنه لا بأس به، وقد سبق لنا قبل قليل أن المسافر إذا لم يشق عليه الصوم فالأفضل أن يصوم، وإن أفطر فلا حرج عليه، وإذا كان هذا المعتمر يقول: إن بقيت صائماً شقً على أداء نُسُك العمرة، فأنا بين أمرين:

إما أن أُوَخِّر أداء أعمال العمرة إلى ما بعد غروب الشمس وأبقىٰ صائماً، وإما أن أفطر وأُوَدِّي أعمال العمرة حين وصولي إلى مكة، فنقول له: الأفضل أن تفطر وأن تؤدي أعمال العمرة حين وصولك إلى مكة؛ لأن هذا \_ أعني أداء العمرة من حين الوصول إلى مكة \_ هذا هو فِعْل رسول الله ﷺ.

# السفر في رمضان من أجل الإفطار

السؤال (١٧٣): فضيلة الشيخ، ما حكم السفر في شهر رمضان من أجل الإفطار؟ وكيف يكون ذلك؟

الجواب: الصيام في الأصل واجب على الإنسان، بل هو فرض وركن من أركان الإسلام كما هو معروف، والشيء الواجب في الشرع لا يجوز للإنسان أن يفعل حيلة ليُسقِطه عن نفسه، فمن سافر من أجل أن يفطر كان السفر حراماً عليه، وكان الفطر كذلك حراماً عليه، فيجب عليه أن يتوب إلى الله عزَّ وجل، وأن يرجع عن سَفَره ويصوم، فإن لم يرجع وَجَبَ عليه أن يصوم ولو كان مسافِراً.

وخلاصة الجواب: أنه لا يجوز للإنسان أن يتحيل على الإفطار في رمضان بالسفر؛ لأن التحيل على إسقاط الواجب لا يسقط به، كما أن التحيل على المحرَّم لا يجعله مباحاً.

## قضاء الفائت من رمضان

السؤال (١٧٤): فضيلة الشيخ، ما حكم قضاء الفائت من رمضان، ومتى يكون ذلك؟

الجواب: المبادرة بقضاء رمضان أفضل من التأخير؛ لأن الإنسان لا يدري ما يعرض له، كونه يبادر ويقضي ما عليه من دين الصوم أحزم وأحرص على الخير، ولولا حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان يكون عليَّ الصوم من رمضان فما أستطيع أن أقضيه إلا في شعبان (۱). لولا هذا الحديث لقلنا بوجوب المبادرة، وهذا الحديث يدلُّ على أن مَن عليه شيء من رمضان لا يُؤخِّره إلى رمضان التالي، وهو كذلك فلا يجوز لشخص عليه قضاء من رمضان أن يُؤخِّره إلى رمضان آخر إلا من عذر، كما لو بقي مريضاً لا يستطيع، أو كانت امرأة ترضع ولم تستطع أن تصوم، فلا حرج عليها أن تُؤخِّر قضاء رمضان التالي.

السؤال (١٧٥): فضيلة الشيخ، هناك بعض المسلمين يعتبرون العبادة إذا فاتت أنها تسقط، فإذا فاتت الصلاة عن

<sup>(</sup>۱) أحرجه البخاري ، كتاب الصوم، باب متى يقضي قضاء رمضان؟، رقم (١٩٥٠)، ومسلم، كتاب الصيام، باب قضاء رمضان في شعبان، رقم (١٤١٦).

مكانها لا تؤدَّى، وإذا فات رمضان أو فات شيء من رمضان لا يصومونه، فما حكم صيام الفائت من رمضان؟

الجواب: سبق أن ذكرنا قاعدة وهي: أن العبادات الموقّة إذا أخرجها الإنسان عن وقتها بغير عذر فإنها لا تصح منه أبداً، لو كرّرها ألف مرّة، وعليه أن يتوب، والتوبة كافية، أما إذا كان ترك صيام رمضان لعذر من مرض أو سفر أو غيرهما فعليه القضاء كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَنِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مُن أَنكِ المِ أُخَدُ البقرة: ١٨٥].

السؤال (١٧٦): فضيلة الشيخ، إذا أفطر الإنسان في شهر رمضان ثم أتى رمضان الثاني دون عذر في قضاء هذا الفائت فهل يلزمه شيء مع الأداء؟

الجواب: القول الراجع أنه لا يلزمه إلا القضاء فقط، وأنه لا يلزمه الإطعام؛ لعموم قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَن يضَّا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعَدَهُ مِنْ أَنكَامٍ أُخَرَ ولم يذكر فَعِيدَةٌ مِنْ أَيام أُخَر ولم يذكر إطعاماً، والأصل براءة الذّمة حتى يقوم دليل يدل على الوجوب.

## الفرق بين الأداء والقضاء في شهر رمضان

السؤال (١٧٧): فضيلة الشيخ، هل هناك فوارق بين الأداء والقضاء في شهر رمضان؟

الجواب: نعم، بينهما فوارق عظيمة، القضاء كما قلت آنفاً موسّع إلى رمضان الثاني، والأداء مضيّق لابد أن يكون في شهر رمضان. ثانيا: الأداء تجب الكفّارة في الجماع فيه، والقضاء لا تجب الكفارة في الجماع فيه، ثالثاً: الأداء إذا أفطر الإنسان في أثناء النهار بلا عذر فسد صومه، ولكن يلزمه الإمساك بقية اليوم احتراماً للزمن، وأما القضاء فإذا أفطر الإنسان في أثناء اليوم فسد صومه ولكن لا يلزمه الإمساك؛ لأنه لا حرمة للزمن في القضاء، إذ إن القضاء واسع في كل الأيام.

## حكم من مات وعليه قضاء من رمضان

السؤال (۱۷۸): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن مات وعليه قضاء من شهر رمضان؟

الجواب: إن مات وعليه قضاء من رمضان فإنه يصوم عنه وليُّه وهو قريبه أو وارِثه؛ لحديث عائشة رضي الله عنها أن النبيَّ قال: «مَن مات وعليه صيام صام عنه وليُّه»(١) فإن لم يصم وليُّه أطعم عنه عن كل يوم مسكيناً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ، كتاب الصوم، باب من مات وعليه صوم، رقم (١٩٥٢)، ومسلم، كتاب الصيام، باب قضاء الصيام عن الميت، رقم (١١٤٧).

السؤال (١٧٩): فضيلة الشيخ، إذا صام المسلم بعض رمضان ثم توفي عن بقيَّه، فهل يلزم وليُّه أن يكمل عنه؟

الجواب: لا يلزم وليُّه أن يكمل عنه، ولا أن يطعم عنه؛ لأن الميِّت إذا مات انقطع عمله كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة: إلا من صدقة جارية، أو علم يُنتَفَع به، أو ولد صالح يدعو له»(١).

فعلى هذا إذا مات فإنه لا يُقضى عنه، ولا يُطعم عنه، بل حتى لو مات في أثناء اليوم فإنه لا يصام عنه ولا يطعم عنه.

### صلاة التراويح

السؤال (١٨٠): فضيلة الشيخ، مما يُتَعَبَّد أو يُتَقَرَّب به إلى الله عز وجل في شهر رمضان التراويح، فما المقصود بالتراويح والتَّهَجُّد؟

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۰۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ، كتاب الإيمان، باب تطوع قيام رمضان من الإيمان، رقم (۳۷)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الترغيب في قيام رمضان، رقم (۷۰۹).

أربعاً، فلا تسألنَّ عن حُسنهنَّ وطُولهنَّ، ثم يصلي أربعاً، فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثاً»(١) فإنها تريد بذلك أنه يُصَلِّي أربعاً بتسليمتين، لكن يفصل بينها وبين الأربع الأُخريات.

وهذه التراويح سُنَّة سَنَّها رسول الله ﷺ، ولكنه صلَّى بأصحابه ثلاث ليال ثم تأخَّر، وقال: "إني خشيت أن تُفْرَض عليكم" (٢)، وينبغي للإنسان أن لا يُفَرِّط فيها؛ لينال أجر مَن قام رمضان، وهو مغفرة ما تقدَّم من الذنب، وينبغي أن يحافظ عليها مع الإمام؛ لأن النبي ﷺ قال: "مَن قام مع الإمام حتى ينصرف كُتِبَ له قيام ليلة (٣) ولا يتخفى أن التراويح التي تُفْعَل الآن فيها أخطاء من الأئمة ومن غيرهم.

# أخطاء تقع في صلاة التراويح

السؤال (١٨١): فضيلة الشيخ، نود الإشارة إلى بعض الأخطاء التي تقع في صلاة التراويح؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ، كتاب التهجد، باب قيام النبي ﷺ بالليل في رمضان وغيره، رقم (١١٤٧)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة الليل وعدد ركعات النبي ﷺ في الليل، رقم (٧٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب التهجد، باب تحريض النبي ﷺ على صلاة الليل، رقم (١١٢٩)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان، رقم (٧٦١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي، كتاب الصوم، باب ما جاء في قيام رمضان، رقم (٨٠٦)، وابن ماجه، والنسائي، كتاب قيام الليل، باب قيام شهر رمضان، رقم (١٦٠٥)، وابن ماجه، كتاب الصيام، باب ما جاء في قيام شهر رمضان، رقم (١٣٢٧).

الجواب: ذكرنا فيما سبق أن هناك أخطاءً يقع فيها بعض الأئمة، وكذلك أخطاء يقع فيها بعض الناس من غير الأئمة.

أما أخطاء الأثمة: فكثير من الأئمة يُسْرِع في التراويح إسراعاً عظيماً بحيث لا يتمكّن الناس من الطمأنينة وراءه، ويشُقُّ على كبار السِّن والضُّعفاء والمرضىٰ ونحوِهم، وهذا خلاف الأمانة التي حُمِّلُوا إيًاها، فإن الإمام مؤتمَن يجب عليه أن يفعل ما هو الأفضل للمأمومين، هو لو كان يصلِّي وحده لكان حرًّا، إن شاء أسرع على وَجْهِ لا يخِلُّ بالطمأنينة، وإن شاء أبطأ، لكن إذا كان إماماً يجب عليه أن يتبع ما هو الأفضل للمأموم، وقد نصَّ أهل العِلْم على أنه يُكرَه للإمام أن يُسْرِع سرعة تمنع المأمومين أو بعضهم من فِعْل ما يُكن ، فكيف بمن يسرع سرعة تمنعهم أو تمنع بعضهم من فِعْل ما يجب من الطمأنينة والمتابعة.

كذلك بعض الأثمة يُصَلِّي التراويح على صفة الوِتر الذي كان رسول الله ﷺ يصليها أحياناً، يوتر بخمس يسردها سَرْداً لا يجلس إلا في آخرها، أو تسعاً يجلس في الثامنة، ثم يتشهَّد، ثم يقوم ويُصَلِّي التاسعة.

فبعض الأئمة يفعل ذلك، وهذا لا أعلمه وارداً عن النبي عَلَيْهُ حين قام في الناس إماماً، وإنما كان يفعله في بيته، وهذا الفِعْل وإن كان له أصل من السُّنَّة أن يوتِر الإنسان بخمس أو سبع لا يجلس إلا في آخرها، أو بتسع يجلس في الثامنة، ثم يتشهَّد ولا يُسَلِّم، ثم يقوم فيُصَلِّي التاسعة، ويتشهَّد ويُسَلِّم، لكن كون الإمام

يفعله في رمضان يشوش على الناس، فيدخل الإنسان على أنه نوى ركعتين، ثم إن بعض الناس قد يحتاج إلى الخروج إذا صلَّى ركعتين أو صلَّى أربع ركعات وسلَّم الإمام، فيخرج بعض الناس يكون عليه حصر من البول أو غيره، فيشُق عليه أن يسرد به الإمام خمس ركعات أو سبع ركعات أو تسع ركعات.

وإذا كان هذا الإمام يريد أن يبيِّن السُّنَة فإننا نقول له: بيِّن السُّنَة بقولك، وقُل: كان الرسول عليه الصلاة والسلام يوتر بخمس أو بسبع لا يجلس إلا في الثامنة، ثم يتشهَّد ولا يُسَلِّم، ثم يصلِّي التاسعة، ويتشهَّد ويُسَلِّم، ولا تفعل هذا مع جماعة يجهلون هذا الأمر، أو يأتي أناس قد سبقهم بعض الصلاة فيُشكل عليهم أو يشُق عليهم، ثم إني إلى الآن لا أعلم أن الرسول عليه الصلاة والسلام صلَّى بأصحابه الوتر على هذا الوجه، وإنما كان يصليه في بيته.

وأما الأخطاء التي تقع من غير الأئمة ممَّن يُصَلُّون القيام: فهو أن بعض الناس تجده يقطع هذه التراويح، بل يُصَلِّي في مسجد تسليمة أو تسليمتين، وفي مسجد آخر كذلك، ويضيع عليه وقت، فيفوته الأجر العظيم الذي قال فيه الرسول عليه الصلاة والسلام: «مَن قام مع الإمام حتى ينصرف كُتِب له قيام ليلة»(١). وهذا حرمان عظيم.

تقدم تخریجه ص(۲۸۷).

كذلك أيضاً بعض المأمومين تجده يُخطئ في متابعة الإمام فيُسابقه، وقد ثبت عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه قال: «أما يخشئ الذي يرفع رأسه قبل الإمام أن يحول الله رأسه رأس حِمَار، أو يجعل الله صورته صورة حِمَار»(١).

# هل يلزم المحافظة على صلاة التراويح في جميع الشهر؟

السؤال (١٨٢): فضيلة الشيخ، هل يلزم المحافظة على صلاة التراويح في جميع رمضان؟

الجواب: لا يلزمه أن يحافظ عليها؛ لأنها سُنَّة، فإن فَعَلَها فقد أُثيب، وإن تَركَها فلن يُعاقب، ولكن يفوته خير كثير كما قلنا.

## البكاء في صلاة التراويح

السؤال (١٨٣): فضيلة الشيخ، بعض الأثمة يبكي بكاءً شديداً وينحب أيضاً، وهناك مَن يؤاخذه على ذلك ويرىٰ أنه تكلُف، فما حكم هذا العمل، وما حكم أيضاً مَن يؤاخِذ الإمام على هذا العمل؟

الجواب: أما الشيء الذي يأتي بغير تكلُّف، ويكون بكاءً

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۹۵).

برِفق لا بشهاق كبير، فهذا لا بأس به، وهو من الأمور التي تدلُّ على لِين قلب صاحبها وكمال خشوعه وحضور قلبه، وأما المتكلِّف فأخشى أن يكون هذا البكاء من الرياء الذي يُعَاقب عليه فاعله، ولا يُثاب عليه، كما أن بعض الناس تجده في قُنوت الوتر يأتي بأدعية طويلة بأساليب غريبة لم تَرِد عن النبي عليه، ويكون فيها مشقة على المصلين أو بعضهم، وقد كان الرسول عليه الصلاة والسلام يختار من الدعاء أجمعه، ويدع ما سوى ذلك، والذي أنصح به إخواننا الأئمة أن لا يطيلوا هذا القنوت على هذا الطول الذي يشق على الناس، ويأتون فيه بأدعية غريبة مسجوعة، وخير الكلام ما قلَّ ودلَّ، وكون الإنسان يأتي بالشيء على الوجه المشروع الذي لا يملِل الناس أفضل من كونه يأتي به على وجه يَمِلّ به الناس.

# حمل المصحف أثناء قراءة الإمام

السؤال (١٨٤): فضيلة الشيخ، بعض المأمومين يحضر مصحفاً في رمضان لمتابعة الإمام في صلاة الليل، وقد يكون الإمام لا يحتاج إلى مَن يفتح عليه لأنه يقرأ من مصحف أيضاً، فما حكم ذلك؟

الجواب: الذي نرى أن المأموم لا يحمل المصحف إلا للضرورة إلى ذلك، مثل أن يقول الإمام لأحد من الناس: أنا لا أضبط القراءة فأريد أن تكون خلفي تتابعني في المصحف، فإذا أخطأت ترد عليّ، أما فيما عدا ذلك فإنه أمر لا ينبغي؛ لِمَا فيها من انشغال الذّهن والعمل الذي لا داعي له، وفوات السُّنَّة بوضع اليد

اليمنى على اليُسرى فوق الصدر، فالأؤلىٰ أن لا يفعله الإنسان إلا للحاجة كما أشرت إليه.

#### إحياء بعض ليالى العشر دون غيرها

السؤال (١٨٥): فضيلة الشيخ، بعض الناس يحيون ليلة القدر بالصلاة والعبادة ولا يحيون غيرها في رمضان، فهل هذا موافق للصواب؟

الجواب: لا، ليس موافقاً للصواب، فإن ليلة القدر تنتقل، فقد تكون ليلة سبعة وعشرين، وقد تكون في غير تلك الليلة، كما تدل عليه الأحاديث الكثيرة في ذلك، فقد ثبت عن النبي على أنه ذات عام أُرِيَ ليلة القدر، فكان ذلك ليلة إحدى وعشرين، ثم إن القيام لا ينبغي أن يخصه الإنسان بالليلة التي يرجو أن تكون هي ليلة القدر، فالاجتهاد في العشر الأواخر كلها من هدي النبي على فقد كان إذا دَخَلَ العشر شدَّ المِئزَر، وأَيقَظَ أهله، وأحيا ليله عليه الصلاة والسلام، فالذي ينبغي للمؤمن الحازِم أن يجتهد في هذه الأيام العشر في ليالِ هذه الأيام العشر كلها حتى لا يفوته الأجر.

#### الاعتكاف

السؤال (١٨٦): فضيلة الشيخ، ما المقصود بالاعتكاف وما حُكْمُه؟

الجواب: الاعتكاف هو لزوم الإنسان مسجداً لطاعة الله سبحانه وتعالى؛ لينفرد به عن الناس، ويشتغل بطاعة الله ويتفرَّغ

لذلك، وهو في كل مسجد سواء كان في مسجد يُجمع فيه أو في مسجد لا يُجمع فيه، ولكن الأفضل أن يكون في مسجد يُجمع فيه حتى لا يضطر إلى الخروج لصلاة الجمعة.

#### هل للاعتكاف أقسام؟

السؤال (١٨٧): فضيلة الشيخ، هل الاعتكاف له أقسام أم أنه قسم واحد؟

الجواب: الاعتكاف ليس إلا قسم واحد كما أسلفنا، لزوم مسجد لطاعة الله عزَّ وجل، وقد يكون أحياناً بصوم، وقد لا يكون بصوم، وقد اختلف أهل العلم: هل يصح الاعتكاف بدون صوم أو لا يصح إلا بصوم؟ ولكن الاعتكاف المشروع إنما هو ما كان في ليالي العشر، عشر رمضان؛ لأن رسول الله ﷺ كان يعتكف هذه العشر رجاءً لليلة القدر.

# هل يجوز الاعتكاف في غير رمضان؟

السؤال (١٨٨): فضيلة الشيخ، هل الاعتكاف له زمان محدد، أي أنه يقتصر على رمضان أم يجوز في غير رمضان؟

الجواب: المشروع أن يكون في رمضان فقط؛ لأن النبي على الله لله يعتكف في غير رمضان، إلا ما كان منه في شوال حين ترك الاعتكاف سنة في رمضان، فاعتكف في شوال، ولكن لو اعتكف

الإنسان في غير رمضان لكان هذا جائز؛ لأن عمر رضي الله عنه سَأَل النبي عَلَيْ فقال: إني نذرت أن أعتكف ليلة أو يوماً في المسجد الحرام، فقال رسول الله عَلَيْ: «أَوْفِ بِنَذْرِكَ»(١).

#### أركان الاعتكاف وشروطه

السؤال (١٨٩): فضيلة الشيخ، هل للاعتكاف شروط محددة أو أركان أيضاً محددة؟

الجواب: الاعتكاف ركنه كما أسلفت لزوم المسجد لطاعة الله عز وجل تعبيداً له، وتقريباً إليه، وتفريعاً لعبادته، وأما شروطه: فهي شروط بقية العبادات، فمنها: الإسلام، والعقل، ويصح من غير البالغ، ويصح من الذّكر ومن الأنثى، ويصح بلا صوم، ويصح في كل مسجد.

#### اعتكاف المرأة

السؤال (١٩٠): فضيلة الشيخ، إذا هل يجوز للمرأة أن تعتكف في مسجدها، في منزلها؟

الجواب: لا، المرأة إذا أرادت الاعتكاف فإنما تعتكف في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ، كتاب الاعتكاف، باب من لم ير عليه إذا اعتكف صوماً، رقم (۲۰٤۲)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب نذر الكافر وما يفعل فيه إذا أسلم، رقم (۲۰۵۲).

المسجد إذا لم يكن في ذلك محذور شرعي، وإن كان في ذلك محذور شرعي فلا تعتكف.

#### ما يستحب في الاعتكاف وما لا يستحب

السؤال (١٩١): فضيلة الشيخ، ما الذي يُسْتَحب في الاعتكاف، وما الذي يُكْرَه له أيضاً؟

الجواب: الذي يستحب في الاعتكاف أن يشتغل الإنسان بطاعة الله عز وجل، من قراءة القرآن، والذِّكر والصَّلاة وغير ذلك، وأن لا يضيع وقته فيما لا فائدة فيه كما يفعله بعض المعتكفين، تجده يبقى في المسجد يأتيه الناس في كل وقت يتحدَّثون إليه، ويقطع اعتكافه بلا فائدة، وأما التحدُّث أحياناً مع بعض الناس أو بعض الأهل فلا بأس به، لما ثبت في الصحيحين من فِعْل رسول بعض الله عنها تأتي إليه فتتحدَّث عنده ساعة ثم تنقلب إلى بيتها.

#### ما يُباح للمعتكف

السؤال (١٩٢): فضيلة الشيخ، ما الذي يُباح للمعتكف؟ الجواب: المعتكف كما أسلفنا، يلتزم المسجد للتفرُّغ لطاعة الله عز وجل وعبادته، فينبغي أن يكون أكثر هَمّه اشتغاله بالقُرُبَات

من الذِّكر وقراءة القرآن وغير ذلك، ولكن المعتكف أفعاله تنقسم إلى أقسام: قسم مباح، وقسم مشروع ومستحب، وقسم ممنوع، فأما المشروع فهو أن يشتغل بطاعة الله.

فأما المشروع: فهو أن يشتغل بطاعة الله وعبادته والتقرُّب إليه؛ لأن هذا لُب الاعتكاف والمقصود منه، ولذلك قيّد بالمساجد.

وقسم آخر وهو القسم الممنوع، وهو ما ينافي الاعتكاف، مثل أن يخرج الإنسان من المسجد بلا عذر، أو يبيع، أو يشتري، أو يجامع زوجته، ونحو ذلك من الأفعال التي تُبْطِل الاعتكاف لمنافاتها لمقصوده.

وقسم ثالث جائز مباح، كالتحدث إلى الناس، والسؤال عن أحوالهم، وغير ذلك مما أباحه الله تعالى للمعتكف، ومنه: خروجه لما لابد له منه، كخروجه لإحضار الأكل والشرب إذا لم يكن له مَنْ يحضرهما، وخروجه إلى قضاء الحاجة من بول وغائط، وكذلك خروجه لأمر مشروع واجب، بل هذا واجب عليه كما لو خرج ليغتسل من الجنابة.

وأما خروجه لأمر مشروع غير واجب فإن اشترطه فلا بأس، وإن لم يشترطه فلا يخرج، وذلك كعيادة المريض وتشييع الجنازة وما أشبههما، فله أن يخرج لهذا إن اشترطه، وإذا لم يشترطه فليس له أن يخرج، ولكن إذا مات له قريب، أو صديق وخاف إن لم يخرج أن يكون هناك قطيعة رحم أو مفسدة، فإنه يخرج ولو بطل اعتكافه؛ لأن الاعتكاف المستحب لا يلزم المضى فيه.

السؤال (١٩٣): فضيلة الشيخ، هل يلتزم المعتكف مكاناً محدداً في المسجد أو يجوز له التنقل في أنحائه؟

الجواب: يجوز للمعتكف أن يتنقل في أنحاء المسجد من كل جهة لعموم قوله تعالى: ﴿ وَأَنتُمْ عَكِمْفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، و «في» للظرفية فتشمل ما لو شغل الإنسان جميع الظرف.

#### زكاة الفطر

السؤال (١٩٤): فضيلة الشيخ، ما المقصود بزكاة الفطر، وهل لها سبب؟

الجواب: المقصود بزكاة الفطر: صاع من طعام، يُخرجه الإنسان عند انتهاء رمضان، وسببها إظهار شكر نعمة الله سبحانه وتعالى على العبد بالفطر من رمضان وإكماله، ولهذا سُميت صدقة الفطر، أو زكاة الفطر؛ لأنها تنسب إليه وهذا سببها الشرعي، أما سببها الوضعي، فهو أنه إذا غابت الشمس من ليلة العيد وجبت، فلو وُلِد للإنسان ولد بعد مغيب الشمس ليلة العيد لم تلزمه فطرته، وإنما تستحب، ولو مات الإنسان قبل غروب الشمس ليلة العيد لم تجب فطرته أيضاً؛ لأنه مات قبل وجود سبب الوجوب، ولو عُقِدَ للإنسان على امرأة قبل غروب الشمس من آخر يوم رمضان لزمته فطرتها على قول كثير من أهل العلم؛ الشمس من آخر يوم رمضان لزمته فطرتها على قول كثير من أهل العلم؛ لأنها كانت زوجته حين وجد السبب، فإن عقد له بعد غروب الشمس زوجته وعياله، وأما إذا قلنا: بأن كل إنسان تلزمه الفطرة عن نفسه كما هو ظاهر السُّنَة، فلا يصح التبديل في هذه المسألة.

السؤال (١٩٥): فضيلة الشيخ، ما حكم زكاة الفطر؟

الجواب: زكاة الفطر فريضة، فرضها رسول الله على كما قال عبدالله بن عمر رضي الله عنهما: «فرض رسول الله على زكاة الفطر من رمضان صاعاً من تمر، أو صاعاً من شعير»(١)، فلو أخرج من الدراهم أو من الثياب أو من الفرش أو من الأواني، فإنه لا يصح أن يكون فطرة ولو كان أغلى من صاع الطعام، وهذا يعني أنه لا يجوز إخراج قيمتها.

السؤال (١٩٦): فضيلة الشيخ، على مَن تجب زكاة الفطر وعلى مَن تستحب؟

الجواب: تجب على كل إنسان من المسلمين ذكراً كان أم أنثى، صغيراً أم كبيراً، سواء كان صائماً أم لم يصم كما لو كان مسافراً ولم يصم، فإن صدقة الفطر تلزمه، وأما من تستحب عنه فقد ذكر فقهاؤنا رحمهم الله أنه يستحب إخراجها عن الحمل في البطن ولا يجب.

السؤال (١٩٧): فضيلة الشيخ، ما حكم منعها وكيف يعامل مانعها؟

الجواب: منعها محرم لأنه خروج عمّا فرضه رسول الله عليه كما سبق في حديث ابن عمر رضي الله عنهما: «فرض رسول الله عليه زكاة الفطر...»، ومعلوم أن ترك المفروض حرام وفيه الإثم والمعصية.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الزكاة، باب صدقة الفطر على العبد وغيره من المسلمين، رقم (١٥٠٤)، ومسلم، كتاب الزكاة، باب تقديم الزكاة ومنعها، رقم (٩٨٤).

السؤال (١٩٨): فضيلة الشيخ، ما هي مصارف زكاة الفطر؟

الجواب: ليس لها إلا مصرف واحد فقط وهم الفقراء، كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما، قال: فرض رسول الله على زكاة الفطر، طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين (١٠).

السؤال (١٩٩): فضيلة الشيخ، هل يجوز إعطاؤها للعمال من غير المسلمين؟

الجواب: لا، لا يجوز إعطاؤها إلا للفقير من المسلمين فقط.

السؤال (۲۰۰): فضيلة الشيخ، ما حكم نقلها إلى البلدان البعيدة بحجة وجود الفقراء الكثيرين فيها؟

الجواب: نقل صدقة الفطر إلى بلاد غير بلاد الرجل الذي أخرجها إن كان لحاجة بأن لم يكن عنده أحد من الفقراء، فلا بأس به، وإن كان لغير حاجة بأن وجد في البلد من يتقبلها فإنه لا يجوز.

السؤال (٢٠١): فضيلة الشيخ، ما حكم وضعها عند الجار حتى يأتي الفقير دون توكيل من الفقير؟

الجواب: يجوز للإنسان أن يضعها عند جاره، ويقول: هذه لفلان إذا جاء فأعطها إياه، لكن لابد أن تصل يد الفقير قبل صلاة العيد؛ لأنه وكيل عن صاحبها، أما لو كان الجار قد وكّله الفقير، وقال: اقبل زكاة الفطر من جارك لي، فإنه يجوز أن تبقى مع الوكيل ولو خرج الناس من صلاة العيد.

<sup>(</sup>١) رواه أبوداود، كتاب الزكاة، باب زكاة الفطر، رقم (١٦٠٩).

السؤال (٢٠٢): فضيلة الشيخ، لو وضعها عند جاره ولم يأت من يستحقها قبل العيد وفات وقتها فما الحكم؟

الجواب: إذا وضعها عند جاره، فإما أن يكون جاره وكيلاً للفقير فإذا وصلت إلى يد جاره فقد وصلت إلى الفقير، وأما إذا كان الفقير لم يوكله فإنه يلزم الذي عليه الفطرة أن يدفعها إلى أهلها، ولكن إذا تأخرت عن صلاة العيد ولم يؤدها فإنها لا تقبل منه لأنها عبادة مؤقتة بزمن معين، فإذا أخرها لغير عذر فإنها لا تقبل منه، أما إذا أخرها لعذر كنسيان أو لعدم وجود الفقراء في تلك اللحظة فهذا لا بأس به.

السؤال (٢٠٣): فضيلة الشيخ، في هذه الحال هل يعيدها إلى ماله أو يلزمه إخراجها؟

الجواب: لا فرق سواء أعادها إلى ماله أو أبقاها حتى يأتي الفطر الثاني.

السؤال (٢٠٤): فضيلة الشيخ، ما الذي يقوله المسلم إذا رئي هلال شوال قبل صلاة العيد؟

الجواب: الذي ينبغي للمسلم هو أن يكثر من التكبير والتهليل والتحميد، لقول الله تعالى: ﴿ وَلِتُكْمِلُوا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

السؤال (٢٠٥): فضيلة الشيخ، ما صفة التكبير والتهليل أثابكم الله؟

الجواب: أن نقول: الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله. والله أكبر، الله أكبر، ولله الحمد. لا إله إلا الله. والله أكبر، الله أكبر، ولله الحمد.

# فتاوي الحـج

## النُّسُك وأنواعه

السؤال (٢٠٦): فضيلة الشيخ، ما هو النُسُك وعلى ماذا يطلق؟

الجواب: الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

النُّسُك: يطلق ثلاثة إطلاقات؛ فتارةً: يُراد به العبادة عموماً، وتارة: يُراد به التقرُّب إلى الله تعالى بالذبح، وتارةً: يُراد به أفعال الحج وأقواله.

فالأول: كقولهم: فلان ناسِك، أي: عابد لله عز وجل.

والثالث: كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذَكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ وَالسَّاءَ كُمْ أَوَ أَشَكَدُ ذِكْرُا ﴾ [البقرة: ٢٠٠].

هذا هو معنى النُّسُك، وهذا الأخير هو الذي يخص شعائر الحج، وهو - أي النُّسُك المراد به الحج - نوعان: نُسُك العمرة، ونُسُك الحج.

أما نُسُك العمرة: فهو ما اشتمل على هيئتها، من الأركان،

والواجبات، والمستحبات؛ بأن يحرم من الميقات، ويطوف بالبيت، ويسعى بين الصفا والمروة، ويحلق أو يقصّر.

وأما الحج: فهو أن يحرم من الميقات، أو من مكة إن كان بمكة، ويخرج إلى منى، ثم إلى عرفة، ثم إلى مزدلفة، ثم إلى منى مرة ثانية، ويطوف، ويسعى، ويكمل أفعال الحج على ما سيذكر إن شاء الله تعالى تفصيلاً.

#### حكم الحبج

السؤال (٢٠٧): فضيلة الشيخ، ما هو حكم الحج؟

الجواب: الحج فرض بإجماع المسلمين، أي: بالكتاب والسُّنَة وإجماع المسلمين، وهو أحد أركان الإسلام؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلِلَهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيُّ عَنِ الْمَعْلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧]، وقال النبي ﷺ: ﴿إن الله فرض عليكم الحج فحُجُوا ﴾ (١)، وقال النبي ﷺ: ﴿ بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام » (٢).

فمن أنكر فرضية الحج، فهو كافر مرتد عن الإسلام، إلا أن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، رقم (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(٢٣٩).

يكون جاهلاً بذلك، وهو مما يمكن جهله به؛ كحديث عهد بإسلام، وناشئ في بادية بعيدة، لا يعرف من أحكام الإسلام شيئاً، فهذا يُعْذَرُ بجهله، ويُعَرَّف، ويبيَّن له الحكم، فإن أصرَّ على إنكاره، حُكِمَ بردَّته.

وأما مَنْ تركه \_ أي: الحج \_ متهاوناً مع اعترافه بشرعيته، فهذا لا يكفر، ولكنه على خطر عظيم، وقد قال بعض أهل العلم بكُفْره.

#### حكم العمرة

السؤال (۲۰۸): فضيلة الشيخ، ما حكم العمرة؟

الجواب: أما العمرة فقد اختلف العلماء في وجوبها: فمنهم مَن قال: إنها واجبة، ومنهم مَن قال: إنها سُنَّة، ومنهم مَن فرَّق بين المكي وغيره، فقال: واجبة على غير المكي، غير واجبة على المكي، والراجح عندي: أنها واجبة على المكي وغيره، لكن وجوبها أدنى من وجوب الحج؛ لأن وجوب الحج فرض مؤكَّد؛ لأن الحج أحد أركان الإسلام، بخلاف العمرة.

# وجوب الحج على الفور، أم على التراخي؟

السؤال (٢٠٩): فضيلة الشيخ، وجوبُ الحج هل هو على الفور، أم على التراخي؟

الجواب: الصحيح أنه واجب على الفور، وأنه لا يجوز للإنسان الذي استطاع أن يحج إلى بيت الله الحرام أن يؤخره، وهكذا جميع الواجبات الشرعية، إذا لم تُقَيَّد بزمن أو سبب، فإنها واجبة على الفور.

## شروط وجوب الحج والعمرة

السؤال (٢١٠): فضيلة الشيخ، ما هي شروط وجوب الحج والعمرة؟

الجواب: شروط وجوب الحج والعمرة خمسة، مجموعة في قول الناظم:

الحبجُّ والعمرةُ واجبان في العُمْرِ مرةً بلا تواني بشرطِ إسلام كذا حُرية عَقْلٍ بلوغ قدرةٍ جليَّهُ فيشرط لوجوبه أولاً: الإسلام، فغير المسلم لا يجب عليه

فيشترط لوجوبه أولا: الإسلام، فغير المسلم لا يجب عليه الحج، بل ولا يصح منه لو حج، بل ولا يجوز دخوله مكة؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعَدَ عَامِهِمَ عَلَى: ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعَدَ عَامِهِمَ هَلَا يَحْلُ لَمَن كان كافراً بأي سبب كان كفره، هَلَذَا التوبة: ٢٨]، فلا يحل لمن كان كافراً بأي سبب كان كفره، لا يحل له دخول حرم مكة. ولكنْ يُحاسَبُ الكافر على ترك الحج وغيره من فروع الإسلام على القول الراجح من أقوال أهل العلم؛ لقول الله تعالى: ﴿ إِلَّا آصَحَبَ ٱلْمَينِ ﴿ قَلْ مَنْ فَلُولُ اللهُ عَلَى الْمُصَلِّينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ وَكُنْ اللهُ وَكُنْ الْمُصَلِّينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ وَكُنْ اللهُ وَكُنْ الْمُصَلِّينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ وَكُنْ اللهُ وَكُنْ اللهُ عَلَى الْمُصَلِّينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ وَكُنْ اللهُ وَكُنْ اللهُ عَلَى الْمُصَلِّينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ وَكُنْ اللهُ عَلَي الْمُعَلِينَ ﴾ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ وَكُنْ اللهُ وَلَمْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمُعَالِمُ اللهُ عَلَى الْمُعَلِي اللهُ عَلَمُ اللهُ الْمُعَالَعُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

نَخُوضُ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ ١ وَكُنَا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ ٱلدِينِ ١ حَتَّى أَتَلَنَا ٱلْيَقِينُ ﴿ [المدثر: ٣٩-٤٧].

الشرط الثاني: العقل؛ فالمجنون لا يجب عليه الحج، فلو كان الإنسان مجنوناً من قبل أن يبلغ حتى مات، فإنه لا يجب عليه الحج ولو كان غنيًّا.

الثالث: البلوغ؛ فمن كان دون البلوغ فإن الحج لا يجب عليه، ولكن لو حج، فحجه صحيح، إلا أنه لا يجزئه عن فريضة الإسلام؛ لقول النبي عليه للمرأة التي رفعت إليه صبيًّا وقالت: ألهذا حج؟ قال: «نعم ولك أجر»(۱)، لكنه لا يجزئه عن فريضة الإسلام؛ لأنه لم يوجه إليه الأمر بها حتى يجزئه عنها؛ إذ لا يتوجه الأمر إليه إلا بعد بلوغه.

وبهذه المناسبة أحب أن أقول: إنه في مثل المواسم التي يكثر فيها الزحام، ويشق فيها الإحرام بالصغار، ومراعاة إتمام مناسكهم، فالأولى ألا يحرموا لا بحج ولا بعمرة، أعني هؤلاء الصغار؛ لأنه يكون فيه مشقّة عليهم وعلى أولياء أمورهم، وربما شغلوهم عن إتمام نُسُكهم، أي: ربما شغل الأولاد آباءهم أو أمهاتهم عن إتمام نسكهم، فبقوا في حرج، وما دام الحج لم يجب عليهم، فإنهم في سَعَةٍ من أمرهم.

الرابع: الحرية؛ فالرقيق المملوك لا يجب عليه الحج؛ لأنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب صحة حج الصبي وأجر مَن حجَّ به، رقم (۱۳۳۲).

مملوك مشغولٌ بسيِّده، فهو معذور بترك الحج، لا يستطيع السبيل إليه.

الخامس: القدرة على الحج بالمال والبدن؛ فإن كان الإنسان قادراً بماله دون بدنه، فإنه ينيب من يحج عنه؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما: أن امرأة خثعمية سألت النبي على فقالت: يا رسول الله، إن أبي أدركته فريضة الله على عباده في الحج، شيخا كبيراً لا يثبت على الراحلة، أفأحُجُ عنه؟ قال: «نعم»(۱)، وذلك في حجة الوداع، ففي قولها: أدركته فريضة الله على عباده في الحج، وإقرار النبي على إياها على ذلك، دليل على أن مَن كان قادراً بماله دون بدنه، فإنه يجب عليه أن يقيم مَن يحج عنه، أما إن كان قادراً ببدنه دون ماله، ولا يستطيع الوصول إلى مكة ببدنه، فإن الحج لا يجب عليه.

ومن القدرة: أن تجد المرأة مَحْرَماً لها، فإن لم تجد محرماً، فإن الحج لا يجب عليها، لكن اختلف العلماء: هل يجب عليها في هذه الحال أن تقيم من يحج عنها أو يعتمر، أو لا يجب؟ على قولين لأهل العلم؛ بناءً على أن وجود المحرم هل هو شرط لوجوب الأداء، أو هو شرط للوجوب من أصله، والمشهور عند الحنابلة رحمهم الله: أن المَحْرَمَ شرطٌ للوجوب، وأن المرأة التي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب وجوب الحج وفضله، رقم (۱۵۱۳)، ومسلم، كتاب الحج، باب الحج عن العاجز، رقم (۱۳۳٤).

لا تجد محرماً ليس عليها حج ولا يلزمها أن تقيم مَن يحج عنها.

فهذه شروط خمسة لوجوب الحج، أعيدها فأقول: هي الإسلام، والعقل، والبلوغ، والحرية، والاستطاعة، وهذه الشروط تشمل الحج والعمرة أيضاً.

## شروط الإجزاء في أداء الحج والعمرة

السؤال (٢١١): فضيلة الشيخ، ما دمنا عرفنا شروط الوجوب للحج والعمرة، فما هي شروط الإجزاء؟

الجواب: شروط الإجزاء: الإسلام، والبلوغ، والعقل، والحرية عند بعض أهل العلم. والصواب: أن الحرية ليست شرطاً للإجزاء، وأن الرقيق لو حج فإن حجه يجزئه إذا كان سيِّده قد أذن له؛ لأن سقوط الوجوب عن العبد ليس لمعنى فيه، ولكن لوجود مانع، وهو انشغاله بخدمة سيِّده فإذا أذن له سيِّده بذلك، صار الحج واجباً عليه ومجزئاً منه.

## أداب السفر للحج

السؤال (٢١٢): فضيلة الشيخ، حبذا لو أشرتم ولو بإشارات سريعة إلى أبرز آداب السفر إلى الحج؟

الجواب: آداب الحج تنقسم إلى قسمين: آداب واجبة،

وآداب مستحبة:

وأما الآداب المستحبة في سفر الحج: فأن يقوم الإنسان بكلً ما ينبغي له أن يقوم به؛ من الكرم بالنفس والمال والجاه، وخدمة إخوانه وتحمُّل أذاهم، والكفّ عن مساوئهم، والإحسان إليهم، سواء كان ذلك بعد تلبسه بالإحرام، أو قبل تلبسه بالإحرام؛ لأن هذه آداب عالية فاضلة، تطلب من كل مؤمن في كل زمان ومكان، وكذلك الآداب المستحبة في نفس فعل العبادة كأن يأتي الإنسان بالحج على الوجه الأكمل، فيحرص على تكميله بفعل مستحباته القولية والفعلية، التي ربما يتسنى لنا الكلام عليها إن شاء الله تعالى في أسئلة أخرى.

#### كيف يستعد المسلم للحج والعمرة؟

السؤال (٢١٣): فضيلة الشيخ، ماذا ينبغي أن يستعد به المسلم لحجه سواء كان قبل السفر أو في أثناء السفر؟

الجواب: الذي ينبغي أن يستعد به المسلم في حجه وعمرته،

أن يتزوّد بكل ما يمكن أن يحتاج إليه في سفره، من المال، والثياب، والعتاد، وغير ذلك؛ لأنه ربما يحتاج إليه في نفسه أو يحتاجه أحد من رفقائه، وأن يتزوّد كذلك بالتقوى وهي اتخاذ الوقاية من عذاب الله؛ بفعل أوامر الله تعالى، واجتناب نواهيه؛ لقول الله تعالى: ﴿وَتَكَزَوّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزّادِ النّقُوكَ وَاتّقُونِ يَتأُولِي اللّهُ الله الله الله تعالى: ﴿وَتَكَزَوّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزّادِ النّقَوَى وَاتّقُونِ يَتأُولِي الله الله الله تعالى: ﴿وَتَكَزَوّدُواْ فَإِنَ مَا نجد من الحاجة في الأسفار، الله ألبّابِ الله الله الله الله أشياء يظنها بسيطة، أو يظنها هيئة، فلا يستصحبها معه في سفره، فإذا به يحتاج إليها، أو يحتاج إليها أحد من رفقائه، فليكن الإنسان حازماً شهماً مستعدًّا لما يُتَوقَع أن يكون وإن كان بعيداً.

#### الاستعداد بالتقوى

السؤال (٢١٤): فضيلة الشيخ، لكن أليس هناك استعداد معنوي غير الاستعداد المادي؟

الجواب: الاستعداد المعنوي هو ما أشرتُ إليه من التقوى؛ فإن التقوى استعداد معنوي، يستعد بها الإنسان في قرارة نفسه للقاء الله تعالى ولليوم الآخر، فيحرص على أن يقوم بما أوجب الله عليه، ويدع ما حرم الله عليه.

#### بيان مواقيت الحج الزمانية

السؤال (٢١٥): فضيلة الشيخ، بالنسبة للمواقيت، ما هي مواقيت الحج الزمانية؟

الجواب: مواقيت الحج الزمانية تبتدئ بدخول شهر شوال، وتنتهي إما بعشر ذي الحجة، أي: بيوم العيد، أو بآخر يوم من شهر ذي الحجة، وهو القول الراجح؛ لقول الله تعالى: ﴿ اَلْحَجُ شَهُرُ مَّعَلُومَكُ ﴾ [البقرة: ١٩٧]، وأشهر جمع، والأصل في الجمع أن يُراد به حقيقته، ومعنى هذا الزمن: أن الحج يقع في خلال هذه الأشهر الثلاثة، وليس يُفعل في أي يوم منها؛ فإن الحج له أيام معلومة، إلا أن نسك الطواف والسعي إذا قلنا بأن شهر ذي الحجة كله وقت للحج، فإنه يجوز للإنسان أن يؤخّر طواف الإفاضة وسعي الحج إلى آخر يوم من شهر ذي الحجة، ولا يجوز له أن يؤخّرهما عن ذلك، اللهم إلا لعذر، كما لو نفست المرأة قبل طواف الإفاضة، وبقي النفاس عليها حتى خرج ذو الحجة، فهي إذاً معذورة في تأخير طواف الإفاضة. هذه هي المواقيت الزمنية للحج.

أما العمرة: فليس لها ميقات زمني، تُفعل في أي يوم من أيام السنة، لكنها في رمضان تعدل حجة، وفي أشهر الحج اعتمر النبي عليه الصلاة والسلام، كلَّ عُمَرِهِ في أشهر الحج، فعمرة الحديبية: كانت في ذي القعدة، وعمرة القضاء: كانت في ذي القعدة، وعمرة الجعرانة: كانت في ذي القعدة، وعمرة الجعرانة: كانت في ذي القعدة،

مع الحج في ذي القعدة، وهذا يدل على أن العمرة في أشهر الحج لها مزيةٌ وفضل؛ لاختيار النبي ﷺ هذه الأشهر لها.

# حكم الإحرام بالحج قبل دخول مواقيته الزمانية

السؤال (٢١٦): فضيلة الشيخ، لكن ما حكم الإحرام بالحج قبل دخول هذه المواقيت الزمانية؟

الجواب: اختلف العلماء رحمهم الله في الإحرام بالحج قبل دخول أشهر الحج:

فمن العلماء مَن قال: إن الإحرام بالحج قبل أشهره ينعقد ويبقى محرماً بالحج؛ إلا أنه يكره أن يحرم بالحج قبل دخول أشهره.

ومن العلماء مَن قال: إن مَن يحرم بالحج قبل أشهره، فإنه لا ينعقد، ويكون عمرة، أي: يتحول إلى عمرة؛ لأن العمرة كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «دخلت في الحج»(١)، وسمَّاها النبي عليه الحج الأصغر؛ كما في حديث عمرو بن حزم المرسل المشهور(٢)، الذي تلقَّاه الناس بالقبول.

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث جابر الطويل في وصف حجة النبي ﷺ، أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم (۱۲۱۸).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الدارقطني في سننه (۲/ ۲۸۵) رقم (۲۲۲)، والبيهقي في «السنن» (7/8).

#### بيان مواقيت الحج المكانية

السؤال (٢١٧): فضيلة الشيخ، عرفنا مواقيت الحج الزمانية، فما هي مواقيت الحج المكانية؟

الجواب: المواقيت المكانية خمسة: وهي ذو الحليفة، والجُحْفة، ويَلَمْلَم، وقَرْنُ المنازل، وذات عِرْق.

أما ذو الحُلَيْفة: فهي المكان المسمَّى الآن بأبيار علي، وهي قريبة من المدينة، وتبعد عن مكة بنحو عشر مراحل، وهي أبعد المواقيت عن مكة، وهي لأهل المدينة، ولمَن مرَّ به من غير أهل المدينة.

وأما الجُحْفة: فهي قرية قديمة في طريق أهل الشام إلى مكة، وبينها وبين مكة نحو ثلاث مراحل، وقد خربت القرية، وصار الناس يحرمون بدلاً منها من رابغ.

وأما يَلَمْلَم: فهو جبل أو مكان في طريق أهل اليمن إلى مكة، ويسمَّى اليوم: السعدية، وبينه وبين مكة نحو مرحلتين.

وأما قَرْن المنازل: فهو جبل في طريق أهل نجد إلى مكة، ويسمَّى الآن: السيل الكبير، وبينه وبين مكة نحو مرحلتين.

وأما ذاتُ عِرْق: فهي مكان في طريق أهل العراق إلى مكة، وبينه وبين مكة نحو مرحلتين أيضاً.

فأما الأربعة الأولى: وهي ذو الحُلَيْفة، والجحفة، ويلملم،

وقرن المنازل، فقد وقّتها النبي عَلَيْهِ، وأما ذاتُ عرق، فقد وقّتها النبي عَلَيْهِ كما رواه أهل السُّنن من حديث عائشة رضي الله عنها، وصحَّ عن عمر رضي الله عنه أنه وقّتها لأهل الكوفة والبصرة حين جاءوا إليه، فقالوا: يا أمير المؤمنين، إن النبي عَلَيْهِ وقّت لأهل نجد قرناً، وإنها جور عن طريقنا، فقال عمر رضي الله عنه: انظروا إلى حَذْوها من طريقكم (١).

فعلى كل حال: فإن ثبت ذلك عن رسول الله على فالأمر ظاهر، وإن لم يثبت، فإن هذا ثبت بسنّة عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وهو أحد الخلفاء الراشدين المهديين الذين أُمِرْنا باتّباعهم، والذي جرت موافقاته لحُكْم الله عز وجل في عدة مواضع، ومنها هذا إذا صحّ عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه وقّتها، وهو أيضاً مقتضى القياس؛ فإن الإنسان إذا مرّ بميقات لَزِمَهُ الإحرام منه، فإذا حاذاه صار كالمار" به.

وفي أثر عمر رضي الله عنه فائدة عظيمة في وقتنا هذا، وهو أن الإنسان إذا كان قادماً إلى مكة بالطائرة يريد الحج أو العمرة، فإنه يَلْزَمه إذا حاذى الميقات من فوقه أن يحرم منه عند محاذاته، ولا يحل له تأخير الإحرام إلى أن يصل إلى جدة كما يفعله كثير من الناس؛ فإن المحاذاة لا فرق بين أن تكون في البر، أو في الجو، أو في البحر؛ ولهذا يُحرم أهل البواخر التي تمرُّ من طريق البحر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب ذات عرق لأهل العراق، رقم (١٥٣١).

فتحاذي يلملم، أو رابغاً، إذا حاذوا هذين الميقاتين.

## حكم الإحرام بالحج قبل المواقيت المكانية

السؤال (٢١٨): فضيلة الشيخ، ما حكم الإحرام بالحج قبل هذه المواقيت المكانية؟

الجواب: حكم الإحرام قبل هذه المواقيت المكانية: أنه مكروه؛ لأن النبي على وقّتها، وكون الإنسان يُحْرِم قبل أن يصل إليها فيه شيء من تقدُّم حدود الله سبحانه وتعالى؛ ولهذا قال النبي في الصيام: «لا تَقَدَّمُوا رمضان بصوم يوم أو يومين إلا رجل كان يصوم صوماً فليصمه»(١)، وهذا يدل على أنه ينبغي لنا أن نتقيد بما وقّته الشرع من الحدود الزمانية والمكانية، ولكنه إذا أحرم قبل أن يصل إليها، فإنّ إحرامه ينعقد.

وهنا مسألة أيضاً أحبُّ أن أنبه عليها، وهي أن الرسول عليها لمَّا وقَت هذه المواقيت قال: «هنَّ لهنَّ، ولمَن أتى عليهنَّ من غير أهلهن، ممن أراد الحج أو العمرة»(٢).

فمن كان من أهل نجد فمرَّ بالمدينة فإنه يحرم من «ذي الحليفة».

تقدم تخریجه ص(۲٦٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب مهل أهل الشام، رقم (۱۵۲۱)، ومسم، كتاب الحج، باب مواقيت الحج والعمرة، رقم (۱۱۸۱).

ومَن كان من أهل الشام، ومرَّ بالمدينة، فإنه يحرم من «ذي الحليفة»، ولا يحل له أن ينتظر حتى يصل إلى ميقات أهل الشام الأصلي على القول الراجح، من قولي أهل العلم.

## حكم مَن تجاوز الميقات بدون إحرام

السؤال (٢١٩): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن تجاور الميقات بدون إحرام؟

الجواب: مَن تجاوز الميقات بدون إحرام، فلا يخلو من حالين: إما أن يكون مريداً للحج أو العمرة، فحينئذ يلزمه أن يرجع إليه ليحرم منه بما أراد من النُّسُك، الحج أو العمرة، فإن لم يفعل فقد ترك واجباً من واجبات النُّسُك، وعليه عند أهل العلم فدية؛ دمٌ يذبحه في مكة، ويوزعه على الفقراء هناك.

وأما إذا تجاوزه وهو لا يريد الحج ولا العمرة، فإنه لا شيء عليه، سواء طالت مدة غيابه عن مكة أم قصرت؛ وذلك لأننا لو ألزمناه بالإحرام من الميقات في منظوره هذا، لكان الحج يجب عليه أكثر من مرة أو العمرة، وقد ثبت عن النبي عليه أن الحج لا يجب في العمر إلا مرة، وأن ما زاد فهو تطوع، وهذا هو القول الراجح من أقوال أهل العلم فيمن تجاوز الميقات بغير إحرام، أي: أنه إذا كان لا يريد الحج ولا العمرة، فليس عليه شيء، ولا يلزمه الإحرام من الميقات.

## الفرق بين الإحرام كواجب والإحرام كركن

السؤال (٢٢٠): فضيلة الشيخ، ما الفرق بين الإحرام كواجب، والإحرام كركن من أركان الحج؟

الجواب: الإحرام كواجب معناه: أن يقع الإحرام من الميقات، والإحرام كركن معناه أن ينوي النُسُك.

فمثلاً إذا نوى النُّسُك بعد مجاوزة الميقات، مع وجوب الإحرام منه، فهذا تَرَك واجباً، وأتى بالركن وهو الإحرام، وإذا أحرم من الميقات، فقد أتى بالواجب والركن؛ لأن الركن هو نية الدخول في النُّسُك، وأما الواجب فهو أن يكون الإحرام من الميقات، هذا هو الفرق بينهما.

# حكم التلفُّظ بالنيَّة عند الإحرام

السؤال (٢٢١): فضيلة الشيخ، لكن نية الدخول في النُّسُك، هل هي التي يُتَلَفَّظ بها في التلبية؟

الجواب: لا، التلبية أن يقول: لبيك عمرة إذا كان في عمرة، ولبيك حجًّا إذا كان في حجّ، أما النيَّة: فلا يجوز التلقُظ بها، فلا يقول مثلاً: اللهمَّ إني أريد العمرة، أو أريد الحج؛ فهذا لم يَرِدْ عن النبي عَيَيْمَ.

## كيفية إحرام القادم إلى مكة جوًّا

السؤال (٢٢٢): فضيلة الشيخ، نود أيضاً أن تبيِّنوا لنا كيفية إحرام القادم إلى مكة جوًّا؟

الجواب: إحرام القادم إلى مكة جوًّا هو كما أسلفنا من قبل، يجب عليه إذا حاذي الميقات أن يُحْرم، وعلى هذا فيتأهَّب أولاً بالاغتسال في بيته، ثم يلبس الإحرام قبل أن يصل إلى الميقات، ومن حين أن يصل إلى الميقات ينوي الدخول في النُّسُك، ولا يتأخَّر؛ لأن الطائرة مرُّها سريع، فالدقيقة يمكن أن تقطع بها مسافات كثيرة، وهذا أمر يغفل عنه بعض الناس، تجد بعض الناس لا يتأهَّب، فإذا أعلن موظَّف الطائرة بأنهم وصلوا الميقات، ذهب يخلع ثيابه ويلبس ثياب الإحرام، وهذا تقصير جدًّا، على أن الموظفين في الطائرة فيما يبدو بدأوا ينبِّهون الناس قبل أن يصلوا إلى الميقات بربع ساعة أو نحوها، وهذا عمل يشكرون عليه؛ لأنهم إذا نبهوهم قبل هذه المدة، جعلوا لهم فرصة في تغيير ثيابهم وتأهبهم، ولكن في هذه الحال، ينبغي بل يجب على مَن أراد الإحرام أن ينتبه للساعة فإذا أعلن الموظف موظف الطائرة أنه قد بقى ربع ساعة، فلينظر إلى ساعته، حتى إذا مضى هذا الجزء الذي هو ربع الساعة أو قبله بدقيقتين أو ثلاث، لبَّى بما يريده مِن النُّسُك .

#### صفة الحج

السؤال (٢٢٣): فضيلة الشيخ، ما هي أركان الحج؟

الجواب: نحن نذكر هنا صفة الحج على سبيل الإجمال والاختصار، فنقول: إذا أراد الإنسان الحج أو العمرة، فتوجّه إلى مكة في أشهر الحج، فإن الأفضل أن يحرم بالعمرة أولاً ليصير متمتعاً، فيحرم من الميقات بالعمرة، وعند الإحرام يغتسل كما يغتسل من الجنابة، ويتطيب في رأسه ولحيته، ويلبس ثياب الإحرام، ويحرم عقب صلاة فريضة، إن كان وقتها حاضراً، أو نافلة ينوي بها سُنَّة الوضوء؛ لأنه ليس للإحرام نافلة معيَّنة؛ إذ لم يرد ذلك عن النبي عَيِّة، ثم يلبِّي فيقول: «لبيك اللهم عمرة، لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لل شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك»، ولا يزال يلبي حتى يصل إلى مكة.

فإذا شرع في الطواف، قطع التلبية، فيبدأ بالحجر الأسود يستلمه ويُقبِّله إن تيسَّر، وإلا أشار إليه، ويقول: باسم الله والله أكبر، اللهم إيماناً بك، وتصديقاً بكتابك، ووفاءً بعهدك، واتباعاً لسُنَّة نبيك محمد عليه ثم يجعل البيت عن يساره ويطوف سبعة أشواط، يبتدئ بالحجر ويختتم به.

وفي هذا الطواف يسنُّ للرجل أن يَرْمُلَ في الأشواط الثلاثة الأولى؛ بأن يسرع المشي ويقارِب الخُطَا، وأن يضطبع في جميع

الطواف، بأن يخرج كتفه الأيمن، ويجعل طرفي الرداء على الكتف الأيسر، فإذا أتم الطواف صلَّى ركعتين خلف المقام وفي طوافه، وكلما حاذى الحجر الأسود، كبَّر ويقول بينه وبين الركن اليماني: ﴿ رَبَّنَا عَالِنَا فِي ٱلدُّنِكَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ (رَبَّنَا عَالِنَا فِي بقية طوافه ما شاء من ذِكْر ودُعاء.

وليس للطواف دُعاء مخصوص لكل شوط، وعلى هذا فينبغي أن يَخْذَرَ الإنسانُ من هذه الكتيبات التي بأيدي كثير من الحجاج، والتي فيها لكل شوط دعاء مخصوص؛ فإن هذا بدعة لم يَرِدْ عن رسول الله عَلَيْ، وقد قال النبي عَلَيْهُ: «كلُّ بدعة ضلالة»(١).

ويجب أن ينتبه الطائف إلى أمر يخلُّ به بعض الناس في وقت الزِّحام، فتجده يدخل من باب الحِجْرِ، ويخرج من الباب الثاني، فلا يطوف بالحجر مع الكعبة، وهذا خطأ؛ لأن الحِجْر أكثره من الكعبة، فمن دَخَلَ من باب الحجر وخرج من الباب الثاني، لم يكن قد طاف بالبيت، فلا يصح طوافه.

وبعد الطواف يصلي ركعتين خلف مقام إبراهيم إن تيسَّر له، وإلا ففي أي مكان من المسجد.

ثم يخرج إلى الصفا، فإذا دنا منه، قَرَأً: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُونَةُ مِن شَعَآمِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٥٨]، ولا يعيد هذه الآية بعد

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، رقم (٨٦٧).

ذلك، ثم يصعد على الصفا، ويستقبل القِبْلة، ويرفع يديه، ويُكَبِّر الله ويحمده، ويقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له المُلك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ثم يدعو بعد ذلك، ثم يعيد الذّكر مرّة ثانية، ثم يدعو، ثم يعيد الذّكر مرة ثالثة.

ثم ينزل متَّجِهاً إلى المروة، فيمشي إلى العَلَمِ الأخضر، أي: العمود الأخضر، ويسعى من العمود الأخضر إلى العمود الثاني سعياً شديداً، أي: يركُضُ ركضاً شديداً، إن تَيسَّر له ولم يتأذَ أو يؤذِ أحداً، ثم يمشي بعد العلم الثاني إلى المروة مشياً عاديًا، فإذا وصل المروة، صَعِدَ عليها، واستقبل القِبْلة، ورَفَعَ يديه، وقال مثل ما قال على الصفا؛ فهذا شوط.

ثم يرجع إلى الصفا من المروة، وهذا هو الشوط الثاني، ويقول فيه ويفعل كما قال في الشوط الأول وفَعَل.

فإذا أتم سبعة أشواط، من الصفا للمروة شوط، ومن المروة الله الله الصفا شوط آخر، إذا أتم سبعة أشواط، فإنه يقصر شعر رأسه، ويكون التقصير شاملاً لجميع الرأس، بحيث يبدو التقصير واضحاً في الرأس، والمرأة تقصر من كل طرف رأسها بقدر أنملة.

ثم يحلّ من إحرامه حلًّا كاملًا، يتمتع بما أحلّ الله له من النساء والطيب واللباس وغير ذلك.

فإذا كان إليوم الثامن من ذي الحجة، أحرم بالحج، فاغتسل، وتطيَّب، ولبس ثياب الإحرام، وخرج إلى مِنيً، فصلَّى

بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر، خمس صلوات، يصلِّي الرباعية ركعتين، وكلَّ صلاة في وقتها، فلا جمع في مِنيً، وإنما هو القصر فقط.

فإذا طلعت الشمس يوم عرفة، سار إلى عرفة، فنزل بنمرة إن تيسَّر له، وإلا استمرَّ إلى عرفة فينزل بها، فإذا زالت الشمس، صلَّى الظهر والعصر قصراً وجَمْع تقديم، ثم يشتغل بعد ذلك بذِكْر الله، ودعائه، وقراءة القرآن، وغير ذلك مما يقرِّب إلى الله تعالى، وليحرصْ على أن يكون آخر ذلك اليوم مُلِحًا في دعاء الله عز وجل؛ فإنه حريُّ بالإجابة.

فإذا غربت الشمس، انصرف إلى مزدلفة، فصلًى بها المغرب والعشاء جمعاً وقصراً، ثم يبقى هناك حتى يصلِّي الفجر، ثم يدعو الله عز وجل إلى أن يسفر جدًّا، ثم يدفع بعد ذلك إلى منى، ويجوز للإنسان الذي يَشُقُ عليه مزاحمة الناس، أن ينصرف من مزدلفة قبل الفجر؛ لأن النبي عَلَيْ رخَّص لمثله.

فإذا وصَل إلى مِنى، بادر فرمى جمرة العقبة الأولى قبل كل شيء بسبع حصيات، يكبِّر مع كل حصاة، ثم ينحر هديه، ثم يحلق رأسه، وهو أفضل من التقصير، وإن قصَّره فلا حرج، والمرأة تُقصِّر من أطرافه بقدر أنملة؛ وحينئذ يحلُّ التحلُّل الأول، فيباح له جميع محظورات الإحرام ما عدا النساء.

فينزل بعد أن يتطيّب ويلبس ثيابه المعتادة ينزل إلى مكة، فيطوف طواف الإفاضة سبعة أشواط بالبيت، ويسعى بين الصفا

والمروة سبعة أشواط، وهذا الطواف والسعي للحج، كما أن الطواف والسعي الذي حصل منه أول ما قدم للعمرة، وبهذا يحلّ من كل شيء حتى من النساء.

ولنقف هنا لننظر ماذا فعل الحاج يوم العيد؟ فالحاج يوم العيد: رمى جمرة العقبة، ثم نَحَر هديه، ثم حَلَق أو قصَّر، ثم طافَ، ثم سعىٰ، فهذه خمسة أنساك يفعلها على هذا الترتيب، فإن قدم بعضها على بعض فلا حرج؛ لأن النبي على كان يُسأل يوم العيد عن التقديم والتأخير، فما سُئِلَ عن شيء قُدَّم ولا أُخِّر يومئذٍ إلا قال: «افعل ولا حَرَج»(۱)، فإذا نزل من مزدلفة إلى مكة، وطاف وسعىٰ، ثم خرج ورمى فلا حرج، ولو رمى ثم حَلَق قبل أن ينحر، فلا حرج، ولو رمى ثم حَلَق قبل أن ينحر، فلا حرج، ولو رمى ونحر وحلق ثم نزل إلى مكة وطاف وسعى فلا حرج، ولو المهم أن تقديم هذه الأنساك الخمسة بعضها على بعض لا بأس به؛ لأن الرسول على ما سُئِل عن شيء قُدِّم ولا أُخِّر يومئذٍ إلا قل: «افعل ولا حرج»، وهذا من تيسير الله سبحانه وتعالى ورحمته بعباده.

ويبقى من أفعال الحج بعد ذلك: المبيت في منى ليلة الحادي عشر وليلة الثاني عشر، وليلة الثالث عشر لمَن تأخّر؛ لقول الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب الفتيا على الدابة عند الجمرة، رقم (١٧٣٦، ١٧٣٧)، ومسلم، كتاب الحج، باب من حلق قبل النحر أو نحر قبل الرمي، رقم (١٧٣١).

تعالى: ﴿ وَانْكُرُواْ اللّهَ فِي آيَامِ مَعْدُودَاتِ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَاخَرُ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ التّه إِلْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ التّه البقرة: ٢٠٣] ، فيبيت الحاج بمنى ليلة الحادي عشر، وليلة الثاني عشر، ويجزئ أن يبيت في هاتين الليلتين معظم الليل.

فإذا زالت الشمس من اليوم الحادي عشر، رمى الجمرات الثلاث؛ يبدأ بالصغرى وهي الأولى التي تعتبر شرقية بالنسبة للجمرات الثلاث، فيرميها بسبع حصيات متعاقبات، يكبّر مع كل حصاة، ثم يتقدّم عن الزحام قليلاً، فيقف مُسْتَقْبِل القبلة، رافعاً يديه، يدعو الله تعالى دعاءً طويلاً، ثم يتّجه إلى الوسطى فيرميها بسبع حصيات متعاقبات، يكبر مع كل حصاة، ثم يتقدّم قليلاً عن الزحام، ويقف مستقبِل القِبْلَة، رافعاً يديه، يدعو الله تعالى دعاءً طويلاً، ثم يتقدّم إلى جمرة العقبة، فيرميها بسبع حصيات متعاقبات، يكبر مع كل حصاة، ولا يقف عندها؛ اقتداءً برسول الله متعاقبات، يكبر مع كل حصاة، ولا يقف عندها؛ اقتداءً برسول الله متعاقبات، يكبر مع كل حصاة، ولا يقف عندها؛ اقتداءً برسول الله

وفي ليلة الثاني عشر، يرمي الجمرات الثلاث كذلك، وفي اليوم الثالث عشر \_ إن تأخر \_ يرمي الجمرات الثلاث كذلك.

ولا يجوز للإنسان أن يرمي الجمرات الثلاث في اليوم الحادي عشر، والثاني عشر، والثالث عشر قبل الزوال؛ لأن النبي على لله يرم إلا بعد الزوال، وقال: «خذوا عنى مناسككم»(١)، وكان

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ١٢٥)، وأخرجه أحمد في «مسند الشاميين» =

الصحابة يتحيّنون الزوال، فإذا زالت الشمس رموا، ولو كان الرمي قبل الزوال جائزاً، لبَيّنَهُ النبي عَلَيْ لأُمّته، إما بفعله، أو قوله، أو إقراره، ولمّا اختار النبي عَلَيْ وسط النهار للرمي، وهو شدة الحر، دون الرمي في أوله الذي هو أهون على الناس، عُلِم أن الرمي في أول النهار لا يجوز؛ لأنه لو كان من شرع الله عز وجل، لكان هو الذي يُشْرَعُ لعباد الله؛ لأنه الأيسر، والله عز وجل إنما يشرع لعباده ما هو الأيسر. ولكن يمكنه إذا كان يشقُ عليه الزحام، أو المضي إلى الليل؛ فإنَّ الليل وقت للرمي؛ إذ لا دليل على أن الرمي لا يصح ليلاً، فاننبي الليل وقت أول الرمي ولم يوقِّت آخره، والأصل فيما جاء مطلقاً، أن يبقى على إطلاقه، حتى يقوم دليل على تقييده بسبب أو وقت.

ثم ليحذر الحاج من التهاون في رمي الجمرات؛ فإنَّ من الناس مَن يتهاون فيها، حتى يوكِّل مَن يرمي عنه وهو قادر على الرمي بنفسه، وهذا لا يجوز ولا يجزئ؛ لأن الله تعالى يقول في كتابه: ﴿ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَ وَالْعُمْرَةَ لِللّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، والرمي من أفعال الحج، فلا يجوز الإخلال به، ولأن النبي على لم يأذن لضعَفة أهله أن يوكِّلوا مَن يرمي عنهم، بل أذن لهم بالذهاب من مزدلفة في آخر الليل، ليرموا بأنفسهم قبل زحمة الناس، ولأن النبي على لم يأذن

<sup>= (</sup>٧/ ٥٤) بلفظ: «لتأخذوا عني مناسككم»، وأخرجه مسلم، كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكباً، رقم (١٢٩٧) بلفظ: «لتأخذوا مناسككم؛ فإني لا أدري لعلي لا أحج بعد حجتي هذه».

للرعاة الذين يغادرون منى في إبلهم، لم يأذن لهم أن يوكّلوا مَن يرمي عنهم، بل أذن لهم أن يرموا يوماً ويَدَعُوا يوماً ليرموه في اليوم الثالث، وكل هذا يدل على أهمية رمي الحاج بنفسه، وأنه لا يجوز له أن يوكّل أحداً، ولكن عند الضرورة لا بأس بالتوكيل، كما لو كان الحاج مريضاً أو كبيراً لا يمكنه الوصول إلى الجمرات، أو امرأة حاملاً تخشى على نفسها أو ولدها، ففي هذه الحال يجوز التوكيل.

ولولا أنه ورد عن الصحابة رضي الله عنهم أنهم كانوا يَرْمُون عن الصبيان، لقلنا: إن العاجز يسقط عنه الرمي؛ لأنه واجب عَجَزَ عنه، فيسقط عنه لعجزه عنه، ولكن لما ورد جنس التوكيل في الرمي عن الصبيان، فإنه لا مانع من أن يلحق به من يشابههم في تعذُّر الرمي من قِبَل نفسه.

المهم: أنه يجب علينا أن نعظم شعائر الله، وألا نتهاون بها، وأن نفعل ما يمكننا فعله بأنفسنا؛ لأنه عبادة، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: "إنما جُعِلَ الطوافُ بالبيت وبالصفا والمروة، ورَمْيُ الجمار لإقامة ذِكْر الله»(١).

وإذا أتم الحج، فإنه لا يخرج من مكة إلى بلده، حتى يطوف للوداع؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان الناس

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب المناسك، باب في الرمل، رقم (۱۸۸۸)، والترمذي بنحوه، كتاب الحج، باب ما جاء كيف ترمى الجمار، رقم (۹۰۲)، وقال: حسن صحيح.

ينفرون من كل وجه، فقال النبي عَلَيْهُ: «لا ينفرنَّ أَحَدُّ حتى يكون آخرُ عهده بالبيت» (۱) ، إلا إذا كانت المرأة حائضاً أو نُفَساء، وقد طافت طواف الإفاضة، فإن طواف الوداع يسقط عنها؛ لحديث ابن عباس: «أُمِرَ الناسُ أن يكون آخرُ عهدهم بالبيت، إلا أنه خُفِّف عن الحائض» (۲) ، ولأن النبي عَلَيْهُ لمَّا قيل له: إن صفية قد طافت طواف الإفاضة، قال: «فلتنفرُ إذَنْ» (۳) ، وكانت حائضاً.

ويجب أن يكون هذا الطواف آخر شيء، وبه نعرف أن ما يفعله بعض الناس، حيث ينزلون إلى مكة، فيطوفون طواف الوداع، ثم يرجعون إلى منى، فيرمون الجمرات، ويسافرون من هناك، فهذا خطأ، ولا يجزئهم طواف الوداع؛ لأن هؤلاء لم يجعلوا آخر عهدهم بالبيت، وإنما جعلوا آخر عهدهم بالجمرات.

#### أركان العصرة

السؤال (٢٢٤): فضيلة الشيخ، ما هي أركان العمرة، حيث إنها في التمتع تسبق الحج؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع، رقم (١٣٢٧).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۳۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب إذا حاضت المرأة بعد أن أفاضت، رقم (٧٥) \_ ١٧٥٧)، ومسلم، كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوض عن الحائض، رقم (١٢١١م).

الجواب: يقول العلماء: إن أركان العمرة ثلاثة: الإحرام، والطواف، والسعي، وإنَّ واجباتها اثنان: أن يكون الإحرام من الميقات، والحلق أو التقصير. وما عدا ذلك فهو سُنن.

## أركان الحيج

السؤال (٢٢٥): فضيلة الشيخ، ما هي أركان الحج؟ الجواب: أركان الحج، يقول العلماء إنها أربعة: الإحرام، والوقوف بعرفة، والطواف، والسعى.

## حكم الإخلال بشيء من أركان الحج أو العمرة

السؤال (٢٢٦): فضيلة الشيخ، ما حكم الإخلال بشيء من هذه الأركان؟

الجواب: الإخلال بشيء من هذه الأركان لا يتم النسك إلا به، فمن لم يَطُفْ بالعمرة مثلاً، فإنه يبقى على إحرامه حتى يطوف، ومن لم يَسْعَ، يبقى على إحرامه حتى يَسْعَى، وكذلك نقول في الحج: من لم يأت بأركانه، فإنه لا يصح حجه، فمن لم يقف بعرفة حتى طلع الفجر يوم النحر، فقد فاته الحج فلا يصح حجه، لكنه يتحلّل بعمرة، فيطوف، ويسعى، ويقصّر أو يحلق، وينصرف إلى أهله فإذا كان العام القادم أتى بالحج.

44.

وأما الطواف والسعي إذا فاته في الحج، فإنه يقضيه؛ لأنه لا آخر لوقته، لكن لا يؤخّره عن شهر ذي الحجة إلا مِن عذر.

#### واجبات الحج

السؤال (٢٢٧): فضيلة الشيخ، ما هي واجبات الحج؟
الجواب: واجبات الحج: هي أن يكون الإحرام من الميقات، وأن يقف بعرفة إلى الغروب، وأن يبيت بمزدلفة، وأن يبيت بمنى ليلتين بعد العيد، وأن يرمي الجمرات، وأن يطوف للوداع.

## حكم الإخلال بشيء من واجبات الحج أو العمرة

السؤال (٢٢٨): فضيلة الشيخ، ما حكم الإخلال بشيء من واجبات الحج أو العمرة؟

الجواب: الإخلال بشيء منها إن كان الإنسان متعمّداً، فعليه الإثم والفدية كما قال أهل العلم؛ شاةٌ يذبحها ويفرِّقها في مكة، وإن كان غير متعمد، فلا إثم عليه، لكن عليه الفدية، يذبحها في مكة، ويوزِّعها على الفقراء؛ لأنه ترك واجباً له بدل، فلمّا تعذّر الأصل، تعيّن البَدَل، هذا هو قول أهل العلم فيمن تَركَ واجباً، أن عليه فدية، يذبحها في مكة، ويوزِّعها على الفقراء.

## صفة القران

السؤال (٢٢٩): فضيلة الشيخ، تحدثتم عن صفة التمتع في حديثكم عن صفة الحج، حبذا أيضاً لو تحدثتم عن صفة القران؟

الجواب: التمتع كما ذكرنا: أن يأتي بالعمرة مستقلّة، ويحل منها، ثم يحرم بالحج في عامه. والقران له صورتان:

الصورة الأولى: أن يحرم بالعمرة والحج جميعاً من الميقات، فيقول: لبيك عمرة وحجًا.

والصورة الثانية: أن يحرم بالعمرة أولاً ثم يدخل الحج عليها قبل الشروع في طوافها.

وهناك صورة ثالثة: موضع خلاف بين العلماء، وهي أن يحرم بالحج وحده، ثم يدخل العمرة عليه، قبل أن يفعل شيئاً من أفعال الحج، كالطواف والسعى مثلاً.

والقارن يبقى على إحرامه، فإذا قدم مكة يطوف للقدوم، ويسعى للحج والعمرة، ويبقى على إحرامه إلى أن يتحلَّل منه يوم العيد، ويلزمه هدي كهدي المتمتِّع.

وأما المفرد: فيحرم بالحج مفرداً من الميقات، ويبقى على ذلك، فإذا قدم مكة طاف للقدوم، وسعى للحج، ولم يحلَّ إلا يوم العيد.

فيكون القارن والمفرد سواء في الأفعال، لكنهما يختلفان في

أن القارن يحصل له عمرة وحج، ويلزمه هدي، وأما المفرد فلا يحصل له إلا الحج، ولا يلزمه هدي.

### حكم الاعتمار بعد الحج

السؤال (٢٣٠): فضيلة الشيخ، عرفنا صفة الحج، وعرفنا التمتع والقران والإفراد، وقلتم في الإفراد: إن المسلم يأتي بالحج وحده ولا يأتي بعمرة معه، لكننا نرى كثيراً من الناس إذا انتهى من الإفراد اعتمر، فما حكم هذا العمل؟

الجواب: هذا العمل لا أصل له في السُّنَة، فلم يكن الصحابة رضي الله عنهم مع حرصهم على الخير يأتون بهذه العمرة بعد الحج، وخير الهدي هدي النبي سُلِيُ وخلفائه الراشدين، وأصحابه الذين هم خير القرون، وإنما جاء ذلك في قضية معيَّنة في قصة عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها، حيث كانت محرمة بعمرة، ثم حاضت قبل الوصول إلى مكة، فأمرها النبي سُلُّيُ أَن تُحْرِم بالحج؛ ليكون نُسُكها قراناً، وقال لها: "طوافُكِ بالبيت وبالصفا والمروة يسَعُكِ لحجِّك وعمرتك"(١)، فلما انتهى الحج، ألَحَّت على رسول

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب المناسك، باب طواف القارن، رقم (۱۸۹۷)، وعند مسلم أن النبي على قال لها: "يسعك طوافك لحجّك وعمرتك"، فأبت، فبعث بها مع عبدالرحمن إلى التنعيم، فاعتمرت بعد الحج، كتاب الحج، باب إحرام النفساء... وكذا الحائض، رقم (۱۲۱۱).

الله على أن تأتي بعمرة، بدلاً من عمرتها التي حوالتها إلى قران، فأذن لها، وأمر أخاها عبدالرحمن بن عوف أن يخرج بها من الحرم إلى الحل، فخرج بها إلى التنعيم، وأتت بعمرة، فإذا وجدت صورة كالصورة التي حصلت لعائشة، وأرادت المرأة أن تأتي بعمرة، فحينئذ نقول: لا حرج أن تأتي المرأة بعمرة، كما فعلت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بأمر النبي على الله .

ويدلُّك على أن هذا أمر ليس بمشروع، أن عبدالرحمن بن أبي بكر رضي الله عنه وهو مع أخته لم يُحْرِمْ بالعمرة لا تفقُها من عنده، ولا بإذن رسول الله ﷺ، ولو كان هذا من الأمور المشروعة، لكان رضي الله عنه يأتي بالعمرة؛ لأن ذلك أمر سهل عليه حيث إنه قد خرج مع أخته.

والمهم: أن ما يفعله بعض الحجاج كما أشرت إليه ليس له أصل من السُّنَة.

نعم: لو فرض أن بعض الحجاج يصعب عليه أن يأتي إلى مكة بعد مجيئه هذا، وهو قد أتى بحج مفرد، فإنه في هذه الحال في ضرورة إلى أن يأتي بعد الحج بالعمرة، ليؤدي واجب العمرة؛ فإن العمرة واجبة على القول الراجح من أقوال أهل العلم؛ وحيئلًا يخرج إلى التنعيم، أو إلى غيره من الحل، فيُحْرِمُ منه، ثم يطوف ويسعى ويحلق أو يقصر.

السؤال (٢٣١): فضيلة الشيخ، لكن ما الأولى بالنسبة لهذا الحاج الذي يعرف أن الإتيان إلى مكة يصعب عليه؟

الجواب: كما قلت لك يأتي بالعمرة بعد الحج؛ لأن هذا ضرورة.

السؤال (٢٣٢): لكن أليس الأولىٰ أن يأتي مثلاً متمتعاً أو قارناً لِيَسْلَمَ من المحظور؟

الجواب: نعم هذا هو الأولى، لكن نحن فرضنا أنه أتى مفرداً فيه.

# حكم الانتقال من نُسُك لآخر

السؤال (٢٣٣): فضيلة الشيخ، ما حكم الانتقال من نُسُكِ إلى نُسُك آخر؟

الجواب: الانتقال من نُسُك إلى نُسُك آخر تقدم في صفة القران، أنه من الممكن أن يحرم الإنسان أولاً بعمرة، ثم يُدخل الحج عليها قبل الشروع في طوافها، فيكون انتقل من العمرة إلى الجمع بينها وبين الحج، وكذلك يمكن أن ينتقل من الحج المُفْرِد أو من القران، إلى عمرة ليصير متمتعاً، كما أمر بذلك النبي على أصحابه، من لم يكن منهم ساق الهدي، فإن الرسول على كان

قارناً، وكان قد ساق الهدي، وساقه معه أغنياء الصحابة رضي الله عنهم، فلمّا طاف وسعى، أَمَرَ مَن لم يَسُق الهدي أن يجعلها عمرة، فانتقلوا من الحج المفرد أو المقرون بالعمرة إلى أن يجعلوا ذلك عمرة، ولكن هذا مشروط بما إذا تحوّل من حج أو قران إلى عمرة ليصير متمتّعاً، أما مَن تحوّل من قران أو إفراد إلى عمرة، ليتخلّص من الإحرام ويرجع إلى أهله، فإن ذلك لا يجوز.

### حكم التحوُّل من التمتع إلى الإفراد

السؤال (٢٣٤): فضيلة الشيخ، هل يجوز أن يتحوَّل من التمتع إلى الإفراد؟

الجواب: من التمتع إلى الإفراد لا يجوز ولا يمكن، وإنما يجوز أن يتحوّل من الإفراد إلى التمتّع، بمعنى أن يكون محرماً بالحج مفرداً، ثم بعد ذلك يحوّل إحرامه بالحج إلى عمرة؛ ليصير متمتعاً، وكذلك القارن يجوز أن يحوّل نيّته من القران إلى العمرة، ليصير متمتعاً، إلا مَن ساق الهدي في الصورتين: فإنه لا يجوز له ذلك؛ لأن النبي علي أمر أصحابه الذين معه أن يجعلوا إحرامهم بالحج المفرد أو المقرون بالعمرة، أن يجعلوه عمرة، ليصيروا متمتعين، إلا مَن ساق الهدي.

## أحكام وضوابط النيابة في الحج

السؤال (٢٣٥): فضيلة الشيخ، لو تحدثنا أيضاً عن النيابة الكلية في الحج من حيث الأحكام والضوابط؟

الجواب: النيابة في الحج إن كان الإنسان قادراً، فإنها غير مشروعة، أما في الفريضة، فإنه لا يجوز أن يستنيب الإنسان أحداً عنه، يؤدي الحج أو العمرة فريضة؛ لأن الفريضة تطلب من الإنسان نفسه أن يؤديها بنفسه.

## فإن كان عاجزاً عن أداء الفريضة:

فإما أن يكون عجزه طارئاً يرجى زواله، فهذا ينتظر حتى يزول عجزه، ثم يؤدي الفريضة بنفسه؛ مثل أن يكون في أشهر الحج مريضاً مرضاً طارئاً يرجى زواله، وهو لم يؤدِّ الفريضة، فإننا نقول له: انتظر حتى يعافيك الله وحج، إن أمكنك في هذه السَّنة فذاك، وإلا ففي السنوات القادمة.

أما إذا كان عجزه عن الحج عجزاً لا يُرجىٰ زواله؛ كالكبير والمريض مرضاً لا يُرجىٰ زواله، فإنه يقيم مَنْ يحج ويعتمر عنه، ودليل ذلك: حديث ابن عباس رضي الله عنهما؛ أن امرأة من خثعم سألت النبي على الله على عباده في الحج، شيخاً كبيراً لا يثبت على الراحلة، أفأحج عنه؟ قال:

«نعم» (۱).

فهذا حكم النيابة في الفرض، أنه إن كان المستنيب قادراً، فإن ذلك لا يصح، وإن كان عاجزاً عجزاً لا يُرجىٰ زواله، فإن ذلك يصح، وإن كان الإنسان عاجزاً عجزاً طارئاً يُرجىٰ زواله، فإنه لا يصح أن يستنيب أحداً، ولينظر حتى يعافيه الله، ويؤدِّي ذلك بنفسه.

أما في النافلة: فإنْ كان عاجزاً عجزاً لا يُرجىٰ زواله، فقد يقول قائل: إنه يصح أنَّ يستنيب مَنْ يحج عنه النافلة، قياساً على استنابة مَنْ عليه الفريضة، وقد يقول قائل: إنه لا يصح القياس هنا؛ لأن الاستنابة في الفريضة استنابة في أمر واجب لابدَّ منه بخلاف النافلة؛ فإنَّ النافلة لا تلزم الإنسان، فيُقال: إنْ قدر عليها، فعَلَهَا بنفسه، وإن لم يقدر عليها، فلا يستنيب أحداً فيها.

أما إذا كان قادراً على أن يؤدي الحج بنفسه، فإنه لا يصحُّ أن يستنيب غيره في الحج عنه، على إحدى الروايتين عن الإمام أحمد، وهي عندي أقرب؛ لأن الحج عبادة يَتَعَبَّد بها الإنسانُ لربّه، فلا يليق أن يقول لأحد: اذهب فتعبَّد لله عني، بل نقول: أدِّها أنت بنفسك؛ لأنه ليس لديك مانع حتى تستنيب من يؤدِّي هذه النافلة عنك، هذه الاستنابة في الحج على وجه الكمال، يعني بمعنى: أنه يصير في كل حج.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۰۸).

### شروط النائب في الحج

السؤال (٢٣٦): فضيلة الشيخ، ما هي شروط النائب في الحج؟

الجواب: النائب يشترط أن يكون قد أدَّى الفريضة عن نفسه إن كان قد لَزِمَه الحج؛ لأن النبي عَلَيْ سَمع رجلاً يقول: لبيك عن شُبرُمَة، فقال: «مَن شبرمة؟» يقوله النبي عَلَيْ، فقال الرَّجل: أخُّ لي، أو قريب لي، فقال النبي عَلَيْ: «حججت عن نفسك؟» قال: لا، قال: «حُجَّ عن نفسك، ثم حُجَّ عن شبرمة»(١)، ولأن النبي عَلَيْ قال: «ابدأ بنفسك»، ولأنه ليس من النظر الصحيح أن يؤدي قال: «ابدأ بنفسك»، ولأنه ليس من النظر الصحيح أن يؤدي الإنسان الحج عن غيره مع وجوبه عليه، قال أهل العلم: ولو حجَّ عن غيره مع وجوب الحجّ عليه، فإن الحجّ يقع عن نفسه، أي: عن نفس النائب، ويردّ للمستنيب ما أخذه منه من الدراهم والنفقة.

أما بقية الشروط فمعروفة، وقد تكلَّمنا عليها من قبل؛ مثل: الإسلام، والعقل، والتمييز، وهي شروط واجبة في كل عبادة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب الحج، باب الرجل يحج عن غيره، رقم (۱۸۱۱)، وابن ماجه، كتاب المناسك، باب الحج عن الميت، رقم (۲۹۰۳)، والبيهقي (۳۳٦/٤).

# يأخذ نقوداً ليحج بها وليس في نيَّته إلا جمع الدراهم

السؤال (٢٣٧): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن أخذ نقوداً ليحج عن غيره، وليس في نيَّته إلا جمع الدراهم؟

الجواب: يقول العلماء: إن الإنسان إذا حجَّ للدنيا لأخذ الدراهم، فإن هذا حرام عليه، ولا يحل له أن ينوي بعمل الآخرة شيئاً من الدنيا؛ لقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَنَهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ ﴿ أَنُ الْوَلِيكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلّا النّيَارُ وَحَيِطُ مَاصَنَعُواْ فِيهَا وَبِنطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٥، ١٦].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: مَن حجّ ليأخذ، فليس له في الآخرة من خَلاق، وأما إذا أخذ ليحج، أو ليستعين به على الحج، فإن ذلك لا بأس به، ولا حَرَج عليه، وهنا يجب على الإنسان أن يحذر من أن يأخذ الدراهم للغرض الأول، فإنه يُخشى ألا يقبل منه وألا يجزئ الحج عمّن أخذه عنه، وحينئذ يلزمه أن يعيد النفقة والدراهم إلى صاحبها، إذا قلنا بأن الحج لم يصح ولم يقع عن المستنيب، ولكن يأخذ الإنسان الدراهم والنفقة ليحج بها عن غيره، ليستعين بها على الحج، ويجعل نيّته في ذلك أن يقضي غرض صاحبه، وأن يتقرّب إلى الله تعالى بما يتعبّد به في المشاعر، وعند بيت الله.

# هل يقع للنائب ثواب في بعض الأعمال إذا حجَّ عن غيره؟

السؤال (٢٣٨): فضيلة الشيخ، إذ أمن هذا، هل يمكن أن يقع ثواب بعض الأعمال للنائب؟

الجواب: نعم؛ لأن النائب لا يلزمه إلا أن يقوم بالأركان، والواجبات، وكذلك المستحبَّات بالنسبة للنُّسُك، وأما ما يحصل من ذِكْر، ودعاء، فما كان متعلِّقاً بالنُّسُك، فإنه لصاحب النُّسُك «للمستنيب»، وما كان خارجاً عن ذلك، فإنه لصاحبه «النائب».

### معنى النيابة الجزئية في الحج

السؤال (٢٣٩): فضيلة الشيخ، حبذا لو حدَّثتمونا فضيلتكم عن النيابة الجزئية في الحج؟

 ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَاجِ دَالَ فِي ٱلْحَجَّ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

وهذه الآية نزلَت قبل فرض الحج، أي: قبل قوله تعالى: ﴿ وَلِلْهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧]، وهذا يدل على أنَّ تَلَبُّس الإنسان بالحج أو العمرة يجعله فرضاً عليه.

وكذلك يدل على أنه فرض إذا شَرَعَ فيه؛ قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيَقَضُواْ تَفَكَهُمْ وَلَيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلَيَطَوّفُواْ بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴿ ثُمَّ اللّٰحِجِ: ٢٩]، وهذا يدل على أن الشروع في الحج يجعله كالمنذور، وبناءً على ذلك: فإنه لا يجوز لأحد أن يوكّل أحداً في شيء من جزئيات الحج، ولا أعلم في السُّنَّة أن الاستنابة في شيء من أجزاء الحج قد وقعت إلا فيما يروى من كون الصحابة رضي الله عنهم يرمون عن الصبيان، ويدل لهذا أن أم سلمة رضي الله عنها لمَّا أرادت الخروج قالت: يا رسول الله، إني أريد الخروج وأجدني شاكية، فقال: "طوفي من وراء الناس وأنتِ راكبة" (١)، وهذا يدل على أنه لا يجوز التوكيل في جزئيات الحج.

# قياس التوكيل في الرمي على غيره من مناسك الحج

السؤال (٢٤٠): فضيلة الشيخ، ذكرتم أن التوكيل في الجزئية يكون مثلاً في الطواف أو الرمي أو الوقوف أو ما أشبه ذلك، فهل إذا جاز التوكيل في الرمي مثلاً يُقاس عليه بقية أجزاء الحج؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب طواف النساء مع الرجال، رقم (۱۲۱۹)، ومسلم، كتاب الحج، باب جواز الطواف على بعير وغيره، رقم (۱۲۷۱).

الجواب: لا، نحن قلنا: هذا تمثيل على التوكيل في الجزئية، وليس حكماً بأن ذلك مباحٌ؛ ولهذا قلنا: لا نعلم في البينة أنه وَرَدَ التوكيل في شيء من الجزئيات، أو أن أحداً يقوم عن أحد إلا في الرمي، وقلنا: إن الإنسان إذا تلبَّس في الحج أو العمرة، صار فرضاً عليه يلزمه هو بنفسه؛ وعلى هذا فلا يجوز التوكيل في أي شيء من أجزاء الحج أو العمرة فرضاً كانت أم التوكيل في أي شيء من أجزاء الحج أو العمرة فرضاً كانت أم نفلاً، إلا في الرمي؛ لوروده في حق الصِّغار، وكذلك مَنْ لم يستطع الرمي بنفسه من الكبار.

السؤال (٢٤١): فضيلة الشيخ، لكن إذا جاز التوكيل في الرمي، هل هناك شروطٌ للنائب والمنيب؟

الجواب: نعم، أما المنيبُ فيشترط ألا يستطيع الرمي بنفسه لا ليلاً ولا نهاراً، وأما النائب، فقال الفقهاء رحمهم الله: إنه لابد أن يكون ممن حج تلك السنة، وأن يكون قد رمى عن نفسه.

## عجز عن إكمال النُّسُك، فماذا يصنع؟

السؤال (٢٤٢): فضيلة الشيخ، إذا عجز الحاج عن إكمال النُّسُك فماذا يصنع؟

الجواب: إذا عجز الحاج عن إتمام النُّسُك، فلا يخلو من حالين:

إما أن يكون عجزه بصدِّ عدوِّ صدَّه عن البيت؛ كما جرى للنبي ﷺ حين صدَّه المشركون عام الحديبية، ففي هذه الحال:

يحلق بعد أن ينحر هديه ويحل من إحرامه؛ لقول الله تعالى: ﴿ فَإِنَ الْمَدَّةُ فَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدَّقُ وَلَا عَلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَّى بَبُكُمُ الْمَدَى عَلَمُ ﴾ [البقرة: الحَصِرَةُ فَا النبي عَلَيْهُ أصحابه عام الحديبية أن يحلقوا، ولمَّا تأخّروا رجاء أن يُنسخَ الحُكْم، أو لسبب آخر، غُلِبَ عليه الصلاة والسلام في ذلك، حتى أشارت عليه إحدى أمهات المؤمنين أن يخرج إليهم فيحلق رأسه، ففعل، وحينئذ تتابع الناس على حَلْق رؤوسهم، والإحلال من إحرامهم، وفي هذه الحال، لا يلزمه أن يقضي ما أحصر عنه، إلا إذا كان لم يؤدِّ الفريضة، فإنه يلزمه أداء الفريضة بالأمر الأول، لا قضاءً عمَّا أُحصِرَ فيه، هذا إذا كان الحصر بعدوّ.

أما إذا كان الحصر بغير عدو، كما لو أحصر بذهاب نفقة، أو بمرض اشتد به، فإنه في هذه الحال يحل من إحرامه، بعد أن ينحر هديا ويحلق، إما قياساً على حصر العدق، وإما إدخالاً له في العموم، وهو قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدَيِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فإن هذا الإحصار شامل، وكون الإحصار بالعدو هو الذي وقع في عهد النبي عليه الصلاة والسلام، لا يمنع أن تتناول الآية غيره.

على كل حال: إذا حصر بغير عدو، من مرض، أو ذهاب نفقة، أو ما أشبه ذلك، فالقول الراجع: أنه يحل بهذا الإحصار، بعد أن ينحر هديه ويحلق رأسه، ولا يلزمه القضاء، أي: قضاء ما أحصر فيه، إلا إذا كان واجباً بأصل الشرع، مثل أن يكون لم يؤد الفريضة من قبل، فيلزمه فعل الفريضة بالخطاب الأول، أي: بالأمر الأول، لا من حيث إنه قضاء.

هذا إذا لم يكن اشترَطَ في ابتداء إحرامه، أنه "إنْ حبسني حابسٌ، فَمَحَلِّي حيث حبستني"، فإن كان قد اشترط في بداية إحرامه أنه "إن حبسني حابس، فمَحَلِّي حيث حبستني"، فإنه يحل من إحرامه مجَّاناً ولا شيء عليه؛ لقول النبي عَلَيْ لِضُبَاعة بنت الزبير، وقد أرادت الحج وهي شاكية: "حُجّي واشترطي، وقولي: اللهم، محلي حيث حبستني"(١).

# حكم مَن توفي أثناء إحرامه بالنُّسُك

السؤال (٢٤٣): فضيلة الشيخ، هذا ما يتعلَّق بالحاج إذا عجز عن النُّسُك، لكن لو توفي الحاج أثناء تلبسه بالنُّسُك ما الحكم؟

الجواب: إذا تُوفي الحاج أثناء تلبسه بالنُّسُك، فإن من أهل العلم مَن يقول: إذا كان حجّه فريضة، فإنه يقضى عنه ما بقي، ومنهم مَن يقول: إنه لا يقضى عنه ما بقي، وهذا القول هو القول الراجح؛ ودليله حديث ابن عباس رضي الله عنهما في قصة الرَّجل الذي وقصته ناقته وهو واقفٌ بعرفة، فقال النبي عَلَيْهُ: «اغسلوه بماء وسدر، وكفّنوه في ثوبيه، ولا تخمّروا رأسه، ولا تحنطّوه؛ فإنه يُبْعَث يوم القيامة ملبياً» (٢)، ولم يأمر النبي عَلَيْهُ أن يقضي أحدٌ عنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب النكاح، باب الأكفاء في الدين، رقم (٥٠٨٩)، ومسلم، كتاب الحج، باب جواز اشتراط المحرم التحلل بعذر المرض ونحوه، رقم (١٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب الكفن في ثوبين، رقم (١٢٦٥)، ومسلم، =

ما بقي من نُسُكه، ولأننا لو قضينا ما بقي من نسكه، لكان هذا النائب الذي قام مقامه يحلُّ من إحرامه، وحينئذ لا يُبعث الرجل يوم القيامة ملبياً؛ لأن نائبه قد حلَّ من الإحرام الذي تلبَّس به بدلاً عنه، وعلى كل حال: فالقولُ الراجحُ بلا شك: أن الإنسان إذا مات أثناء تلبسه بالنُسُك، فإنه لا يقضى عنه، سواء كان ذلك فريضة أم نافلة.

السؤال (٢٤٤): فضيلة الشيخ، لكن هل يقتصر هذا الحكم على الوقت الذي يلبَّى فيه، يعني: قبل رمي جمرة العقبة أم يشمل جميع الحج؟

الجواب: يشمل جميع الحج، يعني: سواء كان ذلك قبل التحلُّل الأول، أم بعد التحلل الأول؛ فإنه لا يقضى عنه ما بقي.

#### صفة الاشتراط

السؤال (٢٤٥): فضيلة الشيخ، ذكرتم الاشتراط إذا عجز الحاج عن إكمال النُسُك، نود أيضاً أن نعرف حكم الاشتراط، وما هي صفته؟

الجواب: نذكر أولاً صفة الاشتراط قبل حكمه؛ لأنَّ الحكم على الشيء فرع عن تصوُّره.

كتاب الحج، باب ما يفعل بالمحرم إذا مات، رقم (١٢٠٦).

صفة الاشتراط: أن الإنسان إذا أراد الإحرام يقول: إن حبسني حابس، فمحلي حيث حبستني، يعني: فإنني أحل، إذا حبسني حابس، أي: منعني مانع عن إكمال النسك، وهذا يشمل أيَّ مانع كان؛ لأن كلمة حابس، نكرة في سياق الشرط، فتعم أي حابس كان، وفائدة هذا الاشتراط: أنه لو حصل له حابس يمنعه من إكمال النُسُك، فإنه يحلّ من نُسُكه ولا شيء عليه، وقد اختلف أهل العلم في الاشتراط.

فمنهم مَن قال: إنه سُنَّةٌ مطلقاً، أي: أن المحرم ينبغي له أن يشترط، سواء كان في حال خوف أو في حال أمن؛ لِمَا يترتب عليه من الفائدة، والإنسان لا يدري ما يُعْرضُ له.

ومنهم مَن قال: إنه لا يسن إلا عند الخوف، أما إذا كان الإنسان آمناً، فإنه لا يشترط.

ومنهم مَن أنكر الاشتراط مطلقاً.

والصواب: القول الوسط، وهو أنه إذا كان الإنسان خائفاً من عائق يمنعه من إتمام نُسُكه، سواء كان هذا العائق عامًّا أم خاصًّا، فإنه يشترط، وإن لم يكن خائفاً فإنه لا يشترط؛ وبهذا تجتمع الأدلة؛ فإنَّ النبيَّ عَيِّ أُحرَم ولم يشترط، وأرشد ضُباعة بنت الزبير رضي الله عنها إلى أن تشترط(۱)، حيث كانت شاكية، والشاكي ـ أي: المريض ـ خائفٌ من عدم إتمام نُسُكه.

وعلى هذا فنقول: إذا كان الإنسان خائفاً من طارئ يطرأ،

تقدم تخریجه ص(۳٤٤).

يمنعُهُ من إتمام النسك، فليشترط؛ أخذاً بإرشاد النبي عَلَيْهُ ضباعة بنت الزبير، وإن لم يكن خائفاً، فالأفضل ألا يشترط؛ اقتداءً برسول الله عَلَيْهُ حيث أحرَم بدون شرط.

#### صيغة الشرط

السؤال (٢٤٦): فضيلة الشيخ، لكن بالنسبة للمشترط هل يلزمه أن يأتي بالصيغة التي وردكت عن الرسول رهي أم يشترط بأي كلام يعبر به عما في نفسه؟

الجواب: لا يلزمه أن يأتي بالصيغة الواردة؛ لأن هذا مما لا يُتَعَبَّدُ بلفظه، والشيء الذي لا يُتَعَبَّدُ بلفظه يُكْتَفَىٰ فيه بالمعنى.

#### محظورات الإحسرام

السؤال (٢٤٧): فضيلة الشيخ، ما هي محظورات الإحرام؟ الجواب: محظورات الإحرام هي الممنوعات بسبب الإحرام، يعني: المحرمات التي سببها الإحرام؛ وذلك أن المحرمات نوعان:

محرمات في حال الإحرام وحال الحِل؛ وإليها أشار الله تعالى بقوله: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ الْحَجَّ الْحَجَّ الْحَجَّ الْحَجَةَ اللهِ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الله

ومحرمات خاصة سببها الإحرام، إذا تلبَّس الإنسان بالإحرام، فإنها تحرم عليه، وتحل له في حال الحل.

فمن محظورات الإحرام: الجماع، وهو أشد المحظورات الأماً، وأعظمها أثراً؛ ودليله قوله تعالى: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ الْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فَسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِ ﴾؛ فإن الرَّفَ هو الجِمَاع ومقدماته، وإذا وقع الجِمَاع قبل التحلُّل الأول في الحج، فإنه يترتب عليه أمور خمسة:

الأول: الإثم.

والثاني: فساد النُّسُك.

والثالث: وجوب الاستمرار فيه.

والرابع: وجوب فدية؛ بدنة يذبحها ويفرِّقها على الفقراء.

والخامس: وجوب القضاء من العام القادم.

وهذه آثار عظيمة تكفي المؤمنَ في الانزجار عنه والبُّعد عنه.

ومن المحظورات أيضاً: المباشرة بشهوة، والتقبيل، والنظر بشهوة، وكل ما كان من مقدمات الجِمَاع؛ لأن هذه المقدمات تفضي إلى الجِمَاع.

ومن محظورات الإحرام: حلق شعر الرأس؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَىٰ بَبُلُغَ اَلْهَدَىٰ مَحِلَمُ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، وألحق العلماء بحلق الرأس حلق جميع الجسم، وألحقوا به أيضاً تقليم الأظفار وقصّها.

ومن محظورات الإحرام: عقد النِّكاح؛ لقول النبي عَلَيْهُ: «لا

يَنُكِح المحرم ولا يُنكَح ولا يخطب»(١).

ومن محظوراته أيضاً: الخطبة، فلا يجوز للإنسان أن يخطب امرأة وهو مُحْرم بحج أو عمرة.

ومن محظورات الإحرام: قتلُ الصيد؛ لقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْنُكُواْ ٱلصَّيْدَ وَآنتُمْ حُرُمٌ ﴾ [المائدة: ٩٥].

ومن محظوراته أيضاً: الطيبُ بعد عقد الإحرام، سواءٌ في البدن، أو في الثوب، أو في المأكول، أو في المشروب؛ فلا يحل لمحرم استعمال الطيب على أيّ وجه كان بعد عقد إحرامه؛ لقول النبي على في الرَّجل الذي وقصته ناقته في عرفة فمات: «لا تحنطوه»(٢)، والحنوط: أطيابُ تجعل في الميت عند تكفينه.

فأما أثر الطيب الذي تطيّب به عند الإحرام، فإنه لا بأس به، ولا تجب عليه إزالته؛ لقول عائشة رضي الله عنها: كنت أُطَيِّب النبي عَيِّ لإحرامه قبل أن يحرم (٣)، وقالت: كنت أنظر إلى وبيص المسك في مَفَارِق رسول الله عَيْ وهو مُحْرَم (٤).

ومن محظورات الإحرام أيضاً: لبس الرجل القميص، والبرانس، والسراويل، والعمائم، والخِفَاف؛ هكذا أجاب النبي

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب النكاح، باب تحريم نكاح المحرم وكراهة خطبته، رقم (۱) (۱٤٠٩).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۳٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب الطيب عند الإحرام، رقم (١٥٣٩)، ومسلم، كتاب الحج، باب الطيب للمحرم عند الإحرام، رقم (١١٨٩)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب الطيب عند الإحرام، رقم (١٥٣٨)، ومسلم، كتاب الحج، باب الطيب للمحرم عند الإحرام، رقم (١١٩٠).

عَيْنِهُ حين سُئِلَ: ما يلبس المُحْرِم، فقال: «لا يلبس القميصَ، ولا السراويلَ، ولا البرانسَ، ولا العمائم، ولا الخِفَافَ، إلا مَنْ لا يجدُ إزاراً فليلبس السراويل، ومَن لم يجد نعلين فليلبس الخُفَين»(١).

وما كان بمعنى هذه المحظورات فهو مثلها؛ فالكوت، والفانيلة، والصدرية، والغترة، والطاقية، والمشلح، كلُّ هذه بمعنى المنصوص عليه، فيكون لها حكم المنصوص عليه.

وأما لبس الساعة، والخاتم، والكمر، وسمَّاعة الأُذن، ونظارة العين، والكَمَر الذي تكون فيه الفلوس وما أشبهها، فإن ذلك لا يدخل في المنهي عنه، لا بالنص ولا بالمعنى؛ وعلى هذا فيجوز للمُحْرم أن يلبس هذه الأشياء.

وليُعلم أن كثيراً من العامّة، فهموا من قول أهل العلم: "إن المحرم لا يلبس المَخِيط»، أن المراد بالمخيط ما فيه خياطة؛ ولهذا تجدهم يسألون كثيراً عن لبس الكمر المخيط، وعن لبس الأزرار، أو الرداء المرقّع، وعن لبس النّعال المخوذة وما أشبه ذلك، ظنّا منهم أن العلماء يريدون بلبس المخيط: لُبْسَ ما كان فيه خياطة، والأمر ليس كذلك، وإنما مراد العلماء بذلك: ما يلبس من الثياب المفصّلة على الجسم، على العادة المعروفة، وتأمّل قول الرسول المفصّلة على الجسم، على العادة المعروفة، وتأمّل قول الرسول المفصّلة على الجسم، على العادة المعروفة، وتأمّل قول الرسول المفصّلة على الجسم، على العادة المعروفة، وتأمّل قول الرسول المفصّلة على القميص ولا السراويل. . . إلخ» يتبيّن لك أن الإنسان لو تلقّف بالقميص بدون لبس، فإنه لا حرج عليه، فلو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب ما لا يلبس المحرم من الثياب، رقم (١٥٤٢)، ومسلم، كتاب الحج، باب ما يباح للمحرم بحج أو عمرة وما لا يباح، رقم (١١٧٧).

جعل القميص إزاراً لفَّه على ما بين سرَّته وركبته، فإنه لا حرج عليه في ذلك؛ لأن ذلك لا يُعَدُّ لُبْساً للقميص.

ومن المحرّمات في الإحرام: تغطيةُ الرّجُلِ رأسه بِمُلاَصِق مُعتاد؛ كالطاقية، والعمامة، والغترة، فأما تظليل الرأس بالشمسيّة، أو سقف السيارة، أو بثوب يرفعه بيديه عن رأسه، فهذا لا بأس به؛ لأن المحرّم تغطيةُ الرأس لا تظليله، وقد ثبت عن النبي عَلَيْ من حديث أم حُصَيْن رضي الله عنها قالت: رأيتُ النبي عَلَيْ راكباً، وأسامةُ وبلالٌ أحدهما آخِذٌ بخطام ناقته، والثاني رافعٌ ثوبه، أو قالت: ثوباً يظلّمه به من الحرّ، حتى رمى جمرة العقبة (١)، ولا يَحرُم على المُحْرِم أن يحمل عفشه على رأسه؛ لأن ذلك لا يُراد للتغطية، وإنما المُراد به الحمل.

ومن محظورات الإحرام: أن تنتقب المرأة، أي: تضع النّقاب على وجهها، يعني: النقاب لباس الوجه، وقد نهى رسول الله على المرأة أن تنتقب وهي محرمة (٢)؛ فالمشروع للمرأة في حال الإحرام أن تكشف وجهها، إلا إذا كان حولها رجالٌ غير محارم لها، فإنه يجب عليها أن تستر الوجه، وفي هذه الحال: لا بأس أن يُلاصِق الساتر بشرتها، ولا حرج عليها في ذلك.

ومن محظورات الإحرام: لبس القُفَّازين، وهما جوارب

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكباً، رقم (۱۲۹۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب جزاء الصيد، باب ما ينهى من الطيب للمحرم والمحرمة، رقم (١٨٣٨).

اليدين، وهذا يشمل الرَّجُل والمرأة، فلا تلبس المرأة القُفَّازين في حال الإحرام، وكذلك الرَّجُل لا يلبس القُفَّازين؛ لأنهما لباس، فهما كالخفين بالنسبة للرِّجْلِ.

## حكم وضع شيء ملاصق لرأس المُحْرم

السؤال (٢٤٨): فضيلة الشيخ، قلتم: إنه لا يستر المحرم رأسه، أو لا يضع على رأسه ملاصقاً؛ كالغطرة والطاقية، هل يشمل ذلك أيضاً وَضْع قطعة ورق أو كرتون أو بطانية على رأسه؟

الجواب: نعم يشمل هذا، ولهذا إذا احتاج إلى تظليل رأسه، فليرفع هذا عن رأسه قليلًا حتى لا يباشره.

### الفرق بين النِّقاب والبُرقع

السؤال (٢٤٩): فضيلة الشيخ، ما الفرق بين النَّقاب والبرقع، وهل يجوز للمرأة المحرمة أن تلبس البرقع؟

الجواب: البرقع أخص من النّقاب؛ لأن النقاب خِمَار معتاد، يتدلّى من خمار رأسها، ويُفتح لعينيها، أما البرقع فإنه قد فُصّل للوجه خاصة، وغالباً يكون فيه من التجميل والنقوش ما لا يكون في النقاب، ولذلك فلا يجوز أن تلبس المُحْرِمة البرقع؛ لأنها إذا مُنِعَت من النقاب، فالبرقع من باب أولى.

## كيفية ستر وجه المحرمة أمام الرجال

السؤال (٢٥٠): فضيلة الشيخ، قلتم بوجوب ستر المحرمة وجهها إذا حضر الرِّجال، فهل تستر وجهها بالنقاب أم بشيء آخر؟ الجواب: تستره بشيء ليس بنقاب، ولا برقع، تغطيه تغطية كاملة.

### حكم مَن تلبَّس ببعض محظورات الإحرام

السؤال (٢٥١): فضيلة الشيخ، فصَّلتم في الجماع كمحظور من محظورات الإحرام، وذكرتم أنه يترتب عليه خمسة أمور، لكن بقية المحظورات ما ذكرتم لنا حكم مَنْ تلبَّس بشيء منها؟

الجواب: نذكر ذلك إن شاء الله:

أما الصيد: فقد بيّن الله سبحانه وتعالى ما يترتب عليه؛ فقال: ﴿ وَمَن قَلْكُمُ مِنكُمُ مُتَعَمِّدُا فَجُزَآءٌ مِثْلُ مَا قَلْلَ مِن النّعَمِي يَعَكُمُ بِهِ عَزَا عَدْلِ مِنكُمْ مُتَعَمِّدُا فَجُزَآءٌ مِثْلُ مَا قَلْلَ مِن النّعَم، أي المائدة: ٩٥]، فإذا كان هذا الصيد مما له مِثلٌ من النّعم، أي: من الإبل أو البقر أو الغنم، فإنه يذبح مثله في مكة، ويتصدّق به على الفقراء، أو يُجْعَل بدل المثل طعاماً يُشترى ويُوزَع على الفقراء، أو يصوم عن إطعام كل مسكين يوماً، هذا إذا كان له مثل، أما إذا كان لم يكن له مِثْل، فإن العلماء يقولون: يُخَيّر بين الإطعام والصيام، فَيُقَوّم الصيدُ بدراهم، ويطعم ما يقابل هذه الدراهم الفقراء في مكة، أو يصوم بدراهم، ويطعم ما يقابل هذه الدراهم الفقراء في مكة، أو يصوم بدراهم، ويطعم ما يقابل هذه الدراهم الفقراء في مكة، أو يصوم

عن إطعام كل مسكين يوماً. هذا في الصيد.

أما في حلق الرأس: فقد بين الله عز وجل أن الواجب فدية من صيام أو صدقة أو نُسُك، وبين رسول الله على أن الصيام ثلاثة أيام، وأن الصّدقة إطعام ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع، وأن النّسُك شاة يذبحها، وهذه الشاة توزّع على الفقراء، وحلق الرأس حرام إلا لمَن تأذّى بالشعر؛ كما سنتعرّض له إن شاء الله تعالى.

#### محظوارت الإحرام (تتمَّة)

السؤال (٢٥٢): فضيلة الشيخ، ما الذي يجب على مَن ارتكب محظوراً من هذه المحظورات؟

الجواب: ذكرنا فيما سبق ما يجب في فعل محظورات الإحرام، فذكرنا جزاء الصيد، وذكرنا ما يجبُ في الجماع أيضاً، وذكرنا ما يجب بحلق الرأس، وأنه فدية من صيام أو صدقة أو نُسُك، والصيام بيَّنه النبي عليه الصلاة والسلام بأنه صيام ثلاثة أيام، والصدقة بأنها إطعام ستة مساكين، لكل مسكين نصفُ صاع، والنُّسُك ذبحُ شاة، وهذه الشاة توزَّع على الفقراء، ولا يؤكل منها شيء؛ لأنها وَجَبَتْ جُبْرَاناً للنُّسُك، حيث انتهك الإنسان ما حَرُم عليه فيه.

وهذه الفدية تسمَّى عند أهل العلم فدية الأذى؛ لأن الله تعالى ذكرها في ذلك؛ حيث قال: ﴿ فَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ ۗ أَذَى مِن زَأْسِهِ -

فَوْدَيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ شُكْفٍ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، قال أهل العلم: وهي واجبة - أعني فدية الأذى - واجبة في كل محظور من محظورات الإحرام، ما عدا الجماع قبل التحلّل الأول في الحج، وجزاء الصيد؛ لأن في الأول بَدَنَة، وفي الثاني المِثْل، أو ما يقوم مقامه، فكلُّ المحظورات عندهم ما عدا ما ذكرنا، كل المحظورات التي فيها فدية، فديتها فدية الأذى، فدخل في ذلك: لُبس القميص، والسراويل، والبرانس، وما أشبهها، وتغطية الرأس للرَّجُل، وتغطية الوجه للمرأة، والطيب، والمباشرة، وما أشبه ذلك، هكذا قال أهل العلم في هذه المحظورات.

# حكم مَن ارتكب محظوراً من المحظورات جاهلاً

السؤال (٢٥٣): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن ارتكب محظوراً من هذه المحظورات ناسياً أو جاهلاً؟

الجواب: نقول: محظورات الإحرام تنقسم إلى أقسام: منها: ما لا فدية فيه أصلاً، ومَثَل له العلماء بعقد النكاح، والخِطْبَة، خطبة النكاح، قالوا: إن هذا ليس فيه فدية.

ومنها: ما فديته فدية الأذى.

ومنها: ما فديته بدنة.

ومنها: ما فديته الجَزاء.

وكل شيء فيه فدية، فإنَّ فاعله لا يخلو من ثلاث حالات: إما أن يفعله عالِماً ذاكِراً مختاراً، وفي هذه الحال يترتَّب عليه

الإثم، وما يجب فيه من الفدية.

وإما أن يفعله متعمِّداً عالِماً مختاراً، لكن لعذر، فهذا ليس عليه إثم، ولكن عليه الفدية، مثلُ أن يحلق رأسه لأذى أو شبهه متعمداً عالماً ذاكراً، فإنه يجب عليه الفدية، ولا إثم عليه؛ لأنه معذور.

وإما أن يفعل هذه المحظورات ناسياً، أو جاهلاً، أو مكرهاً، فهذا ليس عليه شيء، لا إثم ولا فدية أيًّا كان المحظور؛ لعموم قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِيناً أَوْ أَخْطَأْناً ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وقوله: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُّ جُنَاحٌ فِيماً أَخْطأَتُم بِهِ وَلَاكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُم ﴾ وقوله: ﴿ وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّداً وَالأحزاب: ٥]، وقوله تعالى في جزاء الصيد: ﴿ وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّداً فَجَزَاتُ مِنْلُ مَا قَنْلُ مِن النَّعَمِ ﴾ [المائدة: ٩٥]، فإذا اشترطت العَمْدِيَّة في جزاء الصيد، مع أن قتل الصيد إتلاف، فما عداه من باب أولى.

وعلى هذا فنقول: إذا فعل أحدٌ شيئاً من هذه المحظورات، ناسياً أو جاهلاً أو مكرهاً، فليس عليه شيء، لا إثم، ولا فدية، ولا يفسُدُ نُسُكه، ولا يتعلَّق به شيءٌ أصلاً، ولو كان المحظور جماعاً.

### حكم استبدال المُحْرم لباس الإحرام

السؤال (٢٥٤): فضيلة الشيخ، ما حكم استبدال المحرم لباس الإحرام؟

الجواب: تبديل المحرم لباس الإحرام بثوب يجوز لبسه في

الإحرام ـ لا بأس به، سواء فعله لحاجة، أو لضرورة، أو لغير حاجة ولا ضرورة:

#### فأما فعله للضرورة:

فمثل أن يتنجَّس ثوبُ الإحرام وليس عنده ماء يغسله به، فهنا يُضطر إلى تبديله بثوب طاهر؛ لأنه لا يمكن أن تصح منه صلاته إلا بثياب طاهرة.

ومثال الحاجة: أن يتسخ ثوب الإحرام، فيحتاج إلى غسل، فله أن يخلعه، ويلبس ثوباً آخر مما يجوز لبسه في الإحرام.

ومثال ما لا حاجة لخلعه ولا ضرورة: أن يبدو للإنسان أن يغيِّر لباس الإحرام بدون أي سبب، فله ذلك ولا حرج عليه، إذا غيَّره بما يجوز لبسه.

#### حكم الاغتسال للمحرم

السؤال (٢٥٥): فضيلة الشيخ، الترفُّه ممنوع منه المحرم، كتقليم الأظافر وغيره، لكن هل يجوز للمُحْرِم أن يغتسل من أجل النظافة؟

الجواب: المحرم يجوز له أن يغتسل من أجل النظافة؛ لأنه ثبت عن النبي ﷺ أنه اغتسل وهو محرم (١١)، ويجوز للمُحْرِم أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب جزاء الصيد، باب الاغتسال للمحرم، رقم (١٨٤٠)، ومسلم، كتاب الحج، باب جواز غسل المحرم بدنه ورأسه، رقم (١٢٠٥).

يغيِّر ثياب الإحرام إلى ثياب أنظف منها أو أُجَدّ، ويجوز له أيضاً أن يترفَّه باستعمال المكيِّفات، أو بغيرها من أسباب الراحة.

وأما قول بعض أهل العلم: إنه لا يجوز له أن يُقَلِّم أظفاره، وقاسوه على حلق شعر الرأس بجامع الترفه، فهذا أمر ينظر فيه، وليس محل إجماع من أهل العلم.

### حكم إتلاف نبات وشجر مكة

السؤال (٢٥٦): فضيلة الشيخ، بالنسبة للمُحْرِم والنبات لذي ينبت في مكة المكرمة، في الحرم، ما حكم قلع هذا النبات والتعرُّض له بشيء من الإتلاف؟

والتعرُّض له بشيء من الإتلاف؟ الجواب: النبات والشجر، لا علاقة للإحرام بهما؛ لأن تحريمها لا يتعلَّق بالإحرام، وإنما يتعلَّق بالمكان، أي: بالحرم، فما كان داخل أميال الحرم، فإنه لا يجوز قطعه ولا حشُّه؛ لأن النبي عَلَيْ قال في مكة: "إنه لا يُختلَى خَلاَها، ولا يُعْضَدُ شوكها» (١)، فقطع شجرها وحشيشها، حرام على المُحْرِم وغيره، وأما ما كان خارج الحرم، فإنه حلال للمُحْرِم وغير المُحْرِم، وعلى هذا فيجوز للحجاج أن يقطعوا الشجر في عرفة، ولا حرج عليهم في ذلك، ولا يجوز لهم أن يقطعوا الشجر أو الحشيش في مزدلفة في ذلك، ولا يجوز لهم أن يقطعوا الشجر أو الحشيش في مزدلفة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب الإذخر والحشيش في القبر، رقم (١٣٤٩)، ومسلم، كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها..، رقم (١٣٥٣).

وفي مِنى؛ لأن مزدلفة ومِنى داخل الحرم.

ويجوز للحجاج أن يضعوا البساط على الأرض، ولو كان فيها أعشاب، إذا لم يقصدوا بذلك إتلاف الحشيش الذي تحته؛ لأن تلفه حينئذ حصل بغير قصد، فهو كما لو مشى الإنسان في طريقه وأصاب حمامة أو شيئاً من الصيد بغير قصد منه، فإنه ليس عليه فيه شيء.

#### زمان ومكان الإحرام بالحج

السؤال (٢٥٧): فضيلة الشيخ، إذا جاء الحاج إلى البيت، وطاف وتحلَّل من العمرة، ومكث في مكة، فمتى يحرم بالحج، ومن أبن يحرم؟

الجواب: يُحْرِم الإنسانُ بالحج يوم التروية وهو اليوم الثامن من ذي الحجة، من مكانه الذي هو نازل فيه، ويحرم ضحى، ويذهب إلى منى، فيصلي بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء مُوالفجر، كما أسلفنا ذلك في بيان صفة الحج.

### لا يلزم الطواف أو الإحرام من البيت يوم التروية

السؤال (٢٥٨): فضيلة الشيخ، لكن هل يلزم المحرم في يوم التروية أن يطوف بالبيت، أو يحرم من البيت؟

الجواب: لا يلزمه أن يطوف بالبيت، ولا أن يحرم من

البيت، ولا يسن له ذلك أيضاً؛ لأن الصحابة الذين حلُوا من عمرتهم مع النبي عليه أحرموا من مكانهم، ولم يأمرهم النبي عليه الصلاة والسلام أن يذهبوا إلى البيت فيحرموا منه، أو أن يطوفوا قبل إحرامهم.

# حكم مَن أدرك الوقوف بعرفة متأخِّراً

السؤال (٢٥٩): فضيلة الشيخ، عرفنا في صفة الحج أن الحاج يخرج من مِنى في اليوم التاسع من ذي الحجة ضحًى، لكن لو لم يدرك الوقوف بعرفة إلا متأخّراً فما الحكم؟

الجواب: عرفنا أن الإنسان في اليوم الثامن يخرج إلى منى، ويبقى بها إلى صباح اليوم التاسع، ثم يذهب إلى عرفة، فلو أن الحاج لم ينزل في منى اليوم الثامن، وذهب إلى عرفة رأساً، فهل يصح حجّه؟ والجواب على ذلك: نعم يصح حجّه؛ بدليل حديث عروة بن المضرس رضي الله عنه أنه سأل النبي على حين صلى معه صلاة الفجر في مزدلفة، سأله فقال: يا رسول الله، إني أتعبت نفسي، وأكريت راحلتي، فلم أدع جبلاً إلا وقفت عنده، فقال النبي عليه الصلاة والسلام: «مَنْ شهد صلاتنا هذه، ووقف معنا حتى ندفع، وقد وقف قبل ذلك بعرفة ليلاً أو نهاراً، فقد تم حجه وقضى ندفع، وهذا يدل على أنه لا يجب أن يبقى الحاج في مِنى في

<sup>(</sup>١) أخرجه أبوداود، كتاب الحج، باب من لم يدرك عرفة، رقم (١٩٥٠)، والترمذي، =

اليوم الثامن وليلة التاسع، وأنه لو ذهب إلى عرفة رأساً، لكان حجه صحيحاً، لكن الأفضل أن يبقى في مِنى، من ضحى اليوم الثامن إلى أن تطلع الشمس من يوم التاسع.

وأما سؤالكم الذي سألتم عنه وهو حكم مَن ذهب إلى عرفة متأخِّراً، فنقول: إذا ذهب إلى عرفة متأخِّراً، ولكنه أدرك الوقوفَ بها قبل أن يطلع الفجر يوم العيد، فحجُّه صحيح ولا شيء عليه، فوقت الوقوف بعرفة ينتهي بطلوع فجر يوم العيد.

#### بداية الوقوف بالمزدلفة ونهايته

السؤال (٢٦٠): فضيلة الشيخ، متى يبدأ الوقوف بمزدلفة، ومتى ينتهي، وما حكمه أيضاً؟

كتاب الحج، باب ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج، رقم (٨٩١)، والنسائي، كتاب الحج، باب فيمن لم يدرك صلاة الصبح مع الإمام بالمزدلفة، رقم (٣٠٣٩)، وابن ماجه، كتاب الحج، باب من أتى عرفة قبل الفجر ليلة جمع، رقم (٣٠٢٩)، وأحمد في المسند (٢٦١/٤، ٢٦٢)، وقال الترمذي: حديث صحيح.

محل الذِّكْر عند المشعر الحرام، أو وقت الذِّكر عند المشعر الحرام، بعد الإفاضة من عرفة، فيبتدئ المُكْثُ في مزدلفة من انتهاء الوقوف بعرفة، ويستمر إلى أن يصلي الإنسان الفجر، ويقف قليلاً إلى أن يُسفر جدًّا، ثم ينصرف إلى مِنى.

ولكن يجوز لمن كان ضعيفاً لا يستطيع مزاحمة الناس في الرمي، أن يدفع من مزدلفة في آخر الليل؛ لأن النبي على أذِن لِلضَّعَفَةِ من أهله أن يدفعوا في آخر الليل، وكانت أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها، ترقب غروب القمر، فإذا غرب دفعت (۱). وهذا أحسن من التحديد بنصف الليل؛ لأنه هو الواردُ عن النبي وهو الموافِق للقواعد، وذلك أنه لا يجعل حكم الكُلِّ للنصف، وإنما يجعل حكم الكلِّ للأكثر والأغلب، وبهذا نعرف أن للنصف، وإنما يجعل حكم الكلِّ للأكثر والأغلب، وبهذا نعرف أن قول من قال من أهل العلم: إنه يكفي أن يبقى في مزدلفة بمقدار صلاة المغرب والعشاء، ولو قبل منتصف الليل، قولٌ مرجوح، وأن الصواب الاقتداء برسول الله على فيما فعله، وفيما أذن فيه.

السؤال (٢٦١): فضيلة الشيخ، متى ينتهي الوقوف بمزدلفة بحيث إن الحاج لو أتى لا يعتبر واقفاً بها؟

الجواب: ظاهر حديث عروة بن المضرس رضي الله عنه الذي قال فيه الرسول عليه الصلاة والسلام: «مَنْ شهد صلاتنا هذه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب من قدَّم ضعفة أهله بليل..، رقم (١٦٧٩)، ومسلم، كتاب الحج، باب استحباب تقديم دفع الضعفة من النساء وغيرهن، رقم (١٢٩١).

ووقف معنا حتى ندفع»<sup>(۱)</sup>، أن الإنسان لو جاء مزدلفة بعد طلوع الفجر، وأدرك صلاة الفجر بغلس في الوقت الذي صلاً ها فيه رسول الله ﷺ، فإنه يجزئه، ومعروف عند الفقهاء رحمهم الله أنه لابد أن يدرك جزءاً من الليل، بحيث يأتي إلى مزدلفة قبل طلوع الفجر.

## حكم المبيت بمنى يوم النَّحر

السؤال (٢٦٢): فضيلة الشيخ، ذكرتم أن من الأعمال التي يقوم بها الحاج يوم النحر المبيت بمنى، لكن ما حكم هذا المبيت؟

الجواب: المبيت بمنى ذكرنا فيما سبق أنه من واجبات الحج، وأن المعروف عند أهل العلم، أنَّ مَن ترك واجباً من واجبات الحج، فعليه فدية ذَبْحُ شاة، تُذبح في مكة وتُوزَّع على فقرائها.

## حد المبيت في منى

السؤال (٢٦٣): فضيلة الشيخ، نرى بعضاً من الناس يتهاونون في المبيت بمنى، فيقلُّون من البقاء فيها، ويذهبون خارجها معظم الوقت، ولا يأتون إليها إلا ساعات محدودة، فما هو المقدار الكافى

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص(۳۲۰).

# للبقاء في مِنى أو المبيت في مِنى؟

# الأداب التي ينبغي مراعاتها في منى

السؤال (٢٦٤): فضيلة الشيخ، ما هي الآداب التي ينبغي أن يتحلَّى بها الحاج أثناء بقائه في منى يوم الحادي عشر، والثاني عشر، والثالث عشر لمَن أراد أن يتأخَّر؟

الجواب: ينبغي للحاج أن ينتهز هذه الفرصة في التعرُّف على أحــوال المسلميـن، والالتقـاء بهـم، وإســداء النُصــح إليهــم،

وإرشادهم، وبيان الحق المبني على كتاب الله وسُنَّة رسوله عَلَيْهُ حتى ينصرف المسلمون من حجهم، وهم قد أدَّوْا هذه العبادة، ونهلوا من العلم الشرعي المبني على كتاب الله تعالى وسُنَّة رسوله عَلَيْهُ، وإذا كان لا يحسن لغة مَن يخاطب، فإنه يجعل بينه وبينهم ترجماناً، يكون أميناً عارفاً باللغتين، المترجم منها وإليها، عارفاً بموضوع الكلام الذي يتكلَّم فيه، حتى يترجم عن بصيرة، وفي ثقة وأمانة.

وينبغي كذلك في هذه الأيام، أن يكون حريصاً على التحلّي بمحاسِن الأخلاق والأعمال؛ من إعانة المستعين، وإغاثة الملهوف، ودلالة الضائع، وغير ذلك مما هو إحسان إلى الخُلْق؛ فإن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ فإن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالإِحْسَنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، ويقول جلّ وعلا: ﴿ ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالإِحْسَنِينَ ﴾ وإيتاآي ذِي القُرْف ﴾ [النحل: ١٩٠]، ولاسيما في هذه الأماكن المفضَّلة؛ فإن أهل العلم يقولون: إن الحسنات تتضاعف في الزمان والمكان الفاضل.

# يستمعون إلى الملاهي، ويغتابون الناس في منى

السؤال (٢٦٥): فضيلة الشيخ، بعض الناس يقضي هذه الأيام في منى: إما بالاستماع إلى الملاهي، أو بالتفكُّه بالحديث في أعراض الناس، فما حكم هذا العمل؟

الجواب: هذا العمل محرَّم في حال الحج وغير الحج؛ فإن

الأغاني المصحوبة بآلات العزف، من الموسيقى والعود والرباب وشبهها محرمة في كل زمان وفي كل مكان؛ لِمَا ثبت في صحيح البخاري من حديث أبي مالِك الأشعري رضي الله عنه أن النبي على قال: «ليكونن من أمّتي أقوام يستحلون الحِرَ والحرير، والخمر، والمعازف» (١)، قال العلماء: والمعازف: آلات اللهو، ولا يستثنى منها إلا الدفوف في المناسبات التي أذن الشارع باستعمالها فيها.

وكذلك التفكّه بأعراض الناس، والسخرية بهم ونحو ذلك، مما يحدث في موسم الحج وغيره، وهو حرام، سواء كان في موسم الحج أو في غير موسم الحج، وسواء كان في مكة أو في غير مكة؛ لقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٓ أَن يَكُونُواْ خَيْراً مِنْهُمٌ وَلَا فِيسَاءٌ مِن فِسَاءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُمٌ وَلَا فِلْمِنْهُمُ وَلَا فِسَاءٌ مِن فِسَاءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُمٌ وَلَا فَلُسَاءٌ مِن فِسَاءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُمٌ وَلَا فَلُمِنُواْ الْفُسُوقُ بَعْدَ اللإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظّالِمُونَ اللهُ الحجرات: ١١، ١٢].

## الحكمة من رمى الجمار

السؤال (٢٦٦): فضيلة الشيخ، في أيام التشريق تُرمى الجِمار الثلاث في يومين أو ثلاثة أيام، فما الحكمة من رمي هذه الجمار، الته الجواب: الحكمة من رمي هذه الجمار، بيَّنها رسول الله عَلَيْهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأشربة، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، رقم (٥٩٩٠).

في قوله: «إنما جُعِلَ الطوافُ بالبيت، وبالصفا والمروة، ورميُ الجمار؛ لإقامة ذِكر الله»(١).

وفي رمي الجمار أيضاً: تحقيقٌ لعبادة الله عزَّ وجل؛ فإنَّ الإنسان يرمي هذه الجمار، وهو لا يعرف حكمةً بيِّنة في رميها، وإنما يفعل ذلك تعبُّداً لله وذكراً له، وكذلك يرمي هذه الجمرات؛ اتباعاً لرسول الله عَلَيْ ، فإنه رماها، وقال: «لتأخذوا عني مناسككم»(٢).

#### صفة رمى الجمار

السؤال (٢٦٧): فضيلة الشيخ، أيضاً بالنسبة للجمار، نود أن تذكروا لنا صفة رمى الجمار؟

الجواب: الذي ينبغي للحاج إذا ذهب إلى رمي جمرة العقبة أن يكون ملبياً، فإذا شرع في الرمي، قطع التلبية، هذا في رمي جمرة العقبة يوم العيد، أما في رمي الجمرات الثلاث، فينبغي أن يذهب بسكينة وخضوع وخشوع لله عز وجل، وإن كبر في مسيره فحسن؛ لأن أيام التشريق، أيام أكل وشرب وذِكْر لله عز وجل، ومِن ذِكْرِ الله تعالى التكبير، فإذا ذهب مكبراً فهو حسن؛ لأن التكبير، فإذا ذهب مكبراً فهو حسن؛ لأن التكبير هنا مطلق، ولكنه لا يعتقد أنه مشروع من أجل الذَّهَاب إلى

سبق تخریجه ص(۳۲۷).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۳۲۵).

الرمي، إنما يعتقد أنه مشروع مطلقاً، أما ذهابه بخشوع وتعظيم لله، فهذا أمر مطلوب؛ ولهذا يُكبِّر الإنسان الله عز وجل عند رمي كلِّ حصاة.

#### الدعاء عند رمى الجمار

السؤال (٢٦٨): فضيلة الشيخ، لكن هل هناك أدعية عند رمي الجمرات؟

الجواب: نعم ذكرنا أنه إذا رمى الجمرة الأولى، استقبل القِبْلَة، ورَفَعَ يديه، وقام يدعو دعاءً طويلاً، وكذلك بعد رمي الجمرة الوسطى، وأما بعد رمي جمرة العقبة فلا يقف.

السؤال (٢٦٩): فضيلة الشيخ، وهل هناك دعاء مخصوص؟ الجواب: ليس هناك دعاءٌ مخصوص فيما أعلم.

## لا تلزم الطهارة عند رمى الجمار

السؤال (٢٧٠): فضيلة الشيخ، هل تلزم الطهارة لرمي الجمار؟

الجواب: الطهارة لا تلزم في أي مُنْسَك من مَنَاسِك الحج، الا الطواف بالبيت، فإنه لا يجوز للحائض أن تطوف بالبيت؛ لقول النبي عَلَيْ لعائشة: «افعلي كما يفعل الحاج غير أن لا

## تطوفي بالبيت<sup>(١)</sup>.

#### حكم غسل حصى الجمار

السؤال (۲۷۱): فضيلة الشيخ، ما حكم غسل الجِمار؟ الجواب: لا يُغسل، بل إذا غسله الإنسان على سبيل التعبُّد لله، كان هذا بدعة؛ لأن النبي ﷺ لم يفعله.

# حكم مَنْ نسي شيئاً من أشواط الطواف أو السعي

السؤال (٢٧٢): فضيلة الشيخ، ما حكم مَن نسي شيئاً من أشواط الطواف أو السعى؟

الجواب: إذا نسي الإنسان شيئاً من أشواط الطواف أو السعي، فإن ذكر قريباً أتم ما بقي عليه، فلو طاف ستة أشواط بالبيت، ثم انصرف إلى مَقَام إبراهيم ليصلي، وفي أثناء انصرافه، ذكر أنه لم يطف إلا ستة أشواط، فإنه يرجع من الحَجَر الأسود، ليأتي بالشوط السابع، ولا حرج عليه.

أما إذا لم يذكر إلا بعد مدة طويلة: فإنْ كان الطواف طواف

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب تقضي الحائض المناسك كلها إلا الطواف بالبيت، رقم (١٦٥٠)، ومسلم، كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، رقم (١٢١١).

نُسُك، وجب عليه إعادة الطواف من جديد؛ لأن طوافه الأول لم يصح؛ لكونه ناقصاً، ولا يمكن بناء ما تركه على ما سبق؛ لطول الفصل بينهما، فيستأنف الطواف من جديد.

وهكذا نقول في السعي: إنه إذا نسي شوطاً من السعي، فإذا ذكر قريباً، أتى بالشوط الذي نسيه، وإن طال الفصل، استأنفه من جديد.

هذا إذا قلنا: إن الموالاة في السعي شرط، أما إذا قلنا: إنها ليست بشرط \_ كما هو قولُ بعض أهل العلم \_ فإنه يأتي بما نسي ولو طال الفصل. ولكن الأحوط: أن يبدأ بالسعي من جديد إذا أطال الفصل؛ لأن ظهور كون الموالاة شرطاً أبلغُ من عدم كونها شرطاً.

# ماذا يفعل إذا أُقيمت الصلاة، وهو في الطواف أو السعي

السؤال (٢٧٣): فضيلة الشيخ، إذا أُقيمت الصلاة وهو في الطواف أو السعى، فماذا يفعل؟

الجواب: إذا أقيمت الصلاة وهو في الطواف أو في السعي، فإنه يدخل مع الجماعة، وإذا انتهت الصلاة، أتم الشوط من حيث وقف، ولا يلزمه أن يأتي به من أول الشوط، فإذا قُدِّر أنه أُقيمت الصلاة وهو في منتصف الشوط الثالث من السعي، فليقف مكانه ويصلي، ثم إذا سلَّم الإمام أتم السعي من مكانه، وإن لم يكن حوله أحد يصلي معه في المسعى، فإنه يتقدَّم، ويصلى حيث يجد

من يصافُّه، فإذا سلَّم من الصلاة، خرج إلى المسعى، وأتمَّ من المكان الذي قطعه منه، ولا يلزمه أن يعيد الشوط من ابتدائه.

وهكذا نقول في الطواف: لو أقيمت الصلاة وأنت بحذاء الحجر من الناحية الشمالية مثلاً، فإنك تصلي في مكانك، فإذا انتهت الصلاة، فَأَتِمَّ الشوط من المكان الذي وقفتَ فيه، ولا حاجة إلى أن تعيد الشوط من الحجر الأسود.

السؤال (٢٧٤): فضيلة الشيخ، لكن هل يلزمه قطع الطواف أو السعى للصلاة أو يجوز له؟

الجواب: إن كانت الصلاة فريضة، يجب عليه أن يقطع الطواف أو السعي ليصلي؛ لأن صلاة الجماعة واجبة، وقد رُخُصَ للإنسان أن يقطع سعيه مِنْ أجلها، فيكون خروجه من السعي أو الطواف خروجاً مباحاً، ودخوله مع الجماعة، دخولاً واجباً، فيجب عليه أن يدخل مع الجماعة.

أما إذا كانت الصلاة نافلة، كما لو كان ذلك في قيام الليل في التراويح في رمضان، فمعروف أنه لا يقطع السعي أو الطواف من أجل ذلك، لكن الأفضل أن يتحرَّىٰ، فيجعل الطواف بعد القيام أو قبله، وكذلك السعي؛ لئلا يفوته فضيلة قيام الليل مع الجماعة.

السؤال (٢٧٥): فضيلة الشيخ، إذا أُذِّن للصلاة، وهو يسعى بين الصفا والمروة، وهو على غير طهارة، وهذا جائز، فهل يخرج خارج الحرم ليتوضَّأ، ويرجع ويصلي مع الناس، ويكمل سعيه، أم

#### يبتدئه من جديد؟

الجواب: نعم لابد أن يَخْرُجَ إلى الميضأة ويتوضاً ويُصلي مع الجماعة، وفي هذه الحال؛ إن كان الفصل طويلاً استأنف السعي، وإن كان قصيراً لم يستأنف، فإذا قدر أن الميضأة قريبة من المسعى، ولم يستوعب وقتاً، وأنه من حين جاء أقيمت الصلاة، فهذا زمن قليل، فليتم السعي، وأما إذا كان الزمن طويلاً، كأن تكون الميضأة بعيدة بحيث يكون الفاصل بين أجزاء السعي فاصلاً طويلاً، فإنه يبدأ السعي من أوله.

## حكم التمشح بجدران الكعبة وكسوتها

السؤال (٢٧٦): فضيلة الشيخ، في أثناء الطواف يشاهد بعض الناس يتمسَّحون بجدار الكعبة، وبكسوتها، وبالمقام، والحِجْر، فما حكم ذلك العمل؟

الجواب: هذا العمل يفعله الناس، يريدون به التقرُّب إلى الله عز وجل والتعبُّد له، وكلُّ عمل تريد به التقرُّب إلى الله والتعبُّد له، وليس له أصل في الشرع فإنه بدعة، حَذَّر منه النبي ﷺ فقال: «إياكم ومُحْدَثَاتِ الأمور؛ فإن كلَّ بدعة ضلالة»(١)، ولم يرد عن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدع، رقم (۲۲۷۲)، وأبوداود، كتاب السنة، باب في لزوم السنة، رقم (٤٦٠٧)، وأبن ماجه، في المقدمة، باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهديين، رقم (٤٢)، وأحمد في «المسند» (٢٢٦/٤، ١٢٧)، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

النبي عليه الصلاة والسلام أنه مسح سوى الركن اليماني، والحجر الأسود؛ وعليه: فإذا مسح الإنسان أيَّ ركن من أركان الكعبة أو جهة من جهاتها، غير الركن اليماني والحجر الأسود، فإنه يعتبر مبتدعاً، ولمَّا رأى عبدالله بن عباس رضي الله عنهما معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه يمسح الركنين الشماليين، نهاه، فقال له معاوية رضي الله عنه: ليس شيءٌ من البيت مهجوراً، فقال ابن عباس رضي الله عنها: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ عباس رضي الله عنه النبيّ عنهي يمسح الركنين اليمانيين، يعني: الله عنه إلى الركن اليماني والحجر الأسود، فرجع معاوية رضي الله عنه إلى قول ابن عباس؛ لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسَوةٌ أَسَوةٌ أَسَوةً أَسَادًا أ

ومن باب أولى في البدعة: ما يفعله بعض الناس من التمسَّح بمقام إبراهيم؛ فإن ذلك لم يَرِدْ عن النبي عليه الصلاة والسلام، أنه تمسَّح في أي جهة من جهات المقام.

وكذلك ما يفعله بعض الناس من التمسَّح بزمزم، والتمسُّح بأعمدة الرواق، وغير ذلك مما لم يَرِدْ عن النبي عليه الصلاة والسلام، فكله بدعة، وكل بدعة ضلالة.

السؤال (۲۷۷): لكن أيضاً ما حكم الذين يتمسَّكون بأستار الكعبة، ويدعون طويلاً؟

الجواب: هؤلاء أيضاً عملهم لا أصل له في السُّنَّة، وهو بدعة، ينبغي بل يجب على طالب العلم أن يبين لهم هذا، وأنه

ليس من هدي النبي عَلَيْةِ.

وأما الالتزام بين الحجر الأسود وبين الكعبة: فهذا قد وَرَد عن الصحابة رضي الله عنهم فعله، ولا بأس به، لكن مع المزاحمة والضيق ـ كما يُشاهَد اليوم ـ لا ينبغي للإنسان أن يفعل ما يتأذّى به أو يؤذي غيره، في أمر ليس من الواجبات.

#### صفة الالتزام

السؤال (٢٧٨): فضيلة الشيخ، لكن ما صفة هذا الالتزام، هل هو تعلُّق بهذا الجزء من الكعبة الذي بين الحجر الأسود والبيت، أم أنَّه وقوف ودعاء؟

الجواب: الالتزام: وقوف في هذا المكان وإلصاق، يلصق الإنسان يديه وذراعيه ووجهه وخدَّه على هذا الجدار.

#### خصائص ماء زمزم

السؤال (٢٧٩): فضيلة الشيخ، ذكرتم أيضاً أنه لا يجوز التمسُّح بزمزم، أو بشيء منها، لكن ما هي خصائص ماء زمزم؟

الجواب: من خصائص ماء زمزم: أن النبي ﷺ قال: «ماء زمزم لِمَا شُرِبَ له»(١)، وأن الإنسان إذا شربه لعطش رَوِي، وإذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (٣/٣٥٧، ٣٧٢)، وابن ماجه، كتاب المناسك، باب =

شربه لجوع، شَبِعَ؛ فهذا من خصائصه.

# حكم التبرُّك بآثار مكة والكعبة

السؤال (٢٨٠): فضيلة الشيخ، هل من خصائص مكة أو الكعبة التبوُّكُ بأحجارها أو آثارها؟

الجواب: لا، ليس من خصائص مكة أن يتبرّك الإنسان بأشجارها أو أحجارها، بل من خصائص مكة: ألا تعضد أشجارها، ولا يُحش حشيشها؛ لنهي النبي على عن ذلك، إلا الإذْخِر؛ فإن النبي على الستناه (١٠)؛ لأنه يكون للبيوت، وقيون الحدادين، وكذلك اللحد في القبر؛ فإنه تُسَدُّ به شقوق اللَّبِنَات، وعلى هذا فنقول: إن حجارة الحرم أو مكة ليس فيها شيءٌ يتبرك به، بالتمسُّح به، أو بنقله إلى البلاد، أو ما أشبه ذلك.

# حكم إطلاق اسم جبل الرحمة على الجبل الذي في عرفة

السؤال (٢٨١): فضيلة الشيخ، أيضاً يُطْلَقُ على جبل عرفة:

<sup>=</sup> الشرب من ماء زمزم، رقم (٣٠٦٢)، وصحَّحه الألباني كما في «إرواء الغليل» رقم (١١٢٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب الإذخر والحشيش في القبر، رقم (١٣٤٩)، ومسلم، كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها..، رقم (١٣٥٣).

## جبل الرحمة، فما حكم هذه التسمية، وهل لها أصل؟

الجواب: هذه التسمية لا أعلم لها أصلاً من السُّنَة، أي: أن الجبل الذي في عرفة، الذي وقف عنده النبي عَلَيْ يسمَّى جبل الرحمة، وإذا لم يكن له أصل من السُّنَة، فإنه لا ينبغي أن يُطْلَق عليه ذلك، والذين أطلقوا عليه هذا الاسم لعلَّهم لاحظوا أن هذا الموقف موقف عظيم، تتبيَّن فيه مغفرة الله تعالى ورحمته للواقفين في عرفة، فسمَّو ثُ بهذا الاسم، والأولى ألا يسمَّى بهذا الاسم، وليُقال: جبل عرفة، أو الجبل الذي وقف عنده النبي عَلَيْ، وما أشبه ذلك.

#### حكم زيارة هذا الجبل والصلاة عليه

السؤال (٢٨٢): فضيلة الشيخ، يلتزم بعض الحجاج زيارة هذا الجبل قبل الحج أو بعده، ويصلُّون في أعلاه، فما حكم زيارة هذا الجبل، وما حكم الصلاة فيه؟

الجواب: حكمه كما يعلم من القاعدة الشرعية، بأن كلَّ مَنْ تَعَبَّد لله تعالى بما لم يشرعه الله فهو مبتدع؛ فيعلم من هذا: أن قصد هذا الجبل للصلاة عليه أو عنده والتمسح به، وما أشبه ذلك مما يفعله بعض العامة بدعة، ينكر على فاعلها، ويُقال له: إنه لا خصيصة لهذا الجبل، إلا أنه يسنُّ أن يقف الإنسان يوم عرفة عند الصخرات كما وقف النبي عَلَيْقُ، مع أن النبي عَلَيْقُ وقف هناك عند الصخرات، وقسال: «وقف شأ هاهنا، وعرفة كلُها

موقف»(١)؛ وبناءً على ذلك فلا ينبغي أيضاً أن يشق الإنسان على نفسه في يوم عرفة، ليذهب إلى الجبل، فربَّما يضيع عن قومه، ويتعب بالحر والعطش، ويكون بهذا آثماً، حيث شَقَّ على نفسه في أمر لم يوجبه الله عليه.

#### حكم استقبال الجبل واستدبار الكعبة

السؤال (٢٨٣): فضيلة الشيخ، أيضاً بخصوص هذا الجبل، كثيرٌ من الناس في يوم عرفة، يستقبلون الجبل ويستدبرون الكعبة، فما حكم هذا العمل، وما حكم رفع الأيدي والدعاء له؟

الجواب: المشروع للواقفين بعرفة، حين ينشغلون بالدعاء والذَّكْر، أن يتجهوا إلى القِبْلَة، سواء كان الجبل خلفهم أو بين أيديهم، وليس استقبال الجبل مقصوداً لذاته، وإنما استقبله النبي عليه الصلاة والسلام؛ لأنه كان بينه وبين القِبْلَة؛ إذ إن موقف الرسول عليه الصلاة والسلام كان شرقيً الجبل عند الصخرات، فكان استقبال النبي عليه لهذا الجبل غير مقصود.

وعلى هذا: فإذا كان الجبل خلفك إذا استقبلت القبلة فاستقبل القبلة، ولا يضرُّك أن يكون الجبل خلفك.

وفي هذا المقام \_ أي: مقام الدعاء في عرفة \_ ينبغي للإنسان أن يرفع يديه، وأن يُبالِغَ في التضرُّع إلى الله عز وجل؛ لأن النبي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب ما جاء أن عرفة كلها موقف، رقم (١٢١٨).

عَلَيْ كان يدعو وهو رافع يديه، حتى إن خطام ناقته لمَّا سقط، أخذه على بيده وهو رافع اليد الأخرى، وهذا يدل على استحباب رفع اليدين في هذا الموضع، وقد ورد عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه قال: "إن الله حَبِيٌّ كريم يستحي من عبده إذا رفع يديه إليه أن يَرُدّهما صِفْراً»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب الوتر، باب الدعاء، رقم (۱٤٨٨)، والترمذي، كتاب الدعوات، رقم (٣٥٥٦)، وابن ماجه، كتاب الدعاء، باب رفع اليدين في الدعاء، رقم (٣٨٦٥)، وقال الترمذي: حسن غريب.

# أخطاء تقع في مناسك الحج يجب الحذر منها



# أخطاء تقع في الإحرام

السؤال (٢٨٤): فضيلة الشيخ، هناك مواقف يقفها الحجاج، وأمور يفعلونها في الحج، وهذه المواقف والأمور يقع فيها أخطاء، ولعلله من الترتيب أن نبدأ بالإحرام وما يقع فيه من أخطاء، إذا كان هناك أخطاء ترونها في ذلك؟

الجواب: قبل أن أُجيب على هذا السؤال، أحب أن أُبيِّن أن كل عبادة لابدَّ لقبولها من شرطين:

الشرط الأول: الإخلاص لله عزّ وجل، بأن يقصد الإنسان بعبادته التعبّد لله تعالى وابتغاء ثوابه ومرضاته؛ فإن هذه هي الحال التي كان عليها رسول الله عليه؛ كما في قوله تعالى: ﴿ مُحَمّدُ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدًا مُعَى الْكُفّارِ رُحَمّا مُ يَنْهُم تَرَدُهُم رُكّعًا سُجّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِن اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدًا مُعَى الْكُفّارِ رُحَما مُ يَنْهُم تَرَدُهُم رُكّعًا سُجّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِن اللّهِ وَلِيْنِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَا مُ وَاللّذِينَ صَبَرُوا البّيغَا وَجَدِ رَبّهِم وَرَضُونًا ﴾ [الفتح: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَاللّذِينَ صَبَرُوا البّيغَة الْوَلَيْكَ لَمُم وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَن صَلّح مِنْ ءَاباً بِهِمْ وَاذَوْجِهِمْ وَذُرِيّتُومٌ وَالْمَلَيْكَ لَمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرُهُم فَيْعَم عُقْبَى الدَّارِ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُمْ فَيْعَم عُقْبَى الدَّارِ ﴿ [الرعد: ٢٢ ـ عُنْقُولُو وَذُلِكَ دِينُ الْقَيْمَةِ ﴾ [البينة: ٥].

ولقول النبي ﷺ: «إنما الأعمال بالنيّات، وإنما لكل امرى ما نوى؛ فمَنْ كان هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، ومَنْ كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأةٍ يتزوَّجها، فهجرته إلى ما

## هاجر إليه»<sup>(۱)</sup>.

ولقوله ﷺ في الحديث القدسي عن الله تعالى أنه قال: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك؛ مَن عَمِلَ عملاً أشرك فيه معي غيري، تركته وشركه»(٢).

ولقوله ﷺ لسعد بن أبي وقّاص رضي الله عنه: «إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرْتَ عليها» (٣). والآيات والأحاديث في هذا المعنى كثيرة جدًّا، كلُّها تفيد أن أساس العمل: الإخلاصُ لله عز وجل.

الشرط الثاني: المتابعة لرسول الله على، وهي أيضاً شرط لصحّة العمل؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطِى مُسْتَقِيماً فَاتَبِعُوّه وَلَا تَنْبِعُواْ السُّبُلَ فَنَفَرّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَلْلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ تَنْبِعُواْ السُّبُلَ فَنَفَرّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَلْلِهُ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنْفُونَ يُحْبِبُكُمُ الله وَالله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُجُونُ الله قَاتَبِعُونِ يُحْبِبُكُمُ الله وَيَعْفِن يُحْبِبُكُمُ الله وَيَعْفِن يُحْبِبُكُمُ الله وَيَعْفِل الله عَلَى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحُونُ الله قَاتَبِعُونِ يُحْبِبُكُمُ الله وَيَعْفِل الله عَمْلُ الله عمران: ٣١]، ولقوله تعالى: ﴿ وَمَا نَهَدُمُ عَنْهُ فَانتَهُواْ ﴾ [الحشر: ٧]، ولقول ﴿ وَمَا نَهُدُمُ عَنْهُ فَانتَهُواْ ﴾ [الحشر: ٧]، ولقول النبي عَلَيْهُ: «مَن عَمِل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رَدٌ (٤)، وفي لفظ: «مَن أَحْدَثَ في أَمْرِنَا هذا ما ليس مِنْه، فَهُوَ رَد (٥)، ولقوله لفظ: «مَن أَحْدَثَ في أَمْرِنَا هذا ما ليس مِنْه، فَهُوَ رَد (٥)، ولقوله

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۱۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الزهد، باب من أشرك في عمله غير الله، رقم (٢٩٨٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب ما جاء أن الأعمال بالنية والحسبة، رقم (٥٦)، ومسلم، كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث، رقم (١٦٢٨).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه ص(۱۱۱).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري، كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور، رقم (٧٦٩٧)، ومسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة، رقم (١٧١٨).

عَلَيْهُ: «إياكم ومُحْدَثَاتِ الأُمور؛ فإنَّ كلَّ بدعة ضلالة»(١)، والآيات والأحاديث في هذا المعنى كثيرة جدًّا أيضاً.

وبناءً على ذلك: فإن كلَّ مَن تعبَّد لله تعالى عبادة غير مخلص فيها، فإنها باطلة؛ لفقد الإخلاص منها، وكل مَن تعبَّد لله تعالى بشيء يقصد به التعبُّد ولم يَرِدْ به الشرع، فإن ذلك مردود عليه؛ لعدم المتابعة لرسول الله على وبناءً على هذه القاعدة العظيمة ـ أنه من شرط العبادة أن تكون خالصة لله، موافقة لشريعته، وهي التي اتبُع فيها رسول الله على وان هناك أخطاءً يفعلها بعضُ المسلمين في عباداتهم، وما دمنا نتحدث في موضوع الحج، وما دام السؤال الذي ورد منكم يُطلَب به بيانُ الأخطاء في الإحرام، فإني أود أن أبين شيئاً منها.

فمن ذلك:

ترك الإحرام من الميقات: فإن بعض الحُجَّاج ولاسيَّما القادمون بطريق الجو، يَدَعُون الإحرام من الميقات حتى ينزلوا إلى جدة، مع أنهم يمرُّون به من فوق، وقد وقَّت النبي عَيِّ المواقيت لأهلها، وقال: «هُنَّ لأهلهنَّ ولمَن أتى عليهنَّ من غير أهلهنَّ» (٢). وثبت في صحيح البخاري عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، أنه لمَّا شكا إليه أهلُ العراق أن قَرْنَ المنازل التي وقَّتها رسول الله عليها لأهل نجد جَوْرٌ عن طريقهم، أي: بعيدة ومائلة عن الطريق، قال

تقدم تخریجه ص(۳۷۲).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۳۱٦).

رضي الله عنه: انظروا إلى حذوها من طريقكم (١).

وهذا يدلُّ على أن محاذاة الميقات كالمرور به، والذي يأتي محاذياً للميقات من فوقُ بالطائرة كالمارِّ به؛ فعليه أن يُحْرِم إذا حاذى الميقات، ولا يجوز له أن يتعدَّى الميقات لينزل في جدة ويحرم منها.

والطريق لتصحيح هذا الخطأ: أن يغتسل الإنسان في بيته أو في المطار، ويتأهّب في الطائرة بلباس ثوب الإحرام، وخَلْعِ ثيابه المعتادة، فإذا حاذى الميقات، أحرم منه، فلبّى بما يريد أن يحرم به من عمرة أو حج، ولا يحل له أن يؤخّر ذلك إلى جدة، فإن فعَلَ فقد أخطأ، وعليه ـ عند جمهور أهل العلم ـ فديةٌ يذبحها في مكة، ويوزعها على الفقراء؛ لأنه ترك واجباً من الواجبات.

الأمر الثاني مما يخطئ فيه بعض الناس: أن بعض الناس يعتقد أنه لابد أن يحرم بالنعلين، وأنه إذا لم يكن النعلان عليه حين الإحرام، فإنه لا يجوز له لبسهما، وهذا خطأ؛ فإن الإحرام في النعلين ليس بواجب ولا شرط، فالإحرام ينعقد بدون أن يكونَ عليه النعلان، ولا يمنع أذا أحرَمَ من غير نعلين، لا يمنع أن يلبسهما فيما بعد، فله أن يلبس النعلين فيما بعد، وإن كان لم يُحْرِمْ بهما، ولا حرج عليه في ذلك.

الثالث: أن بعض الناس يظن أنه لابد أن يحرم بثياب الإحرام، وتبقى عليه إلى أن يحلَّ من إحرامه، وأنه لا يحلُّ له تبديل

تقدم تخریجه ص(۳۱۵).

هذه الثياب، وهذا خطأ؛ فإن الإنسان المُحْرِم يجوز له أن يغيِّر ثياب الإحرام لسبب أو لغير سبب، إذا غيرها إلى شيء يجوز لبسه في الإحرام.

ولا فرق في ذلك بين الرجال والنساء، فكل مَن أحرم بشيء من ثياب الإحرام وأراد أن يغيِّره، فله ذلك، لكن أحياناً يجب عليه تغييره؛ كما لو تنجَّس بنجاسة لا يمكن غسله إلا بخلعه، وأحياناً يكون تغييره أحسن إذا تلوَّث تلوُّثاً كثيراً بغير نجاسة، فينبغي أن يغيِّره إلى ثوب نظيف أو إلى ثوب إحرام نظيف، وتارة يكون الأمر واسعاً، إن شاء غيَّر، وإن شاء بدَّل.

المهم: أن هذا الاعتقاد غير صحيح، وهو أن يعتقد الحاج أنه إذا أحرم بثوب، لا يجوز له خلعه حتى يحلَّ من إحرامه.

الرابع: أن بعض الناس يضطبعون بالإحرام من حين الإحرام، أي: من حين عقد النيّة، والاضطباع: أن يخرج الإنسان كتفه الإيمن، ويجعل طرفي الرداء على كتفه الأيسر، فنرى كثيراً من الحجاج - إن لم يكن أكثر الحجاج - يضطبعون من حين أن يحرموا 'إلى أن يحلُّوا؛ وهذا خطأ؛ لأن الاضطباع إنما يكون في طواف القدوم فقط، ولا يكون في السعي ولا فيما قبل الطواف.

هذه من الأخطاء التي يخطئ فيها بعض الحجاج، وتلافي هذا كله أن يَدَعُوا هذه الأخطاء، وأن يُصَحِّحوا المسار على حسب ما جاء عن النبي ﷺ.

هناك أيضاً خطأ زائد على ما قلت، وهو اعتقاد بعضهم أنه يجب أن يُصَلِّي ركعتين عند الإحرام، وهذا خطأ أيضاً؛ فإنه لا

يجب أن يصلي الإنسان ركعتين عند الإحرام، بل القول الراجح الذي ذهب إليه أبوالعباس شيخ الإسلام ابن تيمية وَ النبي الله أبوالعباس شيخ الإسلام ابن تيمية وَ النبي الله أبوالعباس شيخ الأن ذلك لم يَرِدْ عن النبي عَلَيْهُ، فإذا اغتسل الإنسان ولبس ثياب الإحرام، أحرم بدون صلاة، إلا إذا كان وقت صلاة مثل أن تكون صلاة الفريضة قد حان وقتها أو قَرُب وقتها، وهو يريد أن يمكث في الميقات حتى يصلي، فهنا الأفضل أن يكون إحرامه بعد الصلاة، أما أن يتعمّد صلاة معيّنة في الإحرام، فإن القول الراجع: أنه ليس للإحرام صلاة تخصّه، هذا ما يحضرني الآن مما يخطئ فيه الناس عند الإحرام.

## أخطاء تقع في الإحرام بالحج يوم التروية

السؤال (٢٨٥): فضيلة الشيخ، بالنسبة للإحرام يوم التروية، هل هناك أخطاء يرتكبها الحجاج؟ وما علاجها؟

الجواب: نعم، هناك أخطاء في الإحرام في الحج يوم التروية، فمنها ما سبق ذِكْره من الأخطاء عند الإحرام بالعمرة، وهو أن بعض الناس يعتقد وجوب الركعتين للإحرام، وأنه لابد أن تكون ثياب الإحرام جديدة، وأنه لابد أن يُحْرِم بالنعلين، وأنه يضطبع بالرداء من حين إحرامه إلى أن يحل.

ومن الأخطاء في إحرام الحج: أن بعض الناس يعتقد أنه يجب أن يُحْرِم من المسجد الحرام، فتجده يتكلَّف ويذهب إلى المسجد الحرام في في فإن الإحرام من

المسجد الحرام لا يجب، بل السُّنَة أن يحرم بالحج من مكانه الذي هو نازل فيه؛ لأن الصحابة الذين حَلُّوا من إحرام العمرة بأمر النبي بم أحرموا بالحج يوم التروية، لم يأتوا إلى المسجد الحرام ليحرموا منه، بل أحرم كل إنسان منهم من موضعه، وهذا في عهد النبي عليه الصلاة والسلام؛ فيكون هذا هو السُّنَة، فالسُّنَة للمُحْرِم بالحج أن يكون إحرامه من المكان الذي هو نازل فيه، سواء كان بالحج أن يكون إحرامه من المكان الذي هو نازل فيه، سواء كان في منى من أجل حماية الأمكنة لهم.

ومن الأخطاء أيضاً: أن بعض الحجاج يظن أنه لا يصح أن يحرم بثياب الإحرام التي أحرم بها في عمرته إلا أن يغسلها، وهذا ظن خطأ أيضاً؛ لأن ثياب الإحرام لا يشترط أن تكون جديدة أو نظيفة، صحيح أنه كلما كانت أنظف فهو أولى، وأما أنه لا يصح الإحرام بها لأنه أحرم بها في العمرة، فإن هذا ظن ليس بصواب، هذا ما يحضرني الآن بالنسبة للأخطاء التي يرتكبها بعض الحُجَّاج في الإحرام بالحج.

# أخطاء تقع في التلبية

السؤال (٢٨٦): فضيلة الشيخ، إذا انتقلنا من الإحرام، فهل هناك أخطاء تقع من الحجاج بعد الإحرام وما هي؟

الجواب: هناك أخطاء في الواقع تكون بعد الميقات، أو بعد الإحرام من الميقات إلى الوصول إلى المسجد الحرام، وذلك في التلبية؛ فإن المشروع في التلبية: أن يرفع الإنسان صوته بها؛ لأن

النبي على قال: «أتاني جبريل، فأمرني أن آمُرَ أصحابي أن يرفعوا أصواتهم بالإهلال»(1)، يعني بالتلبية، ونرى أفواج الحجيج تمر بأعداد ضخمة لا نسمع أحداً يُلبِّي، فلا يكون للحج مظهرٌ في ذِكْرِ الله عز وجل، بل إنه تمر بك الأفواج وكأنَّهم لا ينطقون، والمشروعُ للرِّجال أن يرفعوا أصواتهم بقدر ما يستطيعون من غير مشقة في التلبية؛ لأن الصحابة كانوا يفعلون هكذا في عهد النبي مشقة في التلبية؛ لأن الصحابة كانوا يفعلون هكذا في عهد النبي مشقة أنها النبي يكل بذلك؛ كما أشرنا إليه آنفاً.

وخطأ آخر في التلبية: أن بعض الحجاج يُللَبُون بصوت جماعي، فيتقدَّم واحد منهم أو يكون في الوسط أو في الخَلْف، ويُللَبِي ثم يتبعونه بصوت واحد، وهذا لم يرد عن الصحابة رضي الله عنهم، بل قال أنس بن مالك: كنا مع النبي عَلَيْهُ ـ يعني في حجة الوداع ـ فمنا المكبِر، ومنَّا المُهلِّل، ومنَّا المُلبِّي، وهذا هو المشروع للمسلمين؛ أن يُلبِّي كل واحد بنفسه، وألا يكونَ له تعلُّق بغيره.

## أخطاء تقع عند دخول الحرم

السؤال (٢٨٧): فضيلة الشيخ، بقي علينا أن نعرف \_ أثابكم الله \_ الأخطاء التي تأتي عند دخول الحرم؟

الجواب: من الأخطاء التي تكون من بعض الحجاج عند دخول المسجد الحرام:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب المناسك، باب كيف التلبية، رقم (۱۸۱٤)، والترمذي، كتاب الحج، باب ما جاء في رفع الصوت بالتلبية، رقم (۸۲۹) وقال: حسن صحيح.

أولاً: أن بعض الناس يظنُّ أنه لابدًّ أن يدخل الحاج أو المعتمر من باب معيَّن في المسجد الحرام، فيرى بعض الناس مثلاً أنه لابدَّ أن يدخل إذا كان معتمراً من الباب الذي يسمى باب العمرة، وأن هذا أمر لابدَّ منه أو أمر مشروع، ويرى آخرون أنه لابدً أن يدخل من باب السلام، وأن الدخول من غيره يكون إثماً أو مكروها، وهذا لا أصل له، فللحاج والمعتمر أن يدخل من أي باب كان.

وإذا دخل المسجد، فليقدِّم رجله اليمنى، وليَقُل ما وَرَدَ في الدخول لسائر المساجد، فيُسلِّم على النبي ﷺ ويقول: «اللهم، اغفر لي ذنوبي، وافتح لي أبواب رحمَّتك»(١).

ثانياً: أن بعض الناس يبتدع أدعية معيَّنة عند دخول المسجد ورؤية البيت، يبتدع أدعية لم تَرِدْ عن النبي عَلَيْ فيدعو الله بها، وهذا من البدع؛ فإن التعبُّد لله تعالى بقول أو فعل أو اعتقاد لم يكن عليه النبي عَلَيْ وأصحابه بدعة وضلالة، حذَّر منه رسول الله عَلَيْ .

ثالثاً: يخطئ بعضُ الناس ـ حتى من غير الحجاج ـ حيث إنهم يعتقدون أن تحية المسجد الحرام: الطواف، بمعنى أنه يسنُ لكل مَن دخل المسجد الحرام أن يطوف اعتماداً على قول بعض الفقهاء في ذلك: إن سُنَّة المسجد الحرام الطواف، والواقع أن الأمر ليس كذلك؛ فالمسجد الحرام كغيره من المساجد التي قال فيها رسول الله عليه: "إذا دخل أحدكم المسجد، فليركع ركعتين

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء ما يقول عند دخول المسجد، رقم(٣١٤)، وابن ماجه، كتاب المساجد، باب الدعاء عند دخول المسجد، رقم (٧٧١).

قبل أن يجلس «(۱)، ولكن إذا دخلت المسجد الحرام للطواف سواء كان الطواف طواف خُسُك كطواف العمرة والحج، أو كان طواف تطوع كالأطوفة في غير النُّسُك، فإنك يجزئك أن تطوف وإن لم تصلِّ ركعتين.

هذا هو معنى قولنا: إن المسجد الحرام تحيّته الطواف، وعلى هذا فإذا دخلت بغير نيّة الطواف ولكن لانتظار الصلاة أو لحضور مجلس عِلم أو ما أشبه ذلك، فإن المسجد الحرام كغيره، يُسَنُّ فيه أن تُصَلِّى ركعتين قبل أن تجلس؛ لأمر النبي عَلَيْهُ بذلك.

هذا الذي يحضرني الآن فيما يخطئ فيه الناس عند دخول المسجد الحرام.

# أخطاء تقع في الطواف

السؤال (٢٨٨): فضيلة الشيخ، إذا دخل الحاج أو المعتمر أو غيرهما الحَرَمَ وأراد أن يطوف، لا شك أنه يقع هناك بعض الأخطاء، حبَدًا لو بيَّتم هذه الأخطاء التي تقع في الطواف؟

الجواب: في الطواف أيضاً أخطاء كثيرة، تقع من بعض الحجاج أو غير الحجاج.

فمنها: النُّطق بالنيّة عند إرادة الطواف، تجد الحاج يقف

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب إذا دخل المسلم فليركع ركعتين، رقم (٤٤٤)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب تحية المسجد بركعتين، رقم (٧١٤).

مستقبِل الحجر إذا أراد الطواف فيقول: اللهم إني نويت أن أطوف سبعة أشواط سبعة أشواط للعمرة، أو: اللهم إني نويت أن أطوف سبعة أشواط تقرُّباً إليك، وما أشبهها.

والتلفُّظ بالنيَّة بدعة؛ لأن النبي ﷺ لم يفعله، ولم يأمر أُمَّته به، وكل مَن تعبَّد لله تعالى بأمر لم يتعبَّد به رسول الله ﷺ، ولم يأمر أمَّته به، فقد ابتدع في دين الله ما ليس منه، فالتلفُّظ بالنية عند الطواف خطأ وبدعة.

وكما أنه خطأ من ناحية الشرع فهو خطأ من ناحية العقل، فما الداعي إلى أن تتلفّظ بالنيَّة مع أن النيَّة بينك وبين ربك، والله سبحانه وتعالى عَالِمٌ بما في الصدور، وعالِم بأنك سوف تطوف هذا الطواف، وإذا كان الله سبحانه وتعالى عالماً بذلك فلا حاجة أن تُظْهِر هذا لعباد الله، فإن قلت: أنا أقوله بلساني ليُطابِق ما في قلبي، قلنا: العبادات لا تثبت بالأقيسة، والنبي عليه الصلاة والسلام قد طاف قبلك ولم يتكلم بالنية عند طوافه، والصحابة رضي الله عنهم قد طافوا قبلك ولم يتكلموا بالنية عند طوافهم، ولا عند غيره من العبادات؛ فهذا خطأ.

الخطأ الثاني: أن بعض الطائفين يزاحم مزاحمة شديدة عند استلام الحجر والركن اليماني، مزاحمة يتأذّى بها ويؤذي غيره، مزاحمة قد تكون مع امرأة، وربما ينزغه من الشيطان نزغٌ، فتحصل في قلبه شهوة في هذا المقام الضنك، والإنسان بشر قد تستولى عليه النفس الأمّارة بالسوء، فيقع في هذا الأمر المنكر تحت بيت

الله عز وجل، وهذا أمر يكبُرُ ويعظُمُ باعتبار مكانه؛ كما أنه فتنة في أى مكان كان.

والمزاحمة الشديدة عند استلام الحجر أو الركن اليماني ليست بمشروعة، بل إن تيسَّر لك بهدوء فذلك المطلوب، وإن لم يتيسَّر فإنك تشير إلى الحجر الأسود.

أما الركن اليماني: فلم يَرِدْ عن النبي عَلَيْ أنه أشار إليه، ولا يمكن قياسه على الحجر الأسود؛ لأن الحجر الأسود أعظم منه، والحجر الأسود ثبت عن النبي عَلَيْ أنه أشار إليه (١).

والمزاحمة كما أنها غير مشروعة في هذه الحال، وكما أنه يخشى من الفتنة فيما إذا كان الزِّحام مع امرأة ـ فهي أيضاً تُحْدِث تشويشاً في القلب والفكر؛ لأن الإنسان لابد عند المزاحمة من أن يسمع كلاماً يكرهه، أو يُسْمع هو كلاماً يكرهه ويتندم عليه؛ فتجده يشعر بامتعاض وغضب على نفسه إذا فارَقَ هذا المحل.

والذي ينبغي للطائف أن يكون دائماً في هدوء وطمأنينة، من أجل أن يستحضر ما هو متلبّس به من طاعة الله، فقد قال النبي عليه الصلاة والسلام: «إنما جُعِلَ الطواف بالبيت، وبالصفا والمروة، ورمّيُ الجِمَار، لإقامة ذِكْرِ الله»(٢).

الخطأ الثالث مما يقع في الطواف: أن بعض الناس يظنون أن الطواف لا يصح بدون تقبيل الحجر، وأن تقبيل الحجر شرط لصحة الطواف، ولصحة الحج أيضاً أو العمرة، وهذا ظن خطأ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب من أشار إلى الركن إذا أتى عليه، رقم (١٦١٢).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(٣٢٧).

وتقبيل الحجر سُنَّة، وليست سُنَّة مستقلَّة أيضاً، بل هي سُنَّة للطائف، ولا أعلم أن تقبيل الحجر يُسنُّ في غير الطواف؛ وعلى هذا: فإذا كان تقبيلُ الحجر سُنَّة وليس بواجب ولا بشرط، فإن مَن لم يُقبِّل الحجر لا نقول له: إن طوافه غير صحيح، أو إن طوافه ناقص نقصاً يأثم به، بل طوافه صحيح، بل نقول: إنه إذا كان هناك مزاحمة شديدة، فإن الإشارة أفضل من الاستلام؛ لأنه هو العمل الذي فَعلَه الرسول عليه الصلاة والسلام عند الزحام، ولأن الإنسان يتقي به أذى يكون منه لغيره، أو يكون من غيره له.

فلو سَأَلَنا سائلٌ وقال: إن المطاف مزدحم فما تَرَوْن، هل الأفضل أن أُشير إليه؟ الأفضل أن أُشير إليه؟

قلنا: الأفضل أن تُشير إليه؛ لأن السُّنَة هكذا جاءت عن رسول الله عَلِيَةٍ، وخير الهدي هدي محمد ﷺ.

الرابع من الأخطاء التي يفعلها بعض الطائفين: تقبيل الركن اليماني، وتقبيل الركن اليماني لم يثبت عن رسول الله على والعبادة إذا لم تثبت عن رسول الله على فلا يُشرع للإنسان أن يُقبِّل الركن اليماني؛ لأن ذلك لم يثبت عن رسول الله على الركن اليماني؛ لأن ذلك لم يثبت عن رسول الله على الحجة.

وكذلك أيضاً: نجد بعض الناس عندما يمسح الحجر الأسود أو الركن اليماني يمسحه بيده اليسرى كالمتهاون به، وهذا خطأ؛ فإن اليد اليمنى أشرف من اليد اليسرى، واليد اليسرى لا تُقدَّم إلا للأذى؛ كالاستنجاء بها، والاستجمار بها، والامتخاط بها، وما أشبه ذلك، وأما مواضع التقبيل والاحترام، فإنه يكون لليد اليمنى.

الخامس من الأخطاء التي يرتكبها بعض الطائفين: أنهم يظنون أن استلام الحجر والركن اليماني للتبرُّك لا للتعبُّد، فيتمسَّحون به تبرُّكاً؛ وهذا بلا شك خلاف ما قُصد به؛ فإنَّ المقصود بالتمسح بالحجر الأسود أو بمسحه وتقبيله: تعظيمُ الله عز وجل؛ ولهذا كان النبي ﷺ إذا استلم الحجر قال: «الله أكبر»، إشارة إلى أن المقصود بهذا تعظيم الله عز وجل، وليس المقصود التبرُّك بمسح هذا الحجر، قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه: والله إني لأعلم أنك حجر، لا تضر ولا تنفع، ولولا أنى رأيت رسول الله ﷺ يُقَبِّلك، ما قَبَّلتك (١)، هذا الظن الخاطئ من بعض الناس، وهو أنهم يظنون أن المقصود بمسح الركن اليماني والحجر الأسود التبرُّك، أدَّى ببعضهم إلى أن يأتي بابنه الصغير فيمسح الركن أو الحجر بيده، ثم يمسح ابنه الصغير أو طفله بيده التي مسح بها الحجر أو الركن اليماني، وهذا من الاعتقاد الفاسِد الذي يجب أن يُنْهَىٰ عنه، وأن يُبيَّن للناس أن مثل هذه الأحجار لا تضر ولا تنفع، وأن المقصود بمسحها: تعظيمُ الله عز وجل، وإقامةُ ذِكْره، والاقتداءُ برسوله ﷺ.

وننتقل من هذا إلى خطأ يقع أيضاً في المدينة المنورة عند حُجْرة قبر النبي ﷺ؛ حيث كان بعض العامَّة يتمسَّحون بالشُّباك الذي على الحجرة، ويمسحون به بأيديهم ووجوههم ورؤوسهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب ما ذكر في الحجر الأسود، رقم (١٥٩٧)، ومسلم، كتاب الحج، باب استحباب تقبيل الحجر الأسود في الطواف، رقم (١٢٧٠).

وصدورهم؛ اعتقاداً منهم أن في هذا بركة، وكل هذه الأمور وأمثالها مما لا شرعة فيه، بل هو بدعة ولا ينفع صاحبه بشيء، لكن إن كان صاحبه جاهلاً، ولم يطرأ على باله أنه من البدع، فيرجَى أن يُعفى عنه، وإن كان عالماً أو متهاوناً لم يسأل عن دينه، فإنه يكون آثماً، فالناس في هذه الأمور التي يفعلونها: إما جاهلاً جهلاً مُطْبِقاً لا يطرأ بباله أن هذا محرَّم؛ فهذا يُرجى أن لا يكون عليه شيء، وإما عالم متعمِّد لِيَضِلَّ ويُضلَّ الناس؛ فهذا آثم بلا مثل، وعليه إثم من تَبِعَهُ واقتدى به، وإما رجل جاهل ومتهاون في سؤال أهل العلم، فيُخشىٰ أن يكون آثماً بتفريطه وعدم سؤاله.

## أخطاء تقع في الطواف (تتمة)

السؤال (٢٨٩): فضيلة الشيخ، كنا نتحدث عن الأخطاء التي تقع من الحجاج في الطواف وأخذنا طرفاً منها، فهل لنا أن نسمع البقية؟

الجواب: هناك أخطاء أخرى يفعلها بعض الحجاج في الطواف غير التي سبق أن ذكرنا:

منها: الرّمل في جميع الأشواط، مع أن المشروع أن يكون الرمل في الأشواط الثلاثة الأولى فقط؛ لأن النبي ﷺ إنما رَمَل هو وأصحابه في الأشواط الثلاثة الأولى فقط، وأما الأربعة الباقية فيمشي على ما هو عليه، على عادته، وكذلك الرمل لا يكون إلا للرجال، وفي الطواف أوَّلَ ما يقدم إلى مكة، سواء كان ذلك

طواف قدوم أو طواف عمرة.

وتزداد هذه البِدَع خطأً، إذا حَمَل الطائف كتيبًا، كُتِبَ فيه لكلِّ شوط دعاء، وهو يقرأ هذا الكتيب، ولا يدري ماذا يقول؛ إما لكونه جاهلاً باللغة العربية، ولا يدري ما المعنى، وإما لكونه عربيًا ينطق باللغة العربية ولكنه لا يدري ما يقول، حتى إننا نسمع بعضهم يدعو بأدعية هي في الواقع محرَّفة تحريفاً بيِّناً، من ذلك أننا سمعنا مَن يقول: اللهم أغنني بجلالك عن حرامك، والصواب: بحلالك عن حرامك، والصواب: بحلالك عن حرامك.

ومن ذلك: أننا نشاهد بعضَ الناس يقرأ هذا الكتيِّب، فإذا انتهى دعاء الشوط، وقف ولم يدع في بقية شوطه، وإذا كان المطاف خفيفاً، وانتهى الشوط قبل انتهاء الدعاء، قطع الدعاء.

ودواءُ ذلك: أن نُبيِّن للحُجَّاج، بأن الإنسان في الطواف يدعو

 <sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۲۷).

بما شاء، وبما أحبَّ، ويَذْكُر الله تعالى بما شاء، فإذا بُيِّن للناس هذا زال الإشكال.

ومن الأخطاء أيضاً، وهو خطأ عظيم جدًا: أن بعض الناس يدخل في الطواف من باب الحِجْر، أي: المُحَجَّر الذي على شمال الكعبة، يدخل من باب الحِجْر، ويخرج من الباب الثاني في أيام الزحام، يرى أن هذا أقرب وأسهل؛ وهذا خطأ عظيم؛ لأن الذي يفعل ذلك لا يعتبر طائفاً بالبيت، والله تعالى يقول: ﴿ وَلْـيَطَّوّفُوا لِلْمَابِي اللّهِ اللهِ اللهُ الله

ودواءُ ذلك: أن نُبيِّن للحجاج أنه لا يصحُّ الطوافُ إلا بجميع البيت، ومنه الحِجْر.

وبهذه المناسبة أودُّ أن أُبيِّن أن كثيراً من الناس يطلقون على هذا الحجر اسم (حِجْر إسماعيل)، والحقيقة: أن إسماعيل لا يعلم به، وأنه ليس حِجْراً له، وإنما هذا الحِجْر حصُل حين قَصُرَتِ النفقة على قريش، حين أرادوا بناء الكعبة، فلم تكف النفقة لبناء الكعبة على قواعد إبراهيم، فَحَطَّمُوا منها هذا الجانب، وحَجَرُوه بهذا الجدار، وسُمِّي حَطِيماً وحِجْراً، وإلا فليس لإسماعيل فيه أيُّ علم أو أي عمل.

ومن الأخطاء أيضاً: أن بعض الناس لا يلتزم بجعل الكعبة

عن يساره، فتجده يطوف معه نساؤه، ويكون قد وضع يده مع يد زميله لحماية النساء، فتجده يطوف والكعبة خلف ظهره، وزميله الآخر يطوف والكعبة بين يديه، وهذا خطأ عظيم أيضاً؛ لأن أهل العلم يقولون: من شرط صحة الطواف أن يجعل الكعبة عن يساره، فإذا جعلها خلف ظهره، أو جعلها أمامه، أو جعلها عن يمينه وعكس الطواف، فكل هذا طواف لا يصح ، والواجب على الإنسان أن يعتني بهذا الأمر، وأن يحرص على أن تكون الكعبة عن يساره في جميع طوافه.

ومن الناس: مَن يتكيّفُ في طوافه حالَ الزحام، فيجعل الكعبة خلف ظهره أو أمامه لبضع خطوات من أجل الزحام، وهذا خطأ، فالواجب على المرء أن يحتاط لدينه، وأن يعرف حدود الله تعالى في العبادة قبل أن يتلبّس بها، حتى يعبد الله تعالى على بصيرة، وإنك لتعجب أن الرَّجل إذا أراد أن يسافر إلى بلد يجهل طريقها، فإنه لا يسافر إليها حتى يسأل ويبحث عن هذا الطريق، وعن الطريق السهل، ليصل إليها براحةٍ وطمأنينة، وبدون ضياع أو ضلال، أما في أمور الدين، فإنَّ كثيراً من الناس مع الأسف يتلبّس بالعبادة وهو لا يدري حدود الله تعالى فيها، وهذا من القصور، بل من التقصير، نسأل الله لنا ولإخواننا المسلمين الهداية، وأن يجعلنا ممن يعلمون حدود ما أنزل الله على رسوله.

ومن الأخطاء في الطواف أيضاً: أن بعض الطائفين يستلم جميع أركان الكعبة الأربعة: الحجر الأسود، والركن اليماني، والركن العراقي، يزعمون أنهم بذلك يعظّمون بيت

الله عز وجل، بل من الناس من يتعلَّق بأستار الكعبة من جميع الجوانب، وهذا أيضاً من الخطأ.

وذلك لأنَّ المشروع: استلام الحجر الأسود وتقبيله إن أمكن، وإلا فالإشارة إليه.

أما الركن اليماني: فالمشروع استلامه بدون تقبيل إن تيسًر، وإن لم يتيسًر، فلا يشير إليه أيضاً؛ لأنه لم يرد عن النبي عَلَيْكُ.

أما استلام الركن العراقي، وهو أولُ ركن يمرُّ به بعد الحجر الأسود، والشامي، وهو الركن الذي يليه، فهذا من البدَع، وقد أنكر عبدالله بن عباس رضي الله عنهما على معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما استلام جميع الأركان، وقال له: لقد رأيت رسول الله عنهما الركنين اليمانيين، وقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة، فقال معاوية رضي الله عنه: صَدَقْتَ. ورجع إلى قول ابن عباس، بعد أن كان رضي الله عنه يستلم الأركان الأربعة ويقول: ليس شيءٌ من البيت مهجوراً (۱).

ومن الأخطاء في الطواف: رفع الصوت بالدعاء؛ فإن بعض الطائفين يرفع صوته بالدعاء رفعاً مزعجاً، يُذهب الخشوع، ويُسقط هيبة البيت، ويشوِّش على الطائفين، والتشويش على الناس في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، ولفظه: «... وكان معاوية يستلم الأركان، فقال له ابن عباس رضي الله عنهما: إنه لا يُستلم هذان الركنان. فقال معاوية: ليس شيء من البيت مهجوراً». وأما الرواية التي ذكرت أن معاوية رضي الله عنه رجع إلى قول ابن عباس وقال له: صدقت، فقد أخرجها أحمد في «المسند» (۲۱۷/۱). وذكرها الحافظ في «الفتح» (۳/ ۵۵۳) وعزاها لأحمد وسكت عليها.

عباداتهم أمرٌ منكر؛ فقد خرج النبي عَلَيْ على أصحابه ذات ليلة وهم يقرؤون ويجهرون بالقراءة في صلاتهم، فأخبرهم عليه الصلاة والسلام بأن كل مصلِّ يناجي ربه، ونهاهم أن يجهر بعضهم على بعض في القرآن أو في القراءة، وقال: «لا يؤذين بعضكم بعضاً»(١).

ولكن بعض الناس - نسأل الله لنا ولهم الهداية - في المطاف يدعون ويرفعون أصواتهم بالدعاء، وهذا كما أن فيه المحذورات التي ذكرناها، وهي إذهاب الخشوع، وسقوط هيبة البيت، والتشويش على الطائفين؛ فهو مخالِف لظاهر قوله تعالى: ﴿ اَدْعُواْ رَبُّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥].

هذه الأخطاء التي سقناها في الطواف نرجو الله سبحانه وتعالى أن يهدي إخواننا المسلمين لإصلاحها، حتى يكون طوافهم موافقاً لما جاء عن رسول الله ﷺ؛ فإنَّ خير الهدي هدي محمد ﷺ، وليس الدين يؤخذ بالعاطفة والميل، ولكنه يؤخذ بالتلقِّي عن رسول الله ﷺ.

ومن الأخطاء العظيمة في الطواف: أن بعض الناس يبتدئ من عند باب الكعبة، لا يبتدئ من الحجر الأسود، والذي يبتدئ من عند باب الكعبة، ويُتِمُّ طوافه على هذا الأساس، لا يعتبر مُتِمَّا للطواف؛ لأن الله يقول: ﴿ وَلْـيَطُوّفُواْ بِالْبَـيْتِ ٱلْعَتِـيقِ ﴾ [الحج: ٢٩]،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب التطوع، باب رفع الصوت بالقراءة في صلاة الليل، رقم (۱۳۳۲)، وأحمد في «المسند» (۹٤/۳).

وقد بدأ النبي عَلَيْ من الحجر الأسود، وقال للناس: «لتأخذوا عني مناسككم» (١). وإذا ابتدأ من عند الباب أو من دون محاذاة الحجر الأسود ولو بقليل، فإن هذا الشوط الأول الذي ابتدأه يكون لاغياً؛ لأنه لم يتم، وعليه أن يأتي ببدله إن ذكر قريباً، وإلا فليُعِدِ الطواف من أوله.

والحكومة السعودية ـ وفقها الله ـ قد وضعت خطًا بُنيًا ينطلق من حذاء قلب الحجر الأسود إلى آخر المطاف، ليكون علامة على ابتداء الطواف، والناس من بعد وجود هذا الخط صار خطؤهم في هذه الناحية قليلاً، لكنه يوجد من بعض الجُهَّال، وعلى كل حال فعلى المرء أن ينتبه لهذا الخطأ؛ لئلا يقع في خطر عظيم من عدم تمام طوافه.

السؤال (٢٩٠): بعض الحجاج إذا جاء إلى هذا الخط الذي وُضِعَ علامة على ابتداء الطواف، وقف طويلاً، وحجَرَ على إخوانه أن يستمروا في الطواف، فما حكم الوقوف على هذا الخط والدعاء الطويل؟

الجواب: الوقوف عند هذا الخط لا يحتمل وقوفاً طويلاً، بل يستقبل الإنسان الحجر ويشير إليه ويُكَبِّر ويمشي، وليس هذا موقفاً يُطال فيه الوقوف، لكني أرى بعض الناس يقفون ويقولون: نويتُ أن أطوف لله تعالى سبعة أشواط، طواف العمرة، أو تطوُّعاً، أو ما أشبه ذلك، وهذا يرجع إلى الخطأ في النيَّة، وقد نبَّهنا عليه، وأن

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(٣٢٥).

التكلُّم بالنيَّة في العبادات بِدْعة، لم يَرِدْ عن النبي سَيَّةِ ولا عن أحد من أصحابه، وأنت تعمل العبادة لله سبحانه وتعالى، وهو عالِم بنيَّك فلا يحتاج إلى أن تجهر بها.

### أخطاء تقع في ركعتي الطواف

السؤال (٢٩١): فضيلة الشيخ، سألنا عن الأخطاء التي تقع من بعض الحجاج في الإحرام، ودخول الحرم، والطواف، وبقى علينا ركعتا الطواف، هل هناك أخطاء في هاتين الركعتين يقع فيها الحجاج ينبغي التنبيه عليها؟

الجواب: بقي علينا أخطاء يقع فيها الحجاج في ركعتي الطواف. الطواف وفي غيرها أيضاً، فنبدأ بالأخطاء في ركعتي الطواف.

فمن الأخطاء: أن بعض الناس يظنون أن هاتين الركعتين لابد أن تكونا خلف المَقام، وقريباً منه أيضاً؛ ولهذا تجدهم يزاحمون زحاماً شديداً، يُؤذون الطائفين، وهم ليس لهم حق في هذا المكان، لأن الطائفين أحقُّ به منهم، ما دام المطاف مزدحماً؛ لأن الطائفين ليس لهم مكان سوى هذا، وأما المصلون للركعتين بعد الطواف، فلهم مكان آخر، المهم أننا نجد بعض الناس ـ نسأل الله لنا ولهم الهداية ـ يتحلَّقون خلف المقام، ويَشْغَلون مكاناً كبيراً واسعاً من أجل واحد أو امرأة واحدة تُصلِّي خلف المقام، ويصل في ذلك من قَطْع الطواف للطائفين وازدحامهم؛ لأنهم ويحصل في ذلك من قَطْع الطواف للطائفين وازدحامهم؛ لأنهم يأتون من مكان واسع، ثم يضيق بهم المكان هنا من أجل هذه

الحلقة التي تحلَّق بها هؤلاء، فيحصل بذلك ضنكٌ وضيق، وربما يحصل مضاربة ومشاتمة، وهذا كلُّه إيذاءٌ لعباد الله عز وجل، وتحجُّرٌ لمكانٍ غيرُهُمْ به أولى، وهذا الفعل لا يشكُّ عاقلٌ عرَفَ مصادر الشريعة ومواردها أنه محرَّم، وأنه لا يجوز؛ لما فيه من إيذاءِ المسلمين، وتعريضِ طواف الطائفين للفساد أحياناً؛ لأن الطائفين أحياناً باشتباكهم مع هؤلاء، يجعلون البيت إما خلفهم وإما أمامهم، مما يخلُّ بشرط من شروط الطواف، فالخطأ هنا أن بعض الناس يعتقد أنه لابدً أن تكون الركعتان خلف المقام وقريباً منه، والأمر ليس كما ظن هؤلاء، فالركعتان تجزئان في كل مكان من المسجد، ويمكن للإنسان أن يجعل المقام بينه وبين البيت، أي: بينه وبين الكعبة ولو كان بعيداً منه، ويكون بذلك قد حقَّق السُّنَة، من غير إيذاء للطائفين ولا لغيرهم.

ومن الأخطاء في هاتين الركعتين: أن بعض الناس يطوّلُهما؛ يطيل القراءة فيهما، ويطيل الركوع والسجود، والقيام والقعود، وهذا مخالفٌ للسُّنَة؛ فإن النبي سَيِّ كان يخفِّف هاتين الركعتين، ويقرأ في الأولى: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا اللَّكَ فِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١]، وفي الثانية: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١]، ، وينصرف من حين أن يُسلّم، تشريعاً للأُمَّة، ولئلا يَحْجُزُ المكانَ عمَّن هو أحقُّ به منه؛ فإن هذا المكان إنما يكون للذين يصلون ركعتين خلفه بعد الطواف، أو للطائفين إن ازدحم المطاف، ولهذا يخطئ بعض الناس الذين يطيلون الركعتين خلف المقام، لمخالفتهم السُّنَة، وللتضييق على إخوانهم من الطائفين إذا كان الطواف مزدحماً،

ولاحتجاز المكان الذي غيرهم أولى به، ممَّن أتمُّوا طوافهم ويريدون أن يُصَلُّوا ركعتين خلف المقام.

ومن الأخطاء أيضاً في هاتين الركعتين: أن بعض الناس إذا أتمهما، جعل يدعو؛ يرفع يديه، ويدعو دعاءً طويلاً، والدعاء بعد الركعتين هنا ليس بمشروع؛ لأن رسول الله على لم يفعله، ولا أرشد أمّته إليه، وخير الهدي هدي محمد على فلا ينبغي للإنسان أن يبقى بعد الركعتين ليدعو؛ لأن ذلك خلاف السُّنَة، ولأنه يؤذي الطائفين إذا كان الطواف مزدحماً، ولأنه يحجز مكاناً غيره أولى به ممّن أتمّوا الطواف وأرادوا أن يُصَلُّوا في هذا المكان.

ومن البِدَع أيضاً هنا: ما يفعله بعض الناس حيث يقوم عند مقام إبراهيم، ويدعو دعاءً طويلاً، يسمَّى دعاء المقام، وهذا الدعاء لا أصل له أبداً في سُنَّة الرسول عَلَيْنَ فهو من البِدَع التي يُنهى عنها، وفيه مع كونه بدعة ـ وكلُّ بدعة ضلالة ـ أن بعض الناس يمسك كتاباً فيه هذا الدعاء، ويبدأ يدعو به بصوت مرتفع ويؤمِّن على عليه مَنْ خلفه، وهذا بدعة إلى بدعة، وفيه أيضاً تشويشٌ على المصلين حول المقام، والتشويش على المصلين سبق أن رسول الله المهاء، والتشويش على عنه.

وكل هذه الأخطاء التي ذكرناها في الركعتين وبعدهما، تصويبها أن الإنسان يتمشى في ذلك على هدي رسول الله ﷺ؛ فإن خير الهدي هدي محمد ﷺ، فإذا تمشينا عليه، زالت عنا هذه الأخطاء كلُها.

#### حكم الدعاء بعد النافلة، ومسح الوجه

السؤال (٢٩٢): فضيلة الشيخ، ذكرتم من الأخطاء في ركعتي الطواف أن يدعو الإنسان بعد الركعتين، وهناك أيضاً من يدعو طويلاً ثم يمسح وجهه، فهل هذا خاصٌّ بركعتي الطواف، أو يعم في جميع السُّنن التي يصليها الإنسان؟

الجواب: في سؤالك هذا مسألتان:

المسألة الأولى: مسح الوجه باليدين بعد الدعاء.

والمسألة الثانية: الدعاء بعد النافلة.

أما الأولى \_ وهي: مسحُ الوجه باليدين بعد الدعاء \_: فإنه وردت فيه أحاديث ضعيفة اختلف فيها أهل العلم.

فذهب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: إلى أن هذه الأحاديث لا تقوم بها حُجَّة؛ لأنها ضعيفة مخالفة لظاهر ما ثبت عن النبي الدعاء في الصحيحين وغيرهما؛ فإنه ثبت عن رسول الله الله الدعاء بأحاديث صحيحة، وأنه رَفَع يديه في ذلك، ولم يُذْكَر أنه مسح بهما وجهه، وهذا يدل على أنه لم يفعله؛ لأنه لو فعله لتوافرت الدواعي على نقله ونُقِل، وممَّن رأىٰ ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فقال: إن مسح الوجه باليدَيْن بعد الفراغ من الدعاء بدعة.

ومن العلماء: مَنْ يرى أن هذه الأحاديث الضعيفة بمجموعها ترتقي إلى درجة الحسن لغيره، أي: درجة الحديث الحسن لغيره، ولأن الطُّرُق الضعيفة إذا كثرت على وجه يَنْجَبِر بعضها ببعض، صارت من قسم الحسن لغيره، ومن هؤلاء: ابن حجر العسقلاني

في «بلوغ المرام».

والذي يظهر لي: أن الأولى عَدَمُ المسح، أي: عدم مسح الوجه باليدين بعد الفراغ من الدعاء، لأنه وإن قلنا: إن هذا الحديث بمجموع طرقه يرتقي إلى درجة الحسن لغيره، فإنه يبقى مَتْنُهُ شاذًا؛ لأنه مخالِف للظاهر من الأحاديث الصحيحة التي وَردَت بكثرة، أن النبي عَلَيْ كان يرفع يديه في الدعاء، ولم يرد أنه مسح بهما وجهه.

وعلى كل حال: فلا أتجاسر على القول بأن ذلك بدعة، ولكني أرى أن الأفضل أن لا يمسح، ومَن مسح فلا يُنكر عليه؛ هذا بالنسبة للفقرة الأولى من سؤالك.

أما بالنسبة للثانية \_ وهي الدعاء بعد النافلة \_ فإن الدعاء بعد النافلة إن اتّخذه الإنسان سُنّة راتبة، بحيث يعتقد أنه يُشرع كلَّما سلَّم من نافلة أن يدعو، فهذا أخشى أن يكون بدعة؛ لأن ذلك لم يرد عن النبي عليه الصلاة والسلام، فما أكثر ما صلَّى رسول الله عليه النبي عليه أنه عليه كان يدعو بعده، ولو كان هذا من المشروع، لسَنّهُ النبي عليه لأمَّته، إما بقوله أو بفعله أو بإقراره.

ثم إنه ينبغي أن يُعْلَم: أن الإنسان مادام في صلاته، فإنه يناجي ربَّه، فكيف يليق بالإنسان أن يَدَعَ الدُّعاء في الحال التي يناجي فيها ربَّه، ثم يأخذ في التضرُّع بعد انصرافه من صلاته وانقطاع مناجاته لله عز وجل في صلاته، فكان الأولى والأجدر بالإنسان أن يجعل الدعاء قبل السلام ما دام في الحال التي يناجي فيها ربَّه، وهذا المعنى أشار إليه شيخ الإسلام ابن تيمية، وهو

معنى حسن جيد، فإذا أردت أيها الأخُ المسلم أن تدعو الله عز وجل فاجعل دعاءك قبل السلام؛ لأن هذا هو الذي أرشد إليه النبي وجل فاجعل دعاءك قبل السلام؛ لأن هذا هو الذي أرشد إليه النبي وقوله في حديث عبدالله بن مسعود حين ذكر التشهد قال: «ثم يتخير من الدعاء ما شاء»(۱)، ولأنه أَلْيق بحال الإنسان؛ لِمَا أسلفنا من كونه في حال صلاته يناجي ربَّه.

## أخطاء تقع في الطريق إلى المسعى، وفي المسعى

السؤال (٢٩٣): فضيلة الشيخ، وصلنا في أسئلتنا عن الأخطاء التي تقع في ركعتي الأخطاء التي تقع في ركعتي الطواف، وما يكون فيها أيضاً من دعاء وإطالة، وما إلى ذلك، الآن نريد أن نعرف الأخطاء التي يرتكبها بعض الحُجَّاج أو يقعون فيها عند الخروج إلى المسعى، وفي المسعى، وفي الأدعية التي تُقال فيه؟

الجواب: أما بالنسبة للأخطاء التي يرتكبها بعض الحُجَّاج في المسعى فيحضرني منها الأخطاء التالية:

الأول: النطق بالنيّة؛ فإن بعض الحجاج إذا أقبل على الصفا قال: إني نويت أن أسعى سبعة أشواط لله تعالى، ويُعيِّن النُسُك الذي يسعى فيه، يقول ذلك أحياناً إذا أقبل على الصفا، وأحياناً إذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب ما يتخير من الدعاء بعد التشهد وليس بواجب، رقم (۸۳٥)، ومسلم كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة، رقم (٤٠٢).

صعد إلى الصفا، وقد سبق أن النطق بالنيَّة من البدع؛ لأن الرسول على السول بالنيَّة لم ينطق بالنية لا سرًّا ولا جهراً، وقد قال الله تعالى: ﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللّهَ وَٱلْمَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللّهَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللّهَ وَٱلْمَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللّه كَابِ الله، كَثِيرًا ﴿ [الأحزاب: ٢١]، وقال النبي ﷺ: ﴿ إِن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد، وشر الأمور محدثاتها (١).

وهذا الخطأ يُتلافى بأن يقتصر الإنسان على ما في قلبه من النيَّة، وهو إنما ينوي لله عز وجل، والله تعالى عليم بذات الصدور.

الخطأ الثاني: أن بعض الناس إذا صعد إلى الصفا واستقبل القبلة، جعل يرفع يديه ويشير بهما كما يفعل ذلك في تكبيرات الصلاة، صلاة الجنازة، أو عند تكبيرات الإحرام والركوع والرفع منه، أو القيام من التشهد الأول، يرفعها هكذا إلى حذو المنكبين ويشير، وهذا خطأ؛ فإن الوارد عن النبي على في ذلك أنه رفع يديه وجعل يدعو، وهذا يدل على أن رفع اليدين هنا رفع دعاء، وليس رفعاً كرفع التكبير، وعليه فينبغي للإنسان إذا صعد الصفا أن يتجه إلى القِبْلة، ويرفع يديه للدعاء، ويأتي بالذّير الوارد عن النبي كي الني القِبْلة، ويرفع يديه للدعاء، ويأتي بالذّير الوارد عن النبي في هذا المقام، ويدعو كما وَردَ عن رسول الله على الله على الله على الله على الله المقام، ويدعو كما وَردَ عن رسول الله ويليه المقام، ويدعو كما وَردَ عن رسول الله المقام، ويدعو كما وَردَ عن رسول الله ويليه المقام، ويدعو كما وَردَ عن رسول الله ويليه المقام، ويدعو كما وَردَ عن رسول الله المقام، ويدعو كما وَردَ عن رسول الله ويليه ويديه المقام، ويدعو كما وَردَ عن رسول الله ويليه ويديه المقام، ويدعو كما وردَ عن رسول الله ويليه ويديه المقام، ويدعو كما وردَ عن رسول الله ويليه ويديه المقام، ويدعو كما ورد عن رسول الله ويليه ويديه وي

الخطأ الثالث: أن بعض الحُجَّاج يمشي بين الصفا والمروة مشياً واحداً، مشيه المعتاد، ولا يلتفت إلى السعي الشديد بين العلمين الأخضرين، وهذا خلاف السُّنَّة؛ فإن رسول الله ﷺ كان

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، رقم (٨٦٧).

يسعى سعياً شديداً في هذا المكان، أعني: في المكان الذي بين العَلَمَين الأخضرين، وهما إلى الصفا أقرب منهما إلى المروة، فالمشروع للإنسان إذا وصَلَ إلى العَلَم الأخضر الأوَّل الذي يلي الصفا: أن يسعى سعياً شديداً بقدر ما يتحمَّله، بشرط ألا يتأذَّى ولا يؤذي أحداً بذلك، وهذا إنما يكون حينما يكون المسعى خفيفاً، فيسعى بين هذين العَلَمَين، ثم يمشي إلى المروة مشيه المعتاد، هذه هي السُّنَة.

الخطأ الرابع: على العكس من ذلك؛ فإن بعض الناس إذا كان يسعى تجده يرمل في جميع السعي، من الصفا إلى المروة، ومن المروة إلى الصفا، فيحصل في ذلك مفسدتان أو أكثر:

المفسدة الأولى: مخالفة السُّنَّة.

والمفسدة الثانية: المشقة على نفسه؛ فإنَّ بعض الناس يجد مشقَّة شديدة في هذا العمل؛ لكنه يتحمَّل بناءً على أن ذلك هو السُّنَة، فتجده يرمل من الصفا إلى المروة، ومن المروة إلى الصفا، وهكذا حتى ينهي سعيه.

ومن الناس: مَنْ يفعل ذلك لا تحرِّياً للخير، ولكن حُبًا للعجلة، وإنهاءً للسعي بسرعة، وهذا شرُّ مما قبله؛ لأن هذا ينبئ عن تبرُّم الإنسان بالعبادة، وملله منها، وحُبِّه الفِرار منها، والذي ينبغي للمسلم أن يكون قلبه مطمئنًا، وصدره منشرحاً بالعبادة، يحب أن يتأنَّى فيها على الوجه المشروع الذي جاءت به سُنَّة رسول الله على أن يفعلها وكأنه يريد الفِرار منها، فهذا دليلٌ على نقص إيمانه، وعدم اطمئنانه بالعبادة.

والمفسدة الثالثة من الرمل في جميع أشواط السعي: أنه يؤذي الساعين، فأحياناً يصطدم بهم ويؤذيهم، وأحياناً يكون مضيقاً عليهم ومزاحِماً لهم، فيتأذّون بذلك، فنصيحتي لإخواني المسلمين في هذا المقام: أن يتأسّوا برسول الله عَيْلِيُّ؛ فإن هديه خير الهدي، وأن يمشوا في جميع الأشواط إلا فيما بين العَلَمين، فإنهم يسعون سعياً شديداً؛ كما ورد عن النبي عَيْلِيُّ، ما لم يتأذّوا بذلك أو يُؤذوا غيرهم.

الخطأ الخامس: أن بعض الناس يتلو قوله تعالى: ﴿ هَإِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨] في كل شوط، كلَّما أقبل على الصفا، وكلما أقبل على المروة، وهذا خلاف السُّنَة؛ فإن السُّنَة الواردة عن رسول الله على غلى تلاوة هذه الآية أنه تلاها حين دنا من الصفا بعد أن أتمَّ الطواف وركعتي الطواف وخرج إلى المسعى، فلمَّا دَنَا من الصفا قَرَأً: ﴿ هَإِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللهِ ﴾ (أبدأ بما بكاً الله به وجل، وأنه إنما بدأ من الصفا؛ لأن الله تعالى هذا من شعائر الله عز وجل، وأنه إنما بدأ من الصفا؛ لأن الله تعالى من الصفا، وليست مشروعة عند ابتداء السعي، إذا دنا من الصفا، وليست مشروعة كلمًا دنا من الصفا في كل شوط، ولا كلما دنا من المروة، وإذا لم تكن مشروعة فلا ينبغي للإنسان أن يأتي بها إلا في الموضع الذي أتى بها فيه رسول الله على الله على الموضع الذي أتى بها فيه رسول الله على الموضع الذي أتى بها فيه رسول الله على الموضع الذي أتى بها فيه رسول الله الموضع الذي أتى الموضع الذي أتى بها فيه رسول الله على الموضع الذي أتى الموضع الذي أتى الموضع الذي أتى بها فيه رسول الله الله على الموضع الذي أتى الموضع الذي أته الموضع الذي أتى الموضع الذي الموضع الذي أته الموضع الذي أته الموضع الذي الموضع الذي أته الموضع الذي أته الموضع الذي أته الموضع الموضع الذي الموضع الموض

الخطأ السادس: أن بعض الذين يَسْعَوْنَ يخصِّصون كل شوط

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۳۲).

بدعاء معيَّن، وقد سبق أن هذا من البِدَع، وأن النبي عَلَيْ لم يكن يخصِّص كل شوط بدعاء معيَّن، لا في الطواف ولا في السعي أيضاً، وإذا كان هذا من البِدَع؛ فإن رسول الله عَلَيْ قال: «كل بدعة ضلالة»(١).

وعليه: فاللائق بالمؤمن أن يَدَع هذه الأدعية، وأن يشتغل بالدعاء الذي يرغبه ويريده، يدعو بما شاء من خيري الدنيا والآخرة، ويذكر الله، ويقرأ القرآن، وما أشبه ذلك من الأقوال المقرِّبة إلى الله سبحانه وتعالى؛ فإن رسول الله على قال: «إنما جُعِلَ الطوافُ بالبيت، وبالصفا والمروة، ورَمْيُ الجِمَار؛ لإقامة ذِكْرِ الله» (٢).

الخطأ السابع: الدعاء من كتاب لا يعرف معناه؛ فإن كثيراً من الكُتُب التي بأيدي الحجاج لا يُعرف معناها، بالنسبة لحامِلها، وكأنهم يقرؤونها تعبُّداً لله تعالى بتلاوة ألفاظها؛ لأنهم لا يعرفون المعنى، ولاسيَّما إذا كانوا غير عالِمين باللغة العربية، وهذا من الخطأ أن تدعو الله سبحانه وتعالى بدعاء لا تعرف معناه.

والمشروع لك: أن تدعو الله سبحانه وتعالى بدعاء تعرف معناه، وترجو حصوله من الله عز وجل؛ وعليه: فالدعاء بما تريده أنت، بالصيغة التي تريدها ولا تخالف الشرع، أفضل بكثير من الدعاء بهذه الأدعية التي لا تَعْرِفُ معناها، وكيف يمكن لشخص أن

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۲۱).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۳۲۷).

يسأل الله تعالى شيئاً وهو لا يدري ماذا يسأله؟! وهل هذا إلا من إضاعة الوقت والجهل؟! ولو شئت لقلت: إن هذا من سوء الأدب مع الله عز وجل؛ أن تدعو الله سبحانه وتعالى بأمر لا تدري ما تريد منه!!

الخطأ الثامن: البداءة بالمروة؛ فإن بعض الناس يبدأ بالمروة جهلاً منه، يظن أن الأمر سواء فيما إذا بدأ من الصفا أو بدأ من المروة، أو يسوقه تيارُ الخارجين من المسجد، حتى تكون المروة أقرب إليه من الصفا، فيبدأ بالمروة جهلاً منه، وإذا بدأ الساعي بالمروة، فإنه يلغي الشوط الأول، فلو فرضنا أنه بدأ بالمروة، فأتم سبعة أشواط، فإنه لا يصحُّ منها إلا ستة؛ لأنَّ الشوط الأول يكون لاغياً، وقد أشار النبي عليه إلى وجوب البداءة بالصفا حيث قال: «أبدأ بما بدأ الله به»(۱).

الخطأ التاسع: أن بعض الناس يعتبر الشوط الواحد من الصفا إلى الصفا، يظن أنه لابد من إتمام دورة كاملة كما يكون في الطواف من الحجر إلى الحَجَر، فيبدأ من الصفا وينتهي إلى المروة، ويجعل هذا بعض الشوط لا كُلَّه، فإذا رجع من المروة إلى الصفا، اعتبر هذا شوطاً واحداً، وعلى هذا فيكون سعيه أربعة عشر شوطاً، وهذا أيضاً خطأٌ عظيم، وضلالٌ بيِّن؛ فإنَّ رسول الله على سعى بين الصفا والمروة سبعة أشواط، لكنه ابتدأ بالصفا واختتم بالمروة، وجعل الذهاب من الصفا إلى المروة شوطاً، والرجوع من

تقدم تخریجه ص(۱۳۲).

المروة إلى الصفا شوطاً آخر، وهذا الذي يقع من بعض الحجاج إنما يكون جهلاً منهم بالسُّنَة، وتفريطاً منهم في عدم التعلُّم، وقد أشرنا مِراراً إلى أنه ينبغي بل يجب على المسلم إذا أراد أن يفعل عبادة، أن يتعلَّم حدود ما أنزل الله فيها قبل أن يفعلها، وهذا التعلُّم من فروض الأعيان؛ لأنه لا يستقيم دين المرء إلا به، أعني تعلُّم حدود ما أنزل الله في عبادة يريد الإنسان أن يفعلها، هو من فرض الأعيان، يجب عليه أن يتعلَّم حدود ما أنزل الله في هذه العبادة؛ ليعبد الله تعالى على بصيرة.

الخطأ العاشر: السعي في غير نُسُك، يعني أن بعض الناس يتعبّدُ لله تعالى بالسعي بين الصفا والمروة في غير نُسُك، أي: في غير حجّ ولا عمرة، يظنُّ أن التطويَّع بالسعي مشروع كالتطويُّع بالطواف، وهذا أيضاً خطأ، والذي يدلنا على هذا أنك تجد بعض الناس في زمن العمرة - أي: في غير زمن الحج - يسعى بين الصفا والمروة بدون أن يكون عليه ثياب الإحرام، مما يدلُّ على أنه مُحِلّ، فإذا سألته: لماذا تفعل ذلك؟ قال: لأني أتعبَّد لله عز وجل بالسعي، كما أتعبَّد بالطواف، وهذا جهلٌ مركب؛ جهل مركب؛ بهل مركب؛ لأنه صار جاهلًا بحكم الله، وجاهلًا بحاله، حيث ظن أنه عالِمٌ وليس هو بعالِم.

أما إذا كان السعي في زمن الحج بعد الوقوف بعرفة، فيمكن أن يسعى الإنسان وعليه ثيابه المعتادة؛ لأنه يتحلَّل برمي جمرة العقبة يوم العيد، وبالحلق أو التقصير، ثم يلبس ثيابه ويأتي إلى مكة ليطوف ويسعى بثيابه المعتادة.

على كل حال أقول: إنَّ بعض الناس يتعبَّد لله تعالى بالسعي من غير حج ولا عمرة، وهذا لا أصل له، بل هو بدعة، ولا يقع غالباً إلا من شخص جاهل؛ لكنه يعتبر من الأخطاء في السعي.

الخطأ الحادي عشر: التهاون بالسعي على العربة بدون عذر؛ فإن بعض الناس يتهاون بذلك، ويسعى على العربة بدون عذر، مع أن كثيراً من أهل العلم قالوا: إن السعي راكباً لا يصحُّ إلا لعذر، وهذه المسألة مسألة خلاف بين العلماء، أي: أنه هل يشترط في السعي أن يكون الساعي ماشياً - إلا من عذر - أو لا يشترط؟ ولكن الإنسان ينبغي له أن يحتاط لدينه، وأن يسعى ماشياً ما دام قادراً، فإن عَجَزَ فلا يكلِّفُ الله نفساً إلا وُسْعَها، وقد قال النبي عَلِي لأم سلمة حين قالت: إني أريد أن أطوف وأجدني شاكية. قال: "طوفي من وراء الناس وأنت راكبة"(۱)، فأذِنَ لها بالركوب في الطواف؟ لأنها مريضة، وهكذا نقول في السعي: إن الإنسان إذا كان لا يستطيع أو يشق عليه السعيُ مشقةً تتعبه، فلا حرج عليه أن يسعى على العربة، هذا ما يحضرني من الأخطاء في السعي.

#### صعود المرأة الصفا، ومزاحمتها الرّجال

السؤال (۲۹٤): فضيلة الشيخ، من المعروف أن الصفا ضيّق والمروة أضيق منه، ومع ذلك نرى النساء يصعدْنَ إلى الصفا

تقدم تخریجه ص(۳٤۱).

والمروة ويزاحِمن الرِّجال، فهل من السُّنَّة صعودُ المرأة على الصفا؟

الجواب: المعروف عند الفقهاء: أنه لا يُسَنُّ للمرأة أن تصعد الصفا والمروة، وإنما تقف عند أصولهما، ثم تنحرف لتأتي ببقية الأشواط، لكن لعلَّ هؤلاء النساء اللاتي يُشَاهَدْنَ صاعِدَاتٍ على الصفا والمروة يَكُنَّ مع محارِمهن، ولا يتسنَّى لهُنَّ مفارقة المحارِم؛ لأنهن يخشين من الضياع، وإلا فإن الأوْلىٰ بالمرأة ألا تُزاحِم الرِّجال في أمر ليس مطلوباً منها.

### صفة السعي بين العلمين الأخضرين

السؤال (٢٩٥): فضيلة الشيخ، أيضاً ذكرتم من الأخطاء ترك السعي الشديد بين العَلَمَين الأخضرين، وذكرتم أنه أقرب إلى الصفا، وذكرتم أن السعي يكون في الذهاب من الصفا إلى المروة، فهل يلزم أيضاً السعي الشديد في العودة بين العلمين الأخضرين من المروة إلى الصفا؟

الجواب: نعم، السعي الشديد ليس بلازم، لكن الأفضل أن يسعى سعياً شديداً بين العَلَمَين، في ذهابه من الصفا إلى المروة، وفي رجوعه من المروة إلى الصفا؛ لأن كل مرة من هذه شوط، والسعي بين العلمين مشروع في كل الأشواط.

### هل يقول الساعى: «أبدأ بما بدأ الله به»

السؤال (٢٩٦): فضيلة الشيخ، أيضاً ذكرتم أن من الأخطاء أن بعض الناس يدعو أو يتلو الآية: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ . . . ﴾ عند الصعود إلى الصفا أو المروة كل شوط، وقلتم: إن الرسول عَلَيْ تلا أول الآية: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ ، «أبدأ بما بدأ الله به»، أو يكمل به »(۱) نقل يقول مثل الرسول: «أبدأ بما بدأ الله به»، أو يكمل الآية؟

الجواب: الوارد عن النبي عليه الصلاة والسلام في حديث جابر قوله \_ أي: جابر \_ فلمًّا دنا من الصفا قرأ: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾، فيحتملُ أنه قرأ الآية كلها، ويحتمل أنه قرأ هذا الجزء منها، فإن كمَّل الآية فلا حرج عليه.

وأما قوله: «أبدأ بما بدأ الله به» فيقولها الإنسان أيضاً؛ اقتداءً برسول الله يَجَيِّة، وإشعاراً لنفسه أنه فعل ذلك طاعة لله عز وجل، حيث ذَكر الله أنهما مِن شعائر الله، وبدأ بالصفا.

#### واجب المطوِّفين تجاه الحُجَّاج

السؤال (٢٩٧): فضيلة الشيخ، أيضاً ذكرتم من الأخطاء التي تقع في السعي: الدعاء من خلال كتاب، فهل ينطبق هذا أيضاً على الذين يطوفون بالناس ويسعون بهم، ويقولون أدعية ويرددها

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۳۲).

#### الناس خلفهم؟

الجواب: نعم، هو ينطبق على هؤلاء؛ لأن هؤلاء أيضاً كانوا قد حفظوا هذه الأدعية من هذا الكتاب، ولعلَّك لو ناقشت بعضهم - أي بعض هؤلاء المطوفين - لو ناقشته عن معاني ما يقول، لم يكن عنده من ذلك خَبر، ولكن مع ذلك قد يكون الذين خلفه لا يعلمون اللغة العربية، ولا يعرفون معنى ما يقول، وإنما يردِّدونه تقليداً لصوته فقط، وهذا من الخَلَل الذي يكون في المطوفين.

ولو أن المطوفين أمسكوا الحجاج الذين يطوّفونهم، وعلّموهم تعليماً عند كل طواف وعند كل سعي، فيقولون لهم مثلاً: أنتم الآن سوف تطوفون، فقولوا كذا، وافعلوا كذا، وادعوا بما شئتم، ونحن معكم نرشدكم إن ضللتم، فهذا طيّب، وهو أحسن من أن يرفعوا أصواتهم بتلقينهم الدعاء الذي لا يعرفون معناه، والذي قد يكون فيه تشويش على الطائفين.

وهم إذا قالوا: نحن أمامكم، وأنتم افعلوا كذا، أشيروا مثلاً إلى الحجر، أو استلموه إذا تيسًر لكم، أو ما أشبه ذلك، وقولوا كذا، وكَبِّروا عند محاذاة الحجر الأسود، وقولوا بينه وبين الركن اليماني: ﴿ رَبَّنَا ءَائِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ اليماني: ﴿ رَبَّنَا ءَائِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ اليماني: ﴿ رَبَّنَا ءَائِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ اليماني: ﴿ رَبَّنَا ءَائِنَا فِي الدُّنَا عَيْر ذلك من التوجيهات، لكان هذا أنفع للحاج وأخشع، أما أن يُؤتى بالحاج وكأنه بَبَّغاء يقلِّد بالقول والفعل هذا المطوّف، ولا يدري عن شيء أبداً، وربما لو قيل له بعد ذلك: طُف. ما استطاع أن يطوف، لأنه لا يعرف الطواف؛ لأنه ذلك: طُف. ما استطاع أن يطوف، لأنه لا يعرف الطواف؛ لأنه كان يمشي ويردِّد وراء هذا المطوّف، فهذا هو الذي أرى أنه

أنفع للمطوِّفين وأنفع للطائفين أيضاً.

### أخطاء تقع فى الحلق والتقصير

السؤال (٢٩٨): فضيلة الشيخ، بالنسبة للتقصير والحلق يعد السعي للعمرة، أو للإحلال من الحج في مِنى، هل هناك أخطاء؟ الجواب: نعم، في الحلق أو التقصير في العمرة يحصل أخطاء.

منها: أن بعض الناس يحلق بعض رأسه حلقاً تامًّا بالمُوسَى، ويبقي البقية، وقد شاهدت ذلك بعيني، فقد شاهدت رجلاً يسعى بين الصفا والمروة، وقد حلق نصف رأسه تماماً، وأبقى نصفه، وهو شعر كثيف أيضاً بيِّن، فأمسكت به وقلت له: لماذا صنعت هذا؟ فقال: صنعت هذا؛ لأني أريد أن أعتمر مرَّتين، فحلقت نصفه للعمرة الأولى، وأبقيت نصفه لعمرتي هذه، وهذا جهل وضلال؛ لم يقل به أحد من أهل العلم.

ومن الخطأ أيضاً: أن بعض الناس إذا أراد أن يتحلّل من العمرة، قصّر شعرات قليلة من رأسه، ومن جهة واحدة، وهذا خلافُ ظاهر الآية الكريمة؛ فإن الله تعالى يقول: ﴿ مُحَلِقِينَ رُءُوسَكُمُ وَمُقَصِّرِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧]، فلابد أن يكون للتقصير أثر بيِّن على الرأس، ومن المعلوم أن قصَّ شعرة أو شعرتين أو ثلاث شعرات لا يؤثّر، ولا يظهر على المعتمر أنه قصّر، فيكون مخالِفاً لظاهر الآية الكريمة.

ودواء هذين الخطأين: أن يحلق جميع الرأس إذا أراد حلقه، وأن يقصِّر من جميع الرأس إذا أراد تقصيره، ولا يقتصر على شعرة أو شعرتين.

ومن الناس: من يخطئ في الحَلْق أو التقصير خطأً ثالثاً، وذلك أنه إذا فرغ من السعي ولم يجد حلاقاً يحلق عنده أو يقصّر، ذهب إلى بيته، فتحلّل ولبس ثيابه، ثم حلق أو قصّر بعد ذلك، وهذا خطأ عظيم؛ لأن الإنسان لا يَحِلُ من العمرة إلا بالحلق أو التقصير؛ لقول النبي عَلَيْ حين أمر أصحابه في حجة الوداع، أَمَرَ مَن لم يَسُقِ الهدي أن يجعلها عمرة، قال: «فليقصّر وليحْلِل»(۱)، وهذا يدل على أنه لا حِلَّ إلا بعد التقصير.

وعلى هذا: فإذا فرغ الحاج من السعي ولم يجد حلاّقاً أو أحداً يقصّر رأسه، فليبق على إحرامه حتى يحلق أو يقصر، ولا يحل له أن يتحلل قبل ذلك، فلو قُدِّر أن شخصاً فَعَلَ هذا جاهلاً بأن تحلّل قبل أن يحلق أو يقصّر، ظنّا منه أن ذلك جائز، فإنه لا حَرَج عليه لجهله، ولكن يجب عليه حين يعلم أن يخلع ثيابه ويلبس ثياب الإحرام؛ لأنه لا يجوز له التمادي في الحلّ مع علمه بأنه لم يحل، ثم إذا حلق أو قصّر تحلّل.

هذا ما يحضرني الآن من الأخطاء في الحَلْق أو التقصير.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب من ساق البدن معه، رقم (۱۲۹۱)، ومسلم كتاب الحج، باب وجوب الدم على المتمتع..، رقم (۱۲۲۷).

## أخطاء تقع في مِنى

السؤال (٢٩٩): فضيلة الشيخ، نود أيضاً أن نعرفَ الأخطاء التي تكون في مِنى، وفي المبيت فيه؟

الجواب: من الأخطاء التي تكون في الذهاب إلى منى: ما سبق ذِكْره من الخطأ في التلبية؛ حيث إن بعض الناس لا يجهر بالتلبية مع مشروعية الجهر بها، فتمر بك أفواج الحجاج، ولا تكاد تسمع واحداً يُلبِّي، وهذا خلاف السُّنَّة، وخلاف ما أَمَرَ به النبي عَلَيْ أصحابه، فالسُّنَة للإنسان في التلبية أن يجهر بها، وأن يرفع صوته بذلك، ما لم يشق عليه، وليعلم أنه لا يسمعه شيءٌ من حَجَر أو مَدَر، إلا شهد له يوم القيامة عند الله سبحانه وتعالى.

ومن ذلك أيضاً: أن بعض الحجاج يذهب رأساً إلى عرفة ولا يبيت في مِنى، وهذا وإن كان جائزاً لأن المبيت في مِنى قبل يوم عرفة ليس بواجب لكن الأفضل للإنسان أن يتبع السُّنَة التي جاءت عن رسول الله على بحيث ينزل في مِنى من ضحى اليوم الثامن، إلى أن تطلع الشمس من اليوم التاسع؛ فإن رسول الله على فلا ذلك، وقال: «لتأخذوا عني مناسككم»(١).

لكنه لو تقدَّم إلى عرفة، ولم يبت في مِنى في ليلة التاسع، فلا حرج عليه؛ لحديث عروة بن المضرس أنه أتى إلى النبي عَلَيْهُ في صلاة الفجر يوم العيد في مزدلفة، وقال: يا رسول الله، أكلَلْتُ

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۲۵).

راحلتي، وأتعبت نفسي، فلم أرَ جبلاً إلا وقفت عنده ـ يعني: فهل لي من حج؟ ـ فقال النبي عَلَيْهِ: «مَنْ شهد صلاتنا هذه، ووقَفَ معنا حتى ندفع، وقد وقف قبل ذلك بعرفة ليلاً أو نهاراً، فقد تم ّحجُهُ، وقضى تفثهُ الله النبي عَلَيْهُ المبيت في منى ليلة التاسع، وهذا يدل على أنه ليس بواجب.

ومن الأخطاء في بقاء الناس في مِنى في اليوم الثامن: أن بعض الناس يَقْصُرُ ويجمعُ في مِنى، فيجمع الظهر مع العصر، والمغرب مع العشاء، وهذا خلاف السُّنَة؛ فإن المشروع للناس في مِنى أن يقصروا الصلاة بدون جمع، هكذا جاءت السُّنَة عن رسول الله على وإن كان الجمع جائزاً؛ لأنه في سفر، والمسافر يجوز له الجمع حالاً وسائراً، لكن الأفضل لمَن كان حالاً ونازلاً من المسافرين، الأفضل ألا يجمع إلا لسبب، ولا سبب يقتضي الجمع في مِنى؛ ولهذا كان الرسول عليه الصلاة والسلام لا يجمع في مِنى، ولكن يقصر الصلاة الرباعية إلى ركعتين؛ فيصلي الظهر منى، ولكن يقصر العصر ركعتين في وقتها، والعمر تكتين في وقتها، والعمر ثلاثاً في وقتها، والعشاء ركعتين في وقتها، والعثور في وقتها.

هذا ما يحضرني الآن فيما يكون من الأخطاء في الذهاب إلى منى والمُكث فيها في اليوم الثامن.

تقدم تخریجه ص(۳٦٠).

# أخطاء تقع في الذهاب إلى عرفة وفي عرفة

السؤال (٣٠٠): فضيلة الشيخ، بالنسبة للأخطاء التي يمكن أن يقع فيها بعض الحجاج في الخروج إلى عرفة، والوقوف بها؟

الجواب: من الأخطاء في الذهاب إلى عرفة: أن الحجاج يمرُّون بك ولا تسمعهم يلبُّون، فلا يجهرون بالتلبية في مسيرهم من منى إلى عرفة، وقد ثبت عن النبي على أنه لم يزل يلبي حتى رمى جمرة العقبة في يوم العيد (١).

ومن الأخطاء العظيمة الخطيرة في الوقوف بعرفة: أن بعض الحجاج ينزلون قبل أن يَصِلُوا إلى عرفة، ويَبقَوْنَ في منزلهم حتى تزول الشمس، ويمكثون هناك إلى أن تغرب الشمس، ثم ينطلقون منه إلى مزدلفة، وهؤلاء الذين وقفوا هذا الموقف ليس لهم حج؛ لقول النبي عليه الصلاة والسلام: «الحج عرفة»(٢). فمَن لم يقف

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب الركوب والارتداف في الحج، رقم (١٥٤٣،
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 ﴿
 <l

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبوداود، كتاب المناسك، باب من لم يدرك عرفة، رقم (١٩٤٩)، والترمذي، كتاب الحج، باب ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج، رقم (٨٨٩)، والنسائي، كتاب الحج، باب فيمن لم يدرك صلاة الصبح مع الإمام بالمزدلفة، رقم (٣٠٤٤)، وابن ماجه، كتاب «المناسك»، باب من أتى عرفة قبل الفجر ليلة جمع، رقم (٣٠١٥)، وأحمد في «المسند» (١٩٠٨، ٣١٠)، والحاكم في «المستدرك» (١٠٦٤)، والبيهقي في «سننه» (١١٦٠، ١٧٣)، وقال الترمذي: حسن صحيح، وصحّحه الألباني في «الإرواء» رقم (١٠٦٤).

في عرفة في المكان الذي هو منها، وفي الزمان الذي عُيِّنَ للوقوف بها، فإنَّ حجه لا يصحُّ، للحديث الذي أشرنا إليه.

وهذا أمر خطير، والحكومة السعودية \_ وفَّقها الله عز وجل \_ قد جعلت علاماتٍ واضحةً لحدود عرفة لا تخفى إلا على رَجُلٍ مفرِّط متهاوِن، فالواجب على كل حاج أن يتفقَّد الحدود حتى يعلم أنه وقف في عرفة لا خارجها.

ومن الأخطاء في الوقوف بعرفة: أن بعض الناس إذا اشتغلوا بالدعاء في آخر النهار، تجدهم يَتَّجِهُون إلى الجبل الذي وقف عنده رسول الله على مع أن القِبْلَة تكون خلف ظهورهم أو عن أيمانهم أو عن شمائلهم، وهذا أيضاً جهل وخطأ؛ فإن المشروع في الدعاء يوم عرفة أن يكون الإنسان مستقبِلَ القبْلَة، سواءٌ كان الجبلُ أمامه أو خلفه، أو عن يمينه أو عن شماله، وإنما استقبل النبيُ على الجبل؛ لأن موقفه كان خلف الجبل، فكان النبي على مستقبِلَ القبْلَة، فبالضرورة سيكونُ مستقبِلً القبْلَة، وإذا كان الجبل بينه وبين القبْلَة، فبالضرورة سيكونُ مستقبِلًا له.

ومن الأخطاء التي يرتكبها الحُجَّاج في يوم عرفة: أن بعضهم يظن أنه لابدَّ أن يذهب الإنسان إلى موقف الرسول عَلَيْ الذي عند الجبل ليقف هُناك، فتجدهم يتجشَّمون المَصَاعِب، ويركبون المشاق، حتى يصلوا إلى ذلك المكان، وربما يكونون مُشاة جاهلين بالطُّرُق؛ فيعطشون ويجوعون إذا لم يجدوا ماءً وطعاماً، ويَضِلُون ويتيهون في الأرض، ويحصل عليهم ضرر عظيم بسبب هذا الظن الخاطئ، وقد ثبت عن النبي عَلَيْ أنه قال: «وقفتُ هاهنا،

وعَرَفَةُ كلُّها موقفٌ (١)، وكأنه ﷺ يشير إلى أنه ينبغي للإنسان أن لا يتكلَّف ليقف في موقف النبي ﷺ؛ بل يفعل ما يتيسَّر له؛ فإنَّ عَرَفَةَ كلها موقف.

ومن الأخطاء أيضاً حال الوقوف بعرفة: أن بعض الناس يعتقدون أن الأشجار في عرفة كالأشجار في منى ومزدلفة، أي: أنه لا يجوز للإنسان أن يقطع منها ورقة أو غُصْناً أو ما أشبه ذلك؛ لأنهم يظنون أن قطع الشجر له تعلُّق بالإحرام كالصيد، وهذا ظن خطأ؛ فإن قَطْع الشجر لا علاقة له بالإحرام، وإنما علاقته بالمكان، فما كان داخل حدود الحرم، أي: داخل الأميال من الأشجار، فهو محترم، لا يُعْضَدُ ولا يقطع منه ورق ولا أغصان، وما كان خارجاً عن حدود الحرم، فإنه لا بأس بقطعه، ولو كان الإنسان مُحْرماً.

وعلى هذا: فقطع الأشجار في عرفة لا بأس به، ونعني بالأشجار هنا الأشجار التي حصلت بغير فعل الحكومة، وأما الأشجار التي حصلت بفعل الحكومة، فإنه لا يجوز قطعها، لا لأنها محترمة احترام الشجر في داخل الحرم، ولكن لأنه اعتداء على حق الحكومة وعلى حق الحجاج أيضاً؛ لأن الحكومة وفقها الله ـ غرست أشجاراً في عرفة؛ لتلطيفِ الجو، وليستظل بها الناس من حر الشمس، فالاعتداء عليها اعتداء على حق الحكومة وعلى حق المسلمين عموماً.

تقدم تخریجه ص(۳۷۷).

### أخطاء تقع في الوقوف بعرفة «تتمة»

السؤال (٣٠١): فضيلة الشيخ، هل هناك أخطاء أيضاً في عرفة يفعلها الحجاج غير ما ذكرتم؟

الجواب: نعم هناك أخطاء أخرى في الوقوف بعرفة غير ما ذكرنا.

منها: أن بعض الحجاج يعتقدون أن للجبل الذي وقف عنده النبي على قدسية خاصّة؛ ولهذا يذهبون إليه، ويصعدون، ويتبرَّكون بأحجاره وترابه، ويعلِّقون على أشجاره قصاصات الخِرَق، وغير ذلك مما هو معروف، وهذا من البِدَع؛ فإنه لا يُشرع صعودُ الجبل ولا الصلاة فيه، ولا أنْ تعلَّق قصاصاتُ الخِرَق على أشجاره؛ لأن ذلك كلَّه لم يَرِدْ عن النبي على أنو شيء من رائحة الوثنيّة؛ فإن النبي على مرَّ على شجرة للمشركين يَنُوطُونَ بها أسلحتهم، فقالوا: يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذاتُ أنواط، فقال النبي يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذاتُ أنواط، فقال النبي والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ أَجْعَل لَنَا إِلَهُ اللّهِ وَالذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ أَجْعَل لَنَا إِلَهُ اللّهِ عَلَيْهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ في عرفة، والسهول التي خاصة، بل هو كغيره من الروابي التي في عرفة، والسهول التي خاصة، بل هو كغيره من الروابي التي في عرفة، والسهول التي

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد، والترمذي، كتاب الفتن، باب ما جاء لتركبن سنن من كان قبلكم، رقم (۲۱۸۰)، وقال: حسن صحيح.

فيها، ولكن الرسول عليه الصلاة والسلام وقف هناك، فكان المشروع أن يقف الإنسان في موقف الرسول عليه الصلاة والسلام إن تيسَّر له، وإلا فليس بواجب، ولا ينبغي أن يتكلَّف الإنسان الذهاب إليه لما سبق.

ومن الأخطاء في الوقوف بعرفة أيضاً: أن بعض الناس يظن أنه لابد أن يصلي الإنسان الظهر والعصر مع الإمام في المسجد؛ ولهذا تجدهم يذهبون إلى ذلك المكان من أماكن بعيدة ليكونوا مع الإمام في المسجد، فيحصل عليهم من المشقة والأذى والتيه ما يجعل الحجَّ في حقِّهم حرجاً وضيقاً، ويضيَّقُ بعضهم على بعض، ويؤذي بعضهم بعضاً، والرسول عليه الصلاة والسلام قال في الوقوف: «وقفتُ هاهنا وعرفةُ كلُّها موقف»(۱)، وكذلك أيضاً قال: «جُعِلَتْ لي الأرضُ مسجداً وطهوراً»(۱)، فإذا صلَّى الإنسان في خيمته صلاةً يطمئنُ فيها بدون أذى عليه ولا مِنَّة، وبدون مشقَّة خيمته صلاةً يطمئنُ فيها بدون أذى عليه ولا مِنَّة، وبدون مشقَّة تُلْحِق الحجَّ بالأمور المحرجة، فإن ذلك خيرٌ له وأولى.

ومن الأخطاء التي يرتكبها الناس في الوقوف بعرفة: أن بعضهم يتسلّل من عرفة قبل أن تغرب الشمس، فيدفع منها إلى مزدلفة، وهذا خطأ عظيم، وفيه مشابهة للمشركين الذين كانوا يدفعون من عرفة قبل غروب الشمس، ومخالفة لرسول الله على الذي لم يدفع من عرفة إلا بعد أن غابت الشمس وذهبت الصفرة قليلاً؛

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۷۷).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱٦۲).

كما جاء في حديث جابر رضي الله عنه (۱)، وعلى هذا: فإنه يجب على المرء أن يبقى في عرفة داخل حدودها حتى تغرب الشمس؛ لأن هذا الوقوف مؤقّت بغروب الشمس، فكما أنه لا يجوز للصائم أن يفطر قبل أن تغرب الشمس، فلا يجوز للواقف بعرفة أن ينصرف منها قبل أن تغرب الشمس.

ومن الأخطاء التي يرتكبها بعض الحجاج في الوقوف بعرفة: إضاعة الوقت في غير فائدة، فتجد الناس من أول النهار إلى آخر جزء منه وهم في أحاديث قد تكون بريئة سالمة من الغيبة والقدح في أعراض الناس، وقد تكون غير بريئة لكونهم يخوضون في أعراض الناس ويأكلون لحومهم، فإن كان الثاني فقد وقعوا في محذورين:

أحدهما: أكل لحوم الناس وغيبتهم، وهذا خَلَل حتى في الإحرام؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِكَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فَسُوقَ وَلَاجِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

والثاني: إضاعة الوقت.

أما إذا كان الحديث بريئاً لا يشتمل على محرَّم، ففيه إضاعة الوقت، لكن لا حرَجَ على الإنسان أن يشغل وقته بالأحاديث البريئة فيما قبل الزوال، وأما بعد الزوال وصلاة الظهر والعصر: فإن الأولى أن يشتغل بالدعاء والذِّكْر وقراءة القرآن، وكذلك الأحاديث النافعة لإخوانه إذا مَلَّ من القراءة والذِّكْر، فيتحدَّث إليهم أحاديث

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم (١٢١٨).

نافعة، في بحث من العلوم الشرعية أو نحو ذلك مما يدخل السرور عليهم، ويفتح لهم باب الأمل والرجاء لرحمة الله سبحانه وتعالى، ولكن لينتهز الفرصة في آخر ساعات النهار، فيشتغل بالدعاء ويتَّجه إلى الله عز وجل متضرِّعاً إليه، مخبِتاً منيباً، طامعاً في فضله، راجياً لرحمته، ويلح في الدعاء، ويُكثِر من الدعاء الوارد في القرآن وفي الشُنَّة الصحيحة عن رسول الله ﷺ، فإن هذا خير الأدعية؛ فإن الدعاء في هذه الساعة حَريُّ بالإجابة.

# أخطاء تقع في الطريق إلى مزدلفة، وفي مزدلفة

السؤال (٣٠٢): فضيلة الشيخ، بعد أن عرفنا أهم الأخطاء التي تقع من الحُجَّاج في عرفة نود أن نعرف أيضاً إذا كان هناك أخطاء يقع فيها بعض الحُجَّاج في الطريق إلى المزدلفة وفي المزدلفة نفسها؟

الجواب: تقع أخطاء في الانصراف إلى المزدلفة، منها ما يكون في ابتداء الانصراف، وهو ما أشرنا إليه سابقاً من انصراف بعض الحجاج من عرفة قبل غروب الشمس، ومنها أنه في دفعهم من عرفة إلى المزدلفة تحدث المضايقات بعضهم لبعض، والإسراع الشديد حتى يؤدي ذلك أحياناً إلى تصادم السيارات، وقد دفع النبي من عرفة بسكينة، وكان عليه الصلاة والسلام دفع وقد شنق لناقته القصواء الزمام، حتى إن رأسها ليُصِيبُ موضع رَحْله، وهو يقول بيده الكريمة: «أيها الناس، السكينة السكينة»، ولكنه عليه مع

ذلك إذا أتى فجوة أسرع، وإذا أتى حَبْلاً من الحبال<sup>(١)</sup> أرخى لناقته الزِّمام حتى تصعد<sup>(٢)</sup>، فكان عليه الصلاة والسلام يراعي الأحوال في مسيره هذا، ولكن إذا دار الأمرُ بين كون الإسراع أفضل أو التأنِّى، فالتأنِّى أفضل.

ومن الأخطاء في مزدلفة والدفع إليها: أن بعض الناس ينزل قبل أن يصلوا إلى مزدلفة، ولاسيما المُشاة منهم، يُعْييهم المشيُ ويتعبهم، فينزلون قبل أن يصلوا إلى مزدلفة، ويبقون هنالك حتى يصلُّوا الفجر ثم ينصرفوا منه إلى منى، ومَن فَعَل هذا فإنه قد فاته المبيت في المزدلفة، وهذا أمر خطير جدًّا؛ لأن المبيت بمزدلفة ركن من أركان الحج عند بعض أهل العلم، وواجب من واجباته عند جمهور أهل العلم، وسنةٌ في قول بعضهم، ولكن الصواب: أنه واجب من واجبات الحج، وأنه يجب على الإنسان أن يبيت في مزدلفة، وألا ينصرف إلا في الوقت الذي أجاز الشارع له فيه الانصراف كما سيأتي إن شاء الله تعالى، المهم: أن بعض الناس ينزلون قبل أن يصل إلى المزدلفة.

ومن الأخطاء أيضاً: أن بعض الناس يصلي المغرب والعشاء في الطريق على العادة، قبل أن يصل إلى مزدلفة، وهذا خلاف الشُنَّة؛ فإن النبي ﷺ لمَّا نزل في أثناء الطريق وبال وتوضَّأ، قال له أسامة بن زيد وكان رديفه: الصلاة يا رسول الله. قال: «الصلاة

<sup>(</sup>١) الحبل: هو التلُّ اللطيف من الرمل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم (١٢١٨)، وهو جزء من حديث جابر السابق.

أمامك»(١)، وبقي عليه الصلاة والسلام ولم يُصَلِّ إلا حين وصل إلى مزدلفة، وكان قد وصلها بعد دخول وقت العِشاء؛ فصلَّى فيها المغرب والعِشاء جمع تأخير.

### أخطاء تقع في مزدلفة «تتمة»

السؤال (٣٠٣): فضيلة الشيخ، هل هناك أخطاء أخرى غير ما ذكرتم في الطريق إلى مزدلفة والمبيت بها؟

الجواب: نعم، هناك أخطاء منها عكس ما ذكرناه في الذين يصلون المغرب والعشاء قبل الوصول إلى مزدلفة؛ فإن بعض الناس لا يصلي المغرب والعشاء حتى يصل إلى مزدلفة ولو خرج وقت صلاة العشاء، وهذا لا يجوز وهو حرام من كبائر الذنوب؛ لأن تأخير الصلاة عن وقتها محرَّمٌ بمقتضى دلالة الكتاب والسُّنَة؛ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النساء: الله تعالى: ﴿ وَمَن النبي عَلَيْهُ هذا الوقت وحدَّده، وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَلُم ﴾ [الطلاق: ١]، ﴿ وَمَن يَنعَدَّ حُدُودَ ٱللهِ فَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

فإذا خشي الإنسان خروج وقت العشاء قبل أن يصل إلى مزدلفة، من الواجب عليه أن يصلِّي وإن لم يصلُ إلى مزدلفة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب النزول بين عرفة وجمع، رقم (١٦٦٩)، ومسلم، كتاب الحج، باب الإفاضة من عرفات إلى مزدلفة، رقم (١٢٨٠).

يصلي على حسب حاله، إن كان ماشياً وقف وصلَّى الصلاة بقيامها وركوعها وسجودها، وإن كان راكباً ولم يتمكَّن من النزول، فإنه يصلي ولو كان على ظهر سيارته؛ لقوله تعالى: ﴿ فَأَنَقُوا اللَّهَ مَا السَّلَطَعْتُم ﴾ [النغابن: ١٦]، وإن كان عدم تمكُّنه من النزول في هذه الحال أمراً بعيداً؛ لأنه بإمكان كل إنسان أن ينزل ويقف على جانب الخط من اليمين أو اليسار ويصلي.

وعلى كل حال: فإنه لا يجوز لأحد أن يؤخّر صلاة المغرب والعشاء حتى يخرج وقت صلاة العشاء، بحجة أنه يريد أن يطبِّق السُّنَة، فلا يصلي إلا في مزدلفة؛ فإن تأخيره هذا مخالِف للسُّنَة؛ فإن الرسول عليه الصلاة والسلام أخَّر، لكنه صلَّى الصلاة في وقتها.

ومن الأخطاء أيضاً في الوقوف بمزدلفة: أن بعض الحجاج يصلُّون الفجر قبل وقته، فتسمع بعضهم يؤذِّن قبل الوقت بساعة أو بأكثر أو بأقل، المهم أنهم يؤذِّنون قبل الفجر ويُصلُّون وينصرفون، وهذا خطأ عظيم؛ فإن الصلاة قبل وقتها غير مقبولة، بل محرَّمة؛ لأنها اعتداء على حدود الله عز وجل، فإن الصلاة مؤقَّتة بوقت حدَّد الشرع أوَّله وآخره، فلا يجوز لأحد أن يتقدَّم بالصلاة قبل دخول وقتها، فيجب على الحاج أن ينتبه لهذه المسألة، وأن لا يصلي الفجر إلا بعد أن يتيقَّن أو يغلب على ظنه دخول وقت الفجر، صحيحٌ أنه ينبغي المبادرة بصلاة الفجر ليلة المزدلفة؛ لأن الرسول على بادر بها، ولكن لا يعني ذلك ـ أو لا يقتضي ذلك ـ أن تصلًى قبل الوقت، فليحذر الحاج من هذا العمل.

ومن الخطأ في الوقوف بمزدلفة: أن بعض الحجاج يدفعون منها قبل أن يمكثوا فيها أدنى مُكث، فتجده يمرُّ بها مروراً ويستمر ولا يقف، ويقول: إن المرور كاف، وهذا خطأ عظيم؛ فإن المرور غير كاف، بل السُّنَة تدلُّ على أن الحاج يبقى في مزدلفة حتى يُصلِّي الفجر ثم يقف عند المشعر الحرام يدعو الله تعالى حتى يُسفِرَ جدًّا، ثم ينصرف إلى منى، ورخص النبي عليه الصلاة والسلام للضَّعَفة من أهله أن يدفعوا من مزدلفة بليل<sup>(۱)</sup>، وكانت أسماء بنت أبي بكر - رضي الله عنها - ترقب غروب القمر، فإذا غاب القمر دفعت من مزدلفة إلى منى (٢).

وهذا ينبغي أن يكون هو الحدَّ الفاصل؛ لأنه فعل صحابي، والنبي عليه الصلاة والسلام أذن للضَّعَفَةِ من أهله أن يدفعوا بليل، ولم يُبَيَّنُ في هذا الحديث حدُّ هذا الليل، ولكن فعل الصحابي قد يكون مُبيِّناً له ومفسِّراً له، وعليه فالذي ينبغي أن يحدَّد الدفعُ للضعفة ونحوهم ممن يشق عليهم مزاحمة الناس، ينبغي أن يُقيَّد بذلك، أي: بغروب القمر، وغروب القمر في الليلة العاشرة، يكونُ قطعاً بعد منتصف الليل، يكون بمضيِّ ثلثي الليل تقريباً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب من قدم ضعفة أهله بليل...، رقم (١٦٧٦)، ومسلم، كتاب الحج، باب استحباب تقديم دفع الضعفة من النساء وغيرهن من مزدلفة إلى مني...، رقم (١٢٩٥).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۳٦۲).

وهذا ما يحضرني الآن من الأخطاء التي تقع في المبيت بمزدلفة.

#### أخطاء تقع عند الرمي

السؤال (٣٠٤): فضيلة الشيخ، ما هي الأخطاء التي يرتكبها بعض الحجاج في الرمي؟

الجواب: من المعلوم أن الحاج يوم العيد يَقْدَمُ إلى مِنى من مزدلفة، وأول ما يبدأ به أن يرمي جمرة العقبة، والرمي يكون بسبع حصيات متعاقبات، يكبِّر مع كل حصاة، كما فَعَلَ النبي ﷺ، وبيَّن رسولُ الله ﷺ الحكمة من رمي الجِمَار في قوله: "إنما جُعِلَ الطوافُ بالبيت، وبالصفا والمروة، ورميُ الجِمَار؛ لإقامة ذِكْر الله» (۱)، هذه هي الجِكْمةُ من مشروعية رمي الجمرات، والخطأ الذي يرتكبه بعض الناس في رمي الجمرات يكون من وجوه متعددة:

فمن ذلك: أن بعض الناس يظنون أنه لا يصحُّ الرمي إلا إذا كانت الحصاة من مزدلفة، ولهذا تجدهم يتعبون كثيراً في لقط الحصى من مزدلفة، قبل أن يذهبوا إلى منى، وهذا ظن خاطئ، فالحصى يؤخذ من أي مكان، من مزدلفة، من منى، من أي مكان كان يؤخذ، المقصود أن يكون حصى.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۲۷).

ولم يَرِدْ عن النبي عَلَيْ أنه التقط الحصى من مزدلفة حتى نقول: إنه من السُّنَة، إذن فليس من السُّنَة، ولا من الواجب أن يلتقط الإنسان الحصى من مزدلفة؛ لأن السُّنَة إما قول الرسول عليه الصلاة والسلام، أو فِعْلُهُ، أو إقراره، وكل هذا لم يكن في لقط الحصى من مزدلفة.

ومن الخطأ أيضاً: أن بعض الناس إذا لقط الحصى، غسله، إما احتياطاً لخوف أن يكون أحدٌ قد بال عليه، وإما تنظيفاً لهذا الحصى؛ لظنه أن كونه نظيفاً أفضل، وعلى كل حال: فغسل حصى الجمرات بدعة؛ لأن الرسول عليه لم يفعله، والتعبُّدُ بشيء لم يفعله الرسول عليه بدعة، وإذا فعله الإنسان من غير تعبُّد كان سفها وضياعاً للوقت.

ومن الأخطاء أيضاً: أن بعض الناس يظنون أن هذه الجمرات شياطين، وأنهم يرمون شياطين، فتجد الواحد منهم يأتي بعنف شديد وحَنق وغيظ، منفعلاً انفعالاً عظيماً، كأنَّ الشيطان أمامه، ثم يرمى هذه الجمرات، ويحدث من ذلك مفاسد:

أولاً: أن هذا ظن خاطئ، فإنما نرمي هذه الجمرات إقامةً لذِكْرِ الله تعالى؛ واتباعاً لرسول الله ﷺ، وتحقيقاً للتعبُّد، فإن الإنسان إذا عمل طاعة وهو لا يدري فائدتها، إنما يفعلها تعبُّداً لله، كان هذا أدل على كمالِ ذلِّه وخضوعه لله عز وجل.

ثانياً: مما يترتب على هذا الظن: أن الإنسان يأتي بانفعال شديد وغيظٍ وحنق وقوة واندفاع، فتجده يؤذي الناس إيذاءً عظيماً،

حتى كأن الناس أمامه حشرات لا يبالي بهم، ولا يسأل عن ضعيفهم، وإنما يتقدَّم كأنه جمل هائج.

ثالثاً: مما يترتب على هذه العقيدة الفاسدة: أن الإنسان لا يستحضر أنه يعبد الله عز وجل أو يتعبّد لله عز وجل بهذا الرمي؛ ولذلك يعدل عن الذّكر المشروع إلى قول غير مشروع، فتجده يقول حين يرمي: اللهم غضباً على الشيطان، ورضاً للرحمن، مع أن هذا ليس بمشروع عند رمي الجمرة، بل المشروع أن يُكبّر كما فعل النبي عَلَيْهِ.

رابعاً: أنه بناءً على هذه العقيدة الفاسدة تجده يأخذ أحجاراً كبيرة يرمي بها، بناء على ظنه أنه كلما كان الحجر أكبر كان أشد أثراً وانتقاماً من الشيطان، وتجده أيضاً يرمي بالنّعال والخشب وما أشبه ذلك مما لا يُشرَع الرمي به، ولقد شاهدت رجلاً قبل بناء الجسور على الجمرات جالساً على زُبرة الحصى التي رمى بها في وسط الحوض، وامرأة معه يضربان العمود بأحذيتهما، بحنق وشدة، وحصى الرامين تصيبهما، ومع ذلك فكأنهما يريان أن هذا في سبيل الله، وأنهما يصبران على الأذى وعلى هذه الإصابة ابتغاء وجه الله عز وجل.

إذن: إذا قلنا: إن هذا الاعتقاد اعتقادٌ فاسد، فما الذي نعتقده في رمي الجمرات أننا نرمي الجمرات أننا نرمي الجمرات تعظيماً لله عز وجل، وتعبُّداً له، واتّباعاً لسُنّة رسول الله .

#### أخطاء تقع عند الرمي «تتمة»

السؤال (٣٠٥): فضيلة الشيخ، ذكرتم شيئاً من الأخطاء التي تقع عند الرمي منها: الظن بأن الحصى لابد أن تلتقط من مزدلفة، وأيضاً غسل الحصى، وأنه خلاف السُّنة، والظن بأن الجمرات شياطين، والرمي بالأحجار الكبيرة والرمي بالأحذية والخشب وما شابهها، فهل هناك أخطاء أخرى تقع من بعض الحجاج في الرمي ينبغي التنبيه عليها والاستفادة من تجنبها؟

الجواب: نعم، هناك أخطاء في الرمي يرتكبها بعض الناس، منها ما سبق، ومنها أن بعض الناس لا يتحقق من رمي الجمرة من حيث تُرمى؛ فإن جمرة العقبة ـ كماهو معلوم في الأعوام السابقة ـ كان لها جدارٌ من الخلف، والناس يأتون إليها من نحو هذا الجدار، فإذا شاهدوا الجدار رَمَوْا، ومعلوم أن الرمي لابد أن تقع فيه الحصى في الحوض، فيرمونها من الناحية الشرقية من ناحية الجدار، ولا يقع الحصى في الحوض؛ لحيلولة الجدار بينهم وبين الحوض، ومَن رمى هكذا فإن رميه لا يصح؛ لأن من شرط الرمي أن تقع الحصاة في الحوض، وإذا وقعت الحصاة في الحوض، فقد برئت بهذا الذمة، سواء بقيت في الحوض أو تدحرجت منه.

ومن الأخطاء أيضاً في الرمي: أن بعض الناس يظن أنه لابد أن تصيب الحصاة الشاخص، أي: العمود، وهذا ظن خطأ؛ فإنه لا يشترط لصحة الرمي أن تصيب الحصاة هذا العمود، فإن هذا

العمود إنما جُعِلَ علامة على المرمى الذي تقع فيه الحصى، فإذا وقعت الحصاة في المرمى، أجزأت سواء أصابت العمود أم لم تصبه.

ومن الأخطاء العظيمة الفادحة أيضاً: أن بعض الناس يتهاون في الرمي، فيوكّلُ مَن يرمي عنه مع قدرته عليه، وهذا خطأ عظيم؛ وذلك لأن رمي الجمرات من شعائر الحج ومناسكه، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَأَتِمُوا اَلْحَجَ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، وهذا يشمل إتمامَ الحجّ بجميع أجزائه، فجميع أجزاء الحج يجب على الإنسان أن يقوم بها بنفسه، وألا يوكّل فيها أحداً.

يقول بعض الناس: إن الزحام شديد، وإنه يشقُّ عليَّ.

فنقول له: إذا كان الزحام شديداً أولَ ما يَقْدَمُ الناسُ إلى مِنى من مزدلفة، فإنه لا يكون شديداً في آخر النهار، ولا يكون شديداً في الليل، وإذا فاتك الرميُ في النهار فارْم في الليل؛ لأن الليل وقتُ للرمي، وإن كان النهار أفضل، لكنْ كونُ الإنسان يأتي بالرمي في الليل بطمأنينة وهدوء وخشوع أفضل من كونه يأتي به في النهار، وهو ينازع الموت من الزحام والضيق والشدة، وربَّما يرمي ولا تقع الحصاةُ في المرمى، المهم أن من احتجَّ بالزحام نقول له: إن الله قد وسَّعَ الأمر، فلك أن ترمي في الليل.

يقول بعض الناس: إن المرأة عورةٌ ولا يمكنها أن تُزاحِمَ الرِّجال في الرمي.

نقول له: إن المرأة ليست عورة، إنما العورة أن تكشف المرأةُ ما لا يحل لها كشفه أمام الرِّجال الأجانب، وأما شخصية

المرأة فليست بعورة، وإلا لقلنا: إن المرأة لا يجوز لها أن تخرج من بيتها أبداً، وهذا خلاف دلالة الكتاب والشُّنَة، وخلاف ما أجمع عليه المسلمون، صحيح أن المرأة ضعيفة، وأن المرأة مرادة للرَّجل، وأن المرأة مَحَطُّ الفتنة، ولكن إذا كانت تخشى من شيء في الرمي مع الناس، فلتؤخِّر الرمي إلى الليل؛ ولهذا لم يرخِّص النبي عَلَيْ للضَّعَفَة من أهله؛ كَسَوْدَة بنت زمعة، وأشباهها، لم يرخِّص لهم أن يَدَعُوا الرمي ويوكِّلوا من يرمي عنهم، مع دعاء يرخص لهم أن يَدَعُوا الرمي ويوكِّلوا من يرمي عنهم، مع دعاء الحاجة إلى ذلك له كان من الأمور الجائزة - بل أذن لهم أن يدفعوا من مزدلفة في آخر الليل، ليرموا قبل حَطَمة الناس، وهذا أكبر دليل على أن المرأة لا توكِّل لكونها امرأة.

نعم، لو فُرِضَ أن الإنسان عاجزٌ ولا يمكنه الرمي بنفسه، لا في النهار ولا في الليل، فهنا يتوجَّهُ القولُ بجواز التوكيل؛ لأنه عاجز، وقد ورد عن الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ أنهم كانوا يرمون عن صبيانهم؛ لعجز الصبيان عن الرمي، ولولا ورود هذا النص ـ وهو رمي الصحابة عن صغارهم ـ لولا هذا لقلنا: إن مَن عَجَزَ عن الرمي بنفسه، فإنه يسقط عنه: إما إلى بدل وهو الفدية، وإما إلى غير بدل؛ وذلك لأن العجز عن الواجبات يسقطها، ولا يقوم غير المكلَّف بما يلزم المكلَّف فيها عند العجز؛ ولهذا مَن عَجزَ عن أن يصلي قائماً مثلاً، لا نقول له: وكل من يصلي عنك قائماً، على كل حال: التهاون في هذا الأمر ـ أعني: التوكيل في رمي الجمرات كل حال: التهاون في هذا الأمر ـ أعني: التوكيل في رمي الجمرات تهاون في العبادة، وتخاذُل عن القيام بالواجب.

ومن الأخطاء أيضاً في الرمي: أن بعض الناس يظنون أن الرمى بحصاة من غير مزدلفة لا يجزئ، حتى إن بعضهم إذا أخذ الحصى من مزدلفة، ثم ضاع منه أو ضاع منه بعضه، وبقى ما لا يكفي: ذهب يطلب أحداً معه حَصَّى من مزدلفة ليُسَلِّفَهُ إياه، فتجده يقول: أقرضني حصاةً من فضلك. وهذا خطأ وجهل، فإنه كما أسلفنا: يجوز الرمي بكل حصاة من أي موضع كانت، حتى لو فُرضَ أن الرجل وقف يرمي الجمرات، وسقطت الجمرات من يده، فله أن يأخذ من الأرض من تحت قدمه، سواء حصاه التي سقطت منه أم غيرها، ولا حرج عليه في ذلك؛ فيأخذ من الأرض التي تحته وهو يرمي ويرمي بها حتى وإن كان قريباً من الحوض؛ لأنه لا دليل على أن الإنسان إذا رمى بحصاة رُمِيَ بها لا يجزئه الرمي، ولأنه لا يتيقَّن أن الحصاة التي أخذها من مكانه قد رُمِيَ بها؛ فقد تكون هذه الحصاة سقطَتْ من شخص آخر وقف في هذا المكان، وقد تكون حصاةً رمى بها شخصٌ من بعيد ولم تقع في الحوض، المهم أنك لا تتيقَّن، ثم على فرض أنك تيقَّنت أن هذه قد رُمِيَ بها، وتدحرجَتْ من الحوض وخرجت منه، فإنه ليس هناك دليلٌ على أن الحصى الذي رُمِيَ به لا يجزئ الرمي به.

ومن الخطأ في رمي الجمرات: أن بعض الناس يعكس الترتيب فيها في اليومَيْن الحادي عشر والثاني عشر؛ فيبدأ بجمرة العقبة، ثم بالجمرة الوسطى، ثم بالجمرة الصغرى الأولى، وهذا مخالِفٌ لهدي النبي عَلَيْهُ؛ فإن النبي عَلَيْهُ رماها مرتبة، وقال:

«لتأخذوا عني مناسككم»(١)؛ فيبدأ بالأولى، ثم بالوسطى، ثم بجمرة العقبة.

فإنْ رماها منكَّسة، وأمكنه أن يتدارك ذلك، فليتداركه، فإذا رمى العقبة ثم الوسطى ثم الأولى، فإننا نقول: ارجع فارم الوسطى ثم العقبة؛ وذلك لأن الوسطى والعقبة وقعتا في غير موضعهما؛ لأن موضعهما تأخرهما عن الأولى، ففي هذه الحالة نقول: اذهب فارم الوسطى ثم العقبة.

ولو أنه رمى الأولى ثم جمرة العقبة ثم الوسطى، قلنا له: ارجع فارم جمرة العقبة؛ لأنك رميتها في غير موضعها، فعليك أن تعيدها بعد الجمرة الوسطى.

هذا إذا أمكن أن يتلافى هذا الأمر، بأن كان في أيام التشريق، وسَهُلَ عليه تلافيه، أما لو قُدِّر أنه انقضت أيام الحج، فإنه لا حرج عليه في هذه الحال؛ لأنه ترك الترتيب جاهلاً، فسقط عنه بجهله، والرمي للجمرات الثلاث قد حصل، غاية ما فيه اختلاف الترتيب، واختلاف الترتيب عند الجهل لا يضر، لكن متى أمكن تلافيه بأن عَلِمَ ذلك في وقته، فإنه يعيده.

ومن الخطأ أيضاً في رمي الجمرات في أيام التشريق: أن بعض الناس يرميها قبل الزوال، وهذا خطأ كبير؛ لأن رميها قبل الزوال رميٌ لها قبل دخول وقتها فلا يصح؛ لقول النبي عليه أمرنا، فهو رَدٌ» (٢)، وقد ثبت أن النبي عليه أمرنا، فهو رَدٌ» وقد ثبت أن النبي عليه أمرنا،

 <sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۲۵).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۱۱).

يرمها إلا بعد زوال الشمس، وإنما رماها بعد الزوال وقبل صلاة الظهر، مما يدل على أنه عليه الصلاة والسلام كان يرتقب الزوال ارتقاباً تامًّا، فبادر من حيث أن زالت الشمس قبل أن يصلي الظهر، ولقول عبدالله بن عمر: كنا نتحيَّن فإذا زالت الشمس رمينا. ولأنه لو كان الرمي جائزاً قبل زوال الشمس، لفعله النبي عليه الصلاة والسلام؛ لأنه أيسر للأُمَّة، والله عز وجل إنما يشرع لعباده ما كان أيسر، فلو كان مما يتعبد به لله \_ أعني الرمي قبل الزوال \_ لشرعه أيسر، فلو كان مما يتعبد به لله \_ أعني الرمي قبل الزوال \_ لشرعه أيسر، فلو كان العباده؛ لقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ يِحْمُ اللهُ سَرَعُهُ النَّسُرَ وَلا فرق في ذلك بين اليوم الثاني ما قبل الزوال ليس وقتاً للرمي، ولا فرق في ذلك بين اليوم الثاني عشر والحادي عشر والثالث عشر، كلها سواء، كلها لم يرم فيها النبي على إلا بعد زوال الشمس.

فليحذر المؤمنُ من التهاون في أمور دينه، وليتق الله تعالى ربّه؛ فإن من اتَّقى ربه، جعل له مخرجاً، ومن اتَّقى ربه، جعل له من أمره يسراً؛ ﴿ يَمَا يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن تَنَّقُوا ٱللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرُقَانَا وَيُكَفِّرُ عَنصُمْ سَيِّاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَٱللّهُ ذُو ٱلْفَضْ لِ ٱلْحَظِيمِ ﴾ [الأنفال: ٢٩].

وينبغي للإنسان ـ ونحن نتكلم عن وقت الرمي ـ أن يرمي كلَّ يوم في يومه، فيرمي اليوم الحادي عشر، يوم في يومه، فيرمي اليوم الثاني عشر، وجمرة العقبة يوم العيد في يوم العيد، ولا يؤخّرها إلى آخر يوم، هذا وإن كان قد رخّص فيه بعض أهل العلم، فإن ظاهر السُّنَّة المنع منه إلا لعذر.

#### أخطاء تقع عند الرمى «تتمة»

السؤال (٣٠٦): فضيلة الشيخ، سألنا عن الأخطاء التي تقع عند رمي الجِمَار أو في الرمي، وذكرتم من هذه الأخطاء: الظن بأن الحصى لابد أن يكون من مزدلفة، وغسل الحصى، والظن بأن الجمرات شياطين، والرمي بالأحجار الكبيرة، والرمي بالأحذية والخشب وما إلى ذلك، وأيضاً: الرمي دون تحقُّق وقوع الحصى في الحوض، والظنُّ بأنه لابدَّ من إصابة العمود، والتهاون أيضاً في التوكيل في الرمي مع القدرة، وعكس الترتيب في الرمي ورمي الجمرات قبل الزوال، فهل هناك أخطاء أيضاً غير هذه الأخطاء التي ذكرتم؟

الجواب: نعم، هناك أخطاءٌ بَقِيَتْ من الأخطاء التي تقع من بعض الحجاج في الرمي، ولكنْ ورد فيما ذكرتم أن من الأخطاء عدم تحقق وصول الحصاة في المرمى، والواقع: أن المقصود هو أن بعض الناس يرمي جمرة العقبة من الخلف، من خلف الجدار، فيقع الحصى في غير المرمى؛ لأن الجدار يحول بينهم وبين الحوض، وتحقق وقوع الحصاة في المرمى ليس بشرط؛ لأنه يكفي أن يغلب على الظن أنها وقعت فيه، فإذا رمى الإنسان من المكان الصحيح وحذف الحصاة، وهو يغلب على ظنه أنها وقعت في المرمى: كفى؛ لأن اليقين في هذه الحال قد يتعذّر، وإذا تعذّر اليقين، عُمِلَ بغلبة الظن، ولأن الشارع أحال على غلبة الظن فيما إذا شك الإنسان في صلاته: كم صلى، ثلاثاً أم أربعاً؟ فقال عليه إذا شك الإنسان في صلاته: كم صلى، ثلاثاً أم أربعاً؟ فقال عليه

الصلاة والسلام: «ليتحرَّ الصواب، ثم ليُتِمَّ عليه» (١)، وهذا يدل على أن غلبة الظن في أمور العبادة كافية، وهذا من تيسير الله عز وجل؛ لأن اليقين أحياناً يتعذَّر.

نرجع الآن إلى تكميل الأخطاء التي تحضرنا في مسألة الرمي، أعني رمي الجمرات:

فمنها: أن بعض الناس يرمي بحصى أقل مما ورد، فيرمي بثلاث أو أربع أو خمس، وهذا خلاف السُّنَة، بل يجب عليه أن يرمي بسبع حصيات؛ كما رمى رسول الله ﷺ، فإنه رمى بسبع حصيات بدون نقص، لكن رخَّص بعض العلماء في نقص حصاة أو حصاتين؛ لأن ذلك وقع من بعض الصحابة رضي الله عنهم، فإذا جاءنا رجل يقول: إنه لم يرم إلا بست ناسياً أو جاهلاً، فإننا في هذه الحالة نعذره ونقول: لا شيء عليك، لورود مثل ذلك عن بعض الصحابة رضي الله عنهم، وإلا فالأصلُ أن المشروع سبع حصيات؛ كما جاء ذلك عن رسول الله ﷺ.

ومن الخطأ الذي يرتكبه بعض الحجاج في الرمي، وهو سهلٌ لكنْ ينبغي أن يتفطَّن له الحاج: أن كثيراً من الحجاج يهملون الوقوف للدعاء بعد رمي الجمرة الأولى والوسطى في أيام التشريق، وقد ثبت عن النبي على أنه كان إذا رمى الجمرة الأولى، انحدر قليلًا، ثم استقبل القِبْلَة، فرفع يديه يدعو الله تعالى دعاءً طويلًا،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب التوجه نحو القبلة حيث كان، رقم (٤٠١)، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السهو في الصلاة والسجود له، رقم (٥٧٢).

وإذا رمى الجمرة الوسطى فعل كذلك، وإذا رمى جمرة العقبة، انصرف ولم يقف، فينبغي للحاج أن لا يفوِّت هذه السُّنَّة على نفسه، بل يقف ويدعو الله تعالى دعاءً طويلاً إن تيسَّر له، وإلا فبقدر ما تيسَّر، بعد الجمرة الأولى والوسطى.

وبهذا نعرف أن في الحجِّ ستَّ وقفات للدعاء: على الصفا، وعلى المروة \_ وهذا في السعي \_ وفي عرفة، ومزدلفة، وبعد الجمرة الوسطى. فهذه ست وقفات كلُها وقفات للدعاء في هذه المَواطِن، ثبتت عن رسول الله ﷺ.

هذا ما يحضرني الآن من الأخطاء في رمي الجمرات.

#### أخطاء تقع في المبيت بمنى أيام التشريق

السؤال (٣٠٧): فضيلة الشيخ، كنا قد سألنا عن الإقامة بمِنى في اليوم الثامن قبل الخروج إلى عرفة، وذكرتم الأخطاء التي تقع

فيها، لكنْ حبذا أيضاً لو عرفنا الأخطاء التي قد تقع من بعض الحجاج في الإقامة بمِنى في أيام التشريق؟

الجواب: الإقامة في منى في أيام التشريق يحصل فيها أيضاً أخطاء من بعض الحُجَّاج، وأنا أعود إلى مزدلفة، فإنَّ فيها بعض الأخطاء التى لم ننبِّه عليها سابقاً:

فمنها: أن بعض الناس في ليلة مزدلفة يُحْيِي هذه الليلة بالقيام والقراءة والذِّكْر، وهذا خلاف السُّنَّة؛ فإن النبي عَلَيْ في تلك الليلة لم يتعبَّد لله عز وجل بمثل هذا، بل في صحيح مسلم من حديث جابر رضي الله عنه؛ أن النبي عَلَيْ لمَّا صلَّى العِشاء، اضطجع حتى طلوع الفجر، ثم صلَّى الصبح، وهذا يدلُّ على أن تلك الليلة ليس فيها تهجُّد أو تعبُد أو تسبيح أو ذِكْر أو قرآن.

ومنها - أي من الأخطاء في مزدلفة -: أنني سمعت أن بعض الحجاج يَبقُونَ في مزدلفة حتى تطلع الشمس ويصلون صلاة الشروق أو الإشراق، ثم ينصرفون بعد ذلك، وهذا خطأ؛ لأن فيه مخالفة لهدي النبي على النبي على النبي على الله من النبي على الله من أسفر جدًّا، والمشركون كانوا مزدلفة قبل أن تطلع الشمس حين أسفر جدًّا، والمشركون كانوا ينتظرون حتى تطلع الشمس ويقولون: «أَشْرِقْ ثَبِيرَ، كيما نُغِير»؛ فمَنْ بقى في مزدلفة تَعَبُّداً لله عز وجل حتى تطلع الشمس، فقد شَابَهَ المشركين، وخالف سُنَّة سيِّد المرسلين صلوات الله وسلامه عليه.

أمَّا الأخطاء في مِنى: فمنها: أن بعض الناس لا يبيتون بها ليلتي الحادي عشر والثاني عشر، بل يبيتون خارج مِنى من غير

عذر، يريدون أن يترفَّهوا، وأن يشمُّوا الهواء \_ كما يقولون \_ وهذا جهل وضلال، ومخالفة لسُنَّة الرسول ﷺ، والإنسان الذي يريد أن يترفَّه لا يأتي للحج، فإن بقاءه في بلده أشدُّ ترفُّهاً وأسلم من تكلُّف المشاقِّ والنفقات.

ومن الأشياء التي يُخِلُّ بها بعض الحجاج في الإقامة بمنى، بل التي يخطئ فيها: أن بعضهم لا يهتم بوجود مكان في منى، فتجده إذا دخل في الخطوط ووجد ما حول الخطوط ممتلئاً قال: إنه ليس في منى مكان، ثم ذهب ونزل في خارج منى، والواجب عليه أن يبحث بحثاً تامًّا فيما حول الخطوط وما كان داخلها، لعله يجد مكاناً يبقى فيه أو يمكث فيه في أيام منى؛ لأن البقاء في منى واجب؛ لقول النبي عليه التأخذوا عني مناسككم (())، وقد أقام واجب؛ لقول النبي عليه العباس بن عبد المطلب من أجل سقايته أن يبيت في مكة ليسقى الحُجَّاج (٢).

ومن الأخطاء أيضاً: أن بعض الناس إذا بحث ولم يجد مكاناً في منى، نزل إلى مكة أو إلى العَزِيزِيَّة، وبقى هنالك، والواجب إذا لم يجد مكاناً في منى أن ينزل عند آخر خيمة من خيام الحُجَّاج ليبقى الحجيج كله في مكان واحد متَّصلاً بعضه ببعض؛ كما نقول فيما لو امتلأ المسجد بالمصلين، فإنه يصلي مع الجماعة حيث تتَّصِل الصفوف ولو كان خارج المسجد.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۲۵).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب سقاية الحاج، رقم (١٦٣٤)، ومسلم، كتاب الحج، باب وجوب المبيت بمنى ليالى أيام التشريق، رقم (١٣١٥).

ومن الأخطاء التي يرتكبها بعض الحُجَّاج في الإقامة بمني، وهو يَسِيرٌ، لكن ينبغي المحافظة عليه: أن بعض الناس يبيت في منى ولكن إذا كان النهار نزل إلى مكة، ليترفَّه في الظلِّ الظليل، والمكيِّفات والمبرِّدات، ويسلم من حر الشمس ولفح الحر، وهذا وإن كان جائزاً على مقتضى قواعد الفقهاء حيث قالوا: إنه لا يجب إلا المبيت فإنه خلاف السُّنَّة؛ لأن النبي عَلَيْ بقي في منى ليالي وأياماً؛ فكان عليه الصلاة والسلام يمكث في منى ليالي أيام التشريق وأيام التشريق، نعم لو كان الإنسان محتاجاً إلى ذلك \_ كما لو كان مريضاً، أو كان مرافقاً لمريض \_ فهذا لا بأس به؛ لأن النبي ليُسِيِّ رخَّص للرُّعاة أن يبيتوا خارج مِنى، وأن يبقوا في الأيام في مراعيهم مع إبلهم (۱).

هذا مما يحضرني الآن من الأخطاء التي يرتكبها بعض الحُجَّاج في الإقامة في منى.

#### أخطاء تقع في الهدي

السؤال (٣٠٨): فضيلة الشيخ، تحدَّثنا عن الأخطاء التي يقع فيها الحجاج في بعض أعمال الحج، وفي بعض المشاعر أيضاً،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب المناسك، باب في رمي الجمار، رقم (۱۹۷٥)، والترمذي، كتاب الحج، باب ما جاء في الرخصة للرعاء أن يرموا يوماً ويدعوا يوماً، رقم (۹۰۵)، والنسائي، كتاب الحج، باب في رمي الرعاة، رقم (۳۰۲۸، ۳۰۲۹)، وابن ماجه، كتاب المناسك، باب تأخير رمي الجمار من عذر، رقم (۳۰۳۷)، وقال الترمذي: حسن صحيح.

بقي علينا أن نعرف إذا كانت هناك أخطاءٌ يقع فيها الحجاج بالنسبة للهدى؟

الجواب: نعم يرتكب بعض الحجاج أخطاءً في الهدي.

منها: أن بعض الحجاج يذبح هدياً لا يجزئ؛ كأن يذبح هدياً صغيراً لم يبلغ السن المعتبر شرعاً للإجزاء، وهو في الإبل خمس سنوات، وفي البقر سنتان، وفي المعز سنة، وفي الضأن ستة أشهر؛ لقول النبي عَلَيْم: «لا تذبحوا إلا مُسِنةً، إلا أن يعسر عليكم فتذبحوا جَذَعة من الضأن»(١)، ومن العجب: أن بعضهم يفعل ذلك مستدلاً بقوله تعالى: ﴿ فَنَ تَمَنَّعَ بِأَلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجِّ فَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيُّ [البقرة: ١٩٦]، ويقول: إن ما تيسَّر من الهدي فهو كافٍ، فنقول له: إن الله قال: ﴿ فَمَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدَيُّ ﴾ و «أل » هذه لبيان الجنس، فيكون المراد بالهدي: الهدي المشروع ذبحه، وهو الذي بلغ السن المعتبر شرعاً، وسَلِمَ من العيوب المانعة من الإجزاء شرعاً، ويكون معنى قوله: ﴿ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ ﴾ أي: بالنسبة لوجود الإنسان ثمنه مثلاً ، ولهذا قال: ﴿ فَنَ لَّمْ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي أَلْحَجَّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُّ ﴾ [البقرة: ١٩٦]؛ فتجده يذبح الصغير الذي لم يبلغ السن، ويقول: هذا ما استيسر من الهدي، ثم يرمي به أو يأكله أو يتصدَّق به، وهذا لا يجزئ؛ للحديث الذي أشرنا إليه.

ومن الأخطاء التي يرتكبها بعض الحجاج في الهدي: أنه يذبح هدياً مَعِيباً بعيب يمنع من الإجزاء، والعيوب المانعة من

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الأضاحي، باب سن الأضحية، رقم (١٩٦٣).

الإجزاء ذَكَرَها النبي عليه الصلاة والسلام حين تحدَّث عن الأضحية وسئل: ماذا يُنَقَىٰ من الضحايا؟ فقال: «أربع» وأشار بيده عليه الصلاة والسلام: «العوراءُ البيِّنُ عَورها، والمريضةُ البيِّنُ مرضها، والعرجاءُ البيِّنُ ظَلَعُها، والهزيلة له أو العجفاء للتي لا تُنقِي (١)، أي: التي ليس فيها نِقْيٌ، أي: مخٌ، فهذه العيوب الأربعة مانعة من الإجزاء، فأي بهيمة يكون فيها شيء من هذه العيوب أو ما كان مثلها أو أولى منها، فإنها لا تجزئ في الأضحية ولا في الهدي الواجب؛ كهدي التمتُّع والقِرَان والجُبْران.

ومن الأخطاء التي يرتكبها الحُجَّاج في الهدي: أن بعضهم يذبح الهدي ثم يرمي به، ولا يقوم بالواجب الذي أوجَب الله عليه في قوله: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَالْمَعِمُواْ ٱلْبَايِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾ [الحج: ٢٨]، فقوله تعالى: ﴿ وَالطّعِمُواْ ﴾ أمر لابدَّ من تنفيذه؛ لأنه حقُّ للغير، أما قوله: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا ﴾ فالصحيح أن الأمر فيه ليس للوجوب، وأن للإنسان أن يأكل من هديه، وله أن لا يأكل، وقد كان النبي عَيْنِ يبعث بالهدي من المدينة إلى مكة ولا يأكل منه، فيذبح في مكة ويوزَّع بالهدي من المدينة إلى مكة ولا يأكل منه، فيذبح في مكة ويوزَّع فلابد من إيصال هذا الحقِّ إلى مستَحِقِّهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتاب الضحايا، باب ما يكره من الضحايا، رقم (۲۸۰۲)، والترمذي، كتاب الأضاحي، باب ما لا يجوز من الأضاحي، رقم (۱٤٩٧)، والنسائي، كتاب الضحايا، باب ما نهي عنه من الأضاحي العوراء، رقم (٤٣٦٩)، وقال وابن ماجه، كتاب الأضاحي، باب ما يكره أن يضحى به، رقم (٣١٤٤)، وقال الترمذي: حسن صحيح.

وبعضُ الناس \_ كما قلتُ \_ يذبحه ويدعه؛ فيكون بذلك مخالِفاً لأمر الله تبارك وتعالى، بالإضافة إلى أن ذَبْحه وتَرْكه إضاعةٌ للمال، وقد نهى النبي علي عن إضاعة المال (١)، وإضاعةُ المال من السَّفه؛ ولهذا قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تُوْتُوا السُّفَهَا اَ أَمُوا لَكُمُ اللّهِ جَعَلَ اللّهُ لَكُمُ قِينَا ﴾ [النساء: ٥].

وهذا الخطأ الذي يقع في هذه المسألة يتعلَّل بعضُ الناس بأنه لا يجدُ فقراء يعطيهم، وأنه يشقُّ عليه حملُهُ؛ لكثرة الناس والزِّحام والدِّماء واللحوم في المجازر، وهذا التعليل ـ وإن كان قد يصحُّ في زمن مضى ـ لكنه الآن قد تيسَّر؛ لأن المَجَازِر هُذُبت وأُصلِحَتْ، ولأنَّ هناك مشروعاً افتتح في السنوات الأخيرة، وهو أن الحاج يعطي اللجنة المكوَّنة لاستقبال دراهم الحُجَّاج؛ لتشتري لهم بذلك يعطي اللجنة المكوَّنة لاستقبال دراهم الحُجَّاج؛ لتشتري لهم بذلك بمكاتب هذه اللجنة، من أجل أن يسلم قيمة الهدي، ويوكِّلهم في بمكاتب هذه اللجنة، من أجل أن يسلم قيمة الهدي، ويوكِّلهم في ذبحِه وتفريق لحمه.

ومن الأخطاء أيضاً: أن بعض الحُجَّاج يذبح الهدي قبل وقت الذَّبح، فيذبحه قبل يوم العيد، وهذا ـ وإن كان قال به بعضُ أهل العلم في هدي التمتُّع والقِران ـ فإنه قول ضعيف؛ لأن النبي عَلَيْهُ لم يذبح هديه قبل يوم العيد، مع أن الحاجة كانت داعية إلى ذبحه، فإنه حين أمر أصحابه ـ رضي الله عنهم ـ أن يحلُّوا من إحرامهم بالحَجِّ ليجعلوه عمرةً ويكونوا متمتعين، وحصل منهم شيء من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاعتصام، باب ما يكره من كثرة السؤال، رقم(۲۹۲)، ومسلم، كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة، رقم (۹۳م).

التأخُّر، قال: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما أهديتُ، ولولا أن معي الهدي لأحللت» (١) فلو كان ذبحُ الهدي جائزاً قبل يوم النحر، لذبحه النبي عليه الصلاة والسلام، وحلَّ من إحرامه معهم تطييباً لقلوبهم، واطمئناناً لهم في ذلك، فلمَّا لم يكن هذا منه عَلَيْهُ، عُلِمَ أن ذبحَ الهدي قبل يوم العيد لا يصح ولا يجزئ.

ومن العجب: أنني سمعتُ من بعض المرافقين لبعض الحملات التي تأتي من بلاد نائية عن مكة، أنه قيل لهم ـ أي لهذه الحملات ـ: لكم أن تذبحوا هديكم من حين أن تسافروا من بلدكم إلى يوم العيد، واقترح عليهم هذا أن يذبحوا من الهدي بقدر ما يكفيهم من اللحم لكل يوم، وهذا جُرأةٌ عظيمة على شرع الله وعلى حق عباد الله، وكأن هذا الذي أفتاهم بهذه الفتوى يريد أن يوفر على على صاحب الحملة الذي تكفّل بالقيام بهذه الحملة، أن يوفر عليه نفقات هذه الحملة؛ لأنهم إذا ذبحوا لكل يوم ما يكفيهم من هداياهم، وفروا عليه اللحم، فعلى المرء أن يتوب إلى الله عز وجل، وأن لا يتلاعب بأحكام الله، وأن يعلم أن هذه الأحكام أشرعية، أراد الله تعالى من عباده أن يتقرّبوا بها إليه على الوجه الذي سَنّهُ لهم وشَرَعَه لهم؛ فلا يحل لهم أن يتعدّوهُ إلى ما تمليه عليه أهواؤهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب عمرة التنعيم، رقم (۱۷۸۵)، ومسلم، كتاب الحج، باب بيان وجوه الجج...، رقم (۱۲۱٦).

# حكم ذبح الهدي في غير مكة

السؤال (٣٠٩): فضيلة الشيخ، هناك بعض الحُجَّاج إذا أراد أن يحج، دفع نقوداً لبعض المؤسسات الخيرية التي تتولَّى ذبح هديه في أماكن المجاعة في شرق الأرض وغربها، فما حكم هذا العمل، أثابكم الله؟

الجواب: أقول: إن هذا عمل خاطئ مخالِف لشريعة الله، وتغريرٌ بعباد الله عز وجل؛ وذلك أن الهدي محل ذبحه مكة؛ فإن الرسول على إنما ذبح هديه بمكة، ولم يذبحه في المدينة، ولا في غيرها من البلاد الإسلامية، والعلماء نصُّوا على هذا وقالوا: إنه يجب أن يذبح هدي التمتُّع والقِران والهدي الواجب لترك واجب، يجب أن يذبح في مكة، وقد نصَّ الله على ذلك في جزاء الصيد، فقال: ﴿يَعَكُمُ بِهِ ذَوَاعَد لِمِنكُمُ هَدَيًا بَلِغَ ٱلكَمْبَةِ ﴾ [المائدة: ٩٥]، فما قُيِّد في الشرع بأماكن معيَّنة لا يجوز أن ينقل إلى غيرها، بل يجب أن يكون فيها، فيجب أن تكون الهدايا في مكة، وتوزَّع في مكة، وإن يكون فيها، فيجب أن تكون الهدايا في مكة، وتوزَّع في مكة، وإن فأنه لا يوجد أحد يقبلها في مكة، وهذا فرضٌ قد يكون مُحالاً، فإنه لا حرج أن تذبح في مكة، وتنقل لحومها إلى من يحتاجها من بلاد المسلمين، الأقرب فالأقرب، أو الأشد حاجة فالأشد، هذا بالنسبة للهدايا.

## حكم ذبح الأضحية في غير مكان المضحِّي

السؤال (٣١٠): فضيلة الشيخ، هل ينطبق هذا الحكم على الضحايا أيضاً؟

الجواب: نعم، ينطبق على الأضحية ما ينطبق على الهدي؛ لأن الأضحية المشروع أن تكون في مكان المضحّي؛ فإن الرسول لأن الأضحيته في بلده، وبين أصحابه، حيث كان يُخْرَجُ بها إلى المُصَلَّى فيذبحها هناك؛ إظهاراً لشعائر الله عز وجل، والدعوة إلى أن تؤخذ الدراهم من الناس، وتذبح الضحايا في أماكن بعيدة: دعوة إلى تحطيم هذه الشعيرة وخفائها على المسلمين؛ لأن الناس إذا نقلوا ضحاياهم إلى أماكن أخرى لم تظهر الشعائر ـ الأضاحي ـ في البلاد، وأظلمت البلاد من الأضاحي، مع أنها من شعائر الله عز وجل.

# ويَفُوتُ بذلك:

أولاً: مباشرة المُضَحِّي لذبح أُضحيته بنفسه؛ فإنَّ هذا هو الأفضلُ، والسُّنَّة كما فعل النبي ﷺ؛ فإنه كان يذبح أضحيته بيده عليه الصلاة والسلام.

ثانياً: يفوت بذلك سُنِّيَةُ الأكل منها، فإن النبيَّ عَلَيْ أمر بالأكل منها، فإن النبيَّ عَلَيْ أمر بالأكل من الأضاحي، كما أمرَ الله بذلك في قوله: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَالَّعِمُواْ ٱلْبَآبِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾ [الحج: ٢٨]؛ فإنَّ هذا أمرٌ بالأكل من كل ذبيحة يتقرَّب بها الإنسان إلى الله عز وجل، ولمَّا أهدى رسول الله

وَأَعْطَى عَلِيًّا رَضِي الله عنه الباقي فوكَّلَهُ في ذبحه، ووكَّلَهُ أيضاً في وأعطى عليًّا رضي الله عنه الباقي فوكَّلَهُ في ذبحه، ووكَّلَهُ أيضاً في تفريق اللحم، إلا أنه أَمَرَ أن يؤخذ من كل بدنة بَضْعة ـ أي: قطعة من لحم ـ فجُعِلَتْ في قِدْر، فطبخت، فأكل من لحمها وشرب من مرقها (١)؛ وهذا يدل على تأكُّد أكل الإنسان مما أهداه من الذبائح، وكذلك مما ضحَّى به.

نحن نقول: إنه يجوز التوكيل، أن يوكِّلَ الإنسانُ مَن يذبح أضحيته، لكن لابد أن تكون الأضحية عنده وفي بيته أو في بلده على الأقل، يشاهدها ويأكل منها، وتظهر بها شعائر الدين.

وليعلم أنه ليس المقصود من الأضاحي المادَّةَ البحتة وهي اللحم؛ فإن الله تعالى يقول: ﴿ لَن يَنَالَ اللهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَاكِن يَنَالُهُ اللهِ مَا فَهَا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَاكِن يَنَالُهُ اللهُ عَلَى مِنكُمْ ﴾ [الحج: ٣٧]، والنبي عَلَيْهُ قال فيمن ذبح قبل الصلاة: «فإنما هو لحمٌ قَدَّمَهُ لأهله» (٢٠)، وقال لأبي بردة: «شاتُكَ شاة لحم» (٣٠)؛ ففرَّق النبي عَلَيْهُ بين الأضحية وبين اللحم.

وأيضاً: فإنَّ العلماء يقولون: لو تصدَّق بلحم مائة بعير، فإنه لا يجزئه عن شاة واحدة يُضَحِّي بها؛ وهذا يدل على أن الأضحية يُتَقَرَّبُ إلى الله تعالى بذبحها، قبل أن ينظر إلى منفعة لحمها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم (١٢١٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الأضاحي، باب الذبح بعد الصلاة، رقم (٥٥٦٠)، ومسلم، كتاب الأضاحي، باب وقتها، رقم (١٩٦١) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الأضاحي، باب قول النبي ﷺ لأبي بردة: "ضع بالجذع..» رقم (٥٥٥٦)، ومسلم، كتاب الأضاحي، باب وقتها، رقم (١٩٦١).

# نصائح تتعلَّق بالهدي

السؤال (٣١١): فضيلة الشيخ، تحدثنا عن الذين يرسلون نقوداً لبعض البلاد الإسلامية ليذبح هديُهُمْ هناك أو أضحيتهم هناك، وذكرتم أن ذلك مخالف لمقاصد الشريعة، فهل من إضافة أو نصيحة تتعلَّق بهذا الموضوع؟

الجواب: الأمر كما ذكرتم؛ أن بعض الناس أو بعض المؤسَّسات تطلُبُ من المسلمين أن يسلِّموا لها قيمة الهدي أو قيمة الأضاحي ليُذبح في بلادٍ متضرِّر أهلها ومحتاجون إلى الطعام والغذاء، وذكرنا أن الهدايا لها محلُّ معيَّن وهو مكة المكرمة، وأنه يجب أن يكون الذبح هناك في جزاء الصيد، وفي هدي التمتع والقران، وفي الفدية الواجبة لترك الواجب، وأما الواجبة لفعل محظور: فإنها تكون حيث وُجِدَ ذلك المحظور، ويجوز أن تكون في الحرم، أي: في مكة، وأما دم الإحصار: فحيث وُجدَ سببه، هكذا ذكر أهل العلم، رحمهم الله، ولا يجوز أن تُخرَجَ عن مكة، وتُذبح في مكان آخر.

وأما تفريق لحمها: فيكون في مكة إلا إذا استغنى أهل مكة، فيجوز أن تُفرَّق في البلاد الإسلامية، في أقرب البلاد، هذا بالنسبة للهدي.

أما الأضاحي: فإنها تُضَحَّى في بلاد المُضَحِّين؛ فإن الرسول عَنْهُ أنه ضَحَّىٰ إلا في محل إقامته في المدينة عليه

الصلاة والسلام، والأفضل أن يباشرها بنفسه، فإن لم يستطع، فإنه يوكِّلُ مَن يذبحها أمامه ليشهد أضحيته، وسبق لنا ما يحصل من المحظور في نقل الأضاحي إلى بلاد أخرى.

وإنني بهذه المناسبة أوجّه نصيحةً إلى إخواني المسلمين؛ ليعلموا أنه ليس المقصود من ذبح الهدايا والأضاحي مجرَّد اللحم؛ فإنَّ هذا يحصُلُ بشراء الإنسان لحماً كثيراً يوزِّعه على الفقراء، لكن المقصود والأهم هو التقرُّبُ إلى الله تعالى بالذبح؛ فإنَّ التقرُّبَ إلى الله تعالى بالذبح؛ فإنَّ التقرُّبَ إلى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى بالذبح من أفضل الأعمال الصالحة؛ كما قال الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِي وَعَيَاى وَمَمَاقِ لِلهِ رَبِ الْعَلَمِينَ فَنَى لَا شَرِيكَ لَمُّ وَيِنْدِكَ أَوْمُ وَلَيْكِ لَلْ وَيُونَالِكَ اللهُ وَلَا الله الله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَاللهُ اللهُ الله المعالى عنه أن يدفع ينالهُ الله المسلمين، يغني عنه أن يدفع دراهم ليشترى بها الطعام من هناك ويُوزَّع على الفقراء، وربما دراهم ليُشترى بها الطعام من هناك ويُوزَّع على الفقراء، وربما يكون هذا أنفع لهم حيث يُشترى ما يليق بحالهم ويلائمهم، وربما يكون الأطعمة هناك أرخص.

فنصيحتي للمسلمين أن يتولَّوا ذبحَ ضحاياهم في بلادهم، وأن يأكلوا منها ويُطعموا منها ويُظهروا شعائر الله تعالى بالتقرُّب إليه بذبحها، وأن لا يَنْسَو المحوانهم المسلمين المتضرِّرين في مشارِق الأرض ومغاربها المحتاجين لبذل الأموال والمعونات لهم، فيجمعوا في هذه الحال بين الحُسنيين، بين حُسْنَى ذبح الأضاحي في بلادهم، وحُسنى نفع إخوانهم المسلمين في بلادهم.

#### أخطاء تقع في الوداع

السؤال (٣١٢): فضيلة الشيخ، آخِرَ أعمال الحج الوداعُ، فهل هناك أخطاء تَرَوْنَ أن بعض الحجاج يقعون فيها، ما هي هذه الأخطاء جزاكم الله خيراً؟

الجواب: طواف الوداع يجب أن يكون آخر أعمال الحج؟ لقول النبي على: «لا ينصرف أحدٌ حتى يكونَ آخر عهده بالبيت»(١)، وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أُمِرَ الناسُ أن يكون آخر عهدهم بالبيت، إلا أنه خُفِّفَ عن الحائض(٢). فالواجب أن يكون الطواف آخرَ عملٍ يقوم به الإنسان من أعمال الحج، والناس يخطئون في طواف الوداع في أمور:

أولاً: أن بعض الناس لا يجعل الطواف آخر أمره، بل ينزلُ إلى مكة، ويطوفُ طواف الوداع، وقد بقى عليه رمي الجمرات، ثم يخرج إلى منى فيرمي الجمرات ثم يغادر، وهذا خطأ، ولا يجزئ طواف الوداع في مثل هذه الحال؛ وذلك لأنه لم يكن آخر عهد الإنسان بالبيت الطواف، بل كان آخر عهده رمى الجمرات.

الثاني: ومن الخطأ أيضاً في طواف الوداع: أن بعض الناس يطوف للوداع، ويبقى في مكة بعده، وهذا يوجب إلغاء طواف

تقدم تخریجه ص(۳۲۸).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۳۵).

الوداع، وأن يأتي ببدله عند سفره، نعم لو أقام الإنسان في مكة بعد طواف الوداع لشراء حاجة في طريقه أو لتحميل العفش أو ما أشبه ذلك، فهذا لا بأس به.

ومن الخطأ في طواف الوداع: أن بعض الناس إذا طاف للوداع وأراد الخروج من المسجد، رجع القهقري، أي: رجع على قفاه، يزعم أنه يتحاشى بذلك تولية البيت ظهره، أي: تولية الكعبة ظهره، وهذا بدعة لم يفعله رسول الله على ولا أحد من أصحابه، ورسول الله على أشد منّا تعظيماً لله تعالى ولبيته، ولو كان هذا من تعظيم الله وبيته، لفعله على وجهه ولو ولّى البيت ظهره في هذه الحالة.

ومن الخطأ أيضاً: أن بعض الناس إذا طاف للوداع، ثم انصرف ووصل إلى باب المسجد الحرام، اتَّجه إلى الكعبة وكأنه يودّعها، فيدعو أو يُسَلِّم أو ما أشبه ذلك، وهذا من البِدع أيضاً؛ لأن الرسول ﷺ لم يفعله، ولو كان خيراً لفَعَلَه النبي ﷺ.

هذا ما يحضرني الآن.

## حكم زيارة المسجد النبوي، وهل لها تعلُّق بالحج؟

السؤال (٣١٣): فضيلة الشيخ، إذن بعد أن عرفنا الشيء الكثير عن الحج وأعماله والأخطاء التي تقع فيه، نود أن ننتقل مع الإخوة الحُجَّاج إلى ما يهمهم في الزيارة، زيارة المسجد النبوي الشريف، فما حكم زيارة المسجد النبوي، وهل لها تعلُّق بالحج؟

الجواب: زيارة المسجد النبوي سُنَّة ؛ لقول النبي عَيْق : «لا تَشُدُّ الرِّحالَ إلا إلى ثلاثة مساجد؛ المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى () ، فيُسافر الإنسان لزيارة المسجد النبوي؛ لأن الصلاة فيه خير من ألف صلاة فيما عداه إلا المسجد الحرام () ولكنه إذا سافر إلى المدينة فينبغي أن يكون قصدُهُ الأولُ الصلاة في مسجد الرسول عَيْق وإذا وصل إلى هناك، زار قبر رسول الله عنهما، على الوجه وقبري صاحبيه أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، على الوجه المشروع في ذلك من غير بدع ولا غلو .

وقولك في السؤال: هل له علاقةٌ بالحج؟

جوابه: أنه لا علاقة له بالحج، وأن زيارة المسجد النبوي منفصلة، والحج والعمرة منفصلان عنه، لكن أهل العلم رحمهم الله يذكرونه في باب الحج، أو في آخر باب الحج؛ لأن الناس في عهد سبق يشقُ عليهم أن يفردوا الحج والعمرة في سفر، وزيارة المسجد النبوي في سفر، فكانوا إذا حجُّوا واعتمروا، مرُّوا على المدينة لزيارة مسجد رسول الله عَلَيْهُ وإلا فلا علاقة بين هذا وهذا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة، باب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة، باب لا تشد في مسجد مكة والمدينة، رقم (۱۱۸۹)، ومسلم، كتاب الحج، باب لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد، رقم (۱۳۹۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة في مسجد مكة والمدينة، باب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة، رقم (١١٩٠)، ومسلم، كتاب الحج، باب فضل الصلاة بمسجدى مكة والمدينة، رقم (١٣٩٤).

## الأداب المشروعة في زيارة المسجد النبوي

السؤال (٣١٤): فضيلة الشيخ، أشرتم إلى زيارة قبر الرسول عليه الصلاة والسلام إذا وصل المسلم إلى المدينة المنورة وأيضاً قبر صاحبيه، فما الآداب المشروعة لزيارة قبر الرسول عليه؟

الجواب: الآداب المشروعة: أن يزور الإنسان قبره عليه فيقول: وجه الأدب، وأن يقف أمام قبر رسول الله عليه، فيسلم عليه فيقول: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، صلى الله عليك وسلم وبارك، وجزاك عن أمّتِك خير الجزاء، ثم يخطو خطوة ثانية، خطوة عن يمينه؛ ليكون مقابل وجه أبي بكر رضي الله عنه، ويقول: السلام عليك يا خليفة رسول الله ورحمة الله وبركاته، جزاك الله عن أمة محمد خيراً، ثم يخطو خطوة عن يمينه؛ ليكون مقابل وجه عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فيقول: السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، جزاك الله عن أمّة محمد غيراً، ثم ينصرف، هذه هي الزيارة المشروعة.

وأما ما يفعله بعض الناس من التمسَّح بجدران الحجرة، أو التبرُّكِ بها، أو ما أشبه ذلك، فكلُّه من البِدَع، وأشدُّ من ذلك وأنكرُ وأعظَمُ: أن يدعو النبي على لتفريج الكُرُبات، وحصول المرغوبات؛ فإن هذا شركُ أكبر مخرجٌ عن الملَّة، والنبي عليه الصلاة والسلام لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرًّا، ولا يملك لغيره كذلك نفعاً ولا ضرًا، ولا يعلم الغيب، وهو على قد مات كما يموت غيره من بني آدم، فهو بشر يحيا كما يحيون، ويموت كما يموتون، وليس له من تدبير

فالرسول عَلَيْ بَشَرٌ محتاجٌ إلى الله عز وجل، وليس به غنى عنه طرفة عين، ولا يملك أن يجلب نفعاً لأحد أو يدفع ضرراً عن أحد، بل هو عبدٌ مربوبٌ مُكلَّفٌ كما يُكلَّف بنو آدم، وإنما يمتازُ بما مَنَّ الله به عليه من الرِّسالة التي لم تكن لأحد قبله ولن تكون لأحد بعده، وهي الرسالةُ العُظْمىٰ التي بُعِثَ بها إلى سائر النَّاس إلى يوم القيامة.

# حكم زيارة البقيع وشهداء أُحُد

السؤال (٣١٥): فضيلة الشيخ، أيضاً ما حكم زيارة بعض مقابر المدينة؛ كالبقيع، وشهداء أُحُد؟

الجواب: زيارة القبور سُنَّةٌ في كل مكان، ولاسيما زيارة البقيع التي دفن فيه كثير من الصحابة رضي الله عنهم، ومنهم أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه، وقبره هناك معروف، وكذلك يُسَنُّ أن يخرج إلى أُحُد ليزور قبور الشهداء هنالك، ومنهم حمزة بن عبدالمطلب، عم رسول الله على وكذلك ينبغي أن يزور مسجد قُباء، يخرج متطهِّراً فيُصلي فيه ركعتين؛ فإنَّ في ذلك فضلاً مسجد قُباء، يخرج متطهِّراً فيُصلي فيه ركعتين؛ فإنَّ في ذلك فضلاً

**٤77** 

عظيماً، وليس هناك شيء يُزار في المدينة سِوىٰ هذه، زيارة المسجد النبوي، زيارة قبر النبي عَلَيْهُ، زيارة البقيع، زيارة شهداء أُحُد، زيارة مسجد قباء، وما عدا ذلك من المزارات، فإنه لا أصل له.

## يجد في قلبه ميلاً إلى طلب الشفاعة من المقبورين فماذا يفعل؟

السؤال (٣١٦): فضيلة الشيخ، سَأَلْنا عن حكم زيارة بعض المقابر في المدينة التي تُزار، وذكرتم أن المزارات في المدينة خمسة، وقلتم: إنه لا يجوز للإنسان أن يدعو أصحاب هذه المقابر أيّ دعاء، لكن ما الذي يلزم مَنْ وجد في قلبه ميلاً إلى طلب الشفاعة من أصحاب هذه القبور، أو قضاءِ الحوائج أو الشفاء، أو ما إلى ذلك؟

الجواب: الذي يجد في قلبه ميلاً إلى طلب الشفاعة من أصحاب القبور، فإن كان أصحاب القبور من أهل الخير، وكان الإنسان يؤمّل أن يجعلهم الله شفعاء له يوم القيامة بدون أن يسألهم ذلك، ولكنه يرجو أن يكونوا شفعاء له، فهذا لا بأس به؛ فإننا كلّنا نرجو أن يكون رسول الله عليه شفيعاً لنا، ولكننا لا نقول له: يا رسول الله، اشفع لنا، بل نسأل الله تعالى أن يجعله شفيعاً لنا، وكذلك أهل الخير الذين يُرْجَىٰ منهم الصلاح؛ فإنهم يكونون شُفَعَاء يوم القيامة؛ فإنَّ الشفاعة يوم القيامة تنقسم إلى قسمين:

قسم خاص برسول الله ﷺ، لا يَشْرَكُهُ فيه أحد، وهي

الشفاعة العُظمى التي يشفع فيها عَلَيْ للخلق إلى ربهم ليقضي بينهم ؛ فإنَّ الناس يوم القيامة ينالهم من الكرب والغم ما لا يطيقون، فيقولون: ألا تذهبون إلى مَنْ يشفع لنا عند الله عز وجل، يعني: يريحهم من هذا الموقف، فيأتون إلى آدم، ثم إلى نوح، ثم إلى إبراهيم، ثم إلى موسى، ثم إلى عيسى عليهم الصلاة والسلام، وكُلُّهم لا يشفع، حتى يأتوا إلى رسول الله عليهم وتنتهي الشفاعة إليه، فيشفع عند الله عز وجل أن يقضي سبحانه وتعالى بين عباده، فيجيء الله عز وجل ويقضى بين عباده.

والشفاعة الثانية: شفاعته عليه أله الجنة أن يدخلوا الجنة.

أما الشفاعة العامة التي تكون للرسول على ولغيره من النبيين والصدِّيقين والشهداء والصالحين، فهذه تكون فيمن دخل النار أن يُخْرَج منها؛ فإن عُصاة المؤمنين إذا دخلوا النار بقدر ذنوبهم، فإن الله سبحانه وتعالى يأذن لمَن شاء من عباده من النبيين والصدِّيقين والشهداء والصالحين أن يشفعوا في هؤلاء، بأن يخرجوا من النار.

المهم أن الإنسان إذا رجا الله عز وجل أن يشفع فيه نبيه محمد على أو يشفع فيه أحدٌ من الصالحين بدون أن يسألهم ذلك، فهذا لا بأس به، وأما أن يسألهم فيقول: يا رسول الله، اشفع لي، أو ما أشبه ذلك، فهذا لا يجوز، بل هو من دعاء غير الله عز وجل، ودُعاء غير الله شرك.

# حكم زيارة المساجد السبعة وغيرها من المزارات

السؤال (٣١٧): فضيلة الشيخ، ذكرتم أن المواضع التي تُزار

في المدينة خمسة، لكن لم ترد إشارة مثلاً للمساجد السبعة أو مسجد الغمامة، أو بعض هذه المزارات التي يزورها بعض الحُجَّاج، فما حكم زيارتها؟

الجواب: نحن ذكرنا أنه لا يُزار سوى هذه الخمسة التي هي: مسجد النبي على، وقبره، وقبر صاحبيه، وهذه القبور الثلاثة في مكان واحد، والبقيع وفيه قبر عثمان رضي الله عنه، وشهداء أُحُد وفيهم حمزة بن عبدالمطلب رضي الله عنه، ومسجد قُبَاء، وما عدا ذلك فإنه لا يُزار، وما أشرت إليه من المساجد السبعة، أو غيرها مما لم تَذْكُر، فكلُّ هذا لا أصل لزيارته، وزيارته بقصد التعبُّد لله تعالى بدعة؛ لأن ذلك لم يرد عن النبي على ولا يجوز لأحد أن يشبت لزمان أو مكان أو عمل، أنَّ فِعْلَهُ أو قصده قُربة إلا بدليل من الشرع.

# ما ينبغي لمن وُفِّق لأداء الحج؟

السؤال (٣١٨): فضيلة الشيخ، ما الذي ينبغي لمَن وَفَقه الله تعالى لإتمام نُسُكه من الحج والعمرة؟ وما الذي ينبغي له بعد ذلك؟ الجواب: الذي ينبغي له ولغيره ممَّن مَنَّ الله عليه بعبادة أن يشكر الله سبحانه وتعالى على توفيقه لهذه العبادة، وأن يسأل الله تعالى قبولها، وأن يعلم أن توفيق الله تعالى إياه لهذه العبادة نعمة يستحق سبحانه وتعالى الشُّكْرَ عليها، فإذا شَكَرَ الله، وسأل الله القبول، فإنه حَرِيِّ بأن يُقبل؛ لأن الإنسان إذا وُفِق للدُّعاء فهو حريِّ بالقبول، وإذا وُفِق للعبادة فهو حريٌّ بالقبول، وليحرص غاية بالإجابة، وإذا وُفِق للعبادة فهو حريٌّ بالقبول، وليحرص غاية

الحرص أن يكون بعيداً عن الأعمال السيئة بعد أن مَنَّ الله عليه بمحوِها؛ فإن النبي عَلَيْ يقول: «الحجُّ المبرور ليس له جزاءٌ إلا الجنة»(۱)، ويقول عَلَيْ: «الصلواتُ الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان: كفَّارةٌ لِمَا بينهنَّ، ما اجتُنبَتِ الكبائر»(۲)، ويقول عَلَيْ : «العمرة إلى العمرة كفَّارةٌ لما بينهما»(٣)، وهذه وظيفة كل إنسان يمنُّ الله تعالى عليه بفعل عبادة، أن يشكر الله على ذلك، وأن يسأله القبول.

السؤال (٣١٩): فضيلة الشيخ، هل هناك علامات يمكن أن تظهر على المقبولين في أداء الحج والعمرة؟

الجواب: قد تكون هناك علامات لمن تَقبَّل الله منهم من الحُجَّاج والصائمين والمتصدِّقين والمصلِّين، وهي انشراح الصدر، وسرور القلب، ونور الوجه؛ فإن للطاعات علامات تظهر على بدن صاحبها، بل على ظاهره وباطنه أيضاً، وذكر بعض السلف أن من علامة قبول الحسنة: أن يُوفَق الإنسان لحسنة بعدها؛ فإنَّ توفيق الله عنه لحسنة بعدها يدل على أن الله عز وجل قبل عمله الأول، ومنَّ عليه بعمل آخر يرضى به عنه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب العمرة، باب وجوب العمرة وفضلها، رقم (۱۷۷۳)، ومسلم، كتاب الحج، باب فضل الحج والعمرة ويوم عرفة، رقم (۱۳٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة... رقم (٢٣٣) .

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه في الحديث قبل السابق.

#### الواجب على مَنْ عاد إلى بلاده تجاه أهله بعد أداء الحج

السؤال (٣٢٠): فضيلة الشيخ، ما الذي يجب على المسلم إذا انتهى من حجه وسافر عن هذه الأماكن المقدَّسة ما الذي يجب عليه تجاه أهله وجماعته ومن يعيش في وسطهم؟

الجواب: هذا الواجب الذي تشير إليه واجبٌ على مَن حجّ ومن لم يحج، واجبٌ على كلِّ مَنْ ولاَّهُ الله تعالى على رعية؛ أن يقوم بحق هذه الرعية، وقد ثبت عن النبي على أن: «الرجل راعٍ في أهله، ومسؤولٌ عن رعيته»(١)؛ فعليه أن يقوم بتعليمهم وتأديبهم، كما أمر بذلك النبي على أو كما كان يأمر بذلك الوفود الذين يفدون إليه أن يرجعوا إلى أهليهم فيعلموهم ويؤدّبوهم، والإنسان مسؤول عن أهله يوم القيامة؛ لأن الله تعالى ولاَّه عليهم، وأعطاه الولاية، فهو مسؤول عن ذلك يوم القيامة؛ ويدل لهذا قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلذِينَ ءَامَنُوا قُواً ٱنفُسَكُم وَأَهَلِيكُم نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَالْجِجَارَة ﴾ [التحريم: آ]، فقرَنَ الله تعالى الأهل بالنفس، فكما أن الإنسان مسؤول عن نفسه يجب عليه أن يحرص كل الحرص على ما ينفعها؛ فإنه مسؤول عن أهله؛ كذلك يجب عليه أن يحرص كل الحرص على ما ينفعها؛ فإنه مسؤول عن أهله؛ كذلك يجب عليه أن يحرص كل الحرص على أن يضرهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجمعة، باب الجمعة في القرى والمدن، رقم (۸۹۳)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب فضيلة الإمام العادل، رقم (۱۸۲۹).

#### آثار الحج على المسلم

السؤال (٣٢١): فضيلة الشيخ، ما هي آثار الحج على المسلم؟

الجواب: سبق لنا الإشارة إلى شيء منها؛ حيث سألت: ما هي علامة قبول الحج؟

فمن آثار الحج: أن الإنسان يرى من نفسه راحةً وطمأنينةً، وانشراحَ صدرٍ، ونورَ قلب.

وكذلك قد يكون من آثار الحج: ما يكتسبه الإنسان من العلم النافع الذي يسمعه في المحاضرات وجلسات الدروس في المسجد الحرام، وفي المخيَّمات في مِني وعرفة.

وكذلك من آثاره: أن يزداد الإنسان معرفة بأحوال العالم الإسلامي، إذا وُفِقَ لشخص ثِقة يحدِّثه عن أوطان المسلمين.

وكذلك من آثاره: غرس المحبة في قلوب المؤمنين بعضهم لبعض؛ فإنك ترى الإنسان في الحج وعليه علاماتُ الهُدىٰ والصلاح فتحبُّه وتسكُنُ إليه وتألفُهُ.

ومن آثار الحج أيضاً: أن الإنسان قد يكتسب أمراً ماديًا بالتكسُّب بالتجارة وغيرها؛ لقوله تعالى: ﴿ لِيَشْهَدُواْ مَنْفِعَ لَهُمْ وَيَذَكُرُواْ السَّمَ اللَّهِ فِي آيَّامِ مَعْلُومَتِ عَلَى مَارَزَقَهُم مِنْ بَهِ يمَةِ ٱلْأَنْعَلَمِ ﴾ وَيَذَكُرُواْ السَّمَ اللَّهِ فِي آيَّامِ مَعْلُومَتِ عَلَى مَارَزَقَهُم مِنْ بَهِ يمَةِ ٱلْأَنْعَلَمِ ﴾ [الحج: ٢٨]، ولقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُواْ فَضَلًا وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُواْ فَضَلًا مِن رَبِّكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٨]، وكم من إنسان اكتسب مالاً بالتجارة

في حجه، شراءً وبيعاً، وهذا من المنافع التي ذَكَرَها الله سبحانه وتعالى.

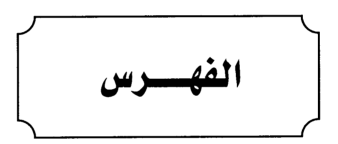
ومن آثار الحج: أن يُعَوِّدَ الإنسان نفسه على الصبر وعلى الخشونة والتعب، لاسيَّما إذا كان رَجُلاً عاديًّا من غير أولئك الذين تكمُلُ لهم الرفاهية في حجِّهم؛ فإنه يكتسب بذلك شيئاً كثيراً، أعني: الذي يكون حجُّه عاديًّا يكتسب خيراً كثيراً بتعويد نفسه على الصبر والخشونة.

#### نصيحة لِمَنْ أدَّى الحج

السؤال (٣٢٢): فضيلة الشيخ، ما هي نصيحتكم لمَن أذًى فريضة الحج؟

الجواب: نصيحتي له: أن يتقي الله عز وجل في أداء ما ألزمه الله به من العبادات الأخرى؛ كالصلاة، والزكاة، والحج، وبرِّ الوالدين، وصلة الأرحام، والإحسان إلى الخَلْق، وإلى المملوكات من البهائم، وغيرِ هذا مما أَمَرَ الله به، وجِمَاعُ ذلك كله: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى الْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ يَا مُمُ لِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى الْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَعْ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ اللهَ يَعْدَلُو وَالْمَعْدَ وَلَا يَعْدَلُو وَالْمَعْدَ وَوَكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللهَ عَلَيْكُمُ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ اللهِ إِللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ الله الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ اللهُ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ اللهُ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٠، ٩١].

₩





## أولاً: فهرس الأحاديث الواردة في الكتاب

| فحة | الص | 1  |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |        |          |     |     |     |     |     |     | ث        | .يد          | صد  | لح | ١ |
|-----|-----|----|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|-----|--------|----------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|----------|--------------|-----|----|---|
| ۲۸  | ، ۱ | ٤  |   |   |     |   | • | • |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   | • |    | ٠,  | ناب    | کت       | ل   | أه  | 1   | وم  | ق   | ي   | تأت      | ن :          | إنك | Į  | _ |
| ۱۷  |     |    |   |   | ÷   |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • | • |    | ۴   | قت     | خل       | _   | ما  | وا  | حی  | -1  | ما  | لھ       | ل            | بقا | ,  | _ |
| ۱۹  |     | •  |   |   | · • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | Ĺ  | مال | ال     | نة       | اء  | ض   | ١   | عن  | ٠ , | بي  | الن      | ي ا          | ۔   | ;  | - |
| ٣٢  |     |    | • | • |     | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • | , | • |   |    | ä   | بىغ    | مض       |     | سا  | ج   | ال  | ي   | ۏ   | إن       | و            | ٦,  | İ  | _ |
| ٣٣  |     |    | • |   |     |   |   | • | • | • |   |   |   | • | • | • | • | • | • |   |    | •   |        |          |     |     |     | نا  | اھ  | هر  | ی        | نو           | لتة | 1  |   |
| ٧٩  | ۲،  | ۲` |   |   |     |   |   | • |   | • |   |   | • | • | • |   |   | ٠ | • |   | •  | •   |        | ا<br>نام | نال | ن : | مر  | تؤ  | ن   | Í   | ان       | یم           | لإ  | ١  | _ |
| ٣٨  |     |    | • | • |     |   | • |   | • |   |   |   |   | • | • | • | • | • | • |   |    | •   |        |          |     |     | ٦   | ول  | ב ב | ود  | ول       | ۸            | کل  | 5  | _ |
| 97  | ۲،  | ۹  | • |   |     |   |   | • |   | • | • |   |   |   | • | • |   |   |   |   |    |     | نا     | غث       | أ   | • 6 | لل  | ۱ ، | نا، | غث  | أ        | <b>ا</b> م۔∳ | للو | 1  | _ |
| ٤١  |     |    | • | • | •   |   | • | • |   |   |   |   | • |   | • |   | • | • |   |   |    |     |        |          | •   |     | اح  | جنا | -   | ائة | لما      | س.           | ه   | J  | _ |
| ٤٢  |     |    |   | • | •   |   |   |   | • |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   | (  | ئيل | کائ    | مياً     | و٠  | ل   | ريا | جب  | - ( | ب   | ر        | 4-4          | لله | ١  | _ |
| ٤٣  |     |    |   | • |     | • | • | • | • |   |   |   | • | • |   |   | • |   | • | • |    |     |        | (        | .ي  | الذ | ر ا | ىو  | مه  | لم  | 1        | ت            | لبي | 1  | _ |
| ٤٣  |     |    |   |   | •   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |    | Č   | اب     | ص        | İ ( | بع  | أر  | ځ   | ض   | مو  | • (      | مز           | L   | 9  | _ |
| ٤٥  | • • |    |   |   |     | • | • | • |   |   |   | • |   | • |   | • |   | • | • | • |    |     | ے      | نو       | ی   | إل  | ن   | تو  | یأ  | ں   | اس       | الن          | ن   | •  |   |
| ۰۰  | •   |    |   |   |     |   | • |   |   |   |   |   | • |   | • |   |   |   |   |   | ۶, | ُئي | ,<br>, | کل       |     | دير | قاه | ٠.  | ب   | کت  | <b>.</b> | أنث          | ن   | 1  | _ |
| 01  |     |    |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | , |    |     | ،<br>س | ضر       | أر  | . ر | فح  | به  | ا   | ىتە | u.       | سد           | ذا  | 1  | _ |

| حديث الصفحة                          | ال |
|--------------------------------------|----|
| المؤمن القوي خير وأحبه               | -  |
| ما رأیت ناقصات عقل ٧٥                | -  |
| لا يزني الزاني حين                   | _  |
| من أتى عرافاً فسأله                  | _  |
| من أتى كاهناً فصدقه                  | _  |
| اخسأ فلن تعدو قدرك                   | _  |
| إن الشمس والقمر آيتان                | _  |
| إن من البيان لسحراً                  | _  |
| أن النبي عَيْكِيْ سحر                | -  |
| من حلف بغير الله                     | _  |
| إن بين الرجل وبين الشرك ٧٧، ١٤٧، ٢٥٥ | -  |
| إن اليهود افترقوا على                | -  |
| البيعان بالخيار                      | -  |
| لا يصلين أحدكم١١                     | -  |
| اللهم إني عبدك وابن عبدك ١٣٠٠ ١٣٠    | _  |
| قل اللهم إني ظلمت نفسي١٣             | -  |
| اللهم بعلمك الغيب                    | -  |
| اللهم إن كنت فعلت ذلك                | _  |

\_ الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من الماء من ا

\_ إذا جلس بين شعبها الأربع ..... ١٢٣

| الصفحة    | الحديث                        |
|-----------|-------------------------------|
| ١٣٤       | _ اغسلنها ثلاثاً أو خمساً     |
| ١٣٤ ٤٢١   | _ اغسلوه بماء وسدر            |
| 177       | _ دعهما فإني أدخلتهما طاهرتين |
| 1YV       |                               |
| 179       | ـ اذهب فافرغه عليه            |
|           | _ أبدأ بما بدأ الله به        |
| 177 . 177 | ـ دعوه وهريقوا على بوله       |
|           | _ إذا ولغ الكلب في            |
|           | _ إذا شرب الكلب               |
| م تصم ۱۳٤ | ـ أليست إذا حاضت لم تصل ولم   |
| 140       | ـ افعلي ما يفعل الحاج         |
| ١٣٥٠      | _ أحابستنا هي؟                |
|           | ـ أمر الناس أن يكون آخر عهدهم |
| 107 (147) | ـ من نام عن صلاة أو نسيها     |
|           | _ مُره فليراجعها ثم ليطلقها   |
|           | ـ أصليت بأصحابك وأنت جنب      |
| 187       | ـ عموده الصلاة                |
|           | _ أعلمهم أن الله افترض        |

| الصفحة        | الحمديث                           |
|---------------|-----------------------------------|
| ٧٤١، ١٢١، ٩٣٢ | _ ما من صاحب ذهب ولا فضة          |
| ١٤٧           | _ اثنتان في الناس هما بهم         |
| ١٤٨           | ـ كان أصحاب محمد ﷺ لا يرون        |
| 700 , 107     | _ العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة  |
| 10V           | ـ أراد ألا يحرج أمته              |
| 10V           | ـ فإن كان واسعاً فالتحف به        |
| 10V           | ـ لا يصلي أحدكم في الثوب الواحد . |
|               | _ جعلت لي الأرض مسجداً            |
| ١٦٣ ٣٢١       | _ إنهما ليعذبان                   |
| ١٦٣ ٣٢١       | ـ أتي بصبي لم يأكل فوضعه في حجره  |
| 177           | _ ما بين المشرق والمغرب قبلة      |
| 171           | ـ اللهم باعد بين خطاياي           |
| ١٧١           | _ سبحانك اللهم وبحمدك             |
| 1VÝ           | _ أما الركوع فعظموا فيه الرب      |
| ١٧٨           | _ إذا قمت إلى الصلاة              |
| ١٧٨           | _ صلِّ قائماً فإن لم تستطع        |
| 179           | _ لا صلاة لمن لم يقرأ             |
| 179           | ـ ثم اركع حتى تطمئن راكعاً        |

| الصفحة           | الحديث                          |
|------------------|---------------------------------|
| ١٨٨              | _ وما ذاك؟                      |
| 197              | _ لقد هممت أن آمر بالصلاة       |
| 198              | ـ من سمع النداء فلم يأته        |
| 198              | _ أتسمع النداء؟                 |
| 198              | _ لقد رأيتنا وما يتخلف عنها     |
| 198              | _ إنما جعل الإمام ليؤتم به      |
| ۲۹۰،۱۹٥          | ـ أما يخشى الذي يرفع رأسه       |
| 19V              | ـ ركعتا الفجر خير من الدنيا     |
| ١٩٨              | ـ اجعلوا آخر صلاتكم بالليل      |
| 199              | ـ أن رسول الله كان إذا غلبه نوم |
| ۲۰۳              | _ ما نقصت صدقة من مال           |
| Y•V              | ـ من باع عبداً له مال           |
| Y11              | _ أتؤدين زكاة هذا؟              |
| Y18              | _ فيما سقت السماء               |
| Y18              |                                 |
| Y 1 V            |                                 |
| Y1V              | - في الإبل في سائمتها           |
| ٠٠٠٠ ، ٢١٨ ، ٠٠٢ | _ ليس على المسلم في عبده        |

| الصفحة   |                        | الحديث                 |
|----------|------------------------|------------------------|
| 77, 777  | ١٩                     | _ إنما الأعمال بالنيات |
| ۲۳۲      | ﻪ ﺍﻟﻠﻪ                 | _ من قاتل لتكون كلم    |
| ٣٠٤ ، ٢٤ | ۲۳۹، <u>۶</u>          | _ بني الإسلام على خ    |
|          |                        |                        |
| 780      | ىاناً                  | _ من صام رمضان إيه     |
|          | ، وإذا رأيتموه فأفطروا |                        |
| ۲۸۰ ، ۲۵ | ك العصاة٣              | ـ أولئك العصاة أولئك   |
| 771 . 70 | ж                      | _ أليس إذا حاضت .      |
|          | ڪم                     |                        |
| Y09      |                        | ـ يترك طعامه وشرابه    |
| Y7       | قض                     | _ من استقاء عمداً فلي  |
| ۲٦٠      | بىدقة                  | ـ وفي بضع أحدكم ص      |
| 177      | محوم                   | ـ أفطر الحاجم والمح    |
| 777 777  |                        | ــ قد فعلت             |
| 777      | بي                     | ـ أفطرنا على عهد الن   |
| 77, 777  | فأكل أو شرب            | _ من نسي وهو صائم      |
| ٠ ٣٢٢    | ، الخطأ والنسيان       | ـ إن الله رفع عن أمتي  |
| 779 677  | ξ                      | _ ما أهلكك؟            |

| الصفحة             | الحديث                                    |
|--------------------|-------------------------------------------|
|                    | ـ لا يتقدمنَّ أحدكم رمضان                 |
|                    | ـ صوموا لرؤيته                            |
| ٠ ٨٦٢              | _ من لم يدع قول الزور                     |
| ۲٦٩ ٩٢٢            | ـ تسحروا فإن في السحور                    |
| ئر ۲٦٩             | ـ لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفط        |
| ۲٦٩                | _ كان رسول الله أجود الناس                |
| لتوم۱۷۱            | ـ كلوا واشربوا حتى يؤذن ابن أم مك         |
| YV0                | ـ أسبغ الوضوء وخلل بين الأصابع            |
| ن                  | ـ إنما أنا بشر مثلكم أنسى كما تنسو        |
| ۲۸۰                | ـ ليس من البر الصيام في السفر             |
| في حر شديد۲۵۳، ۲۸۰ | ـ كنا مع رسول الله عِيَلِيَّةٍ في رمضان ف |
| ۲۸۳                | ـ كان يكون عليَّ الصوم من رمضان           |
| ۲۸۰                | ـ من مات وعليه صيام صام عنه وليا          |
|                    | _ من قام رمضان إيماناً واحتساباً          |
|                    | ـ كان النبي ﷺ يصلي أربعاً فلا تسأا        |
|                    | _ من قام مع الإمام حتى ينصرف              |
| 198                | _ أوفِ بنذرك                              |
| ٣٠٤                | _ ان الله فرض عليكم الحج فحجوا            |

| الصفحة                  | الحديث                            |
|-------------------------|-----------------------------------|
| <b>TE9</b>              | ـ كنت أطيب النبي ﷺ لإحرامه .      |
| ٣٤٩                     | _ كنت أنظر إلى وبيض المسك         |
| ٣٥٠                     | ـ لا يلبس القميص ولا السراويل.    |
| دل                      | ـ رأيت النبي ﷺ راكباً وأسامة وبلا |
| ب                       | ـ نهى رسول الله ﷺ المرأة أن تنتق  |
| <b>mov</b>              | _ اغتسل النبي عَلِيْةٍ وهو محرم   |
| وکها ۴۵۸                | ـ إنه لا يختلى خلاها ولا يعضد ش   |
| حتى ندفع ٣٦٠ ، ٢١١      | _ من شهد صلاتنا هذه ووقف معنا     |
| الله عنها ترقب ۳٦۲، ۲۳۲ | _ كانت أسماء بنت أبي بكر رضي      |
| ٣٦٦                     | ـ ليكونن من أمتي أقوام يستحلون    |
| طوفي بالبيت ٣٦٩         | _ افعلي كما يفعل الحاج غير ألا ت  |
| ٣٧٢                     | _ إياكم ومحدثات الأمور            |
| ٣٧٤                     | _ ماء زمزم لما شرب له             |
| ٤٢٤ ، ٣٧٧               | _ وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف      |
| ده                      | ـ إن الله حيي كريم يستحي من عبا   |
| ٣٨٢                     | _ إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها      |
| ٣٨٢                     | _ أنا أغنى الشركاء عن الشرك       |
| ٣٨٢                     | _ من أحدث في أمرنا هذا            |

ـ رخُّص للرعاة أن يبيتوا خارج مني . . . . . . . . . . . . . . . . . ٤٤٧

| • فقـــه العبسادات              |          |
|---------------------------------|----------|
| [ [ ]                           | <u>]</u> |
| لديث الصفحة                     | الح      |
| لعوراء البين عورها              | _ ال     |
| و استقبلت من أمري               | _ ل      |
| إنما هو لحم قدمه لأهله ٤٥٤      | _ ف      |
| الله شاة لحم ٤٥٤                | _ ث      |
| ٢ تشد الرحال                    | ـ لا     |
| لحج المبرور ليس له جزاء إلا ٤٦٥ |          |
| لصلوات والخمس والجمعة ٤٦٥       |          |
| لعمرة إلى العمرة كفارة          |          |
| لرجل راع في أهله                |          |

\* \* \*

الصفحة

### ثانياً: فهرس الموضوعات

| فحة | ئے | 4 | ال |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |         |    |          |            |    |     |    |     |    |     |     |          |      |     |          | ع   | _و  | _;         | ىود | ال  |   |
|-----|----|---|----|---|---|------|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|---------|----|----------|------------|----|-----|----|-----|----|-----|-----|----------|------|-----|----------|-----|-----|------------|-----|-----|---|
| ٧.  |    |   |    |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |         |    |          |            |    |     | •  |     |    |     |     |          |      |     |          |     | . : | .مة        | لقد | الہ |   |
|     |    |   |    |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   | ë | ل ذ | <u></u> |    | عا       | <b>J</b> 1 | ی  | وء  |    | فت  |    |     |     |          |      |     |          |     |     |            |     |     |   |
| ١١  |    |   |    |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |         | •  |          |            |    |     |    |     |    |     |     |          | اد   | تق  | د'ء      | الا | . و | نيد        | و ح | الت |   |
| ١١  |    |   |    |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |         | •  |          |            |    |     | •  |     |    |     | ٠,  | شر       | الب  | ر   | بلق      | ÷   | ن   | ء م        | اية | الغ |   |
| ١٤  |    |   |    |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   | • |     |         | •  |          |            |    |     |    |     |    | L   | بيل | لع       | ١    | لى  | ع        | ب   | جد  | وا۔        | ر ا | أوا |   |
| 10  |    |   |    | • |   |      |   | • |   |   |   | • |   |   |     |         |    |          |            |    |     |    | عيد | ۰, | لتو | 1   | اع       | أنو  | ب   | دة       | ها  | لش  | 1 2        | زقا | علا |   |
| ١٥  |    | • | •  | • |   |      |   | • |   |   | • |   |   |   |     |         |    |          |            |    |     |    |     |    |     | •   |          |      |     | بد       | حب  | تو  | 11         | نی  | مع  |   |
| ١٦  |    | • | •  | • |   |      |   | • |   |   |   |   |   |   |     | •       |    |          |            |    |     |    |     |    |     |     |          |      |     | بد       | حي  | تو  | ال         | اع  | أنو |   |
| 24  |    | • | •  |   |   |      |   | • |   |   | • |   |   |   |     | •       |    |          | •          |    | ت   | ار | بف  | لص | وا  | ۶   | ما       | سُد  | الأ | ١.       | حيل | و-  | : נ        | مية | أه  |   |
| 77  |    |   | •  |   | • | <br> | • |   | • |   |   |   |   |   |     | د       | عي | <b>-</b> | تو         | ال | ع   | وا | أنو | ن  | مر  | ع   | نو       | ل    | ک   | اه       | ج   | ، ت | ئب         | اج  | الو |   |
| 27  |    |   | •  | • |   | <br> | • |   |   |   | • |   | • |   | •   |         | •  | •        | •          | •  | •   |    |     |    |     |     | . 4      | الله | بر  | غي       | ة   | باد | ء          | طر  | خ   |   |
| ۲۸  |    |   |    |   | • |      | • |   |   | • |   |   |   |   | •   |         |    | •        |            |    |     |    |     | •  |     | •   |          | •    | ڹ   | دتي      | ہاد | شہ  | ١١         | نی  | مع  |   |
| ۲۱  |    |   | •  |   |   |      | • |   |   | • |   | • |   |   |     |         |    | Ĺ        | <u>ب</u>   | قل | ال  | و  | ٔن  | سا | لل  | با  | ب        | راف  | عته | <b>\</b> | 1   | ين  | ، ب        | رق  | الف | • |
| 47  |    | • |    |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   |   | •   |         |    |          |            |    |     |    |     |    | •   |     |          | •    |     | ها       | راب | جو  | و          | هة  | شب  | , |
| ٣٤  |    |   |    |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   |   | •   |         |    |          |            |    |     |    |     | •  | •   |     |          |      | . ( | ان       | یم  | الإ | م          | هو  | مف  | 1 |
| ٣0  |    |   |    |   |   |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |         |    |          |            | يل | برا | ج  | - ر | بث | لدي | ~   | <u>،</u> | بو.  | فه  | لم       | 1   | نذ  | <b>a</b> 2 | زق  | علا |   |

|                                        | [ [ [ ]          |
|----------------------------------------|------------------|
| الصفحة                                 | الموضوع          |
| في التطهير                             | البدل عن الأصل   |
| 117                                    | صفة الوضوء       |
| ١١٨                                    | =                |
| 177                                    |                  |
| الخُفَّين وشروطه١٢٤                    | حكم المسح على    |
| عليه                                   | شروط الممسوح ع   |
| الجوارب ١٢٨                            | حكم المسح على    |
| ل من نواقض الوضوء؟ ١٢٨                 | هل موجبات الغُسا |
| الجنابة                                |                  |
| هارة ۱۳۰                               | **               |
| حُكْمِيَّة ومفهومها۱۳۳                 |                  |
| الحيض والنِّفاس ١٣٤                    |                  |
| منها دم                                | •                |
| منع الحيض أثناء الحج ١٣٩               | •                |
| وب، فما الحكم؟                         | إذا ثبت ضرر الحب |
| فتاوى الصلاة                           |                  |
| يتها                                   | حكم الصلاة وأهم  |
| ٧٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | على مَن تجب الص  |
| 180                                    | حكم تارك الصلاة  |

صلاة التطوع، فضلها، أنواعها .....١٩٦

الفرق في الأحكام بين الفرض والنافلة ......... ١٩٩

## الموضوع الصفحة

#### فتاوى الزكاة

| 7.7   | المقصود بالزكاة لغةً وشرعاً                         |
|-------|-----------------------------------------------------|
| ۲٠٥   | آثار الزكاة على المجتمع والاقتصاد                   |
| 7.7   | شروط وجوب الزكاة                                    |
| 7 • 9 | مال المملوك هل يُعْفَىٰ مِن الزكاة؟                 |
| ۲۱.   | الأصناف التي تجب فيها الزكاة ومقدار كل نوع          |
| 717   | زكاة الفواكه والخضروات إذا بيعت                     |
| 717   | تابع الأصناف التي تجب فيها الزكاة                   |
| 177   | تقدير قيمة الأراضي لإخراج زكاتها                    |
| 777   | تزكية الديون التي في ذِمم الناس                     |
| 770   | خرص عروض التجارة                                    |
| 770   | الزكاة في مال الصغير والمجنون                       |
| 777   | مصارف الزكاة                                        |
| 740   | حكم صرف الزكاة للأقارب الفقراء                      |
| ۲۳٦   | توضيح                                               |
| 777   | حكم إسقاط الدين عن المدين واعتبار ذلك من الزكاة     |
| ۲۳۸   | دفع الزكاة للفقير المدين بشرط أن يَرُدَّها للدَّافع |
| 747   | حكم الزكاة في الإسلام                               |

#### الصفحة

# الموضوع

#### فتاوى الصيام

| 754    | مقصود بالصيام لغة وشرعاً             | ال       |
|--------|--------------------------------------|----------|
| 737    | سام الصيام                           |          |
| 337    | کم صیام رمضان                        | ,<br>ح   |
| 7 2 0  | كانة الصيام وفضله                    | مک       |
| 737    | كم الفطر في رمضان بدون عذر           |          |
| 7 2 7  | يثبت شهر رمضان؟                      |          |
| 787    | كم رؤية من رأى الهلال وحده           |          |
| 7 \$ 1 | كان الصيام                           |          |
| 7 2 9  | ى مَن يجب الصيام؟                    |          |
| 408    | كم صيام تارك الصلاة                  |          |
| 700    | كم مَن يُصلي ويصوم في رمضان فقط؟     |          |
| 707    | كمْ مَن يصومْ أياماً ويُفطّر أياماً؟ |          |
| 707    | ساءُ الأشهر الفائتة                  |          |
| Y0Y    | عذار المبيحة للفطر                   |          |
|        | سدات الصوم                           |          |
|        | يام الصبي                            |          |
| 770    | يام المجنون                          | <u> </u> |
|        | يام يوم الشك                         |          |
|        | مامُ في بلدٍ ثم انتقل إلى بلد آخر    |          |

| الصفحة   | الموضوع                                   |
|----------|-------------------------------------------|
| ۸۶۲      | اداب الصيام                               |
| یر ۲۷۰ م | حكم أكل وشرب من شك في طلوع الفج           |
|          | حكم من يأكل أثناء الأذان                  |
| YV1      | العوم والغوص في الماء للصائم              |
| YV1      | القطرة والمرهم للصائم                     |
| ۷٧٢      | استعمال فرشاة الأسنان أثناء الأذان أو بعا |
|          | حكم التحليل والتبرع بالدم للصائم          |
|          | استعمال المراهم والمرطبات أثناء الصيام    |
|          | حقن الإبر في العضل والوريد للصائم         |
| ۲۷٤      | المبالغة في المضمضة والاستنشاق للصائه     |
| · ·      | شمُّ الطيب للصائم                         |
| Yvo      | الفرق بين البخور والقطرة                  |
| YV7      | <i>*</i>                                  |
| ٢٧٦ ٢٧٢  | ماذا يفعل مَن رأى صائماً يأكل؟            |
| YVV      | خروج الدم من الصائم                       |
| YVA      | الجماع في نهار رمضان                      |
| YV9      | صيام المسافر                              |
| YA1      | حكم صيام المعتمر                          |
| YAY      | السفر في رمضان من أجل الإفطار             |
| ۲۸۳      | قضاء الفّائت من رمضان                     |
| YAE      | الفرق بين الأداء والقضاء في شهر رمضان     |

| = [60        |                                                   |  |  |  |
|--------------|---------------------------------------------------|--|--|--|
| = { 9        |                                                   |  |  |  |
| 440          | حكم من مات وعليه قضاء من رمضان                    |  |  |  |
| 717          | صلاة التراويح                                     |  |  |  |
| <b>Y A Y</b> | أخطاء تقع في صلاة التراويح                        |  |  |  |
| 79.          | هل يلزم المحافظة على صلاة التراويح في جميع الشهر؟ |  |  |  |
| 79.          | البكاء في صلاة التراويح                           |  |  |  |
| 791          | حمل المصحف أثناء قراءة الإمام                     |  |  |  |
| 797          | إحياء بعض ليالي العشر دون غيرها                   |  |  |  |
| 797          | الاعتكاف                                          |  |  |  |
| 797          | هل للاعتكاف أقسام؟                                |  |  |  |
| 798          | هل يجوز الاعتكاف في غير رمضان؟                    |  |  |  |
| 798          | أركان الاعتكاف وشروطهأ                            |  |  |  |
| 790          | اعتكاف المرأة                                     |  |  |  |
| 790          | ما يستحب في الاعتكاف وما لا يستحب                 |  |  |  |
| 797          | ما يُباح للمعتكف                                  |  |  |  |
| <b>797</b>   | زكاة الفطر                                        |  |  |  |
|              |                                                   |  |  |  |
| فتاوى الحيج  |                                                   |  |  |  |
|              | ٠                                                 |  |  |  |
| ٣٠٣          | النُسُك وأنواعه                                   |  |  |  |
| 4.8          | حُكم الحج                                         |  |  |  |
| ۳.۰٥         | حُكم العمرة                                       |  |  |  |
| ۳.0          | وجوب الحج على الفور أم على التراخي                |  |  |  |
| ۲۰۳          | شروط وجوب الحج والعمرة                            |  |  |  |
| 4.4          | شروط الإجزاء في أداء الحج والعمرة                 |  |  |  |

| لصفحة      | الموضوع                                               |
|------------|-------------------------------------------------------|
| TT9.       | يأخذ نقوداً ليحج بها وليس في نيَّته إلا جَمْع الدراهم |
| ٣٤٠ .      | هل يقع للنائب ثواب في بعض الأعمال إذا حجَّ عن غيره؟ . |
| ۳٤٠ .      | معنى النيابة الجزئية في الحج                          |
| ۳٤٢ .      | عجز عن إكمال النُسُك فماذا يصنع؟                      |
| ٣٤٤        | حُكم مَن توفى أثناء إحرامه بالنُّسُك                  |
| ۳٤٥        | صفة الاشتراط                                          |
| ۳٤٧        | صيغة الاشتراط                                         |
| ۳٤٧        | محظورات الإحرام                                       |
| <b>707</b> | حُكم وضع شيء ملاصِق لرأس المحرم                       |
| <b>707</b> | الفرق بين النقاب والبرقع                              |
| ۳٥٣        | كيفية ستر وجه المحرمة أمام الرِّجال                   |
| ۳٥٣        | حُكم مَن تلبَّس ببعض محظورات الإحرام                  |
| ۳٥٤        | محظورات الإحرام «تتمة» الإحرام                        |
| <b>700</b> | حُكم مَن ارتكب محظوراً من المحظورات جاهلاً            |
| ۳٥٦        | حُكم استبدال المحرم لباس الإحرام                      |
| ۳٥٧        | حُكم الاغتسال للمحرم                                  |
| ۳٥٨        | حُكم إتلاف نبات وشجر مكة                              |
| ۳٥٩        | زمان ومكان الإحرام بالحج                              |
| ۳٦٠        | حُكم مَن أدرك الوقوف بعرفة متأخِّراً                  |

| الصفحة                 | الموضوع                             |
|------------------------|-------------------------------------|
| ۳٦١ ۱۲۳                | بداية الوقوف بالمزدلفة ونهايته      |
| ٣٦٣ ٣٦٣                | حُكم المبيت بمِنى يوم النَّحر       |
| ٣٦٣ ٣٢٣                | حد المبيت في منى                    |
| 778 377                | الآداب التي ينبُغي مراعاتها في مِني |
| اس في منى ٣٦٥          | يستمعون إلى الملاهي ويغتابون الن    |
|                        | الحِكْمَة من رمي الجِمار            |
| ۳٦٧ ٧٦٣                | صفة رمي الجِمَار                    |
| ٣٦٨                    | الدعاء عند رمي الجِمار              |
| ٣٦٨                    | لا تلزم الطهارة عند رمي الجِمار .   |
|                        | حُكم غسل حصى الجِمَار               |
| اف أو السعي ٣٦٩        | حُكم مَن نسي شيئاً من أشواط الطو    |
|                        | ماذا يفعل إذا أُقيمت الصلاة وهو ف   |
|                        | حُكم التمشُّح بجدران الكعبة وكسو    |
| ٣٧٤                    | صفة الالتزام                        |
| ٣٧٤                    | خصائص ماء زمزم                      |
|                        | حُكم التبرُّك بآثار مكة والكعبة     |
| الجبل الذي في عرفة ٣٧٥ | حُكم إطلاق اسم جبل الرحمة على       |
| <del>"</del>           | حُكم زيارة هذا الجبل والصلاة علي    |
| بة                     | حُكم استقبال الجبل واستدبار الكع    |

### الموضوع الصفحة

### أخطاء تقع في الحج يجب الحذر منها

| ۳۸۱ | أخطاء تقع في الإحرام                      |
|-----|-------------------------------------------|
| ۲۸۳ | أخطاء تقع في الإحرام بالحج يوم التروية    |
| ٣٨٧ | أخطاء تقع في التلبية                      |
| ٣٨٨ | أخطاء تقع في دخول الحرم                   |
| ٣٩. | أخطاء تقع في الطوافأخطاء تقع في الطواف    |
| ٤٠٢ | أخطاء تقع في ركعتي الطواف                 |
| ٤٠٥ | حُكم الدعاء بعد النافلة ومسح الوجه        |
| ٤٠٧ | أخطاء تقع في الطريق إلى المسعى وفي المسعى |
| ٤١٤ | صعود المرأة الصفا ومزاحمتها الرِّجَال     |
| ٤١٥ | صفة السعي بين العَلَمَين الأخضرين         |
| 113 | هل يقول الساعي: «أبدأ بما بدأ الله به»؟   |
| 113 | واجب المطوفين تجاه الحُجَّاج              |
| ٤١٨ | أخطاء تقع في الحلق والتقصير               |
| ٤٢٠ | أخطاء تقع في مِني                         |
| 273 | أخطاء تقع في الذهاب إلى عرفة وفي عرفة     |
| 271 | أخطاء تقع في الطريق إلى مزدلفة وفي مزدلفة |
| 244 | أخطاء تقع عند الرمي                       |
| 233 | أخطاء تقع في المبت بمني أبام التشريق      |

| الصفحة                      | الموضـوع                         |
|-----------------------------|----------------------------------|
| ξ ξ V                       | أخطاء تقع في الهدي               |
| ٤٥٢                         | حُكم ذبح الهدي في غير مكة .      |
| ن المضحي ٤٥٣                | حُكم ذبح الأُضحية في غير مكا     |
| ٤٥٥                         | نصائح تتعلَّق بالهدي             |
| ξον                         | أخطاء تقع في الوداع              |
| لها تعلُّق بالحج؟ ٤٥٨       | حكم زيارة المسجد النبوي وهل      |
| حجد النبوي ٤٦٠              | الآداب المشروعة في زيارة المس    |
|                             | حُكم زيارة البقيع وشهداء أُحُد   |
| ماعة من المقبورين، فماذا    | يجد في قلبه ميلًا إلى طلب الشف   |
|                             | يفعل؟ينعل                        |
| رها من المزارات ٤٦٣         | حُكم زيارة المساجد السبعة وغي    |
| ٤٦٤ ٤٢٤                     | ما ينبغي لمَن وُفِّق لأداء الحج؟ |
| نجاه أهله بعد أداء الحج ٤٦٦ | الواجب على مَن عاد إلى بلاده :   |
| £7V VF3                     | آثار الحج على المسلم             |
| ٤٦٨                         | نصيحة لمن أدَّى الحج             |
| ٤٧١                         | فهرس الأحاديث والآثار            |
| ٤٨٣                         | فهرس الموضوعات                   |

DAR-ALWATAN

SR 18.00

