التفيين القيم التفيين القيم الإمام ابن القيم الإمام ابن القيم

> جعه مخراوبیشا لنروی

محرَمنْ إلىف محرَمنْ إلىف

ار الكالب المجاملة بعيروت، بشنات پیروت – لبنان

# بنيالياليالي

الحمد الله رب العالمين . الرحمن الرحيم . مالك يوم الدين . وصلى الله وسلم على عبد الله ورسوله محمد حاتم المرسلين ، و إمام المهتدين . وعلى آله أجمعين .

أما بعد: فهذا « التفسير القيم ، للامام ابن القيم » رحمنا الله و إياه ، وغفر لنا وله ، جمعه العلامة المحقق السلنى الشيخ محمد أو يس الندوى ، خريج ندوة العلماء من [ نگرام ، ضلع لگهنؤ ] من البلاد الهندية ، بذل فيه جهداً مشكوراً قرأ المطبوع من مؤلفات الإمام الحافظ شمس الدين ابن القيم ، ثم استخرج مها هذه المجموعة القيمة من التفسير ، وهى \_ و إن كانت لم تستوعب تفسير القرآن كله \_ ولكنها تعتبر نموذجاً صالحاً ، يستطيع من تدبرها حق التدبرأن ينتفع بها يحذو حذوها ، و يسهل عليه بها فهم القرآن كله على هذا المنوال إن شاء الله .

قام بطبعها: السلفيان الصالحان، الشيخان عبد الله، وعبيد الله الدهلويان، من كبار تجار مكة، خدمة لراغبي التفقه في كتاب الله، والحريصين على الاستقامة على سبيل الله، الذي جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم من عند ربه، وقد قصد الطابعان بذلك \_ جزاها الله خير الجزاء \_ أن يقدما خير معونة لطالبي هذا التفقه ولأولئك الحريصين على هذه الاستقامة ليتيسر لهم الرجوع إلى منهج السلف الصالح رضى الله عنهم، والعود إلى المنبع الصافي لدين الله . فجزى الله المؤلف والجامع والطابعين أفضل المثوبة على هذا العمل الصالح.

وقد فوض الطابعان إلى القيام بمراجعة الأصل على كتب ابن القيم وزيادة ما أجده فيها مما ند عن الأخ محمد أو يس. فبذلت في ذلك طاقتي ، وقد أعطيت.

هذا الكتاب ما يرضى رغبتى فى نشر آثار الإمام الحافظ ان القيم ، وما يقتضيه حبى له و إعجابى به ، و بققهه الذى نفعنى الله به كثيراً .

هذا \_ ولعل الله سبحاله وتعالى يَمَنُّ بالعثور على تفسير الإمام العلامة شيخ

الإسلام ابن تيمية ، و يوفقنى الله \_ أو غيرى من محبى شيخ الإسلام \_ لطبعــه ، فإن لم يكن فَيَمُنُّ بتُوفيق الأخ العلامة الشيخ محمد أو يس الندوى لجمع شتـــات

الآيات التي تناولها شيخ الإسلام بالشرح والتفسير في ثنايا كتبه القيمة .

والحد لله أولاً وآخراً ، وصلى الله على محمد عبد الله ورسوله ، وعلى آله وسلم

تسليماً كثيرا كم

وكتبه فقير عفو الله ورحمته

محمد حامد الفقى



الحد لله وكني ، وسلام على عباده الذين اصطنى .

أما بعد ، فإن علم التفسير فى غنى أن يشاد بجلالته ، وشدة اعتناء الأمة به . فإنه يستحق ذلك وأكثر ، لجلالة ما يضاف إليه ، ولكن مما تجمل الإشارة إليه ، في هذا الحل : أن هذا الموضوع الجليل يتطلب من المؤلف فيه مواهب ومؤهلات أوسع مما تجدها فى عامة من طرق هذا الموضوع قديماً وحديثا .

منها: السليقة العربية ، أو الذوق الأدبى الصحيح ، الذي يتأتى معه فهم جمال القرآن و بلاغته المعجزة .

ومنها: العلم الراسخ، والنظر الثاقب في علم الدين ، خصوصاً في علوم الحديث والسنة .

ومنها: الاطلاع على أسرار التشريع ومقاصده .

ومنها: الإلمام بنفسية البشر ، وطبائع الأمم ، حتى يعرف مواطن الضعف فيها ، ووجوه الشبه في مختلف أجيالها ، وأدوار حياتها .

فذلك كله مما يفتح بابًا واسعًا فى فهم القرآن ، وتطبيقه على أحوال العصر ، والاضطلاع بالإصلاح الديني .

ولما لم تتوفر هذه الشروط والصفات فى أكثر المفسرين ، كان فن التفسير فتًا قاصرا ، لا يزال فى دور طفولته ، حتى قال بعض النقاد : إن فن التفسير من العلوم الدينية ــ لم يحترق ولم ينضج .

وممن يجب استثناؤه من هذا الإطلاق من بين المفسرين: العلامتان شيخًا الإسلام، الحافظان: ابن تيمية الحرانى، وتلميذه ابن قيم الجوزية، رحمهما الله تعالى، فقد توفرت فيهما هذه المؤهلات العلمية، والمواهب العقلية، التي تجعل من كل واحد منهما المفسر الكامل ، المستكل لأداته وصفاته . ولكن من سوء حظ المسلمين ، ومن سوء حظ طلبة هذا العلم الشريف \_ على الأخص : أن كتبهما الفودة في هذا الباب كأنما طارت بها العنقاء ، فلم يبق منها إلا شذرات وفصول ، ورسائل صغيرة ، وأقوال منثورة ، ونقول يتناقلها العلماء في كتبهم ، أو نجل وعبارات مبعثرة ، على صفحات مؤلفاتهم في موضوعات أخرى ، لو نظمت في سلك واحد ، لكان كتاباً قيماً في التفسير .

لذلك أشار على الوجيه الفاضل ، الاستاذ الكبير العلامة ، السيد سلمان الندوى ، مدير دار المصنفين (أعظم كره - هند) والمشغوف بكتب الشيخين : السيد عبد العلى الحسنى ، مدير ندوة العلماء (لكمؤ - هند) لما رأيا اهمامى بكتبهما ، وحرصى على علومهما ، أن أضطلع بهذا العمل ، خدمة للدين والعلم ، ومساعدة لطلبة هذا العلم الشريف ، وأن أبرز من هذا الدر المنثور عقداً نظيا . فامتثلت أمرها ، واشتغلت أولاً بكتب الحافظ شمس الدين بن القيم رحمه الله مدة أقتنص فيها شوارده من كتبه ، وألتقط درره ، وأجمها في سفر واحد ، حتى جاء هذا الكتاب ، الذي أقدمه إلى طلبة التفسير ، ومحبى علوم الشيخين ، وإمهم الكثير - محمد الله - في البلاد الإسلامية .

ومن الاعتراف بالجميل ، والتنويه بالأمر الواقع: أنى نلت مساعدة علمية عالية ، وتشجيعاً كبيراً ، في سبيل هذه الخدمة العلمية ، من والدى الأبر الأستاذ الكبير: الشيخ محمد أنيس النكرامي ومن العلامة الكبير الشيخ محمد حليم عطا ، أستاذ دار العلوم بندوة العلماء ، وصديقي الكبير السيدأبي الحسن على الحسنى والله سبحانه وتعالى يتولى جزاءهم ، وينفع بهذا العمل ، ويتقبله قبولاً

# محمدأويسبى الندوى

[ نكرام ، ضلع لكمهؤ ] في ذي القعلة ١٣٦٧ ه سبتمبر سنة ١٩٤٨

# بسِ خَالِمُ الْفَاتِحَةِ سُورة الفاتحة

اعلم أن هذه السورة اشتملت على أمهات المطالب العالية أتم اشتمال ، وتضمنتها أكمل تضمن .

فاشتملت على التعريف بالمعبود تبارك وتعالى بثلاثة أسماء ، مرجع الأسماء الحسنى والصفات العليا إليها ، ومدارها عليها . وهي : « الله ، والرب ، والرحمن » وبنيت السورة على الإلهية والربوبية والرحمة . فه « إياك نعبد » مبنى على الإلهية . وطلب الهداية إلى الصراط المستقم بصفة الرحمة . والحمد يتضمن الأمور الثلاثة : فهو المحمود في إلهيته ، وربوبيته ، ورحمته . والمجد كالان لجده .

وتضمنت إثبات المعاد ، وجزاء العباد بأعمالهم حسمها وسينها . وتفرُّد الرب تعالى بالحكم إذ ذاك بين الخلائق ، وكون حكمه بالعدل . وكل هذا تحت قوله « مالك يوم الدين » .

وتصمنت إثبات النبوات من جهات عديدة:

أحدها : كونه رب العالمين (١). فلا يليق به أن يترك عباده سُدَّى هَمَلا،

<sup>(1)</sup> أى مربيهم بالنع \_ وأجلها الوحى وإرسال الرسل وإزال الهدى والعلم والحكمة \_ والآلاء المتنالية ، التي لا تنقطع طرفة عين ، وهو القيوم الذي يقوم بعلمه وحكمت وقدرته على تدبير أمور العالمين في كل لحظة وطرفة عين ، وهو القاهر فوق عباده الحكيم الحبير ، الذي يسخر هذه العوالم لبعضها ، ويسخر جميع ما في السموات والأرض منها للانسان ، ليربيه وينميه ، فيربو بها وينمو ويسمو على درجات الكال والكرامة الإنسانية ، إذا عرف نع ربه عليه ، =

لا يعرفهم ما ينفعهم فى معاشهم ومعادهم وما يضرهم فيهما. فهذا هضم للر بوبية ، ونسبة الرب تعالى إلى ما لا يليق به . وما قدره حق قدره من نسبه إليه .

الثانى : أحدها من اسم « الله » وهو المألوه المعبود . ولا سبيل للعباد إلى معرفة عبادته إلا من طريق رسله .

الموضع الثالث: من اسمه « الرحمن » فإن رحمته تمنع إهال عباده ، وعدم تعريفهم ما ينالون به غاية كالهم . فمن أعطى اسم « الرحمن » حقه عرف أنه متضمن لإرسال الرسل ، وإنزال الكتب ، أعظم من تضمنه علم إنزال الغيث وإنبات الكلاً ، وإخراج الحب . فاقتضاء الرحمة لما تحصل به حياة القلوب والأرواح أعظم من اقتضائها لما تحصل به حياة الأبدان والأشباح ، لكن المحجوبون إنما أدركوا من هذا الاسم حظ البهائم والدواب . وأدرك منه أولو الألباب أمراً وراء ذلك .

الموضع الرابع: من ذكر « يوم الدين » فإنه اليوم الذي يدين الله العباد فيه بأعمالهم ، فينيهم على الحيرات، ويعاقبهم على المعاصى والسيئات. وما كان الله ليعذب أحداً قبل إقامة الحجة عليه . والحجة إنما قامت برسله وكتبه . وبهم استحق الثواب والعقاب . وبهم قام سوق يوم الدين . وسيق الأبرار إلى النعيم . والفجار إلى الجحم .

<sup>=</sup> ورحمته به ، وحكمته البالغة ، وقدر ذلك قدره فشكره ، واحتفظ كرامته ، واعتر بإخلاص إنسانيته المعنوية الكريمة وتصفيتها وتزكيتها بالتأمل والتفكر في الآيات الكونية ، والتدبر والفقه والعمل بالآيات العلمية ، لتسكون عابدة بمنتهى الذل ، وأخلص المحبة هذا الرب الرحمن الرحم وحده ، فإنه هو الذي يبدؤها دائما بإحسانه و ربيته ، ويعطمها جميع عناصر القوة والعزة والكرامة ، والحياة الطيبة في الدنيا والآخرة ، والكل في ذلك سواء ؟ فقير إلى الله وحده والله هو الغني الحميد ولايزال العبد المخلصيرة بصادق العبودية على معارج هذه الكرامة حتى يكون مع الأبراز في عليين . جعلنا الله كذلك .

الموضع الخامس: من قوله « إياك نعبد » فإن ما يُعبد به تسالى لا يكون إلا على ما يحبه و يرضاه . وعبادته : هى شكره وحبه وخشيته ، فطرى ومعقول العقول السليمة . لكن طريق التعبد وما يعبد به لا سبيل إلى معرفته إلا برسله . وفى هذا بيان أن إرسال الرسل أمر مستقر فى العقول ، يستحيل تعطيل العالم عنه ، كما يستحيل تعطيله عن الصانع . فن أنكر الرسول فقد أنكر المرسِل . ولم يؤمن به ، ولهذا جعل سبحانه الكفر برسله كفراً به .

الموضع السادس: من قوله « اهدنا الصراط المستقيم » فالهداية: هي البيان والدلالة ، ثم التوفيق والإلهام ، وهو بعد البيان والدلالة . ولا سبيل إلى البيان والدلالة إلا من جهة الرسل. فإذا حصل البيّان والدلالة والتعريف ترتب عليه هداية التوفيق . وجعل الإيمان في القلب وتحبيبه إلى ، وتزيينه في قلبه ، وجعله مؤثراً له ، راضياً به ، راغباً فيه . وهي هدايتان مستقلتان ، لا يحصل الفلاح إلا بهماً . وهما متضمنتان تعريف ما لم نعلمه من الحق تفصيلا وإجمالا ، و إلهامنا له ، وجعلنا مريدين لاتباعه ظاهراً وباطناً . ثم خلقُ القدرة لنا على القيام بموجب الهدى بالقول والعمل والعزم . ثم إدامة ذلك لنا وتثبيتنا عليه إلى الوفاة . ومن ههنا يعلم اضطرار العبد إلى سؤال هــذه الدعوة فوق كل ضرورة ، و بطلان قول من يقول : إذا كنا مهتدين ، فـكيف نـــأل الهداية ؟ فإن المجهول لنا ،. من الحق أضعاف المعلوم . وما لا نريد فعله تهاوناً وكسار مثلما نريده أو أكثر منه أو دونه ، وما لا نقدر عليه نما نريده كذلك . وما نعرف جملته ولا نهتدى لتفاصيله ، فأمر يفوته الحصر . ونحن محتاجون إلى الهداية التامة . فمن كملت له هذه الأمور كان سؤال الهداية له سؤالَ التثبيت والدوام . وللهداية مرتبة أخرى — وهي آخر مراتبها — وهي الهداية يوم القيامة إلى طريق الجنة . وهو الصراط الموصل إليها . فمن هُدى في هذه الدار إلى صراط

الله المستقيم الذي أرسل به رسله ، وأنزل به كتبه ، هُدى هناك إلى الصراط

المستقيم ، الموصل إلى جنته ودار ثوابه . وعلى قدر ثبوت قدم العبد على هذا الصراط الذى نصبه الله لعباده فى هذه الدار ، يحكون ثبوت قدّمه على الصراط المنصوب على مَثْن جهنم . وعلى قدر سيره على هذه الصراط يكون سيره على ذاك الصراط . فمهم من يمر كالطرّف ، ومنهم من يمر كالطرّف ، ومنهم من يمر كالريح ، ومنهم من يمر كشدِّ الركاب ، ومنهم من يسمى سعيا ، ومنهم من يمشى مشيا ، ومنهم من يحبو حبوا ، ومنهم المخدوش المسلم ، ومنهم المكردس فى الناس . فلينظر العبد سيره على ذلك الصراط من سيره على هذا ، حَذُو القُذَة بالقذة جزاء وفاقا ( هل تجزون إلا ما كنتم تعملون ؟ ) .

ولينظر الشبهات والشهوات التي تعوقه عن سيره على هذا الصراط المستقيم . فإمها الكلاليب التي بجَنْبتي ذاك الصراط ، تخطفه وتعوقه عن المرور عليه . فإن كثرت هنا وقويت فكذلك هي هناك ( وما ر بك بظلاًم للعبيد )

فسؤال الهداية متضمن لحصول كل خير، والسلامة من كل شر . الموضع السابع: من معرفة نفس المسئول، وهو الصراط المستقيم. ولا تكون

الطريق صراطاً حتى تتضمن خمسة أمور: الاستقامة ، والإيصال إلى المقصود ، والقرب ، وسعته المارين عليه ، وتعينه طريقاً المقصود . ولا يخنى تضمن الصراط المستقم لهذه الأمور الحمسة .

فوصفه بالاستقامة يتضمن قربه ، لأن الخط المستقيم هو أقرب خط فاصل بين نقطتين . وكما تعوج طال و بعد . واستقامته تتضمن إيصاله إلى المقصود . ونصبه لجميع من يمر عليه يستارم سعته . وإضافته إلى المنعم عليهم ، ووصفه بمخالفة صراط أهل الغضب والضلال يستلزم تعينه طريقا .

والصراط: تارة بضاف إلى الله ، إذ هو الذى شرعه ونصبه ، كقوله تعالى ( ٢ : ١٥٣ وأن هذا صراطى مستقياً ) وقوله ( ٤٢ : ١٥٣ و إنك الهدى إلى صراط مستقيم : صراط الله ) وتارة يضاف إلى العباد ، كما فى الفاتحة . اكوبهم أهل سلوكه . وهو المنسوب لهم . وهم المارون عليه .

الموضع الثامن : من ذكر المنعم عليهم ، وتمييزهم عن طائفتي الغضب والضلال فانقسم الناس بحسب معرفة الحق والعمل به إلى هذه الأقسام الثلاثة . لأن العبد إما أن يَكُونَ عَالَمًا بَالْحَقِّ ، أو جاهلًا به . والعالم بالحق إما أن يَكُون عاملًا بموجبه أو مخالفاً له . فهذه أقسام المسكلفين . لا يخرجون عنها البتة . فالعالم بالحق العامل به : هو المنعم عليه . وهو الذي زكَّى نفسه بالعلم النافع والعمل الصالح . وهو المفلح ( ٩١ : ٩ قد أفلح من زكاها ) والعالم به المتبع هواه هو المغضوب عليه . والجاهل بالحق : هو الضال . والمغضوب عليه ضال عن هداية العمل . والصال مغضوب عليه لضلاله عن العلم الموجب للعمل . فكل منهما ضال مغضوب عليه ، ولكن تارك العمل بالحق بعد معرفته به أولى بوصف الغضب وأحق به .. ومن ههنا كان اليهود أحقَّ به . وهو متغلظ في حقهم . كقوله تعــالى في حقهم. (٢: ٩٠ بئسما اشتروا به أنفسهم : أن يكفروا بمـا أنزل الله كَغْيًا أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده ، فباءوا بغضب على غضب ) قال تعالى ( ٥ : ٠٠ قل هل أنبئكم بشر من ذلك مَثو بة من عند الله ؟ من لعنه الله وغضب عليه، وجعل منهم القردة والخنازير وعَبَدَ الطاغوتِ أُولئك شر مكاناً وأضل عن سواء السبيل ) . والجاهل بالحق : أحق باسم الضلال . ومن هنا وصفت النصاري به في قوله تعمالي ( ٥ : ٧٧ قل : يا أهل الكتاب لا تَغْلُوا في دينكم غير الحق ، ولا تتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبــل وأضلوا كثيراً ، وضلواً عن سواء السبيل ) فالأولى : في سياق الخطاب مع اليهود . والثانية : في سياقه مع النصارى . وفي الترمذي وصحيح ابن حِبَّان : من حديث عدي بن حاتم قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « اليهود مغضوب عليهم . والنصارى ضالون » فني ذكر المنعَم عليهم \_ وهم من عرف الحق واتبعه \_ والمغضوب عليهم \_ وهم من عرفه واتبع هواه ــ والضالين ــ وهم من جهله ــ : ما يستلزم ثبوت الرسالة والنبوة . لأن انقسام الناس إلى ذلك هو الواقع المشهود . وهذه القسمة إنما أوجبها

ثبوت الرسالة . وأضاف النعمة إليه ، وخذف فاعل الغضب لوجوه .
منها : أن النعمة هي الخير والفضل . والغضب من باب الانتقام والعدل .
والرحمة تغلب الغضب ، فأضاف إلى نفسه أكمل الأمرين ، وأسبقهما وأفواها .
وهذه طريقة القرآن في إسناد الخيرات والنع إليه . وحذف الفاعل في مقابلتهما ،

والرحمة تغلب الغضب، فأضاف إلى نفسه أكل الأمرين، وأسبقهما وأقواها. وهذه طريقة القرآن في إسناد الخيرات والنعم إليه. وحذف الفاعل في مقابلتهما، كقول مؤمني الجن ( ٧٧: ١٠ وأنا لا ندري أشر اريد بمن في الأرض أم أراد بهم ربهم رَشَدا ؟) ومنه قوله الخضر في شأن الجدار واليتيمين ( ١٨: ١٨ فأراد ربك أن يبلغا أشدها ويستخرجا كنزها) وقال في خرق السفينة ( ١٨: ٧٩ فأردت أن أعيبها ) ثم قال بعد ذلك ( وما فعلته عن أمرى ) وتأمل قوله تعالى ( ٢: ١٨٧ أحل لكم ليلة الصيام الرَّفَ إلى نسائكم ) وقوله ( ٥: ٤ حُرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير ) وقوله:

( ٤ : ٣٣ حرمت عليكم أمهاتكم ـ ثم قال ـ وأحل لكم ما وراء ذلكم ) .
وفى تخصيصه لأهل الصراط المستقيم بالنعمة ما دل على أن النعمة المطلقة

هى الموجبة للفلاح الدائم . وأما مطلق النعمة فعلى المؤمن والكافر . فكل الخلق في نعمه . وهذا فصل النزاع في مسألة : هل لله على السكافر من نعمة أم لا ؟ .

فالنعمة المطلقة لأهل الإيمان. ومطلق النعمة يكون للمؤمن والسكافر، كَا قَالَ تَعَلَّمُونَ الْمُؤْمِنُ وَالْسَانَ كَا قَالَ تَعْلَمُونَ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ اللهِ اللهُ ال

والنعمة من جنس الإحسان ، بل هي الإحسان ، والرب تعالى إحسانه على البر والفاجر ، والمؤمن والكافر ، وأما الإحسان المطلق فللذين اتقوا والذين هم محسنون .

الوجه الثانى: أن الله سبحانه هو المنفرد بالنعم ( ١٦ : ٥٣ وما بكم من نعمة فن الله ) فأضيف إليه ما هو منفرد به . و إن أضيف إلى غيره فلكونه طريقاً وَمَجْرًى للنعمة . وأما الفضب على أعدائه فلا يحتص به تعالى ، بل ملائكته

وأبياؤه ورسله وأولياؤه يغضبون لغضبه . فسكان فى لفظة « المغضوب عليهم » بموافقة أوليائه له : من الدلالة على تفرده بالإنعام ، وأن النعمة المطلقة منه وحده ، هو المنفرد بها \_ ما ليس فى لفظة « المنعم عليهم » .

الوجه الثالث: أن فى حذف فاعل الغضب من الإشعار بإهانة المعضوب عليه وتحقيره، وتصغير شأنه ، ما ليس فى ذكر فاعل النعمة ، من إكرام المنعم عليه والإشادة بذكره ، ورفع قدره : ما ليس فى حذفه . فإذا رأيت من قد أكرمه ملك وشرفه ، ورفع قدره ، فقلت : هذا الذى أكرمه السلطان ، وخلع عليه وأعطاه ماتمناه . كان أبلغ فى الثناء والتعظيم من قولك : هذا الذى أكرم وخُلع عليه وشرف وأعطى .

وتأمل سراً بديعاً فى ذكر السبب والجزاء للطوائف الثلاثة بأوجز لفظ وأخصره . فإن الإنعام عليهم يتضمن إنعامه بالهداية التى هى العلم النافع والعمل الصالح . وهى الهمدى ودين الحق . ويتضمن كال الإنعام بحسن الثواب والجزاء . فهذا تمام النعمة . ولفظ «أنعمت عليهم» يتضمن الأمرين . وإلجزاء . فهذا تمام النعمة . ولفظ «أنعمت عليهم» يتضمن الأمرين . وذكر غضبه على المفضوب عليهم يتضمن أيضاً أمرين : الجزاء بالغضب الذى موجبه غاية العذاب والهوان ، والسبب الذى استحقوا به غضبه سبحانه . فإنه أرحم وأرأف من أن يغضب بلا جناية منهم ولا ضلال . فكأن الغضب عليهم مستلزم لضلالم . وذكر الضالين مستلزم لغضبه عليهم وعقابه لهم . فإن من ضل استحق العقو بة التي هي موجب ضلاله وغضب الله عليه . فاستلزم وصف كل واحد من الطوائف الثلاث للسبب والجزاء أبين استلزام ، واقتضاء أكل اقتضاء ، ف غاية الإيجاز والبيان والفصاحة ، مع ذكر الفاعل فى أهل السعادة ، وحذفه فى أهل السعادة ، وحذفه فى أهل الغضب . وإسناد الفعل إلى السبب فى أهل الضلال .

وتأمل المقابلة بين الهداية والنعمة ، والغضب والضلال . فذكر المغضوب عليهم والضالين في مقابلة المهتدين المنعم عليهم . وهذا كثير في القرآن : يقرن

بین الضلال والشقاء ، و بین الهدی والفلاح . فالثانی کقوله ( ۲ : ۶ أولئك علی هدی من ربهم ، وأولئك هم المفلحون ) وقوله ( ۲ : ۲۸ أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ) والأول كقوله تعالی ( ۵۶ : ۷۷ إن المجرمین فی ضلال وستر ) وقوله ( ۲ : ۷ ختم الله علی قلومهم وعلی سممهم ، وعلی أبصارهم غشاوة ، ولهم عذاب عظیم ) وقد جمع سبحانه بین الأمور الأربعة فی قوله ( ۲۰ : ۱۲۳ فإما یأتینگر منی هُدًی ، فن اتبع هدای فلا یضل ولا یشتی ) فهذا الهدی والسعادة . ثم قال منی هُدًی ، فن اتبع هدای فلا یضل ولا یشتی ) فهذا الهدی والسعادة . ثم قال أعمی . قال : رب ،لم حشرتنی أعمی ، وقد کنت بصیرا ؟ قال : کذلك أتلك آیاتنا فلسیتها ، وکذلك الیوم تنسی ) فذكر الصلال والشقاء . فالهدی والسعادة متلازمان . والسعادة متلازمان . والسعادة متلازمان . والشعاء متلازمان .

### فصــــــل

وذكر الصراط المستقيم منفرداً ، معرفاً تعريفين : تعريفاً باللام ، وتعريفاً الإضافة . وذلك يفيد تعينه واختصاصه ، وأنه صراط واحد . وأما طرق أهل الغضب والضلال فإنه سبحانه يجمعها ويفردها ، كقوله ( ٦ : ١٥٣ وأنَّ هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ، ولا تتبعوا الشّبل فتَفَرَّق بكم عن سبيله ) فوجَّد لفظ الصراط وسبيله . وجع السبل المخالفة له . وقال ابن مسعود : « خَطَّ لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطا ، وقال : هذا سبيل الله ، ثم خط خطوطاً عن يمينه وعن يساره ، وقال : هذه سبل ، وعلى كل سبيل شيطان يدعو إليه ، ثم قرأ قوله تعالى ( وأن هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله . تعلى ( وأن هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله . ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ) » وهذا لأن الطريق الموصل إلى الله واحد . وهو ما بعث به رسله وأنزل به كتبه . لا يصل إليه أحد إلا من هذه الطريق ولو أتى الناس من كل طريق ، واستفتحوا من كل باب ، فالطرق عليهم مسدودة ،

والأبواب عليهم مغلقة ، إلا من هذا الطريق الواحد . فإنه متصل بالله ، موصل إلى الله . قال الله تعالى ( ١٥ : ٤١ هذا صراط علي مستقيم ) قال الحسن معناه : صراط إلى مستقيم . وهذا يحتمل أمرين : أن يكون أراد به أنه من باب إقامة الأدوات بعضها مقام بعض ، فقامت أداة « على » مقام « إلى » . والثاني : أنه أراد التفسير على المعنى . وهو الأشبه بطريق السلف . أى صراط موصل إلى وقال مجاهد : الحق يرجع إلى الله ، وعليه طريقه ، لا 'يعَرِّج على شيء . وهذا مثل قول الحسن وأبين منه . وهو من أصح ما قيل فى الآية . وقيل : « على » فيه للوجوب ،أى على بيانه و تعريفه والدلالة عليه . والقولان نظير القولين فى آية النحل . وهي ( ١٦ : ٩ وعلى الله قصد السبيل ) والصحيح فيها كالصحيح فى النحل . وهي ( ١٦ : ٩ وعلى الله قصد السبيل ) والصحيح فيها كالصحيح فى اليه الحجر : أن السبيل القاصد . وهو المستقيم المعتدل - يرجع إلى الله ، و يوصل اليه . قال طُفَيل الغَنوى :

مضوا سلفاً ، قَصْدَ السبيل عليهم وصَرْف المنايا بالرجال تَشَقْلَب أَى ممرنا عليهم ، و إليهم وصولنا . وقال الآخر :

فهن المنايا : أيُّ واد سلكته عليها طريق ، أو علىَّ طريقها فان قيل : لو أريد هذا المعنى لكان الأليق به أداة « إلى » التى هى للانتهاء ، لا أداة « على » التى هى للوجوب . ألا ترى أنه لما أراد الوصول قال ( ٢٠ : ٢٨ ) إن إلينا إيابهم . ثم إن علينا حسابهم ) وقال ( ٣٠ : ٣٠ إلينا مرجعهم ) وقال . لما أراد الوجوب مرجعهم ) وقال . لما أراد الوجوب ( ٨٨ : ٢٦ ثم إن علينا حسابهم ) ( ٢٠ : ١٠٨ إن علينا جمعه وقرآنه ) ( ٢٠ : ٣٨ وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها ) ونظائر ذلك ؟ .

قيل: في أداة « على » سر لطيف . وهو الإشعار بكون السالك على هذا الصراط على هدًى . وهو حتى . كما قال في حتى المؤمنين ( ٢: ٤ أولئك

على هدى من ربهم) وقال لرسوله صلى الله عليه وسلم ( ٧٧ : ٧٩ فتوكل على الله إنك على الله إنك على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الحق الحق ، وصراطه حق ، ودينه حق . فمن استقام على صراطه فهو على الحق والهدى . فكان فى أداة « على » على هذا المعنى ما ليس فى أداة « إلى » فتأمله ، فإنه سر بديع .

فإن قلت : فما الفائدة فى ذكر « على » فى ذلك أيضا . وكيف يكون المؤمن مستعلياً على الحق ، وعلى الهدى ؟ .

قلت: لما فيه من استعلائه وعلوه بالحق والهدى ، مع ثباته عليه واستقامته إليه . فكان في الإتيان بأداة «على » ما يدل على علوه وثبوته واستقامته وهذا بخلاف الضلال والرَّبب . فإنه يؤتى فيه بأداة « في » الدالة على انغاس صاحبه ، وانقاعه وتدسسه فيه ، كقوله تعالى ( ٩ : ٥٥ فهم في رَببهم يترددون ) وقوله ( ٢٠ : ٣٧ والذين كذبوا بآياتنا صُم و بُكم في الظلمات ) وقوله ( ٢٠ : ٢٠ فرَبهم لمي منه مُريب ) فذرهم في غَمرتهم حتى حين ) وقوله ( ٢٠ : ٤١ و إنهم لني شك منه مُريب ) وتأمل قوله تعالى ( ٤٣ : ٢٠ و إنا أو إياكم لعلى هدى أو في ضلال مبين ) فإن طريق الحل أله والمهم التي العلى العلى العلى الكبير ، وطريق الصلال تأخذ سُقلا ، هاو بة بسال كم افي أسفل سافلين .

وفى قوله تعالى ( ١٥: ٤١ قال: هذا صراط علي مستقيم) قول ثالث. وهو قول الكسائى: إنه على المهديد والوعيد نظير قوله ( ١٤: ٨٩ إن ربك لبللرصاد ) كما يقال: طريقك علي ، وممرك علي ، لمن تريد إعلامه بأنه غير فائت لك ، ولا مُعجِر . والسياق يأبي هذا ، ولا يناسبه لمن تأمله . فإنه قاله عيباً لإبليس الذي قال ( ١٥: ٣٩ لأغويهم أجمعين إلا عبادك مهم المخاصين ) فإنه لا سبيل لى إلى إغوائهم ، ولا طريق لى عليهم . فقرر الله عز وجل ذلك أثم التقرير . وأخبر أن الإخلاص صراط عليه مستقيم . فلا سلطان لك على عبادى الذي هم على هذا الصراط ، لأنه صراط على . ولا سبيل لإبليس إلى عبادى الذي هم على هذا الصراط ، لأنه صراط على . ولا سبيل لإبليس إلى

هذا الصراط ، ولا اَلحُوم حول ساحته ، فإنه محروس محفوظ بالله . فلا يصل عدو الله إلى أهله .

فليتأمل العارف هذا الموضع حق التأمل، ولينظر إلى هذا المعنى و يوازن بينه وبين القولين الآخرين، أيهما أليق بالآيتين، وأقرب إلى مقصود القرآن وأقوال السلف وأما تشبيه الكسائي له بقوله ( إن ر بك لبالمرصاد ) فلا يخفي الفرق بينهما سياقًا ودلالة . فتأمله ، ولا يقال في المبديد : هذا طريق مستقيم علي ، لن لا يسلكه . وليست سبيل المهدُّد مستقيمة . فهو غير مهدد بصراط الله المستقيم وسبيله التي هو عليها ليست مستقيمة على الله . فلا يستقيم هذا القول البنة . وأما من فسره بالوجوب ، أي على بيان استقامته والدلالة عليه . فالمعنى صحيح . لكن في كونه هو المراد بالآية نظر . لأنه حذف في غير موضع الدلالة . ولم يؤلَّف الحذف المذكور ، ليكون مدلولاً عليه إذا حذف . بخلاف عامل الظرف إذا وقع صفة . فإنه حذف مألوف معروف . حتى إنه لا يذكُّر البتة . فإذا قلت : له درهم علي . كان الحذف معروفاً مألوفا .. فلِو أردت على قدُدا، أو عليَّ وزنه وحفظه ، ونحو ذلك ، وحذفت . لم يسغ . وهو نظير : علىَّ بيانه . المقدر في الآية ، مع أن الذي قاله السلف أليق بالسياق . وأجلُّ المعنيين وأكبرها . قوله تمالى ( ٩٢ : ١٣ ، ١٣ إن علينا لَأَهُدَى . وإن لنا للآخرة والأولى ) قال :

قلت : وأ كثر المفسرين لم يذكر في سورة (والليل إذا يغشى) إلا معنى الوجوب ، أى علينا بيان الهدى من الضلال . ومنهم من لم يذكر في سورة النجل إلا هذا المعنى كالبغوى . وذكر في الحِجْر الأقوال الثلاثة . وذكر الواحدى في بسيطه المعنيين في سورة النحل . واختار شيخنا قول مجاهد والحسن في السور الثلاث .

نهذه ثلاثة مواضع في القرآن في هذا المعنى .

#### فص\_\_\_ل

والصراط المستقيم: هو صراط الله . وهو يخبر أن الصراط عليه سبحانه ، كا ذكرنا ، و يخبر أنه سبحانه على الصراط المستقيم ، وهذا في موضعين من القرآن: في هود والنحل ، قال في هود ( ١١ : ٥٦ ما من دابة إلا هو آخذ بناصيبها ، إن ربي على صراط مستقيم (١) وقال في النحل ( ١٦ : ٢٠ وضرب الله مثلا: رجلين: أحدها أبكم لا يقدر على شيء ، وهو كل على مولاه ، أينا يُوجّهه لا يأت بخير ، هل يستوى هو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم ؟ ) فهذا مثل ضربه الله للأصنام التي لا تسمع . ولا تنطق ولا تعقل ، وهي كل على عابدها بحتاج الصنم إلى أن بحمله عابده و يضعه و يقيمه و يخدمه . فسكيف يسوونه في العبادة بالله الذي يأمر بالعدل والتوحيد . وهو قادر متكلم ، في . وهو على صراط مستقيم في قوله وفعله . فقوله صدق ورشد ونصح وهدى . فضله حكمة وعدل ورحمة ومصاحة . هذا أصح الأقوال في الآية . وهو الذي لم وفعله حكمة وعدل البغوى . فإنه جزم به ، وجعله تفسير الآية . ثم قال :

وقال الحكلبي : يدلكم على صراط مستقيم .

قلت: ودلالته لنا على الصراط هي من موجب كونه سبحانه على الصراط المستقيم في أفعاله وأقواله . المستقيم في أفعاله وأقواله . فلا يناقض قول من قال : إنه سبحانه على الصراط المستقيم .

قال: وقيل: هو رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمر بالعدل. وهو على صراط مستقير.

قات: وهذا حق لا يناقض القول الأول. فالله على الصراط المستقيم، ورسوله

<sup>(</sup>١) وكذلك قوله في سورة الحجر (١٥ : ٤١ قال : هذا صراط على مستقيم)

عليه. فإنه لا يأمر ولا يفعل إلا مقتضاه وموجبه. وعلى هذا يكون المثل مضرو باً لإمام الكفار وهاديهم ، وهو الصم الذى هو أبكم ، لا يقدر على هدى ولا خير . وإمام الأبرار ، وهو رسول الله صلى الله عليه وسلم الذى يأمر بالعدل . وهو على صراط مستقيم (1).

وعلى القول الأول : يكون مضروباً لمعبود الكفار ومعبود الأبرار . والقولان متلازمان . فبعضهم ذكر هذا . وبعضهم ذكر هـذا . وكالاها

(١) وهذا هو الأحق بالآية والأنسب بالسياق . فإنه سبحانه يذكر أنه ماأفسد عقول الشركين إلا أولئك الأصنام الحية الأجسام الميتة القاوب والأرواح ، من الشيوخ والسادة الدجاجلة الصادين للعامة والدهماء عن صراط الله المستقم ، فإنهم يأمرون بالجور وأظلم الظلم ، ويدعون إلى التقليد الأعمى وقتل الإنسسانية العاقلة المميزة ، ليتهيأ لهم استعباد الناس وإيقساعهم في الشرك الأكبر والوثنية ، ويعيش أولئك الطواغيت كلاعلى أولئــك المستــذلين من الاغفال المستعبدين لهم ولمو تاهم ، غارقين في لين العيش تما يأخذون بدجلهم وإضلالهم من عصارة عرق ودماء الصناع والزراع من أولئك الأغفال ، بحسباب أنهم رجال الدين الذين لا ينبغي أن تكد أيديهم ، أو تتعب أجسامهم في صناعة أو زراعة، لأنهم حملة الدين وحمـــاته ورجال السكهنوت، فهم \_ مع هذا الدجل والضلال والإضلال والتعطل عن إفادة الأسة بعمل مجد نافع ــ يذل لهم العامة ويستخذون ويجرون وراءهم على غير هدى ولا بينة ويتركون طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم واتساعه فيما دعاهم إليه من الدين الحق الذي أنزله الله لإعزاز الإنسانية ، وفك أغلال التقليد والجهالة عنهــا ، لتخرج إلى الحياة الطيبة عارفة بنعم ربها شاكرة لها . وهذا الرسول الداعي إلى الهدى والعدل هو الذي عاش من طفولته شاكراً لأنع ربه ، يعمل بيديه ورجليه وعقله الأعمال النافعة المشمرة ، فيعود بها على الناس برأ وإحساناً وإطعاماً للجائع ، ومواساة لليتيم والأرمل ، وسداداً لعوز المعوزين ، وهو يأمرهم بماأوحي الله إليه بالعدل والإحسان فى كل نعم الله عليهم ، بتكريم الإنسانية أن تذل واستعبد إلا فله العلى العظيم فتعبده وحده ، ولا تعبده إلا بما شرع لتحيا بذلك الحياة الطيبـة ، وتحظى في الآخرة بأحسن المثوبة وخير الجزاء من الرحمن الرحم .

مراد من الآية . قال : وقيل : كلاها للمؤمن والكافر . يرويه عطية عن ابن عباس . وقال عطاء : الأبكم أبئ بن خلف ، ومن يأمر بالعدل : حزة وعثمان ابن عفان وعثمان بن مظعون .

قلت: والآية تحتمله. ولا يناقض القولين قبله، فإن الله على صراط مستقيم، ورسوله وأتباع رسوله . وصد ذلك مبعود الكفار وهاديهم ، والسكافر التابع والمتبوع والمعبود . فيكون بعض السلف ذكر أعلى الأنواع . وبعضهم ذكر الهادى . و بعضهم ذكر المستحيب القابل . وتكون الآية : متناولة لذلك كله . ولذلك نظائر كثيرة في القرآن .

وأما آية هود: فصر يحة لا تحتمل إلا معنى واحداً. وهو أن الله سبحانه على صراط مستقيم. فإن أقواله على صراط مستقيم. فإن أقواله كلها صدق ورشد وهدى وعدل وحكمة (٢: ١١٥ وتمت كلة ربك صدقاً وعدلا) وأفعاله كلها مصالح وحكم، ورحمة وعدل وخير. فالشر لا يدخل في أفعاله ولا أقواله البتة ، لخروج الشر عن الصراط المستقيم. فكيف يدخل في أفعال من هو على الصراط المستقيم أو أقواله ? وإنما يدخل في أفعال من خرج عنه وفي أقواله.

وفى دعائه عليه الصلاة والسلام « لبيك وسمديك ، والخبر كله بيديك ، والشر ليس إليك » ولا يلتفت إلى تفسير من فسره بقوله : والشر لا يتقرب به إليك ، أو لا يصعد إليك . فإن المعنى أجل من ذلك ، وأكبر وأعظ قدرا ، فإن مَن أسماؤه كلها حمل ، وأفعاله كلها حكم ، وأقواله كلها صدق وعدل : يستحيل دخول الشر في أسمائه أو أوصافه ، أو أفعاله وأقواله . فطابق بين هذا المعنى و بين قوله ( إن ر بى على صراط مستقيم ) وتأمل كيف ذكر هذا عقيب قوله ( ١١ : ٥٦ إنى توكلت على الله ر بى ور بكم ) أى هو ر بى ، فلا يسلمنى ولا يضيعنى ، وهو ر بكم فلا يسلمنكم على ولا يمنعكم

منى. فإن نواصيكم بيده ، لا تفعلون شيئًا بدون مشيئته . فإن ناصية كل دابة بيده ، لا يمكنها أن تتحرك إلا بإذنه . فهو المتصرف فيها . ومع هذا ، فهو فى تصرفه فيها وتحريكه لها ، ونفوذ قضائه وقدره فيها : على صراط مستقيم ، لا يفعل من ذلك إلا محكمة وعدل ومصلحة ، ولو سلطكم على فله من الحكمة فى ذلك ما له الحمد عليه . لأنه تسليط من هو على صراط مستقيم . لا يظلم ولا يفعل شيئًا عبثًا بغير حكمة . فهكذا تكون المعرفة بالله ، لا معرفة القدرية المجوسية ، والقدرية الحبرية ، نفاة الحكم والمصالح والتعليل . والله الموفق سبحانه .

#### فصــــل

ولما كان طالب الصراط المستقيم طالب أمي أكثرُ الناس ناكبون عنه ، مريد لساوك طريق مرافقه فيها غاية العزة . والنفوس مجبولة على وحشة التفرق ، وعلى الأنس بالرفيق ، نبه الله سبحانه على الرفيق في هذه الطريق ، وأنهم هم الذين (أنع عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين . وحسن أولئك رفيقا ) فأضاف الصراط إلى الرفيق السالكين له . وهم الذين أنع الله عليهم ، ليزول عن الطالب للهداية وسلوك الصراط وحشة تفرده عن أهل زمانه و بني جنسه . وليعلم أن رفيقه في هذا الصراط هم الذين أنع الله عليهم . فلا يكترث بمخالفة الناكبين عنه له . فإنهم هم الأقلُّون قدرا ، و إن كانوا الأكثرين عددا ، كا قال بعض السلف : عليك بطريق الحق ، ولا تستوحش لقلة السالكين . وإياك بعض الباطل ، ولا تغتر بكثرة الهالكين . وكما استوحشت في تفردك فانظر وطريق الباطل ، ولا تغتر بكثرة الهالكين . وكما استوحشت في تفردك فانظر إلى الرفيق السابق ، واحرص على اللحاق بهم . وغض الطرف عن سواه . فإنهم لن يغنوا عنك من الله شيئا . و إذا صاحوا بك في طريق سيرك ، فلا تلتفت لن يغنوا عنك من الله شيئا . و إذا صاحوا بك في طريق سيرك ، فلا تلتفت

إليهم . فإنك متى التفت إليهم أخذوك وعاقوك . وقد ضربت لذلك مثلين . فليكونا منك على بال .

المثل الأول: رجل خرج من يبته إلى الصلاة ، لا يريد غيرها . فعرض له في طريقه شيطان من شياطين الإنس ، فألق عليه كلاماً يؤذيه . قوقف ورد عليه ، وتماسكا . فر بما كان شيطان الإنس أقوى منه ، فقهره ، ومنعه عن الوصول إلى المسجد ، حتى فاتته الصلاة . ور بما كان الرجل أقوى من شيطان الإنس ، ولكن اشتغل بمهاوشته عن الصف الأول ، وكال إدراك الجماعة . فإن النفت إليه أطمعه في نفسه . ور بما فترت عزيمته . فإن كان له معرفة وعلم زاد في السعي والجؤز (١) بقدر التفائه أو أكثر ، فإن أعرض عنه واشتغل بما هو بصدده ، وخاف فوت الصلاة أو الوقت : لم يبلغ عدوه منه ما شاء .

المثل الثانى : الظبى أشد سعياً من الكاب ، ولكنه إذا أحس به التفت إليه فيضعف سعيه ، فيدركه الكلب فيأخذه .

والقصد : أن في ذكر هذا الرفيق : ما يزيل وحشة التفرد ، ويحث على السير والتشمير للحاق بهم .

وهذه إحدى الفوائد فى دعاء القنوت « اللهم اهدى فيمن هديت » أى أدخلنى فى هذه الزمرة ، واجعلنى رفيقاً لهم ومعهم .

والفائدة الثانية: أنه توسل إلى الله بنعمه وإحسانه إلى من أنم عليه بالهداية أى قد أتعمت بالهداية على من هديت ، وكان ذلك نعمة منك . فاجعل لى نصيباً من هـ ذه النعمة ، واجعلنى واحداً من هؤلاء المنعم عليهم . فهو توسل إلى الله بإحسانه .

والفائدة الثالثة : كما يقول السائل للسكريم : تصدق على في جملة

<sup>(</sup>١) الجز : سرعة السير والعدو .

من تصدقت عليهم ، وعلمني في جملة من علمته . وأحسن إلي في جملة من شملته بإحسانك .

#### فصــــــل

ولَمَا كَانَ سَوَّالَ اللَّهُ الهَدَايَةِ إلى الصراط المُستقَم أَجَلَّ المَطَالِبِ وَنَيْلُهُ أَشْرُفَ المواهب : علَّم الله عباده كيفية سؤاله ، وأمرهم أن يُقدموا بين يديه حمدَه والثناء عليه ، وتمجيده ثم ذكر عبوديتهم وتوحيدهم ، فهاتان وسيلتان إلى مطلوبهم . توسل إليه بأسمائه وصفاته . وتوسل إليه بعبوديته . وهاتان الوسيلتان لا يكاد يرد معهما الدعاء . ويؤيدهما الوسيلتان المذكورتان في جديثي الاسم الأعظم اللذين رواهما ابن حبان في صحيحه ، والإمام أحمد والترمذي . أحدها : حديث عبد الله ابن برُيدة عن أبيــه قال « سمع النبي صلى الله عليه وسلم رجلا يدغو ، ويقول : اللهم إني أسالك بأني أشهد أنك الله الذي لا إله إلا أنت ، الأحد الصمد ؛ الذي لم يار ولم يولد ، ولم يكن له كُفواً أحد . فقال : والذي نفسي بيده ، لقد سأل الله باسمه الأعظم ، الذي إذا دُعي به أجاب ، وإذا سُئل به أعطى » قال بالوحدانية . وثبوت صفاته المدلول عليها باسم « الصمد » وهو كما قال ابن عباس « العالم الذي كمل علمه ، القادر الذي كملت قدرته » وفي رواية عنه « هو السيد الذي قد كمل فيه جميع أنواع السؤدد » وقال أبو وائل « هو السيد الذي انتهى سؤدده » وقال سعيد بن جبير « هو الكامل في جميع صفاته وأفعاله وأعماله » و بنفى التمثيل والتشبيه عنه بقوله « ولم يكن له كفواً أحد » وهذه ترجمة عقيدة أهل السنة والتوسل بالإيمان بذلك ، والشَّهادة به هو الاسم الأعظم .

والثانى : جديث أنس « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سمع رجلا يدعو : اللهم إنى أسألك بأن لك الحمد ، لا إله إلا أنت ، المنان . بديع السموات

والأرض . ذا الجلال والإكرام ، يا حي يا قيوم . فقال : لقد ســـأل الله باسمه الأعظم » فهذا توسل إليه بأسمائه وصفاته .

وقد جمعت الفاتحة الوسيلتين ، وهما التوسل بالحمد والثناء عليه ، وتمجيده ، والتوسل إليه بعبوديته وتوحيده . ثم جاء سؤال أهم المطالب ، وأنجح الرغائب ، وهو الهداية ، بعد الوسيلتين ، فالداعي به حقيق بالإجابة .

ونظير هذا: دعاء النبي صلى الله عليه وسلم الذي كان يدعو به إذا قام يصلى من الليل . رواه البخارى في صحيحه من حديث ابن عباس « اللهم لك الحمد ، أنت نور السموات والأرض ومن فيهن ، ولك الحمد ، أنت قيوم السموات والأرض ومن فيهن ، ولك الحمد ، أنت الحق ، ولقاؤك حق ، والأرض ومن فيهن ، ولك الحمد ، أنت الحق ، والساعة حق ، ولهاؤك حق ، والجنة حق ، والنار حق ، والنبيون حق ، والساعة حق ، ومحمد حق ، اللهم لك أسلمت ، وبك آمنت ، وعليك توكلت . وإليك أنبت وبك خاصمت ، وإليك حاكمت . فاغفر لي ما قدمت وما أخرت ، وما أسرت وما أعلنت ، أنت إلهي لا إله إلا أنت » فذكر التوسل إليه محمده والثناء عليه و بعبوديته له . ثم سأله المغفرة .

## فصــــل

فى اشتمال هذه السورة على أنواع التوحيد الثلاثة التي اتفقت عليها الرسل صلوات الله وسلامه علمهم .

التوحيد نوعان: نوع في العلم والاعتقاد. ونوع في الإرادة والقصد. ويسمى الأول : التوحيد العلمي . والثاني : التوحيد القصدى الإرادى . لتعلق الأول بالأخبار والمعرفة . والثاني بالقصد والإرادة . وهذا الثاني أيضاً نوعان : توحيد في الرهية ، وتوحيد في الإلهية . فهذه ثلاثة أنواع .

فأما توحيد العلم: فمداره على إثبات صفات الكمال ، وعلى نفي التشبيه

والمشال . والتنزيه عن العيوب والنقائص . وقد دل على هذا شيئان : مجمل، ومفصل .

أما المجمل : فإثبات الحد له سبحانه . وأما المفصل : فذكر صفة الإلهية والربوبية ، والرحمة والملك . وعلى هـذه الأربع مدار الأسماء والصفات. فأما تضمن الحمد لذلك : فإن الحمد يتضمن مدح المحمود بصفات كاله ، ونعوت جلاله ، مع محبته والرضاعنه والخضوع له ، فلا يكون حامداً من جحد صفات المحمود ، ولا من أعرض عن محبت والخضوع له . وكلاكانت صفات كال المحمود أكثركان حمده أكمل ، وكلا نقص من صفات كاله نقص من حمده بحسبها . ولهذا كان الحد كله لله حداً لا يحصيه سواه ، لكال صفاته وكثرتها . ولأجل هذا لا يحصي أحد من خلقه ثناء عليه ، لما له من صفات الحمال ، ونعوت الجلال التي لا يحصيها سواه . ولهذا ذم الله تعالى آلهة الكفار ، وعابها بسلب أوصاف الكمال عنها . فعابها بأنها لا تسمع ولا تبصر ، ولا تتـكلم ولا تهدى ، ولا تنفع ولا تضر . وهذه صفة إله الجهمية ، التي عاب بها الأصنام ، نسبوها إليه ، تعـالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً . فقال تعـالى حكاية عن خليله إبراهيم عليه السلام في محاجَّته لأبيه (١٩: ٢٤ يا أبت ِ لم تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئًا ؟ ) فلو كان إله إبراهيم بهذه الصفة والمثابة لقال له آزر: وأنت إلهك بهذه المثابة ، فكيف تنكر على ؟ لكن كان مع شركه أعرف بالله من الجهمية . وكذلك كفار قريش كانوا مع شركهم مقرين بصفات الصانع سبحانه وعلوه على خلقه ، وقال تمالى (٧: ١٤٨ واتخذ قوم موسى من بعده من حُليهم عجلا جسداً له خُوار . ألم يروا أنه لا يكلمهم ولا يهديهم سبيلا ؟ اتخذوه وكانوا ظالمين ) فلوكان إله الخلق سبحانه كذلك لم يكن في هذا إنكار عليهم ، واستدلال على بطلان الإلهية بذلك .

فإن قيل: فالله تعالى لا يكلم عباده.

قيل : بلى ، قد كلمهم ، فمهم من كله الله من وراء حجاب ، منه إليه بلا واسطة ، كموسى . ومنهم من كله الله على لسان رسوله الملكي . وهم الأنبياء . وكلم الله سائر الناس على ألسنة رسله . فأنزل عليهم كلامه الذي بلغته رسله عنه . وقالوا لهم : هذا كلام الله الذي تكلم به وأمرنا بتبليغه إليكم . ومن ههنا قال السلف: من أنكر كون الله متكلماً فقد أنكر رسالة الرسل كلهم .. لأن حقيقتها تبليغ كلامه الذي تكلم به إلى عباده ، فإذا انتفى كلامه انتفت الرسالة وقال تعالى في سورة طه عن السامري ( ٢٠ : ٨٨ فأخرج لهم عجلا جسداً له خوار فقالوا : هذا إله كم و إله موسى ، فنسى . أفلا يرون ألا يرجع إليهم قولا ، ولا يملك لهم ضراً ولا نفعا ؟ ) ورَجْع القول : هو التكلم والتكليم . وقال تعالى (١٦ : ٧٦ ضرب الله مثلا رَجلين أحدها أبكم لايقدر على شيء، وهو كُلُّ على مولاه، أيما وجهه لا يأت بحير ، هل يستوى هو ومن يأمر بالعدل ، وهو على صراط مستقيم؟) فجمل نفي صفات السكلام موجباً لبطلان الإلهية . وهذا أمر معقول بالفطر والعقول السليمة والكتب الساوية : أن فاقد صفات الكمال لا يكون إلهاً ، ولا مديرًا ، ولا ربًّا ، بل هو مذموم معيب ناقص ، ليس له الحمد ، لا في الأولى ، ولا في الآخرة . وإنما الحمد في الأولى والآخرة لمن له صفات الكمال ، ونعوت الحلال ، التي لأجلها استحق الحمد . ولهذا سمى السلف كتبهم التي صنفوها في السنة و إثبات صفات الرب وعلوه على خلقه ، وكلامه وتكليمه : توحيداً . لأن نفي ذلك و إنكاره والكفر به إنكار للصانع ، وجحد له ، و إنما توحيده : إثبات صفات كماله ، وتنزيهه عن الشبيه والنقائص . فجعل المعطلة خِجد الصفات وتعطيل الصانع عنها توحيــداً ي، وجعلوا إثباتها لله تشبيهاً وتحسيماً وتركيباً . فسموا الباطل باسم الحق، ترغيباً فيه ، وزخرفاً يُنفقُّونه به . وسموا الحق باسم الباطل تنفيراً عنه ، والناس أكثرهم مع ظاهر السِّكَّة ، ليس لهم نقد النقاد ( ۱۸ : ۱۷ من يهد الله فهو المهتدى ، ومن يضلل فلن تجد له وليًّا مرشدا )

والمحمود لا يحمد على العدم والسكوت البتة ، إلا إذا كانت سلب عيوب ونقائص تتضمن إثبات أضدادها من الكلات الثبوتية ، و إلافالسلب المحض لاحمد فيه ، ولا مدح ولا كال .

وكذلك حمده لنفسمه على عدم اتخاذ الولد المتضمن لكمال صمديته وغساه وملكه ، وتعبد كل شيء له ، فاتخاذ الولد ينافى ذلك ، كما قال تعالى (١٠: ٦٨ قالوا اتخد الله ولدا ، سبحانه ، هو الغنى ، له ما فى السموات وما فى الأرض ) .

وحمد نفسه على عدم الشريك ، المتضمن تفرده بالربوبية والإلهية ، وتوحده بصفات الكال التي لا يوصف بها غيره ، فيكون شريكا له . فلو عدمها لكان كل موجود أكل منه . لأن الموجود أكل من المعدوم . ولهذا لا يحمد نفسه سبخانه بعدم إلا إذ كان متضمناً ثبوت كال . كا حمد نفسه بكونه لا يموت لتضمنه كال حياته ، وحمد نفسه بكونه لا تأخذه سنة ولا نوم ، لتضمن ذلك قيوميته وحمد نفسه بأنه لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر ، لكال علمه و إحاطته . وحمد نفسه بأنه لا يظلم أحداً ، لكال عدله و إحاطته . وحمد نفسه بأنه لا يظلم عظمته ، يرى ولا يدرك ، كما أنه أبعلم ولا يحاط به علما . و إلا فمجرد نفي الرؤية ليس بكال . لأن العدم لا يرى ، فليس في كون الشيء لا يرى كال البتة . و إنما المكال في كونه لا يحاط به رؤية ولا إدراكا ، لعظمته في نفسه ، وتعاليه عن إدراك الحفوق له . وكذلك حمد نفسه بعدم الغفلة والنسيان ، لكال علمه .

فكل سلب في القرآن حمد به نفسه فلمضادته لثبوت صده ، ولتضمنه كال ثبوت صده . فعامت أن حقيقة الحمد تابعة لثبوت أوصاف الكال ، وأن نفيها نفي لحمده ، ونفي الحمد مستلزم لثبوت صده .

## فص\_ل

افهذ دلالة الحمد على توحيد الأسماء والصفات .

وأما دلالة الأسماء الخمسة عليها ، وهي : الله ، والرب ، والرحن ، والرحيم ، والمرحم ، والمرحم ، والمرحم ،

أحدهما : أن أسماء الرب تبارك وتعالى دالة على صفات كماله . فهي مشتقة من الصفات . فهي أسماء ، وهي أوصاف . و بذلك كانت حُسْنَي ، إذ لو كانت. ألفاظاً لا معانى فيها لم تكن حسى ، ولا كانت دالة على مدح ولا كال . ولساع وقوع أسماء الانتقام والغضب في مقام الرحمة والإحســان ، وبالعكس ، فيقال : اللهم إنى ظلمت نفسى ، فاغفر لى إنك أنت المنتقم . واللهم أعطني ، فإنك أنت الصار المانع، ونحو ذلك . ونفي معانى أسمائه الحسنى من أعظم الإلحاد فيها . قال تعالى (٧: ١٧٠ وذروا الذين يلحدون في أسمائه ، سيجزون ما كانوا يعملون) ولأنها لو لم تدل على معان وأوصاف لم يجز أن يخبر عنها بمصادرها و يوصف بها ، . لكن الله أخبر عن نفسه بمصادرها ، وأثبتها لنفسه ، وأثبتها له رسواه ، كقوله تعالى (٥١ : ٥٨ إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين ) فعلم أن القوىُّ من أسمائه ، و معناه الموصوف بالقوة وكذلك قوله ( ٣٥ : ١٠ فلله العزة جميعاً ) فالعزيز من له العزة م فلولا ثبوت القوة والعزة له لم يسم قوياً ولا عزيزاً . وكذلك قوله ( ٤ : ١٦٦ أَثْرُلُهُ بِعَلَمُهُ ﴾ ( ١١ : ١٤ فاعِلَمُوا أَنْمَا أَثْرُلُ بِعَلَمُ اللهُ ﴾ ( ٢ : ٢٥٥ ولا يجيطون بشيء من علمه ) وفي الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم « إن الله لا ينام ، ولا ينبغي له أن ينسام ، يخفض القسط ويرفعه ، يرفع إليه عمل الليل قبل النهار ، وعمل النهار قبل الليل ، حجابه النور ، لوكشفه لأحرقت سُبحات وجهه ما انتهى. إليه بصره من خلقه » فأثبت المصدر الذي اشتق منه اسمه « البصير » وفي صحيح البخاري عن عائشة رضي الله عنها « الحمد لله الذي وسع سمعه الأصوات »

وفى الصحيح حديث الاستخارة « اللهم إنى أستخيرك بعلمك ، وأستقدرك بقدرتك » فهو قادر بقدرة . وقال تعالى لموسى (٧: ١٤٤ إنى اصطفيتك على الناس برسالاتي و بكلامي) فهو متكلم بكلام . وهو العظيم الذي له العظمة ، كا في الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم « يقول الله تعالى : العظمة إزارى ، والكبرياء ردائى » وهو الحكيم الذي له الحم (٤٠: ١٦ فالحم لله العلى الكبير) وأجع المسلمون أنه أو حلف بحياة الله أو سمعه أو بصره أو قوته أو عزته أو عظمته انعقدت يمينه ، وكانت مكفرة . لأن هذه صفات كاله التي اشتقت منها أسماؤه .

وأيضاً لو لم تكن أسماؤه مشتملة على معان وصفات لم يسغ أن يخبر عنه بأفعالها . فلا يقال : يسمع ويرى ويعلم ويقدر ويريد ، فإن ثبوت أحكام الصفات فرع ثبوتها ، فإذا انتنى أصل الصفة استحال ثبوت حكمها .

وأيضاً فلو لم تكن أسماؤه ذوات معان وأوصاف لكانت جامدة كالأعلام المحضة ، التي لم توضع لمسهاها باعتبار معنى قام به . فكانت كلها سواء ، ولم يكن فرق بين مدلولاتها . وهذا مكابرة صريحة ، و بَهْت بَيِّن . فإن من جعل معنى اسم « القدير » هو معنى اسم « السميع ، البصير » ومعنى اسم « التواب » هو معنى اسم « المنتقم » ومعنى اسم « المعطى » هو معنى اسم « المانع » فقد كابر العقل واللغة والفطرة .

فنفي معانى أسمائه من أعظم الإلحاد فيها . والإلحاد فيها أنواع ، هذا أحدها .

الثانى : تسمية الأوثان بها كما يسمونها آلهة . وقال ابن عباس ومجاهد « عداوا بأسماء الله تعالى عما هى عليه ، فسموا بها أوثانهم ، فزادوا ونقصوا . فاشتقوا اللات من الله ، والعزى من العزيز ، ومناة من المناب » وروى عن ابن عباس ( يلحدون في أسمائه ) « يكذبون عليه » وهذا تفسير بالمعنى . وحقيقة الإلحاد فيها : العدول بها عن الصواب فيها ، وإدخال ما ليس من معانيها فيها ،

وإخراج حقائق معانيها عنها . هذا حقيقة الإلحاد . ومن فعل ذلك فقد كذب على الله . ففسر ان عباس الإلحاد بالكذب ، أو هو غاية الملحد في أسمائه تعالى ، فإنه إذا أدخل في معانيها ما ليس منها ، وخرج بها عن حقائقها أو بعضها ، فقد عدل بها عن الصواب والحق ، وهو حقيقة الإلحاد . فالإلحاد : إما بجحدها و إنكارها ، وإما بجحد معانيها وتعطيلها ، وإما بتحريفها عن الصواب ، وإخراجها عن الحق بالتأويلات الباطلة ، وإما بجعلها أسماء له فده المخلوقات المصنوعات ، كإلحاد أهل الإتحاد . فإنهم جعلوها أسماء هذا الكون ، محمودها ومذمومها ، حتى قال زعيمهم (١) : وهو المسعى بكل اسم ممدوح عقلا وشرعاً وعرفا ، وبكل اسم مدوح عقلا وشرعاً وعرفا ، تعالى الله عما يقول الملحدون علواً كبيراً .

#### **فص**ــــــل

الأصل الثانى: أن الاسم من أسمائه تبارك وتعالى كما يدل على الدات والصفة التي اشتق سها بالمطابقة . فإنه يدل دلالتين أخر يين بالتضمن واللزوم . فيدل على الصفة بمفردها بالتضمن ، وكذلك على الدات المجردة عن الصفة . ويدل على الصفة الأخرى باللزوم . فإن اسم « السميع » يدل على ذات الرب وسمعه بالمطابقة وعلى الدات وحدها ، وعلى السمع وحده بالتضمن . ويدل على اسم الحي وصفة الحياة بالالترام . وكذلك سائر أسمائه وصفاته . ولكن يتفاوت الناس في معرفة اللزوم وعدمه . ومن ههنا يقع اختلافهم في كثير من الأسماء والصفات في معرفة اللزوم وعدمه . ومن ههنا يقع اختلافهم في كثير من الأسماء والصفات والأحكام . فإن من علم أن الفعل الاختياري لازم للحياة ، وأن السمع والبصر لازم للحياة الكاملة ، وأن السمع والبصر الرب وصفاته وأفعاله ما ينكره من لم يعرف لزوم ذلك ، ولا عرف حقيقة الحياة الرب وصفاته وأفعاله ما ينكره من لم يعرف لزوم ذلك ، ولا عرف حقيقة الحياة

<sup>(</sup>١) هو أبوسميد الحراز ، الذي قال عن ربه: وهوالمسمى بأبي سعيد الحرار ،

ولوازمها ، وكذلك سائر صفاته . فإن اسم « العظيم » له لوازم ينكرها من لم يعرف عظمة الله ولوازمها . وكذلك اسم « العلي » واسم « الحكيم » وسائر أسمائه . فإن من لوازم اسم « العلي » العلو المطلق ، بكل اعتبار . فله العلو المطلق من جميع الوجوه : علو القدر ، وعلو القهر ، وعلو الذات . فمن جحد علو الذات فقد ححد لوازم اسمه « العلى » .

وكذلك اسمه « الظاهر » من لوازمه : ألا يكون فوقه شيء ، كما في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم « وأنت الظاهر ، فليس فوقك شيء » بل هو سبحانه فوق كل شيء ، فمن جحد فوقيته سبحانه فقد جحد لوازم اسمه « الظاهر » ولا يصح أن يكون الظاهر هو من له فوقية القدر فقط ، كما يقال : الذهب فوق الفضة ، والجوهر فوق الزجاج . لأن هذه الفوقية لا تتعلق بالظهور ، بل قد يكون المفوق أظهر من الفائق فيها . ولا يصح أن يكون ظهور القهر والغلبة فقط ، المفوق أظهر من الفائق فيها . ولا يصح أن يكون ظهور القهر والغلبة فقط ، وإن كان سبحانه ظاهراً بالقهر والغلبة ، لمقابلة الاسم به « الباطن » . وهو الذي ليس دونه شيء ، به « الآخر » الذي ليس دونه شيء ، به « الآخر » الذي ليس عده شيء .

وكذلك اسم « الحكيم » من لوازمه ثبوت الغايات المحمودة المقصودة له بأفعاله ، ووضعه الأشياء في مواضعها ، وإيقاعها على أحسن الوجوه . فإنكار ذلك إنكار لهذا الإسم ولوازمه . وكذلك سائر أسمائه الحسني .

إذا تقرر هذان الأصلان: فاسم « الله » دال على جميع الأسماء الحسنى ، والصفات العليا بالدلالات الثلاث ، فإنه دال على إلهيته المتضمنة لثبوت صفات الإلهية له ، مع نفى أصدادها عنه .

وصفات الايلمية (۱): هي صفات الكال المنزهة عن النشبيه والمثال ، وعن العيوب والنقائص . ولهذا يضيف الله تعالى سائر الأسماء الحسنى إلى هذا الاسم العظنم ، كقوله تعالى (٧: ١٨٠ ولله الأسماء الحسنى) ويقال : الرحمن والرحيم ، والقدوس والسلام ، والعزيز والحكيم : من أسماء الله . ولايقال : الله ، من أسماء الرحمن ولا من أسماء العزيز ، ونحو ذلك .

فعلم أن اسمه «الله» مستلزم لجميع معانى الأسماء الحسنى، دال عليها بالإجمال. والأسماء الحسنى تفصيل وتبيين لصفات الإلهية التى اشتق منها اسم «الله» واسم «الله» دال على كونه مألوها معبودا، تألهه الخلائق محبة وتعظيماً وخضوعاً، وفزعاً إليه فى الحوانج والنوائب. وذلك مستلزم لكال ربوبيته ورحمته، المتضمنين لكال الملك. والحمد وإلهيته وربوبيته ورحمانيته وملكه مستلزم لجميع صفات كاله. إذ يستحيل ثبوت ذلك لمن ليس محي ولاسميع ولا بصير، ولا قادر، ولا متكلم، ولا فعال لما يريد، ولا حكم في أفعاله.

<sup>(</sup>١) يريد - رحمنا الله وإياه - : صفات الرب التي استحق بها أن يكون هو الإله وحده علاشريك له . وإلا فالآلهة الباطلة كثيرة لا يحصى ، بما انحذ النساس بجهلهم وضلالهم وتسويل الشيطان لهم ، وما زين لهم في الأرض فأغواهم والمحذوا من دون الله أولياء أعطوهم من ذل القلوب وحهم ، وتعظيمهم وتقديسهم ، واللجأ إليم ؛ ودعائهم ؛ وتقريبهم القرابين ، وإقامتهم الشعائر لهم ، ماهو من خصائص الألهية التي لا تليق إلا لرب العالمين سبحانه وتعالى . فإنهم ما ألهوا أولياءهم هذا التأليه إلا حين دانوا بما أوحى إليهم الشيطان من أن فيهم نوراً انبثق من الرب وفاض منه ، فكات لهم من ذلك النور والسر خصائص الرب وأسماؤه وصفاته من الحياة الدائمة والقدرة والمنتى ، والكرم والرحمة ؛ والقوة والبطش والقهر ، والإعطاء والمنسع ، والرفع والخفض ، كا تنادى بذلك أعمالهم وأقوالهم ، فقد قال الشعر انى في كتاب « العهود المحمدية » : إن للأولياء : العزل والتولية ، والخفض والرفع ، والإعطاء والمنع ، والقبض والبسط والقهر والتحكم في الله . اه تعالى ربنا عن ذلك علواً كيراً .

فضفات الجلال والجمال أخص باسم « الله » .

وصفات الفعل والقدرة ، والتفرد بأنضر والنفع ، والعطاء والمنع، ونفوذالمشيئة وكال القوة ، وتدبير أمر الخليقة أخص باسم « الرب » .

وصفات الإحسان والجود والبر، والحنان والمنة والرأفة واللطف، أخص باسم « الرحمن » وكرر إيدانًا بثبوت الوصف، وحصول أثره، وتعلقه بمتعلقاته.

فالرجن: الذي الرحمة وصفه . والرحم : الراحم لعباده . ولهذا يقول تعالى (٣٣ : ٣٣ وكان بالمؤمنين رحيا ) ( ٩ : ١١٧ إنه بهم رءوف رحيم ) ولم يجيء رحمان بعباده، ولا رحمان بالمؤمنين ، مع ما في اسم « الرحمن » الذي هو على وزن فعلان من سعة هذا الوصف ، وثبوت جميع معناه الموصوف به .

ألا ترى أمهم يقولون: غضبان: للمتلىء غضبا، وندمان وحيران وسكران ولهفان لمن ملىء بذلك ؟ فبناء فعلان للسعة والشمول . ولهذا يقرن استواؤه على العرش بهذا الإسم كثيراً كقوله تعالى ( ٢٠: ٥ الرحمن على العرش استوى ) على العرش استوى على عرشه باسم الرحمن ، فاستوى على عرشه باسم الرحمن ، لأن العرش محيط بالمخلوقات ، قد وسعها . والرحمة محيطة بالخلق واسعة لهم ، كا قال تعالى ( ٧: ١٥٦ ورحمتي وسعت كل شيء ، وفي الصحيح من حديث بأوسع الصفات . فلذلك وسعت رحمت كل شيء . وفي الصحيح من حديث أبي هر يرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لما قضى الله الخلق كتب في كتاب ، فهو عنده موضوع على العرش : إن رحمتي تعلم غضبي » .

فتأمل اختصاص هذا الكتاب بذكر الرحمة ، ووضعه عنده على العرش ، وطابق بين ذلك وبين قوله ( ١٠٦ : ١٥٦ مارش استوى على العرش الرحمن على العرش استوى على العرش الرحمن غاسال به خبيرا ) ينفتح لك باب عظيم من معرفة الرب تبارك وتعالى إن لم يغلقه عنك التعطيل والتجهم .

وصفات العدل ، والقبض والبسط ، والخفض والرفع ، والعطاء والمنع ، والإعزاز والإذلال ، والقبر والحكم ، وتحوها : أخص باسم « الملك » وخصه بيوم الدين ، وهو الجزاء بالعدل ، لتفرده بالحكم فيه وحده ، ولأنه اليوم الحق ، وما قبله كساعة . ولأنه الغاية ، وأيام الدنيا مراحل إليه .

وتأمل ارتباط الحلق والأمر بهذه الأسماء الثلاثة . وهي « الله ، والرب ، والرحمن » كيف شأ عنها الحلق ، والأمر ، والثواب ، والعقاب ؟ وكيف جمعت الخلق وفرقتهم ؟ فلها الجمع والفرق .

فاسم « الرب » له الجمع الجامع لجميع المحاوقات. فهو رب كل شيء وخالفه ، والقادر عليه لا يخرج شيء عن ربو بيته . وكل من في السموات والأرض عبد له في قبضته ، وتحت قهره . فاجتمعوا بصفة الربوبية ، وافترقوا بصفة الإلهية ، فألبّه وحده السعداء ، وأقروا له طوعاً بأنه الله الذي لا إله إلا هو ، الذي لا تنبغي التبادة والتوكل ، والرجاء والخوف ، والحب والإنابة والإحبات والخشية ، والتذلل والخضوع إلا له .

وههنا افترق الناس وصاروا فريقين : فريقاً مشركين فى السعير ، وفري**قاً** موحدين فى الجنة .

فالإلهية هي التي فرقتهم ، كما أن الربوبية هي التي جمعتهم .

فالدين والشرع ، والأمر واللهى ، مظهره وقيامه : من صفة الإلهية ، والحلق واللايجاد والتدبير والفعل : من صفة الربوبية . والجزاء بالثواب والعقاب والجنة والنار : من صفة الملك . وهو ملك يوم الدين . فأمرهم بإلهيسه ، وأعامهم ووفقهم وهداهم وأضلهم مربوبيته . وأثابهم وعاقبهم عملكه وعدله . وكل واحدة من هذه الأمور لا تنفك عن الأخرى .

وأما الرحمة فهى التعلق والسبب الذى بين الله و بين عباده . فالتأليه مهم له ، والرجو بية منه لهم . والرحمة سبب واصل بينه و بين عبادد ، بها أرسل اليهم رسله ، وأنزل عليهم كتبه ، وبها هداهم ، وبها أسكمهم دار ثوابه ، وبها رزقهم وعافاهم وأنعم عليهم . فبينهم و بينه سبب العبودية ، و بينه و بينهم سبب الرحمة .

واقتران ربوبيته برحمته كافتران استوائه على عرشه برحمته ، ف ( الرحمن على العرش استوى ) مطابق لقوله ( رب العالمين ، الرحمن الرحمي ) فإن شمول الرجمة وسعتها ، فوسع الربوبيسة وسعتها بحيث لا يخرج شيء عنها أقصى شمول الرحمة وسعتها ، فوسع كل شيء برحمته وربوبيته ، مع أن في كونه رباً للعالمين ما يدل على علوء على خلقه ، وكونه فوق كل شيء ، كما يأتي بيانه إن شاء الله .

### فصــــــل

فى ذكر هذه الأسماء بعد الحد ، وإيقاع الحمد على مضمونها ومقتضاها : ما يدل على أنه محمود فى إلهيته ، محمود فى ربوبيته ، محمود فى رجمانيته ، محمود فى ملكه ، وأنه إله محمود ، رب محمود ، ورحمان محمود ، وملك محمود . فله بذلك جميع أقسام الكال : كال من هذا الإسم بمفرده ، وكال من الآخر بمفرده ، وكال من اقتران أحدها بالآخر .

مثال ذلك : قوله تعالى (والله غنى حميد) (والله عايم حكيم) (والله قدير والله غفور رحيم) فالغنى صفة كمال . والحمد صفة كمال ، واقتران غذاد بحمد كمال أيضاً، وعلمه كمال ، وحكمته كمال ، واقتران العلم بالحكمة كمال أيضاً . وقدرته كمال . ومغفرته كمال ، واقتران القدرة بالمغفرة كمال ، وكذلك العفو بعد القدرة ( ٤ : ١٤ و الله على حليم ) . إن الله كان عفواً قديراً ) واقتران العلم بالحلم ( ٤ : ١١ والله عليم حليم ) . وحملة العرش أر بعة : اثنان يقولان : « سبحانك اللهم و محمدك ، لك الحمد وحملة العرش أر بعة : اثنان يقولان : « سبحانك اللهم و محمدك ، لك الحمد

على حامك بعد عامك » واثنان يقولان : « سبحانك اللهم و محمدك ، لك الحمد على عفوك بعد قدرتك » فما كل من قدر عفا ، ولا كل من عفا يعفو عن قدرة ، ولا كل من علم يكون حليا ، ولا كل حليم عالم . فما قرن شيء إلى شيء أزين من حلم إلى علم . ومن عفو إلى قدرة ، ومن ملك إلى حمد ، ومن عزة إلى رحمة ( ٢٦ : ٩ و إن ر بك لهو العزير الرحيم ) ومن ههنا كان قول المسيح عليه السلام (٥: ١٢١ إن تعليهم فإنهم عبادك وإن تغفر لهم فإنك أنت العزيز الحكميم) أحسن من أن يقول: و إن تغفر لهم فإنك أنت الغفور الرحيم . أي إن غفرت لهم كان مصدر مغفرتك عن عزة . وهي كال القدرة ، وعن حكمة ، وهي كال العلم . هَن غَفَرَ عَن عَجِز وَجَهَل بَجِرِم الجَانِي [ لا يكون قادراً حكيماً عليها . فلا يكون ذلك إلا عجزاً(١٠) فأنت لانغفر إلا عن قلرة تامة وعلم تام وحكمة تضع بها الأشياء مواضعها فهذا. أحسن من ذكر الغفور الرحيم في هذا الموضع؛ الدال ذكره على التعريض بطلب المغفرة في غير حينها وقد فاتت . فإنه لو قال : و إن تغفر لهم فإنك أنت الغفور الرحيم . كان في هذا من الاستعطاف والتعريض بطلب المغفرة لمن لا يستحقمًا ما نزه عنه منصب المسيح عليه السلام ، لا سيما والموقف موقف عظمة وجلال ، وموقف انتقام نمن جعل لله ولدا ، أو اتخذ إلهـــاً من دونه ، فذكر العزة والحكمة فيه أليق من ذكر الرحمة والمغفرة . وهذا بخلاف قول الخليل عليه السلام (١٤: ٣٥ و ٣٦ واجنبي و بنيَّ أن نعبد الأصنام . رب إنهن أضللن كثيراً من الناس . فمن تبعني فإنه مني ، ومن غصابي فإنك غفور رحيم ) ولم يقل : فإنك عزيز حكيم . لأن المقام مقام استعطاف وتعريض بالدعاء ، أي إن تُغْفُر له وترحمه ، بأن توفقه للرجوع من الشرك إلى التوحيد ، ومن المعصية إلى الطاعة كما في الحديث « اللهم اغفر لقومي فإمهم لا يعلمون » .

<sup>(</sup>١) ما بين المربعين زدناه ليتصل السكلام .

وفى هذا أظهر الدلالة على أن أسماء الرب تعالى مشتقة من أوصاف ومعان قامت به ، من فعلموأمرد. والله الموفق للصواب .

## فى مراتب الهداية الخاصة والعامة . وهى عشر مراتب

المرتبة الأولى : مرتبة تـكليم الله عز وجل لعبده يقظة بلا واسطة ، بل منه إنيه . وهـذه أعلى مراتبها ، كما كلم موسى بن عمران صلوات الله وســارمه على نبينا وعليه . قال الله تعالى (٤ : ١٦٣ وكلم الله موسى تَكْلَمَا) فذكر في أول الآية وحيه إلى نوح والنبيين من بعده ، ثم خص موسى من بينهم بالإخبار بأنه كله . وهذا يدل على أن التكليم الذي حصل له أخص من مطلق الوحى الذي ذَكَر في أول الآية . ثم أكده بالمصدر الحقيقي الذي هو مصدر «كلم » وهو «التكليم» رفعاً لما توهمه المعطلة والجهمية والمعتزلة وغيرهم من أنه إلهام ، أو إشارة ، أو تعريف للمعنى النفسي بشيء غير التكليم . فأكده بالمصدر المفيد تحقيق النسبة ورفع توهم المحاز . قال الفراء : العرب تسمى مايوصل إلى الإنسان كالرما بأى طريق وصل . ولكن لاتحققه بالمصدر ، فإذا حققته بالمصدر لم يكن إلا حقيقة الكلام ، ` كالإرادة . يقال : فلان أراد إرادة ، يريدون حقيقة الإرادة . ويقال : أراد الجدار ، ولا يقال : إرادة . لأنه مجاز غير حقيقة . هــذا كلامه . وقال تعــالى ( ٧ : ١٤٧ ولم ا جاء موسى لميقاتنا وكله ربه قال : رب أرنى أنظر إليك ) وهذا التكليم غير التكليم الأول الذي أرسله به إلى فرعونه . وفي هذا التكليم الثَّاني سألِ النَّظرِ ، لا في الأول ، وفيه أعطى الألواح . وكان عن مواعدة من الله له . والتـكليم الأول لم يكن عن مواعدة . وفيه قال الله له (٧: ١٤٣ يا موسى

إلى اصطفيتك على الناس برسالاتي و بكالابي ) أي بتكامي لك بإجماع السلف . وقد أخبر سبحانه في كتابه أنه ناداه وناجاه . فالنداء من بعد والنجاء من قرب . تقول العرب : إذا كبرت الحلقة فهو ندا . أو نجاء (۱) وقال له أبوه آدم في محاجته « أنت موسى الذي اصطفاك الله بكلامه ، وخط لك التوراة بيده ؟» . وكذلك يقول له أهل الموقف إذا طلبوا منه الشفاعة إلى ربه . وكذلك في حديث الإسراء في رؤية موسى في السماء السادسة أو السابعة ، على اختلاف الرواية قال « وذلك بتفضيله بكلام الله » ولوكان التكليم الذي حصل له من جنس ما حصل له يرد من الأنبياء لم يكن لهذا التخصيص به في هذه الأحاديث معنى . ولا كان يسمى « كليم الرحمن » وقال تعالى ( ٢٠ : ١٠ وما كان ابشر أن يكلمه الله إلا وحيا ،أو من من وراء حجاب ،أو يرسل رسولاً فيوحى بإذنه ما يشاء ) ففرق بين تكليم الوحى ، والتكليم بإرسال الرسول ، والتكليم من وراء حجاب .

#### فعــــل

المرتبة الثانية: مرتبة الوحى المختص بالأنبياء. قال الله تعالى (٤: ١٢٥ إنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى وح والنبيين من بعده ). وقال (٤٠: ١٥ وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب - الآية ) فجعل الوحى في هذه الآية قسماً من أقسام التكليم، وجعله في آية النساء قسيماً للتكليم، وذلك باعتبارين: فإنه قسيم التكليم الخاص الذي بلا واسطة، وقسم من التكليم العام المذي هو إيصال المعني بطرق متعددة ، والوحى في اللغة: هو الإعلام السريع الخاي، ويقال في فعله: وَحَى ، وأوحى . قال رؤ بة \* وحى لها القرار فاستقرت \* وهو أقسام ، كما سنذكره .

<sup>(</sup>١) في لسان العرب: وفي حديث الشعبي ﴿ إِذَا عَظَمَتَ الْحَلَقَةُ فَهُنَ لَدَاءُ وَتَجَاءً ﴾

### 

المرتبة الثالثة : إرسال الرسول الملكمي إلى الرسول البشرى . فيوحى إليه عن الله ما أمره أن يوصله إليه .

فهذه المراتب الثلاث خاصة بالأنبياء ، لا تكون لغيرهم ، ثم هـذا الرسول الملكى قد يتمثل للرسول البشرى رجلا ، يراه عياناً و يخاطبه ، وقديراه على صورته التى خلق عليها ، وقد يدخل فيه الملك ، ويوحى إليه ما يوحيه ، ثم يَفْصِم عنه ، أي يقلع . والثلاثة حصلت لنبينا صلى الله عليه وسلم .

#### فص\_\_\_ل

المرتبة الرابعة : مرتبة التحديث .وهذه دون مرتبة الوحى الخاص ، وتكون دون مرتبة السديقين ، كما كانت لعمر بن الخطاب رضى الله عنه ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « إنه كان في الأم قبلكم محدَّثون ، فإن يكن في هذه الأمة فعمر بن الخطاب » .

وسمعت شيخ الإسلام تتى الدين بن تيمية رحمه الله يقول : جزم بأنهم كأننون فى الأم قبلنا ، وعلق وجودهم فى هذه الأمة بإن الشرطية ، مع أنها أفضل الأم لاحتياج الأمم قبلنا إليهم ، واستغناء هذه الأمة عنهم بكال نبيها ورسالته ، فلم يحوج الله الأمة بعده إلى محدث ولا ملهم ، ولا صاحب كشف ولا منام ، فهذا التعليق لكال الأمة واستغنائها لا لنقصها .

والمحدَّث هو الذي يحدَّث في سره وقلبه بالشيء ، فيكون كما يحدث به .

قال شيخنا: والصديق أكل من الحدث . لأنه استغنى بكمال صديقيته

ومتابعته عن التحديث والإلهام والكشف ، فإنه قد سلم قلبه كله وسره وظاهره و باطنه للرسول فاستغنى به عما منه (۱) .

قال : وكان هذا المحدث يعرض ما يحدث به على ما جاء به الرسول . فإن وافقه قبله، و إلا رده، فعلم أن مرتبة الصديقية فوق مرتبة التحديث.

قال: وأما ما يقوله كثير من أسحاب الخيالات ولمجلهالات: حدثنى قلبى عن ربى: فصحيح أن قلبه حدثه ، ولكن عن من ؟ عن شيطانه، أو عن ربه ؟ فإذا قال : حدثنى قلبى عن ربى كان مسنداً الحديث إلى من لم يعلم أنه حدثه به ، وذلك كذب ، قال : ومحدث الأمة لم يكن يقول ذلك ، ولا تفوّه به يوماً من الدهر ، وقد أعاذه الله من أن يقول ذلك . بل كتب كاتبه يوماً « هذا ما أرى الله أمير المؤمنين ، عر بن الخطاب . فقال : لا . امحه واكتب : هذا ما رأى عر بن الخطاب . فإن كان صواباً فن الله ، وإن كان خطأ فمن عر ، من الله ورسوله منه برىء » وقال فى المكلالة « أقول فيها برأى . فإن يكن صواباً فمن الله . وإن يكن حطأ فمني ومن الشيطان » فهذا قول المحدث بشهادة الرسول وأنت ترى الاتحادي والحلولي والإباحي الشطاح ، والساعي : مجاهم بالقيحة والذرية . يقول : حدثني قلبي عن ربى ، فانظر إلى ما بين القائلين والمرتبتين والقولين والحالين . وأعط كل ذي حق حقه ، ولا تجعل الزغل والخالص

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل . ولعل الصواب « لرسالة الرسول ، فاستغنى بها عن التحديث» لأن الصديقية تحكون بعد موت الرسول ، كما نرجو أن يكون شيخ الإسلام وتلميذه من الصديقين ، وإيماكان تسليمهم لرسالة الرسول صلى الله عليه وسلم علما وعقيدة وعملا وحالا وأدبا وخلقا ، ودعوة وحبا وكرها وموالاة .

#### 

المرتبة الخامسة : مرتبة الإفهام . قال الله تعالى ( ۲۱ : ۲۸ ، ۲۹ و داود وسليان إذ يحكان في الحرث ، إذ نفشت فيه غم القوم وكنا لحكمهم شاهدين . فقتهمناها سليان ، وكلا آتينا حكما وعلما ) فذكر هذين النبيين الكريمين : فأثنى عليهما بالغلم والحكم . وخص سليان بالفهم في هذه الواقعة المعينة ، وقال على بن أبي طالب ، وقد سئل « هل خصكم رسول الله صلى الله عليه وسلم بشيء دون الناس ؟ فقال : لا ، والذي فلق الحبة و برأ النّسَمة ، إلا فهما يؤتيه الله عبدا ، في كتابه ، وما في هذه الصحيفة . وكان فيها المقل ، وهو الديات وفكاك الأسير، وأن لا يقتل مسلم بكافر » وفي كتاب عر بن الخطاب لأبي موسى الأشعرى رضى الله عنهما « والفهم فيما أدلى إليك » فالفهم نعمة من الله على عبده ، ونور يقذفه الله في قلبه . يعرف به ، ويدرك ما لا يدركه غيره ولا يعرفه ، فيفهم من النص ما لا يفهمه غيره ، مع استوائهما في حفظه . وفهم أصل معناه .

فالفهم عن الله ورسوله عنوان الصديقية ، ومنشور الولاية النبوية ، وفيه تفاوتت مراتب العلماء ، حتى عُدَّ ألف بواحد ، فانظر إلى فهم ابن عباس وقد سأله عر : ومن حضر من أهل بدر وغيرهم عن سورة (إذا جاء نصر الله والفتح) وما خص به ابن عباس من فهمه منها : أنها نهى الله سبحانه نبيه إلى نفسه ، وإعلامه بحضور أجله ، وموافقة عمر له على ذلك ، وخفائه عن غيرها من الصحابة وابن عباس إذ ذاك أحدثهم سنا ، وأين تجد في هذه السورة الإعلام بأجله ، لولا الفهم الخاص ؟ ويدق هذا حتى يصل إلى مراتب تتقاصر عنها أفهام أكثر الناس ، فيحتاج مع النص إلى غيره . ولا يقع الاستغناء بالنصوص في حقه ، وأما في حق صاحب الفهم فلا يحتاج مع النصوص إلى غيره .

#### 

المرتبة السادسة: مرتبة البيان العام . وهو تبيين الحق وتمييزه من البياطان بأدلته وشواهده وأعلامه . تحيث يصير مشهوداً للقلب ، كشهود العين للمرتبات وهذه المرتبة هي لحجة الله على خلقه ، التي لا يعذب أحداً ولا يضله ، إلا بعد وصوله إليها . قال الله تعالى ( ٩ : ١١٥ وما كان الله ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون ) فهذا الإضلال عقوبة منه لهم ، حين بين لهم فلم يقبلوا ما ينه لهم ولم يعملوا به . فعاقبهم بأن أضلهم عن الهدى ، وما أضل الله سبحانه أحداً قط إلا بعد هذا البيان .

وإذا عرفت هذا عرفت سر القدر ، وزالت عنك شكوك كثيرة وشبهات في هذا الباب وعلمت حكمة الله في إضلاله من يضله من عباده ، والقرآن يصربهذا في غير موضع ، كقوله ( ٦٦: ٥ فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم ) ( ٤: ٥٥٠ وقولم قلوبنا غلف بل طبع الله عليها بكفرهم ) فالأول : كفر عناد ، والثانى : كفر طبع ، وقوله ( ٢: ١٠٠ ونقلب أفئدتهم وأبصاره كما لم يؤمنوا به أول مرة . ونذرهم في طغيانهم يعمهون ) فعاقبهم على ترك الإيمان به حين تيقنوه وتحققوه ، بأن قلب أفئدتهم وأبصاره فلم يهتدوا له .

فتأمل هذا الموضع حق النامل فإنه موضع عظيم . وقال تعالى (٤١ : ١٧ وأما تمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى ) فهذا هذى بعد البيان والدلالة وهو شرط لا موجب . فإنه إن لم يقترن به هدى آخر بعده ، لم يحصل به كال الاهتدا، وهو هدى التوفيق والإلهام .

وهذا البيان نوعان: بيان بالآيات المسموعة المتلوة ، و بيان بالآيات المشهودة المرئية . وكلاهما أدلة وآيات على توحيد الله وأسمائه وصفاته وكاله ، وصدق ما أخبرت به عنه ، ولهذا يدعو عباده بآياته المتلوة إلى التفكر في آياته المشهودة

عليهم ، ويحضهم على التفكر في هذه وهذه . وهذا البيان هو الذي بعثت به الرسل وجعل إليهم و إلى العلماء بعدهم ، و بعد ذلك يضل الله من يشاء . قال الله تعالى (١٤: ٤ وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم فيضل الله من يشاء ويهدى مرز يشاء وهو العزيز الحكيم ) فالرسل تبين والله هو الذي يضل من يشاء ويهدى من يشاء بعزته وحكمته .

#### فصـــــل

المرتبة السابعة: البيان الخاص ، وهو البيان المستلزم للهداية الخاصة ، وهو بيان تقارله العناية والتوفيق والاجتباء ، وقطع أسباب الخدلان وموادها عن القاب فلا تتخلف عنه الهداية البتة . قال العالى فى هذه المرتبة ( ٣٧:١٦ إن تحرص على هداهم فإن الله لا يهدى من يضل ) وقال ( ٢٨ : ٥٦ إنك لا تهدى من أحببت ولكن الله يهدى من يشاء ) قالبيان الأول شرط . وهذا موجب .

المرتبة الثامنة: مرتبة الإسماع. قال الله تعالى (٢٣:٨ ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون) قال تعالى (٣٥: ٢٢ وما يستوى الأعمى والبصير ولا الظامات ولا النور. ولا الظل ولا الحرور ومايستوى الأحياء ولا الأموات إن الله يسمع من يشماء وما أنت بمسمع من في القبور. إن أنت إلا نذير) وهذا الإسماع أخص من إسماع الحجة والتبليغ. فإن ذلك حاصل لهم، وبه قامت الحجة عليهم، لكن ذلك إسماع الآذان، وهذا إسماع القلوب. فإن الكلام له لفظ ومعنى، وله نسبة إلى الأذن والقلب وتعلق بهما. فسماع لفظه حظ الأذن، وسماع حقيقة معناه ومقصوده حظ القلب، فأثبت لهم سماع الألفاظ الذي هو حظ الأذن في قوله والمراد الذي هو حظ القلب، وأثبت لهم سماع الألفاظ الذي هو حظ الأذن في قوله

( ٢: ٢١ ما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث إلا استمعوه وهم يلعبون ، لاهية قلوبهم ) وهذا السماع لا يفيد السامع إلا قيام الحجة عليه ، أو تمكنه منها ، وأما مقصود السماع وثمرته ، والمطلوب منه: فلا يحصل مع لهو القلب وغفلته وإعراضه ، بل يخرج السامع قائلا للحاضر معه ( ٤٧ : ١٦ ماذا قال آنفاً ؟ أولئك الذين طبع الله على قلوبهم ) .

والفرق بين هذه المرتبة ومرتبة الإفهام: أن هذه المرتبة إنما تحصل بواسطة الأذن. ومرتبة الإفهام أعم، فهى أخص من مرتبة الفهم من هذا الوجه، ومرتبة الفهم أخص من وجه آخر، وهى أمها تتعلق بالمعنى المراد ولوازمه ومتعلقاته وإشاراته، ومرتبة السماع مدارها على إيصال المقصود بالخطاب إلى القلب. ويترتب على هذا السماع سماع القبول.

فهو إذن ثلاث مراتب: سماع الأذن، وسماع القلب، وسماع القبول والإجابة.

#### فصـــــا،

المرتبة التاسعة: مرتبة الإلهام. قال تعالى ( ۹۱: ۷، ۸ ونفس وما سواها . فألهمها فجورها وتقواها) وقال النبي صلى الله عليه وسلم لحصين بن الخزاعى لما أسلم « قل : اللهم ألهمني رشدي ، وقني شر نفسي » .

وقد جعل صاحب المنازل الإلهام هو مقام المحدثين . قال : وهو فوق مقام النواسة لأن الفراسة ر بما وقعت نادرة . واستصعبت على صاحبها وقتاً أو استعصت عليه ، والإلهام لا يكون إلا في مقام عتيد .

قلت: التحديث أحص من الإلهام: فإن الإلهام عام للمؤمنين بحسب إيمانهم فكل مؤمن فقد ألهمه الله رشده الذي حصل له به الإيمان، فأما التحديث: فالنبي صلى الله عليه وسلم قال فيه « إن يكن في هذه الأمة أحد فعمر » يعنى من المحدثين . فالتحديث إلهام خاص . وهو الوحى إلى غير الأنبياء

إما من المكلفين ، كقوله تعالى ( ٢٨ : ٧ وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه ) وقوله ( ٥ : ١٦١ و إذا أوحيت إلى الحواريين أن آمنوا بى و برسولى ) و إما من غير المكلفين كقوله تعالى ( ١٦ : ٦٩ وأوحى ر بك إلى النَّحل أن اتخذى من الجبال بيوتاً ومن الشجر ومما يعرشون ) فهذا كله وحى إلهام .

وأما جعله فوق مقام الفراسة فقد احتج عليه بأن الفراسة: ربما وقعت نادرة كا تقدم . والنادر لا حكم له . وربما استعصب على صباحبها واستصعبت عليه فلم تطاوعه ، والإلهام لا يكون إلا فى مقام عتيد ، يعنى فى مقام القرب والحضور . والتحقيق فى هذا : أن كل واحد من الفراسة والإلهام ينقسم إلى عام وخاص كل واحد منهما فوق عام الآخر ، وعام كل واحد قد يقع كثيراً ، وخاصه قد يقع نادراً ، ولكن الفرق الصحيح : أن الفراسة قد تتعلق بنوع كسبوتحصيل ، وأما الإلهام فموهبة مجردة ، لا تنال بكسب البتة .

[ ثم ذكر فصولا أربعة تكلم فيها عن درجات الإلهام الثلاثة . ثم قال ] .

#### فصــــــل

المرتبة العاشرة: من مراتب الهداية . الرؤيا الصادقة: وهي من أجزاء النبوة كا ثبت عن النبي صلى الله غليه وسلم أنه قال « الرؤيا الصادقة جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة » .

وقد قيل في سبب هذا سبب التخصيص المذكور: إن أول مبتدأ الوحي كان هو الرؤيا الصادقة ، وذلك نصف سنة . ثم انتقل إلى وحى اليقظة مدة ثلاث وعشرين سنة ، من حين بعث إلى أن توفي صلوات الله وسلامه عليه ، فنسبة مدة الوحى في المنام من ذلك جزء من ستة وأر بعين جزءاً . وهذا حسن لولا ما جاء في الرواية الأخرى الصحيحة « أنها جزء من سبعين جزءاً » .

[ ثم ذكر كلاماً فى الرؤيا ، ثم قال ] .

#### 

في بيان اشتمال الفاتحة على الشفاءين :
 شفاء القلوب ، وشفاء الأبدان

فأما اشتمالها على شفاء القلوب: فإنها اشتملت عليــه أنم اشتمال . فإن مدار اعتلال القلوب وأسقامها على أصلين : فساد العلم . وفساد القصد .

ويترتب عليها دا آن قاتلان ، وهما الضلال والغضب ، فالضلال نتيجة فياد العلم ، والغضب ينتجه فساد القصد ، وهذان المرضان هما ملاك أمراض القلوب جيعها ، فهداية الصراط المستقيم : تتضمن الشفاء من مرض الضلال ، ولذلك كان سؤال هذه الهداية : أفرض دعاء على كل عبد ، وأوجبه عليه كل يوم ولياة . في كل صلاة ، لشدة ضرورته وفاقته إلى الهداية المطلوبة ، ولا يقوم غير هذا السؤال مقامه .

والتحقق بـ (إياك نعبد وإياك نستعين ) علماً ومعرفة وعملا وحالا : يتضمن الشفاء من مرض فساد القلب والقصد . فإن فساد القصد يتعلق بالغايات والوسائل . فمن طلب غاية منقطعة مضمحلة فانية ، وتوسل إليها بأنواع الوسائل الموصلة إليها كان كلا نوعي قصده فاسدا ، وهذا شأن كل من كان غاية مطلوبه غير الله وعبوديته ، من المشركين ومتبعي الشهوات ، الذين لا غاية لهم وراءها ، وأصحاب الرياسات المتبعين لإقامة دياستهم بأى طريق كان من حق أو باطل . فإذا جاء الحق معارضاً في طريق رياستهم طحنوه وداسوه بأرجلهم . فإن عجزوا عن ذلك دفعود دفع الصائل . فإن مجزوا عن ذلك حبسوه في الطريق ، وحادوا عنه إلى طريق أخرى ، وهم مستعدون لدفعه بحسب الإمكان ، فإذا لم يجدوا منه بدأ عطوه السكة والخطبة (١) وعزلوه عن التصرف والحكم والتنفيذ، وإن جاء الحق أعطوه السكة والخطبة (١)

<sup>(</sup>١) السَكَة : المراد منها الإسم يضرب على النقود ، ويقصد بذلك ماكان عليه الحلفاء فى وقته ، حيث لم يكن لهم من الحلافة إلا الصورة والحسكم النافذ فى الأمور لغيرهم .

ناصراً لهم وكان لهم صالوا وجالوا، وأتوا إليه مذعنين ، لا لأنه حق ، بل لموافقته غرضهم وأهواءهم وانتصارهم به ( ٤٨: ٢٤ ـ ٥٠ و إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم إذا فريق منهم معرضون . و إن يكن لهم الحق يأتوا إليه مذعنين . أفي قلوبهم مرض ، أم ارتابوا ؟ أم يخافون أن يحيف الله عليهم ورسوله ؟ بل أولئك هم الظالمون ) .

والمقصود: أن قصد هؤلاء فاسد في غاياتهم ووسائلهم ، وهؤلاء إذا بطلت الغايات التي طلبوها ، واضمحلت وفنيت حصلوا على أعظم الخسران والحسرات ، وهم أعظم الناس ندامة وتحسرا ، إذا حق الحق و بطل الباطل ، وتقطعت بهم أسباب الوصل التي كانت بينهم ، وتيقنوا انقطاعهم عن ركب الفلاح والسعادة . وهذا يظهر كثيراً في الدنيا ، ويظهر أقوى من ذلك عند الرحيل منها والقدوم على الله ، ويشتد ظهوره وتحققه في البرزخ ، وينكشف كل الانكشاف يوم اللقاء ، إذا حققت الحقائق . وفاز المحقون وخسر المبطلون ، وعلموا أنهم كانوا كذبين ، وكانوا محدوءين مغروين ، فياله هناك من علم لا ينفع عالمه ، ويقين لا ينجى مستيقنه .

وكذلك من طلب الغاية العليا والمطلب الأسمى ، ولكن لم يتوسل إليه بالوسيلة الموصلة إليه ، وهى من أعظم الوسيلة الموصلة إليه ، وهى من أعظم القواطع عنه . فحاله أيضاً كحال هذا ، وكلاها فاسد القصد ، ولا شفاء من هذا المرض إلا بدوا، « إياك نعبد و إياك نستعين » .

فإن هـذا الدواء مركب من ستة أجزاء (١) عبودية الله لا غيره (٢) بأمره وشرعه (٣) لا بالهوى (٤) ولا بآراء الرجال وأوضاعهم ، ورسومهم ، وأفكارهم (٥) بالاستعانة على عبوديته به (٦) لا بنفس العبد وقوته وحوله ولا بغيره .

فهذه هي أجزاء ( إياك نعبد و إياك نستعين ) فإذا ركبها الطبيب الاطيف ،

العالم بالمرض، واستعملها ألمريض، حصل بها الشفاء التام، وما نقص من الشفاء فهو لفوات جزء من أجزائها أو اثنين أو أكثر.

ثم إن القلب يعرض له مرضان عظيمان ، إن لم يتداركهما تراميا به إلى التلف ولا بد : وهما الرياء ، والكبر . فدواء الرياء به ( إياك نعبد ) ودواء الكبر به ( إياك نستعين ) .

وكثيراً ما كنت أسمع شيخ الإسلام ان تيمية ـ قدس الله روحه ـ يقول ( إياك مبد) تدفع الرياء ( و إياك نستعين ) تدفع الكبرياء .

فإذا عوق من مرض الرياء بـ (إياك نعبد) ومن مرض الكبر والعجب بـ (إياك نستمين) ومن مرض الضلال والجهل بـ (اهدنا الصراط المستقيم) عوق من أمراضه وأسقامه ، ورفل في أثواب العافية ، وتمت عليه النعمة ، وكان من المنعم عليهم ، غير المغضوب عليهم ، وهم أهل فساد القصد ، الذين عرفوا الحق وعدلوا عنه ، والضالين . وهم أهل فساد العلم ، الذين جهلوا الحق ولم يعرفوه .

وحق لسورة تشتمل على هذين الشفاءين أن يستشفى بها من كل مرض ، ولهذا لما اشتملت على هذا الشفاء الذى هو أعظم الشفاءين ، كان حصول الشفاء الأدنى بها أولى ، كا سبينه . فلا شيء أشفى للقلوب التي عقلت الله وكلامه ،

وفهمت عنه فهماً خاصاً ، اختصها به ، من معانى هذه السورة . وسنبين إن شاء الله تعالى تضمنها للرد على حميع أهل البدع بأوضح البيان وأحسن الطرق .

[ ثم ذكر فصلين في الرقية بالفاتحة وتأثيرها مستشهداً بحديث أبي سعيد و ببعض تحليلات نفسية ، و بتجار به . تم قال ]

#### 

فى اشتمال الفاتحة على الرد على جميع المبطلين من أهل الملل والنحل ، والرد على أهل البدع والضلال من هذه الأمة .

وهذا يعلم بطريقين ، مجمل ومفصل :

أما المجمل: فهو أن الصراط المستقيم متضمن معرفة الحق، و إيثاره، وتقديمه على غيره، ومحبته والانقياد له، والدعوة إليه، وجهاد أعدائه بحسب الإمكان.

والحق : هو ما كان عليــه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، وما جاء ووعده ووعيده ، وفي حقائق الإيمــان ، التي هي منازل السائرين إلى الله تُعالى . وكل ذلك مسلم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، دون آراء الرجال وأوضاعهم وأفكارهم واصطلاحاتهم ، فكل علم أو عمل أو حقيقة ، أو حال أو مقام خرج من مشكاة نبوته ، وعليه السكة المحمدية ، بحيث يكون من ضَرَبُ المدينة ، فهو من الصراط المستقيم ، وما لم يكن كذلك فهو من صراط أهل الغضب والضادل فما ثُمَّ خروج عن هذه الطرق الثلاث : طريق الرسول؛ صلى الله عليه وسلم وما جاء به ، وطريق أهل الغضب ، وهي طريق من عرف الحق وعانده ، وطريق أهل الصلال ، وهي طريق من أصله الله عنه . ولهذا قال عبد الله بن عباس وجابر بن عبد الله رضى الله عنهم « الصراط المستقيم : هو الإسلام » وقال عبد الله بن مسعود وعلى بن أبي طالب رضي الله عنهما « هو القرآن » وفيه حديث مرفوع في الترمذي وغيره ، وقال سهل بن عبد الله « طريق السنـــة والجاعة » . وقال بكر بن عبد الله المزنى « طريق رسول الله صلى الله عايه وسلم » .

ولا ريب أنه ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه علماً وعملا

وهو معرفة الحق وتقديمه ، و إيثاره على غيره . فهو الصراط المستقيم وكل هذه الأقوال المتقدمة دالة عليه جامعة له .

فبهذا الطريق المجمل يعلم أن كل ما خالفه فباطل، وهو من صراط الأمتين: الأمة الغضبية، وأمة أهل الضلال.

#### فصــــل

وأما المفصل: هُعرفة المذاهب الباطلة ، واشتمال كلمات الفاتعة على الطالها . وَقَوْلِ :

الناس قسمان: مقر بالحق تعالى ، وجاحد له ، فتضمنت الفاتحة إثبات الخالق تعالى والرد على من ححده بإثبات ربوييته تعالى للعالمين . وتأمل حال العالم كله علويه وسفليه بجميع أجزائه تجده شاهداً بإثبات صانعه وفاطره ومليكه ، فإنكار صانعه وجحده في العقول والفطر بمنزلة إنكار العلم وجحده ، لا فرق بينهما ، بل دلالة الخالق على الحلوق ، والفعال على الفعل ، والصانع على أحوال المصنوع عند العقول الزاكية المشرقة العلوية ، والفطر الصحيحة : أظهر من العكس . فالعارفون أرباب البصائر يستدلون بالله على أفعاله وصنعه ، إذا استدل الناس بصنعه وأفعاله عليه ، ولا ريب أنهما طريقان صحيحان ، كل منهما حق والقرآن مشتمل عليهما .

فأما الاستدلال بالصنعة فكثير، وأما الاستدلال بالصانع فله شأن . وهو الدى أشارت إليه الرسل بقولهم لأممهم (١٠:١٠أق الله شك؟) أى أيشك في الله حتى يطلب إقامة الدليل على وجوده ؟ وأي دليل أصح وأظهر من هذا المدلول ؟ فكيف يستدل على الأظهر بالأخفى ؟ ثم نبهوا على الدليل بقولهم ( فاطر السموات والأرض ) .

وسمعت شيخ الإسلام تقى الدين بن تيمية — قدس الله روحه — يقول: كيف يطاب الدليل على من هو دليل على كل شيء ؟ وكان كثيراً ما يتمثل بهذا البيت :

وليس يصح فى الأذهان شىء إذا احتاج النهار إلى الدليل ومعلوم أن وجود الرب تعالى أظهر للعقول والفيطر من وجود النهار ، ومن لم ير ذلك فى عقله وفطرته فليتهمهما .

وإذا بطل قول هؤلاء بطل قول أهل الإلحاد: القائلين بوحدة الوجود ، وأنه ماثم وجود قديم خالق ووجود حادث مخلوق، بل وجود هذا العالم هو عين وجود الله ، وهو حقيقة وجود هذا العالم ، فليس عند القوم رب وعبد ، ولا مالك ومملوك ، ولا راحم ومرحوم ، ولا عابد ومعبود (١) ، ولا مستعين ومستعان به ، ولا هاد ولا مهدى ولا منعم ولا منعم عليه ، ولا غضبان ومغضوب عليه ، بل الرب هو نفس العبد وحقيقته ، والمالك هو عين المملوك ، والراحم هو عين المرحوم ، والعابد هو نفس المعبود . وإنما التغاير أمر اعتبارى والراحم هو عين المرحوم ، والعابد هو نفس المعبود . وإنما التغاير أمر اعتبارى في صورة معبود ، كما ظهرت في صورة معبود ، كما ظهرت في صورة العبيد ، وفي صورة هاد ، كما في صورة الأنبياء والرسل والعلماء ، والكل من عين واحد ، بل هو المين الواحدة ، ضورة العابد ووجوده وإنيته .

والفاتحة من أولها إلى آخرها تبين بطلان قول هؤلاء الملاحدة وضلالمم .

<sup>(</sup>١) قال ابن عربي الحامي :

العبد رب ، والرب عبد یا لیت شعری ، أنی یكلف ؟ ان قلت : رب ، أنی یكلف ؟ ان قلت : رب ، أنی یكلف ؟

#### فعسل

والمقرّون بالرب سيحانه وتعالى : أنه صانع العالم نوعان :

نوع ينغى مباينته لحلقه ، ويقولون : لإ مباين ولا محايث ، ولا داخل العالم ولا خارجه ، ولا فوقه ولا تحته ، ولا عرف يمينه ولا عن يساره ، ولا خلفه ولا أمامه ، ولا فيه ولا بائن عنه .

## فتضمنت الفاتحة للرد على هؤلاء من وجهين :

أحدها: إثبات ربوبيته تعالى للعالم. فإن الربوبية المحصة تقتضى مباينة الرب للعالم بالذات ، كا باينهم بالربوبية ، وبالصفات والأفعال ، فمن لم يثبت ربا مبايناً للعالم ، فما أثبت ربا ، فإنه إذا نفى المباينة لزمه أحد أمرين ، لزوماً لا انفكاك له عنه البتة : إما أن يكون هو نفس هذا العالم ، وحينئذ يصح قوله . فإن العالم لا يباين ذاته ونفسه ، ومن ههنا دخل أهل الوحدة ، وكانوا معطلة أولا ، واتحادية ثانيا .

و إما أن يقول: ما ثم رب يكون مبايناً ولا محايثاً ، ولا داخلا ولا خارجاً ، كما قالته الدّهرية المعطلة للصانع .

وأما هذا القول الثالث المشتمل على جمع النقيضين: إثبات رب مغاير للعالم مع نفي مباينته للعالم، وإثبات خالق قائم بنفسه، لا في العالم ولا خارج العالم، ولا فوق العالم ولا تحته، ولا خلفه ولا أمامه، ولا يَمْنته ولا يَسْرته: فقول له حَبىء، والعقول لا تتصوره حتى تصدق به. فإذا استحال في العقل تصوره، فاستحالة التصديق به أظهر وأظهر. وهو منطبق على العدم المحض، والنفي القيرف، وصدقه عليه أظهر عند العقول والنظر من صدقه على رب العالمين، فضع على العدم المستحيل، ثم ضعها على فضع هذا النفي وهذه الألفاظ الدالة عليه على العدم المستحيل، ثم ضعها على الذات العلية القائمة بنفسها، التي لم تحل في العالم، ولا حَلَّ العالم فيها، ثم انظر أي المعلومين أولى به ؟ واستيقظ لنفسك، وقم لله قومة مفكر في نفسه في الخلوة

فى هذا الأمر ، متجرد عن المقالات وأربابها وعن الهوى والحمية والعصبية ، صادقاً فى طلب الهداية من الله ، فالله أكرم من أن يخيب عبداً هذا شأنه . وهذه المسألة لاتحتاج إلى أكثر من إثبات رب قائم بنفسه ،مباين لخلقه، بل هذا نفس ترجمها

#### فص\_\_\_ل

ثم المُثبتون للخالق تعـالى نوعان :

أهل توحيد ، وأهل إشراك . وأهل الإشراك نوعان :

أحدها: أهل الإشراك به فى ربوبيته وإلهيته، كالجوس ومن ضاهاهم من القدرية، فإنهم يتبتون مع الله خالقاً آخر، وإن لم يقولوا: إنه مكافى له، والقدرية المجوسية تثبت مع الله خالقين للأفعال، ليست أفعالهم مقدورة لله، ولا مخلوقة لهم، وهي صادرة بغير مشيئته ولا قدرة له عليها، ولا هو الذى جعل أربابها فاعلين لها، بل هم الذين جعلوا أنفسهم شائين مريدين فاعلين.

فر بو بية العالم الكاملة المطلقة الشاملة تبطل أقوال هؤلاء كلهم لأنها نقتضى ر بو بيته لجميع ما فيه من الذوات والصفات والحركات والأفعال .

وحقيقة قول القدرية المجوسية: أنه تعالى ليس باً لأفعال الحيوان، ولاتناولتها ربو بيته وكيف تتناول ما لا يدخل تحت قدرته ومشيئته وخلقه؟ مع أن في عموم حده ما يقتضي حمده على طاعات خلقه، إذ هو المعين عليها والموفق لها، وهو الذي شاءها منهم، كما قال في غير موضع من كتابه ( وما تشاءون إلا أن يشاء الله) فهو محمود على أن شاءها لهم، وجعلهم فاعليها بقدرته ومشيئته، فهو المحمود عليها في الحمود على المحمود على أن شاءها لهم، ولا على ثوابه وجزائه عليها.

أما الأول: فلأن فاعليتها بهم لا به ، وأما الثاني: فلأن الجزاء مستحق عليه استحقاق الأجرة على المستأجر، فهو محض حقهم، الذي عاوضوه عليه.

وفى قوله (وإياك نستعين) رد ظاهر عليهم . إذ استعانتهم به إنما كون عن شيء هو بيده وتحت قدرته ومشيئته ، فكيف يستعين من بيده الفعل وهو موجده ، إن شاء أوجده و إن شاء لم يوجده ، بمن ليس ذلك الفعل بيده ، ولا هو داخل تحت قدرته ولا مشيئته ؟ .

وفى قوله (إهدنا الصراط المستقيم) أيضاً رد عليهم فإن الهداية المطلقة التامة هى المستلزمة لحصول الاهتداء . ولولا أنها بيده تعالى دومهم لما سألوه إياها ، وهى المتضمنة للارشاد والبيان ، والتوفيق والإقدار ، وجعلهم مهتدين . وليس مطلوبهم مجرد البيان والدلالة ، كما ظنته القدرية . لأن هذا القدر وحده لايوجب الهدى ، ولا ينجى من الردى ، وهو حاصل لغيرهم من الكفار ، الذين استحبوا العمى على الهدى ، واشتروا الضلالة بالهدى .

#### فصـــــــــــل.

النوع الثانى: أهل الإشراك به فى إلهيته ، وهم المقرون بأنه وحده رب كل شىء ، ومليك وخالقه ، وأنه ربهم ورب آبائهم الأولين ، ورب السموات السبع ، ورب العرش العظيم ، وهم مع هذا يعبدون غيره ، ويعدلون به سواه فى الحجة والطاعة والتعظيم ، وهم الذين اتخذوا من دون الله أندادا ، فهؤلاء لم يوفوا « إياك نعبد » حقه ، و إن كان لمم نصيب من « نعبدك » . لكن ليس لهم نصيب من « إياك نعبد » المتضمن معنى : لا نعبد إلا إياك ، حباً وحوفاً ورجاء وطاعة وتعظيما ، ف « إياك نعبد » تحقيق لهذا التوحيد ، و إبطال للشرك فى الإلهية ، كا أن « إياك نستعين » تحقيق لتوحيد الربوبية ، و إبطال للشرك به فيها ، وكذلك قوله ( اهدنا الصراط المستقيم \* صراط الذين أنعمت عليهم ) فإنهم أهل التوحيد ، وهم أهل تحقيق « إياك نعبد ، وإياك نستعين » وأهل الإشراك : هم المن الغضب والضلال .

#### فصـــل

## في تضمنها الرد على الجهمية معطلة الصفات

وذلك من وجوه :

أحدها: من قوله ( الحمد لله ) فإن إثبات الحمد الكامل له يقضى ثبوت كل ما يحمد عليه من صفات كاله ، ونعوت جلاله ، إذ من عدم صفات الكال فليس بمحمود على الإطلاق ، وغايته : أنه محمود من وجه دون وجه ، ولا يكون محموداً بكل وجه ، و بكل اعتبار ، بجميع أنواع الحمد : إلا من استولى على صفات الكال جميعها ، فلو عدم منها صفة واحدة لنقص من حمده بحسبها .

وكذلك في إثبات صفة الرحمة له : ما يتضمن إثبات الصفات التي تستارمها من الحياة ، والإرادة والقدرة ، والسمع والبصر ، وغيرها .

وكذلك صفة الربوبية: تستلزم جميع صفات الفعل، وصفة الإلهية تستلزم جميع أوصاف الكمال: ذاتًا وأفعالاً ، كما تقدم بيانه .

فكونه مجموداً إلها رباً رحماناً رحيما ، ملكا معبودا ، مستعاناً ، هادياً منعماً ، يرضى ويغضب ، مع نفي قيام الصفات به : جمع بين النقيضين . وهو من أمحل المحال .

وهذه الطريق تتضمن إثبات الصفات الخبرية من وجهين :

أحدها: أنها من لوازم كماله المطلق فإن استواءه على عرشه من لوازم علوه ، وتزوله كل ليلة إلى سماء الدنيا فى نصف الليل الثانى: من لوازم رحمته ور بو بيته . وهكذا سائر الصفات الحبرية .

الوجه الثانى: أن السمع ورد بها ثناء على الله ومدحاً له ، وتعرفاً منه إلى عباده بها . فجحدها وتحريفها عما دلت عليه ، وأريد بها : مناقض لما جاءت له ، فلك أن تستدل بطريق السمع على أنها كال ، وأن تستدل بالعقل كما تقدم .

## وص\_\_\_\_ل

في تضمما الرد على الجبرية. وذلك من وجوه:

أحدها: من إثبات عموم حمده سبحانه. فإنه يقتضى ألا يعاقب عبيده على ما لا قدرة لهم عليه، ولا هو من فعلهم، بل هو بمنزلة ألوابهم، وطولهم وقصره، بل هو يعاقبهم على نفس فعله مهم. فهو الفاعل لقبائمهم في الحقيقة، وهو المعاقب لهم عليها. فحمده عليها يأبى ذلك أشد الإباء، وينفيه أعظم النفي، فتعالى من له الحمد كله عن ذلك علواً كبيراً، بل إنما يعاقبهم على نفس أفعالهم التي فعلوها حقيقة. فهي أفعالهم لا أفعاله. وإنما أفعاله العدل والإحسان والخيرات.

الوجه الثانى: إثبات رحمته ورحمانيته تنفى ذلك . إذ لا يمكن اجباع هذين الأمرين قط: أن يكون رحماناً رحيا ، ويعاقب العبد على ما لا قدرة له عليه ولا هو من فعله ، بل يكلفه ما لا يطيقه ، ولا له عليه قدرة البتة ثم يعاقبه عليه وهل هذا إلا ضد الرحمة . ونقص لها و إبطال؟ وهل يصبح في معقول أحد: اجماع ذلك ، والرحمة التامة الكاملة في ذات واحدة ؟ .

الوجه الثالث: إثبات العبادة والاستعانة لهم ، ونسبتها إليهم بقولهم « نعبد ، ونستعين » وهي نسبة حقيقية لا مجازية ، والله لا يصح وصفه بالعبادة والاستعانة التي هي من أفعال عبيده ، بل العبد حقيقة : هو العابد المستعين . والله المعبود المستعان به .

#### فصـــــل

فى بيان تضمنها للرد على القائلين بالموجب بالدات دون الاختيار والمشيئة . وبيان أنه سبحانه فاعل مختار . وذلك من وجوه :

أحدها: من إثبات حمده ، إذ كيف يحمد على ما ليس مختاراً لوجوده ، ولا هو بمشيئته وفعله ؟ وهل يصح حمد الماء على آثاره وموجباته ؟ أو النار والحديد وغيرها فى عقل أو فطرة ؟ و إنما يحمد الفاعل المختار بقدرته ومشيئته على أفعاله الحميدة ، هذا الذى ليس فى العقول والفطر سواه . فخلافه خارج عن الفطرة والعقل ، وهو (١) لا ينكر خروجه عن الشرائع والنبوات ، بل يتبجح بذلك ، ويعده فحرا .

الثانى: إثبات ربوبيته تعالى: يقتضى فعله بمشيئته واختياره وتدبيره وقدرته ، وليس يصح فى عقل ولا فطرة ربوبية الشمس لضوئها ، والماء لتبريده ، والنبات الحاصل به ، ولا ربوبية شىء أبداً لما لا قدرة له عليه البتة ، وهل هذا إلا تصريح بححد الربوبية ؟

فالقوم كنوا للأغمار، وصرحوا لأولى الأفهام .

الثالث: إثبات ملكه . وحصول ملك لمن لا اختيار له ، ولا فعل ولا مشيئة غير معقول ، بل كل مملوك له مشيئة واختيار وفعل أتم من هذا المليك وأكل ( ١٦ : ١٧ أفن يخلق كن لا يخلق؟ أفلا تذكرون؟) .

الرابع : من كونه مستعاناً ، فإن الاستعانة بمن لا اختيار له ولا مشيئة ولا قدرة محال .

الخامس: من كونه مسئولاً أن يهدى عباده ، فسؤال من لا اختيار له محال . وكذلك من كونه منعا .

<sup>(</sup>١) أي والقائل بالموجب بالذات . وإن لم يذكر قبل ، لكنه مفهوم من السياق .

#### افصـــــل

فى بيان تضمنها للرد على منكرى نعلق علمه تعالى بالجزئيات

ودلك من وجوه :

أحدها : كال حمده ، وكيف يستحق الحمد من لا يعلم شيئاً من العالم وأحواله وتفاصيله ، ولا عدد الأفلاك ، ولا عدد النجوم ، ولا من يطيعه ممن يعصيه ، ولا من يدعوه ممن لا يدعوه .

الثانى: أن هذا مستحيل أن يكون إلها ، وأن يكون ربا ، فالربد للإله المعبود والرب المدير أن يعلم عابده ، ويعلم حاله .

الثالث: من إثبات رحمته . فإنه يستحيل أن يرحم من لا يعلم . الرابع : إثبات ملكه . فإن ملكا لا يعرف أحداً من رعيته البتة

ولا شيئاً من أحوال مملكته البتة . ليس بملك بوجه من الوجوه . الخامس : كونه مستعانا .

السادس : كونه مسئولا أن يهدى سائله و يحيبه .

السابع : كونه هاديا .

الثامن: كونه منعل.

التاسع : كونه غضباناً على من خالفه .

العاشر: كونه مجازيا ، يدين الناس بأعمالهم يوم الدين ، فنفي علمه بالجزئيات مبطل لذلك كله .

#### فص\_\_\_ل

# في بيان تضمنها للرد على منكرى انتبوات . وذلك من وجوه :

أحدها: إثبات حمده التام. فإنه يقتضى كال حكمته وأن لا يخلق خلقه عبثا، ولا يتركهم سُدّى لا يؤمرون ولا ينهون، ولذلك نَزَّه نفسه عن هذا فى غير موضع من كتابه. وأخبر أن من أنكر الرسالة والنبوة، وأن يكون ما أنزل على بشر من شيء فإنه ما عرفه حق معرفته، ولا عظمه حق عظمته، ولا قدره حق قدره، بل نسبه إلى ما لا يليق به، ويأباه حمده ومجده.

فن أعطى الحمد حقه علماً ومعرفة و بصيرة استنبط منه « أشهد أن محمداً رسول الله » كا يستنبط منه « أشهد ألا إله إلا الله » وعلم قطعاً أن تعطيل النبوات في منافاته للحمد كتعطيل صفات الكال ، وكإثبات الشركاء والأنداد .

الثانى : إلهيته ، وكونه إلها . فإن ذلك مستلزم لكونه معبوداً مطاعا . ولا سبيل إلى معرفة ما يعبد به و يطاع إلا من جهة رسله .

الثالث : كونه ربا . فإن الربوبية تقتضى أمر العباد ونهيهم . وجزاء محسنهم بإحسانه ، ومسيئهم بإساءته . هذا حقيقة الربوبية . وذلك لا يتم إلا بالرسالة والنبوة .

الرابع: كونه رحماناً رحياً . فإن كمال رحمته : أن يُعرِّف عباده نفسه وصفاته ويدلهم على ما يقربهم إليه ، ويباعدهم منه ، ويثيبهم على طاعته ، ويجزيهم بالحسنى ، وذلك لا يتم إلا بالرسالة والنبوة . فكانت رحمته مقتضية لها .

الخامس: ملكه . فإن الملك يقتضى التصرف بالقول ، كما أن الملك يقضى التصرف بالقول ، كما أن الملك يقضى التصرف بالفعل ، فالملك هوالمتصرف بأمره وقوله ، فتنفذ أوامره ومراسيمه حيث شاء والمالك هو المتصرف في خلقه بالقول والفعل .

وتصرفه بقوله نوعان: تصرف بكلاته الكونية، وتصرف بكلاته الدينية، وكال الملك بهما، فإرسال الرسل: موجب كال ملكه وسلطانه، وهذا هو الملك المعقول في فطر الناس وعقولهم. فكل ملك لا تكون له رسل يبتها في أقطار على تعلم فالله في فليس بملك. وبهذه الطريق يعلم وجود ملائكته، وأن الإيمان بهم من لوازم الإيمان بملكه. فإنهم رسل الله في خلقه وأمره.

السادس: ثبوت يوم الدين . وهو يوم الجراء ، الذي يدين الله فيه العباد بأعمالهم خيراً وشرا ، وهذا لا يكون إلا بعد ثبوت الرسالة والنبوة ، وقيام الحجة التي بسبها يدان المطيع والعاصي .

السابع: كونه معبوداً . فإنه لا يعبد إلا بما يحبه ويرضاه ، ولا سبيل للخلق إلى معرفة ما يحبه ويرضاه إلا من جهة رسله . فإنكار رسله إنكار لكونه معبوداً .

الثامن: كونه هاديا إلى الصراط المستقيم. وهو معرفة الحق والعمل به ، وهو أقرب الطرق الموصلة إلى المطلوب. فإن الخط المستقيم: هو أقرب خط موصل بين نقطتين، وذلك لا يعلم إلا من جهة الرسل. فتوقفه على الرسل ضروري، أعظم من توقف الطريق الحسى على سلامة الحواس.

التاسع: كونه منعاعلى أهل الهداية إلى الصراط المستقيم. فإن إنعامه عليهم إنما تم بإرسال الرسل إليهم، وجعلهم قابلين الرسالة مستحييين لدعوته، و بذلك ذكرهم منته عليهم و إنعامه في كتابه.

العاشر: انقسام خلقه إلى منعم عليهم، ومغضوب عليهم، وضالين، فإن هذا الأنقسام ضرورى بحسب انقسامهم فى معرفة الحق، والعمل به: إلى عالم به عامل بموجبه، وهم أهل الغضب. وجاهل به، وهم الضالون. وهذا الانقسام إنما نشأ بعد إرسال الرسل. فلولا الرسل لكانوا أمة

واحدة . فانقسامهم إلى هذه الأقسام مستحيل بدون الرسسالة . وهذا الانقسام خروري بحسب الواقع . فالرسالة ضرورية .

وقد تبين لك بهذه الطريق ، والتي قبلها : بيان تضمنها للرد على من أكر المعاد الجسماني ، وقيامة الأبدان ، وعرفت اقتضاءها ضرورة ثبوت الثواب والعقاب والأمر والنهى ، وهو الحق الذي خُلقت به وله السمواتُ والأرض والدنيا والآخرة ، وهو مقتضى الخلق والأمر ، ونفيه نفي لها .

#### <u>ام.</u>

إذا ثبتت النبوات والرسالة ثبتت صفة التكلم والتكليم .

فإن حقيقة الرسالة: تبليغ كلام المرسِل ، فإذا لم يكن ثُمَّ كلام فماذا يبلغ الرسل ؟ بل كيف يعقل كونه رسولا ؟ ولهذا قال غير واحد من السلف: من أنكر أن يكون الله متكلما ، أو يكون القرآن كلامه . فقد أنكر رسالة محمد صلى الله عليه وسلم ، بل ورسالة جميع الرسل ، التي حقيقتها ، تبليغ كلام الله تبارك وتعالى . ولهذا قال منكرو رسالته صلى الله عليه وسلم عن القرآن (٧٤ : ٢٤ ، ٢٥ إن هذا إلا سحر يُؤثر ، إن هذا إلا قول البشر) وإنما عنوا القرآن المسموع الذي بنفوه وأنذروا به .

فمن قال : إن الله لم يتكم به فقد ضاهاً قوله قولهم . تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيرا .

#### فص\_\_\_ل

فى بيان تصمنها للرد على من قال بقدم العالم

وذلك من وجوء :

أحدها: إثبات حمده. فإنه يقتضى ثبوت أفعاله ، لا سيا وعامة مواد الحمد في القرآن، أو كلها، إنما هي على الأفعال ، وكذلك هو ههنا. فإنه حمد نفسه على ربو بيته المتضمنة لأفعاله الاحتيارية ، ومن المستحيل : مقارنة الفعل لفاعله . هذا

ممتنع في كل عقل سليم ، وفطرة مستقيمة . قالفعل متأخر عن فاعله بالضرورة . وأيضاً فإنه متعلق الإرادة والتأثير والقدرة ، ولا يكون متعلقها قديماً البتة

الثانى : إثبات ربوبيته للعالمين . وتقريره : ما ذكرناه ، والعالم كل ما سواه فثبت أن كل ما سواه مربوب ، والمربوب محلوق بالضرورة ، وكل محلوق حادث

بعد أن لم يكن ، فإذًا ربو بيته تعالى لكل ما سواه تستازم تقدمه عليه وحدوث

المربوب ، ولا يتصور أن يكون العالم قديماً ، وهو مربوب أبداً ، فإن القديم مستغن بأزليته عن فاعل له ، وكل مربوب فهو فقير بالذات ، ولا شيء من المربوب بغني ولا قديم .

الثالث: إثبات توحيده ، فإنه يقتضى عدم مشاركة شيء من العالم له في خصائص الربوبية ، فالتوحيد ينفي ثبوته لغيره ضرورة ، كما ينفي ثبوت الربوبية والإلهية لغيره .

#### فصـــــل

## في بيان تضمنها للرد على الرافضة

وذلك من قوله ( إهدنا الصراط المستقيم ) إلى آخرها .

ووجه تضمنه إبطال قولم : أنه سبحانه قسم الناس إلى ثلاثة أفسام : منع عليهم ، وهم أهل الصراط المستقيم ، الذين عرفوا الحق واتبعوه . ومغضوب عليهم وهم الذين عرفوا الحق ورفضوه . وضالون ، وهم الذين جهلوه فأخطأوه .

فكل من كان أعرف للحق ، وأتبع له كان أولى بالصراط المستقيم .

ولا ريب أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضى الله عنهم: هم أولى بهذه الصفة من الرافض . فإنه من المحال أن يكون أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضى الله عنهم جهلوا الحق وعرفه الروافض ، أو رفضوه وتمسك به الروافض .

ثم إنا رأينا آثار الفريقين تدل على أهل الحق منهما، فرأينا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فتحوا بلاد الكفر، وقلبوها بلاد إسلام، وفتحوا القلوب بالقرآن والعلم والهدى . فآثارهم تدل على أنهم هم أهل الصراط المستقيم . ورأينا الرافضة بالعكس فى كل زمان ومكان ، فإنه قط ما قام للمسلمين عدو من غيرهم إلا كانوا أعوانهم على الإسلام، وكم جَرُّوا على الإسلام وأهله من بلية ؟ وهل عائت سيوف المشركين عبَّاد الأصنام من عسكر هولا كو وذويه من التتار إلا من تحت رءوسهم ? وهل عطلت المساجد ، وحرقت المصاحف ، وقتل سَرَوات المسلمين وعلماؤهم وعبادهم وخليفتهم إلا بسببهم ومن جَرَّائهم ؟ ومظاهرتهم المشركين والنصارى معلومة عند الخاصة والعامة ، وآثارهم فى الدين معلومة .

فأى الفريقين أحق بالصراط المستقيم ؟ وأيهم أحق بالغضب والضلال ، إن كنتم تعلمون ؟ ولهذا فسر السلف الصراط المستقيم وأهله : بأبي بكر وعمر وأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضى الله عنهم ، وهو كما فسروه . فإنه صراطهم الذي كانوا عليه ، وهو عين صراط نبيهم . وهم الذين أنعم الله عليهم ، وغضب على أعدائهم ، وحكم لهم بالضلال ، وقال أبو العالية \_ رفيع الرياحى \_ والحسن البصرى ، وها من أجل التابعين : الصراط المستقيم : رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحباه ، وقال أبو العالية أيضاً في قوله « صراط الذين أنعمت عليهم » هم آل رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) ، وأبو بكر وعمر ، وهذا حق : فإن آله وأبا بكر وعمر على طريق واحدة ، ولا خلاف بينهم ، وموالاة بعضهم بعضا ، وعاربة من حاربا ومسالمة من سالما ، معلومة عند الأمة . خاصها وعاميا .

وقال زيد بن أسلم: الدين أنم عليهم هم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأبو بكر وعمر . ولا ريب أن المنع عليهم : هم أنباعه ، والمفضوب عليهم : هم الخارجون عن انباعه ، وأتبع الأمة لهم وأطوعهم : أصحابه وأهل بينه . وأتباع الصحابة له : السمع والبصر ، أبو بكر وعمر ، وأشد الأمة مخالفة لهما هم الرافضة ، فلافهم لهما معلوم عند جميع فرق الأمة ، ولهذا يبغضون السنة وأهلها ، ويعادونها ويعادون أهلها ، فهم أعداء سنته صلى الله عليه وسلم وأهل بيته . وأتباعه من بنيهم أكمل ميراث ؟ بل هم ورثته حقا .

<sup>(</sup>١) الآل : كل من يؤول إلى الذي صلى الله عليه وسلم بأخص صفاته وأبرز مزاياه . وليست الولادة البشرية من خصائص رسول الله ، لأنه فيها مثل غيره ، كا جاء صريحاً في كتاب الله ، وكا تقتضيه كلات الله . وإعا خصوصيته صلى الله عليه وسلم : هي الرسالة . فآله ، هم أتباعه على علم وبصيرة من ربهم . كا أن آل فرعون : هم أتباعه على علم وبمكان ، وبأى إسم . وقد صرح الله سبحانه بما يقتضى هذا جلياً ، في قوله ( ٣٣ : ، ع ما كان عهد أبا أحد من رجال كولكن رسول الله وخاتم النبيين ) .

فقد تبين أن الصراط المستقيم طريق أصحابه وأتباعه ، وطريق أهل الغضب والضلال : طريق الرافضة . وبهذه الطريق بعينها يرد على الخوارج . فإن معاداتهم الصحابة معروفة .

#### فص\_\_\_ل

وسر الخلق والأمر والكتب والشرائع والثواب والعقاب: انتهى إلى هاتين الكمتين ، وعليهما مدار العبودية والتوحيد . حتى قيل: أنزل الله مئة كتاب وأربعة كتب : جمع معانيها فى التوراة والإنجيل والقرآن ، وجمع معانى هذه الكتب الثلاثة فى القرآن . وجمع معانى القرآن فى المفصل ، وجمع معانى المفصل فى الفاتحة ، ومعانى الفاتحة فى « إياك نعبد و إياك نستمين » .

وهما الكلمتان المقسومتان بين الرب و بين عبده نصفين: فنصفهما له تعالى وهو « إياك نسبد » وسيأتى سر هذا ومعناه إن شاء الله فى موضعه .

والعبادة تجمع أصلين : غاية الحب بغاية الذل والخضوع . والعرب تقول : طريق معبد أي مذاً لل ، والتعبد : التذال والخضوع ، فن أحببته ولم تكن خاضعاً له ، لم تكن عابداً له ، ومن خضعت له بلا محبة ، لم تكن عابداً له ، حتى تكون محباً خاضعا ، ومن ههنا كان المنكرون محبة العباد لربهم منكرين حقيقة العبودية ، والمنكرون لكونه محبو باللم ، بل هو غاية مطلوبهم ووجهه الأعلى بهاية بغيتهم : منكرين لكونه إلها ، وإن أقروا بكونه ربا للعالمين وخالقاً لهم ، فهذا غاية توحيدهم . وهو توحيد الربوبية ، الذي اعترف به مشركو العرب ، ولم يخرجوا به من الشرك ، كما قال تعالى ( ٣٣ : ٧٨ ولئن سألتهم من خلق من خلقهم ؟ ليقولن الله ) وقال تعالى ( ٣٩ : ٣٨ ولئن سألتهم من خلق من خلق م و الفسر القيم

السموات والأرض ليقولن الله ) ( ٣٢ : ٨٤ ــ ٨٩ قل لمن الأرض ومن فيها ؟ . سيقولون لله ) ولهذا يحتج عليهم به على توحيد إلهيته ، وأنه لا ينبغي أن يعبد غيره ، كما أنه لا خالق غيره ولا رب سواه .

والاستعانة : تجمع أصلين : الثقة بالله ، والاعتماد عليه ، فإن العبد قد يثق بالواحد من الناس ، ولا يعتمد عليه في أموره ، مع ثقته به ، لاستغنائه عنه . وقد يعتمد عليه ، مع ثقته به لحاجته إليه ، ولعدم من يقوم مقامه . فيحتاج إلى اعتماده عليه ! مم أنه غير واثق به .

والتوكل معنى يلتئم من أصلين : من الثقة ، والاعتماد ، وهو حقيقة « إياك نعبد وإياك نستمين » وهذان الأصلان \_ وهما التوكل والعبادة \_ قد ذكر في القرآن في عدة مواضع ، قرن بينهما فيها ، هذا أحدها .

الثانى : قول شعيب ( ١١ : ٨٨ وما توميقي إلا بالله عليمه توكلت و إليه أنيب ) .

الثسالت: قوله تعالى (١٠: ١٢٣: ولله غيب السموات والأرض و إليه يرجع الأمركله ، فأعبده وتوكل عليه ) .

الرابع: قولة تعالى حكاية عن المؤمنين ( ٦٠ : ٤ ر بنا عليك توكلنا و إنيك أنبنا و إليك المصير ) .

الخامس: قوله تعالى ( ٧٣ : ٩٠٨ واذكر اسم ربك و تَبَتُّل إليه تبتيار ٠ رب المشرق والمغرب لا إله إلا الله هو فاتحذه وكيلا ) .

السادس: قوله تعمالي ( ٤٣ : ١٠ قل هو ر بي لا إله إلا هو، عليه توكلت و إليه أنيب) .

فهذه ستة مواضع يجمع فيها بين الأصلين، وهما « إياك نعبد و إياك نستعين ». وتقديم المبادة على الاستعانة في الفاتحة من باب تقديم الغايات على الوسائل إذ العبادة غاية العباد التي خلقوا لها ، والاستعانة وسيلة إليها ، ولأن ﴿ إِياكُ نُعْبُدُ ﴾ متعلق بألوهيته واسمه « الله » و « إياك نستعين » متعلق بربوبيته واسمه الرب . فقدم « إياك نعبد » على « إياك نستعين » كما تقدم اسم الله على الرب في أول السورة ، ولأن « إياك نعبد » قسم الرب . فكان من الشطر الأول الذي هو ثناء على الله تعالى ، لكونه أولى به ، و « إياك نستعين » قسم العبد ، فسكان مع الشطر الذي له ، وهو « اهدنا الصراط المستقم » إلى آخر السورة .

ولأن العبادة المطلقة: تتضمن الاستعانة ، من غير عكس . فكل عابد لله عبودية تامة: مستعين به ، ولا ينعكس ، لأن صاحب الأغراض والشهوات قد يستعين به على شهواته . فكانت العبادة أكل وأتم . ولهذا كانت قسم الرب ، ولأن الاستعانة جزء من العبادة ، من غير عكس ، ولأن الاستعانة طلب منه ، والعبادة طلب له ، ولأن العبادة لا تكون إلا من مخلص ، والاستعانة تكون من مخلص ومن غير مخلص ، ولأن العبادة حقه الذي أوجبه عليك ، والاستعانة طلب العون على العبادة . وهو بيان صدقته التي تصدق بها عليك ، وأدا ، حقه : أهم من التعرض لصدقته . ولأن العبادة شكر نعمته عليك ، والله عبد أن يشكر ، والإعانة فعله بك وتوفيقه لك . فإذا البزمت عبوديته ، ودخلت تحت رقيها أعانك عليها ، فكان التزامها والدخول تحت رقيها سبباً لنيل الإعانة . وكما كان العبد أتم عبودية كانت الإعانة من الله له أعظ .

والعبودية محفوفة بإعانتين : إعانة قبلها على الترامها والقيام بها ، وإعانة بعدها على عبودية أخرى ، وهكذا أبدا ، حتى يقضى العبد نحبه ، ولأن « إياك نعبد » له . و « إياك نستعين » به ، وماله مقدم على ما به . لأن ما له متعلق بمحبته ورضاه . وما به متعلق بمثيئته ، وما تعلق بمحبته أكل بما تتعلق بمشيئته ، فإن الكون كله متعلق بمشيئته . والملائكة والشياطين والمؤمنون والكفار ، والطاعات والمعاصى . والمتعلق بمحبته : طاعاتهم و إيمامهم . فالكفار أهل مشيئته ، والمؤمنون أهل محبته ، ولهذا لا يستقر في النار شيء لله أبدا . وكل ما فيها فإنه به تعالى و بمشيئته .

فهذه الأسرار يتبين بها حكمة تقديم «إياك نعبد» على «إياك نستعين» وأما تقديم المعبود والمستعان على الفعلين ففيه : أدبهم مع الله بتقديم اسمه على فعلهم وفيه الاهتمام وشدة العناية به ، وفيه الإيدان بالاختصاص المسمى بالحصر . فهو فى قوة : لا نعبد إلا إياك ، ولا نستعين إلا بك ، والحاكم فى ذلك دوق العربية والفقه فيها ، واستقراء موارد استعال ذلك مقدماً ، وسيبويه نص على الاهتمام ، والمقعة فيها ، واستقراء موارد استعال ذلك مقدماً ، وسيبويه نص على الاهتمام ، ولم ينف غيره . ولأنه يقبح من القائل : أن يعتق عشرة أعبد مثلا ، ثم يقول لأحدهم : إياك أعتقت ، ومن سمعه أنكر ذلك عليه ، وقال : وغيره أيضاً أعتقت . ولولا فهم الاختصاص لما قبح هذا الكلام ، ولا حسن إنكاره .

وتأمل قوله تعالى ( ٢ : ٤٠ إياى فارهبون ) ( ٢ : ٢ و إياى فاتقون ) كيف تجده في قوة : لا ترهبوا غيرى ، ولا تتقوا سواى ؟ وكذلك « إياك نعبد و إياك نستمين » هو في قوة : لا نعبد غيرك ولا نستمين بسواك ، وكل ذى ذوق سليم يفهم هذا الاختصاص من هذا السياق ، ولا عبرة بجدل من قل فهمه ، وفتح عليه باب الشك والتشكيك ، فهؤلاء هم آفة العلوم ، و بلية الأذهان والفهوم ، مع أن في ضمير « إياك » من الإشارة إلى نفس الذات والحقيقة ما ليس في الضمير لمتعلى ، في قولك : قصدت ، وأحببت » من الدلالة على معنى حقيقتك وذاتك المتصل ، فني « إياك قصدت ، وأحببت » من الدلالة على معنى حقيقتك وذاتك عصدي ما ليس في قولك : قصدت ، وأحببت » من الدلالة على معنى حقيقتك وذاتك عرداتك وحقيقتك أعنى : فيه معنى نفسك عزاتك وحقيقتك أعنى : فيه معنى نفسك عزاتك وحقيقتك أعنى :

ومن هينا قال من قال من النجاة : إن « إيّا » اسم ظاهر ، مضاف إلى الضمير المتصل، ولم يردُّ مردِّ شاف .

ولولا أنّا في شأن وراء هذا لأشبعنا الكلام في هذه المسألة ، وذكرنا مذاهب النحاة فيها ، ومصرنا الراجح ، ولعل أن العطف على ذلك بعون الله ..

وفي إعادة « إياك » مرة أخرى دلالة على تعلق هذه الأمور بكل واجد من الفعليز، ، ففي إعادة الضمير من قوة الاقتضاء لذلك ما ليس في حذفه ، فإذا قلت لملك مثلا: إياك أحب ، وإياك أخاف .كان فيه من اختصاص الحب والخوف بذاته ، والاهتمام بذكره ما ليس فى قولك : إياك أحب وأخاف .

#### فصـــــل

إذا عرف هذا: فالناس في هذين الأصلين وهما العبادة والاستعانة أربعة أقسام أجلها وأفضلها: أهل العبادة والاستعانة بالله عليها ، فعبادة الله غاية مرادهم وطلبهم منه أن يعيبهم عليها و يوفقهم للقيام بها ، ولهذا كان من أفضل ما يسأل الربُّ تبارك وتعالى الإعانة على مرضاته ، وهو الذي علمه الذي صلى الله عليه وسلم لحبة معاذ بن جبل . فقال « يا معاذ ، والله إني لأحبك ، فلا تنس أن تقول في دُبُر كل صلاة : اللهم أعنى على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك » .

فأتفع الدعاء طلب العون على مرضاته، وأفضل المواهب: إسعافه بهذا المطلوب وجميع الأدعية المأثورة مدارها على هذا ، وعلى دفع ما يضاده ، وعلى تكميله وتيسير أسبابه . فتأملها .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه: تأملت أنفع الدعاء: فإذا هو سؤال العون على مرضاته، ثم رأيته في الفاتحة في «إياك نعبد و إياك نستعين». ومقابل هؤلاء: القسم الثاني: وهم المعرضون عن عبادته والاستعانة به فلا عبادة ولا استعانة بل إن سأله أحدهم واستعان به فعلى حظوظه وشهواته، لاعلى مرضاة ربه وحقوقه، فإنه سبحانه يسأله من في السموات والأرض: يسأله أولياؤه وأعداؤه وعُدُدُ هؤلاء وهؤلاء، وأبغض خلقه: عدوه إبليس، ومع هذا فسأله حاجة فأعطاه إياها، ومتعه بها، ولكن لما لم تكن عوناً له على مرضاته: كانت زيادة له في شقوته، و بعده عن الله وطرده عنه، وهكذا كل من استعان به على أمر وسأله في شقوته، و بعده عن الله وطرده عنه، وهكذا كل من استعان به على أمر وسأله وليتأمل العاقل هذا في نفسه وفي غيره، وليعلم أن إجابة الله لسائليه ليست وليتأمل العاقل هذا في نفسه وفي غيره، وليعلم أن إجابة الله لسائليه ليست

لكرامة كل سائل عليه ، بل يسأله عبده الحاجة فيقضيها له ، وفيها هلاكه وشقوته ، ويكون قضاؤها له من هوانه عليه وسقوطه من عينه ، ويكون منعه منها لكرامته عليه ومحبته له ، فيمنعه حماية وصيانة وحفظاً لا بحلا ، وهذا إنما يفعله بعبده الذي يريد كرامته ومحبته ، ويعامله بلطفه : فيظن نجهله أن الله لا يحبه ولا يكرمه ، ويراه يقضى حوائج غيره ، فيسيء ظنه بربه ، وهذا حشو قلبه ولا يشعر به ، والمعصوم من عصمه الله ، والإسسان على نفسه بصيرة ، وعلامة هذا : حمله على الأقدار . وعتابه الباطن لها ، كما قيل :

وعاجر الرأي مصياع لفرصته حتى إذا فات أمر عاتب القدرا فوالله لو كشف عن حاصله وسرَّه لرأى هناك معاتبة القدر والمهامه ، وأنه قد كان ينبغي أن يكون كذا وكذا ، والكن ما حيلتي؟ والأمر ليس إلى ، والعاقل خصم نفسه والجاهل خصم أقدار ربه، فاحذر كل الحذر أن تسأله شيئًا معينًا خيرته وعاقبته مغيبة عنك ، و إذا لم تجد من سؤاله بدا ، فعلقه على شرط علمه تعالى فيه الخيرة ، وقدم بين يدى سؤالك الاستخارة ، ولا تكن استخارة بالسان بلا معرفة بل استخارة من لا علم له بمصالحه ولا قدرة له عليها ، ولا اهتداء له إلى تفاصيلها . ولا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً ، بل إن وكل إلى نفسه هلك كل الهلاك ، وانفرط عليه أمره. وإذا أعطاك ما أعطاك بلا سؤال: تسأله أن يجعله عوناً على طاعته وبلاغاً إلى مرضاته ، ولا يجعله قاطعاً لك عنه ، ولا مبعداً عن مرضاته . ولا تظن أن عطاءه كلَّ ما أعطى لكرامة عبده عليه ؛ ولا منعه كل ما يمنعه لهوان عبده عليه ، ولكن عطاءه ومنعه ابتلاء وامتحان ، يمتحن بهما عباده . قال الله تعمالي ( ٨٩ : ٢٥ و ١٦ فأما الإنسان إذا ما أبتلاه ربه فأكرمه ونعمه ، فيقول : ربى أ كرمن . وأما إذا ما ابتلاه فقَدَر عليه رزقه فيقول ربى أهان ﴿ كُلَّا ! ﴾ أي ليس كل من أعطيتُه ونعمته وحولته : فقد أكرمته ، وما ذاك لكرامته على ولكنه ابتلاء مني وامتحان له : أيشكرني فأعطيه قوق ذلك ، أم يكفرني فأسلبه إياه ،

وأخول فيه غيره ؟ وليس كل من ابتليته فضيقت عليه رزقه ، وجعلته بقدر لا يفضل عنه فذلك من هوانه على "، ولكنه ابتلاء وامتحان منى له : أيصبر ؟ فأعطيه أضعاف أضعاف ما فاته من سَعة الرزق ، أم يتسخط ؟ فيكون حظه السخط .

فرد الله سبحانه على من ظن أن سعة الرزق إكرام، وأن الفقر إهانة ، فقال : لم أبتل عبدى بالغنى لكرامته على ، ولم أبتله بالفقر لهوانه على . فأخبر أن الإكرام والإهانة لا يدوران على المال وسعة الرزق وتقديره ، فإنه يوسع على الكافر لا لكرامته ، و يُقَيِّر على المؤمن لا لإهانته ، إنما يكرم من يكرمه بمعرفته ومحبته وطاعته ، ويهين من يهينه بالإعراض عنه ومعصيته . فله الحمد على هذا ، وهو الغنى الحيد .

فعادت سعادة الدنيا والآخرة إلى « إيا كانعبد وإياك نستعين » .

### فصـــــل

القسم الثالث : من له نوع عبادة بلا استعانة . وهؤلاء نوعان .

أحدها: القدرية القائلون بأنه قد فعل بالعبد جميع مقدوره من الألطاف ، وأنه لم يبق في مقدوره إعانة له على الفعل . فإنه قد أعانه مخلق الآلات وسلامتها وتعريف الطريق و إرسال الرسل ، وتمكينه من الفعل . فلم يبق بعد هذا إعانة مقدورة يسأله إياها ، بل قد ساوى بين أوليائه وأعدائه في الإعانة : فأعان هؤلاء كما أعان هؤلاء ، ولكن أولياءه اختاروا لنفوسهم الإيمان ، وأعداءه اختاروا لنفوسهم الميمان ، وأعداءه اختاروا لنفوسهم المحقر ، من غير أن يكون الله سبحانه وفق هؤلاء بتوفيق زائد ، أوجب لهم الكفر ، من غير أن يكون الله سبحانه وفق هؤلاء بتوفيق زائد ، أوجب لهم الكفر ، فعياد هؤلاء لهم الكفر ، فعياد أفسهم موكولون إلى أنفسهم هؤلاء لهم نصيب منقوص من العبادة ، لااستعانة معه : فهم موكولون إلى أنفسهم

مسدود عليهم طريق الاستعانة والتوحيد . قال ابن عباس رضى الله عنهما : الإيمان بالقدر نظام التوحيد ، فمن آمن بالله وكذب بقدره نقض تكذيبه توحيده .

النوع الثانى : من لهم عبادات وأوراد ولكن حظهم ناقص من التوكل والاستعانة ، لم تتسع قلوبهم لارتباط الأسباب بالقدر ، وتلاشيها في ضمنه ، وقيامها به ، وأنها بدون القدر كالموات الذي لا تأثير له ، بل كالعدم الذي لا وجود له ، وأن القدر كالروح الحرك لها ، والمعول على المحرك الأول . فلم تنفذ قوى بصائرهم من المتحرك إلى المحرك ، ومن السبب إلى المسبب ، ومن الآلة إلى الفاعل . فصعفت عزائمهم وقصرت همهم ، فقل نصيبهم من « إياك نستعين » ولم بجدوا ذوق التعبد بالتوكل والاستعانة ، و إن وجدوا ذوقه بالأوراد والوظائف فهؤلاء لهم نصيب من التوفيق والنفوذ والتأثير ، بحسب استعانتهم وتوكلهم ، ولم من الخذلان والضعف والمهانة والعجز بحسب قلة استعانتهم وتوكلهم ، ولو توكل من الخذلان والضعف والمهانة والعجز بحسب قلة استعانتهم وتوكلهم ، ولو توكل من الخذلان والضعف والمهانة والعجز بحسب قلة استعانتهم وتوكلهم ، ولو توكل من الخذلان والضعف والمهانة والعجز بحسب قلة استعانتهم وتوكلهم ، ولو توكل فإن قلت : فما معنى التوكل والاستعانة ؟

قلت: هو حال القلب ينشأ عن معرفته بالله ، و تفرده بالخلق والتدبير والضر والنفع ، والعطاء والمنع ، وأنه ما شاء كان و إن لم يشأ الناس ، وما لم يشأ لم يكن ، و إن شاءه الناس ، فيوجب الم هذا اعماداً عليه و تفو يضاً إليه وطمأ نينة به و تقة به ويقيناً بكفايته لما توكل عليه فيه ، وأنه مَلِيٌّ به ، ولا يكون إلا بمشيئته ، شاء م الناس أم أوه ، فتشبه حالته حالة الطفل مع أبويه فيا ينو به من رغبة ورهبة ها مَليّان مهما . فانظر في تجرد قلبه عن الالتفات إلى غير أبويه ، وحبس همة على إثرال ماينويه بهما . فهذه حال المتوكل ، ومن كان هكذا مع الله ، فالله كافيه ولا بد . قال الله تعالى ( ٦٥ : ٣ ومن يتوكل على الله فهو حسبه ) أي كافيه . وإن لم يكن من أهل التقوى عهو :

القسم الرابع: وهو من شهد تفرد الله بالنفع والضرر، وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، ولم يكر مع ما يحبه و يرضاه ، فتوكل عليه ، واستعان به على حظوظه وشهواته وأغراضه ، وطلبها منه ، وأنزلها به فقضيت له ، وأسعف بها ، ولكن لا عاقبة له ، سواء كانت أموالاً أو رياسة أو جاهاً عند الخلق أو أحوالا ، من كشف وتأثير وقوة وتمكين . فإنها من جنس الملك الظاهر ، والأموال لا تستلزم الإسلام ، فضلا عن الولاية والقرب من الله . فإن الملك والجاه والمال والحال معطاة للبر والفاجر ، والمؤمن والكافر . فمن استدل بشيء من ذلك على محبة الله لمن آناه إياه ورضاه عنه ، وأنه من أوليائه المقر بين . فهو من أجهل الجاهلين ، وأبعدهم معرفة بالله ودينه ، والتمييز بين ما يحبه و يرضاه و يكرهه و يسخطه ، فالحال من الدنيا . فهو كالملك والمال ، إن أعان صاحبه على طاعة الله ومرضاته ، وتنفيذ أوامره ، ألحقه بالملوك العادلين البردة ، و إلا فهو و بال على صاحبه ومبعد له عن الله ، وملحق له بالملوك الظاهة ، والأغنياء الفجرة .

# فصــــل

إذا عرف هذا : فلا يكون العبد متحققاً بإياك نعبد إلا بأصلين عظيمين . أحدها : متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم .

والثاني : الإخلاص للمعبود . فهذا تحقيق « إياك نعبد » .

والناس منقسمون بحسب هذين الأصلين أيضاً إلى أربعة أقسام :

أحدها: أهل الإخلاص للمعبود والمتابعة . وهم أهل « إياك نعبد » حقيقة ، فأعالم كلها لله وأقوالهم لله ، وعطاؤهم لله ، ومنعهم لله ، وحبهم لله ، و بغضهم لله ، فعاملتهم ظاهراً و باطناً لوجه الله وحده . لا يريدون بذلك من الناس جزاء ولا شكوراً ، ولا ابتغاء الجاه عندهم ، ولا طلب المحمدة ، والمنزلة في قلوبهم ، ولا هر باً من ذمهم . بل قد عدوا الناس بمنزلة أصحاب القبور ، لا يملكون لهم ولا هر باً من ذمهم . بل قد عدوا الناس بمنزلة أصحاب القبور ، لا يملكون لهم

ضراً ولا نفعاً ، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً . فالعمل لأجل هؤلاء ، وابتغاء الجاه والمنزلة عندهم ، ورجائهم للضر والنفع منهم ، لا يكون من عارف بهم البتة ، بل من جاهل بشأنهم ، وجاهل بربه . فمن عرف النساس أنزلهم منازلهم . ومن عرف الله أخلص له أعماله وأقواله ، وعطاءه ومنعه وحبه و بغضه، ولا يعامل أحد الخلق دون الله إلا لجهله بالله وجهله بالخلق ، و إلا فإذا عرف الله وعرف الناس آثر معاملة الله على معاملتهم ، وكذلك أعمالهم كلها وعباداتهم موافقة لأمر الله، ولما يحبه و يرضاه، وهذا هو العمل الذي لايقبل الله من عامل سواه. وهو الذي بلا عباده بالموت والحياة لأجله. قال الله تعمالي ( ٢٠: ٢ الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً ) وجعل ما على الأرض زينة لها ليختيرهم أيهم أحسن عملا ، قال الفضيل من عياض : هو أخلصه وأصوبه . قالوا يا أبا على : ما أخلصه وأصويه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً . لم يقبل . وإذا كان صوابًا ولميكن خالصًا لم يقبل ، حتى يكون خالصًا صوابًا ، والخالض : ماكان لله، والصواب : ماكان على السنة . وهذا هو المذكور في قوله تعمالي ( ۱۱۰ : ۱۸ فمن كان يرجو لقاء ر به فليعمل عملا صالحا ، ولا يشرك بعبادة ر به أحدا) وفي قوله (٤: ١٢٥ ومن أحسن ديناً بمن أسلم وجهه لله وهو محسن) فلا يقبل الله من العمل إلاما كان خالصا لوجهه على متابعة أمره، وما عدا ذلك فهو مردود على عامله، يعود عليه أحوج ما هو إليه هباء منثورا . وفي الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم « كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد » وكل عمل بلا اقتداء فإنه لا يزيد عامله من الله إلا بعدا. فإن الله تعالى إنما بعبد بأمره ، لا بالآراء وألأهواء

# فصـــــــل

الضرب الثانى (1): من لا إخلاص له ولا متابعة . فليس عمله موافقاً لشرع ، ولاهو خالصاً للمعبود ، كأعمال المتزينين للناس المراثين لهم بما لم يشرعه الله ورسوله . وهؤلاء شرار الخلق وأمقهم إلى الله عز وجل . ولهم أوفر نصيب من قوله ( ٣ : ١٨٨ لا تحسبن الذين يفرحون بما أُتَوا و يحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا . فلا تحسبنهم بمفازة من العذاب ولهم عذاب أليم ) يفرحون بما أتوا من البدعة والضلالة والشرك ، و يحبون أن يحمدوا باتباع السنة والإخلاص .

وهذا الضرب يكثر فيمن انحرف من المنتسبين إلى العلم والفقر والعبادة عن الصراط المستقيم ، فإنهم يرتكبون البدع والضلالات ، والرياء والسمعة ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوه من الاتباع والإخلاص والعلم . فهم أهل الغضب والضلال .

الضرب الثالث: من هو مخلص فى أعاله ، لكنها على غير متابعة الأمر ، كهال العباد ، والمنتسبين إلى طريق الزهد والفقر ، وكل من عبد الله بغير أمره ، واعتقده قربة إلى الله فهذا حاله ، كن يظن أن سماع المُسكاء والتصدية قربة ، وأن الخلوة التى يترك فيها الجمعة والجماعة قربة ، وأن مواصلة صوم النهار بالليل قربة ، وأن صيام يوم فطر الناس كلهم قربة . وأمثال ذلك .

الضرب الرابع: من أعماله على متابعة الأمر، لكمها لغير الله . كطاعة المرائين ، وكالرجل يقاتل رياء وحمية وشجاعة ، ويحج ليقال ، ويقرأ القرآن ليقال ، فهؤلاء أعمالهم ظاهرها أعمال صالحة مأمور بها، لكمها غير خالصة فلا تقبل ( ٩٨ : ٥ وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين ) فكل أحد لم يؤم

<sup>(</sup>١) هذا هو القسم الثانى من الأقسام الأربعة .

إلا بعبادة الله بما أمر ، والإخلاص له فى العبادة . وهم أهل « إياك نعبد وإياك نستمين » .

#### فص\_\_\_ل

ثم أهل مقام « إياك نعبد » لهم فى أفضل العبادة وأنفعها وأحقها بالإيشار والتخصيص أربعة طرق . فهم فى ذلك أربعة أصناف :

الصنف الأول: عندهم أنفع العبادات وأفضلها أشقها على النفوس وأصعبها . قالوا: لأنه أبعد الأشياء من هواها، وهو حقيقة التعبد.

قالوا: والأجر على قدر المشقة ، ورووا حديثًا لا أصل له « أفضل الأعمال أحرها » أى أصعبها وأشقها ، وهؤلاء : هم أهل المجاهدات والجور على النفوس .

قالوا: وإنما تستقيم النفوس بذلك ، إذ طبعها الكسل والمهانة ، والإخلاد إلى الأرض ، فلا تستقيم إلا بركوب الأهوال وتحمل المشاق .

الصنف الثانى: قالوا: أفضل العبادات التجرد ، والزهد فى الدنيا ، والتقلل منها غاية الإمكان ، واطرّح الاهتمام بها ، وعدم الاكتراث بكل ما هو منها .

ثم هؤلاء قسمان :

فعوامهم: ظنوا أن هذا غاية ، فشمروا إليه وعملوا عليه . ودعوا الناس إليه ، وقالوا : هو أفضل من درجة العلم والعبادة ، فرأوا الزهد في الدنيا غاية كل عبادة ورأسها .

وخواصهم رأوا هذا مقصوداً لغيره ، وأن المقصود به عكوف القلب على الله ، وجمع المهمة عليه ، وتفريغ القلب لمحبته ، والإنابة إليه ، والتوكل عليه ، والاشتغال بمرضاته . فرأوا أن أفضل العبادات في الجمعية على الله ، ودوام ذكره بالقلب واللسان ، والاشتغال بمراقبته ، دون كل ما فيه تفريق للقلب وتشتيت له .

ثم هؤلاء قسمان : فالعارفون المتبعون منهم : إذا جاء الأمر والنهي بادروا إليه

ولو فَرَّقهم وأذهب جمعيهم . والمنحرفون مهم يقولون : المقصود من العبادة جمعية القلب على الله . فإذا جاء ما يفرقه عن الله لم يلتفت إليه . وربما يقول قائلهم : يطالب بالأوراد من كان غافلا فكيف بقلب كل أوقاته ورد ؟

تم هؤلاء أيضا قسمان : منهم من يترك الواجبات والفرائص لجمعيته ، ومنهم من يقوم بها ، ويترك السنن والنوافل ، وتعلم العلم النافع لجمعيته .

وسأل هؤلاء شيخًا عارفا فقال : إذا أذن المؤذن وأنا في جمعيتي على الله ، فإن قمت وخرجت تفرقت ، وإن بقيت على حالى بقيت على جمعيتي ، فما الأفضل في حقى ؟

فقال: إذا أذن المؤذن وأنت تحت العرش فقم، وأجب داعي الله، ثم عد إلى موضعك. وهذا لأن الجمعية على الله: حظ الروح والقلب، و إجابة الداعى: حق الرب، ومن آثر حظ روحه على حق ربه فليس من أهل « إياك نعبد ».

الصنف الثالث: رأوا أن أنفع العبادات وأفضلها ما كان فيه نفع متعد ، فرأوه أفضل من ذى النفع القاصر ، فرأوا خدمة الفقراء ، والاشتغال بمصالح الناس وقضاء حوائجهم ، ومساعدتهم بالمال والجاه والنفع أفضل . فتصدوا له وعملوا عليه واحتجوا بقول النبي صلى الله عليه وسلم « الخلق كلهم عيال الله ، وأحبهم إليه أنفعهم لعياله » رواه أبو يعلى .

واحتجوا بأن عمل العابد قاصر على نفسه وعمل النفاع متعد إلى الغير، وأين أحدها من الآخر؟

قالوا : ولهذا كان فضل العالم على العابد : كفضل القمر على ســـائر الـكواكب.

قالوا: وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي بن أبى طالب رضى الله عنه « لأن يهدى الله بك رجلا واحداً خير لك من مُحْر النعم » وهذا التفضيل للنفع المتعدى ، واحتجوا بقوله صلى الله عايه وسلم « من دعا إلى هدى كان له

من الأجر مثل أجور من اتبعه ، من غير أن ينتقص من أجورهم شيء » واحتجوا بغوله صلى الله عليه وسلم « إن الله وملائكته يصلون على معلى الناسس الخير » و بقوله صلى الله عليه وسلم «إن العالم ليستغفر له من فى السموات ومن فى الأرض ، حتى الحيتان فى البحر والنملة فى جحرها » .

واحتجوا بأن صاحب العبادة إذا مات انقطع عمله ، وصاحب النفع لا ينقطع عمله ما دام نفعه الذي نسب إليه .

واحتجوا بأن الأبياء إنما بعثوا بالإحسان إلى الخلق وهدايتهم ، ونفعهم في معاشهم ومعادهم ، لم يبعثوا بالخلوات والانقطاع عن الناس والترهب ، وله ذا أنكر النبي صلى الله عليه وسلم على أولئك النفر الذين هموا بالانقطاع للتعبد ، وترك محالطة الناس . ورأى هؤلاء التفرق في أمر الله ونفع عباده والإحسان إليهم أفضل من الجمعية عليه بدون ذلك .

الصنف الرابع: قالوا: إن أفضل العبادة: العمل على مرضاة الرب في كل وقت بما هو مقتضى ذلك الوقت ووظيفته. فأفضل العبادات في وقت الجهاد: الجهاد، وإن آل إلى ترك الأوراد، من صلاة الليل وصيام المهار، بل ومن ترك إتمام صلاة الفرض، كما في حالة الأمن.

والأفضل في وقت حضور الضيف مثلا : القيام بحقه ، والاشتغال به عن الورد المستحب ، وكذلك في أداء حق الزوجة والأهل

والأفضل في أوقات السحر : الاشتغال بالصلاة والقرآن والدعاء والذكر والاستغفار .

والأفضل في وقت استرشاد الطالب، وتعلم الجاهل: الإقبال على تعليمه والاشتغال به .

والأفضل في أوقات الأذان: ترك ما هو فيه من ورده والاشتغال بإجابة المؤذن. والأفضل في أوقات الصلوات الخمس: الجد والنصح في إيقاعها على أكل

الوجود ، والمبادرة إليها في أول الوقت ، والخروج إلى الجامع ، وإن بعد كان أفضل.

والأفضل في أوقات ضرورة المحتاج إلى المساعدة بالجاه ، أو البدن أو المال : الاشتغال بمساعدته ، و إغاثة لهفته ، و إيثار ذلك على أورادك وخلوتك .

والأفضل فى وقت قراءة القرآن: جمعية القلب والهمة على تدبره وتفهمه ، حتى كأن الله تمالى يخاطبك به ، فتجمع قلبك على فهمه وتدبره ، والعزم على تنفيذ أوامره أعظم من جمعية قلب من جاءه كتاب من السلطان على ذلك

والأفضل في وقت الوقوف بعرفة : الاجتهاد في التضرع والدعاء والذكر دون الصوم المضعف عن ذلك .

والأفضل فى أيام عشر ذى الحجة : الإكثار من التعبد، لا سيما التكبير والتهليل والتحميد . فهو أفضل من الجهاد غير المتعين .

والأفضل في العشر الأخير من رمضان : لزوم المسجد فيه والخلوة والاعتكاف دون التصدى لحخالطة الناس والاشتغال بهم ، حتى إنه أفضل من الإقبال على تعليمهم العلم و إقرائهم القرآن ، عند كثير من العلماء .

والأفضل في وقت مرض أخيك المسلم أو موته : عيادته ، وحضور جنازته وتشييعه ، وتقديم ذلك على خلوتك وجمعيتك .

والأفضل فى وقت نزول النوازل وأذاة الناس لك : أداء وأجب الصبر مع خلطتك بهم ، دون الهرب منهم . فإن المؤمن الذى يخالط الناس ليصبر على أذاهم أفضل من الذى لا يخالطهم ولا يؤذونه .

والأفضل خلطتهم فى الحير فهى خير من عزلتهم فيه ، وعزلتهم فى الشر ، فهى أفضل من خلطتهم فيه . فإن علم أنه إذا خالطهم أزاله أو قلله فحلطتهم حينئذ أفضل من عزلتهم .

فالأفضل في كل وقت وحال : إيثار مرضاة الله في ذلك الوقت والحال .

والاشتغال بواجب ذلك الرقت ووظيفته ومقتضاه . وهؤلاء هم أهل التعبد المطلق . والأصناف قبلهم أهل التعبد المقيد . فهني خرج أحدهم عن النوع الذي تعلق به من العبادة وفارقه برى نفسه كأنه قد نقض وترك عبادته . فهو يعبد الله على وجه واحد . وصـاحب التعبد المطلق ليس له غرض في تعبد يعينه يؤثره على غيره: ، بل غرضه تتبع مرضاة الله تعالى أين كانت . فمدار تعبده عليها . فهو لا يزال متنقلا في منازل العبودية ، كما رفعت له منزلة عمل على سيره إليها ، واشتغل بها حتى تلوح له منزلة أخرى . فهذا دأمه في السيير حتى ينتهي سيره : فإن رأيت العلماء رأيتــه معهم . وإن رأيت العباد ، رأيته معهم . وإن رأيت الجاهدين رأيته معهم . و إن رأيت الذاكرين رأيته معهم ، و إن رأيت المتصدقين المحسنين رأيته معهم ، وإن رأيت أرباب الجمعية وعكوف القلب على الله رأيته معهم ، فهذا هو العبد المطلق ، الذي لم تملكه الرسوم ، ولم تقيده القيود ، ولم يكن عمله على مراد نفسه ، وما فيه لذتها وراحتها من العبادات . بل هو على مراد ربه ولوكانت راحة نفسه ولذتها في سواه ، فهذا هو المتحقق بإياك نعبد و إياك نستعين حقا ، القائم بهما صدقا . ملسه ما تهيأ ، ومأكله ما تيسر ، واشتماله بما أمر به في كل وقت توقته ، ومجلسه حيث انتهى ووجده خاليا ، لا تملكه إشارة ، ولا يتعبده قيد ، ولا يستولى عليه رسم ، حر مجرد ، دائر مع الأمر حيث دار ، يدين بدين الأمر أبي توجهت ركائبه ، و يدور معه حيث استقلت مضاربه يأنس به كل محق، ويستوحش منه كل مبطل، كالغيث حيث وقع نفع، وكالنخلة لا يسقط ورقها ، وكاماً منفعة حتى شوكها . وهو موضع الغلظة منه على ُ الحجالفين لأمر الله ، والغضب إذا الله كت محارم الله ، فهو لله وبالله ومع الله ، قد صحب الله بلا خلق ، وصحب الناس بلا نفس . بل إذا كان مع الله عزل الخلائق من البين وتخلى عنهم ، و إذا كان مع خلقه عزل نفسه من الوسط وتخلي

عنها ، فواهاً له . ما أغرَبَه بين الناس ، وما أشدَّ وحشته منهم ، وما أعظم أنسه بالله وفرحه به ، وطمأ نينته وسكونه إليه!! والله المستعان . وعليه التكلان .

ثم للناس في منفعة العبادة وحكمتها ومقصودها طرق أر بعة . وهم في ذلك أر بعة أصناف .

الصنف الأول: نماة الحِركم والتعليل، الذين يردون الأمر إلى محص المشيئة، و صرف الإرادة. فهؤلاء عندهم القيام بها ليس إلا لمجرد الأمر من غير أن يكون سبباً لسعادة في معاش ولا معاد، ولا سبباً لنجاة، وإنما القيام بها لمجرد الأمر ومحض المشيئة، كا قالوا في الخلق: إنه لم يخلق ما خلقه لعلة، ولا لغاية هي المقصودة به، ولا لحركمة تعود إليه منه، وليس في المخلوقات أسباب مقتضيات المبباتها، ولا فيها قوى ولا طبائع، فليست النار سبباً للاحراق، ولا الماء سبباً للإدواء والتبريد، وإخراج النبات، ولا فيه قوة ولا طبيعة تقتضى ذلك، وحصول الإحراق والرى ليس بهما، لكن بإجراء العادة الاقترائية على حصول هذا الإحراق والرى ليس بهما، لكن بإجراء العادة الاقترائية على حصول هذا كلوق في نفس الأمر بين المأمور والمحظور، ولكن المشيئة اقتضت أمره بهذا ونهيه عن هذا، من غير أن يقوم بالمأمور به صفة اقتضت حسنه، ولا المنهى عنه صفة اقتضت قبحه.

ولهذا الأصل لوازم وفروع كثيرة فاسدة. وقد ذكرناها في كتابنا الكبير المسمى ( بمفتاح دار السعادة ومطلب أهل العلم والإرادة ) و بينا فساد هذا الأصل من نحو ستين وجها ، وهو كتاب بديع في معناه . وذكرناه أيضا في كتابنا المسمى ( بسفر الهجرتين وطريق السعادتين ) .

وهؤلاء لا يجدون حلاوة العبادة ولا لذتها ، ولا يتنعمون مها ، وليست مؤلاء لا يجدون حالفه القبم القبم التعليم الت

قرة أعيمهم ، وليست الأوالمر سرور قلوبهم ، وغداء أرواحهم وحياتهم ، ولهذا يسمونها تكاليف. أي قد كلفوا بها ، ولو سمى مدع لحبة ملك من الملوك أو غيره ما يأمره به تـكليفا، وقال: إنى إنما أفعله بكلفة، لم يعده أحد محبًّا له، ولهذا أنـكرُ هؤلاء \_ أو كثير منهم \_ محبة العبد لربه . وقالوا : إنما يحب ثوابه وما يخلقه له من النعيم الذي يتمتع به ، لا أنه بحب ذاته . فجعلوا المحبة لمحلوقه دونه . وحقيقة العبودية : هي كال الحبة ، فأنكروا حقيقة العبودية ولبُّهَا . وحقيقة الإلهية : كونه مألوهاً محبوباً بغاية الحب، المقرون بغاية الذل والخضوع، والإجلال والتعظيم، فأنكروا كونه محبوبًا. وذلك إنكار لإلهيته، وشيخ هؤلاء: هو الجعد بن درهم الذي صَحَّى به خالد بن القَسْرِي في يوم أضحى ، وقال : إنه زعم أن الله لم يكلم موسى تكليماً ، ولم يتخذ ابراهيم خليلاً ، وإنما كان إنكاره: لكونه تعمالي محبو باً محباً ، لم ينكر حاجة إبراهيم إليه ، التي هي الخلة عند الجهمية التي يشترك فيها جميع الخلائق، فكايهم أخلاء لله عندهم. وقد بينا فساد قولهم هذا و إنكارهم محبَّة الله من أكثر من ثمانين وجهاً في كتابنا المسمى ( قرة عيون الحبين ، وروضة قلوب العارفين ) وذكرنا فيه وجوب أعلق المحبة بالحبيب الأول من جميع طرق الأدلة النقلية والعقلية والدوقية والفطرية ، وأنه لا كمال للانسان بدون ذلك البتة ، كما أنه لا كال لجسمه إلا بالروح والحياة ، ولا لعينه إلا بالنور الباصر ، ولا لأدنه إلا بالسمع ، وأن الأمر فوق ذلك وأعظم .

## فصــــــل

الصنف الثانى: القدرية النفاة ، الذين يثبتون نوعاً من الحكمة ، والتعليل لا يقوم بالرب ، ولا يرجع إليه ، بل يرجع إلى مجرد مصلحة المخلوق ومنفعته . فعندهم: أن العبادات شرعت أثماناً لما يناله العباد من الثواب والنعيم ، وأبه المعزلة استيفاء أجرة الأجير . قالوا : ولهذا يجعلها الله تصالى عوضاً كقوله ( ٧ : ٣٤ ونودوا أن تلكم الجنة أورثتموها بما كنتم تعملون ) وقوله ( ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون ) وقوله صلى الله عليه وسلم ، تعملون ) وقوله صلى الله عليه وسلم ، فيما يحكى عن ربه عز وجل « يا عبادى ، إنما هى أعمال كم أحصيها لكم ، ثم أوفي كم إياها » وقوله تعالى ( ٣٩ : ١٠ إنما يوفى الصارون أجرهم بغير حساب ) قالوا : وقد سماه الله سبحانه جزاء وأجراً وثوابا . لأنه يثوب إلى العامل من عله ، أى يرجع إليه منه (١٠)

قالوا: ولولا ارتباطه بالعمل لم يكن لتسميته جزاءا ، ولا أجراً ولا ثواباً معنى . قالوا: ويدل عليه الوزن . فلولا تعلق الثواب والعقاب بالأعمال واقتضائها لها ، وكونها كالأثمان لها لم يكن للوزن معنى . وقد قال تعالى (٧ : ٨ ، ٩ والوزن يومئذ الحق ، فمن ثقلت موازيينه فأولئك هم المفلحون . ومن خَفَّت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم بما كانوا بآياتنا يظلمون ) .

وهاتان الطائفتان متقابلتان أشد التقابل . وبينهما أعظم التباين . فالجبرية

<sup>(</sup>١) إنماكان الجراء تواباً والله أعلم ــ لأجل أنه يتوب إلى العامل، وترجع إليه ثمرة عملة في الدنيا لينقدها ويحاسب نفسه عليها ، ويعرف ما في عمله من نقص وأعراف عن الجادة بقدر ماوجد في ثمرته التي ثابت ، ورجعت إليه ــ ولابد ــ في الدنيا ، كـكل الشئون والأعمال الدنيوية: من صناعة وزراعة وتجارة وغيرها . فيتدارك النقص ، ويتحري الصراط المستقيم ، فإذا لم ينقد عمله ، ولم يحاسب نفسه ، المنافئة والجهالة والتقليد الأعمى ، كان ذلك قاطعاً لعذره يوم القيامة .

لم تجعل للأعمال ارتباطاً بالجزاء البتة ، وجوزت أن يعذب الله من أفنى عره في طاعته ، وينعم من أفنى عمره في معصيته . وكالاها بالنسبة إليه سواء ، وجوزت أن يرفع صاحب العمل القليل على من هو أعظم عملا منه ، وأكثر وأفضل درجات . والكل عندهم راجع إلى محض المشيئة ، من غير تعليل ولا سبب ، ولا حكمة تقتضى تخصيص هذا بالثواب ، وهذا بالعقاب .

والقدرية أوجبت عليه رعاية الأصلح. وجعلت ذلك كله بمحض الأعمال وثمناً لها ، وأن وصول الثواب إلى العبد بدون عمله فيه تنغيص باحمال مِنسَّة الصدقة عليه بلا ثمن .

فقاتلهم الله ما أجهلهم بالله وأغرَّه به ، جعلوا تفضله و إحسانه إلى عبده بمنزلة صدقة العبد على العبد ، حتى قالوا : إن إعطاءه ما يعطيه أجرة على عمله أحب إلى العبد وأطيب له من أن يعطيه فضلا منه بلا عمل .

فقابلتهم الجبرية أشد المقابلة . ولم يجعلوا الأعمال تأثيراً في الجزاء البتة . والطائفتان جائرتان ، منحرفتان عن الصراط المستقيم ، الذي فطر الله عليه عباده ، وجاءت به الرسل ، ونزلت به الكتب ، وهو أن الأعمال : أسباب موصلة إلى الثواب والعقاب . مقتضيات لها كاقتضاء سائر الأسباب السباتها ، وأن الأعمال الصالحة من توفيق الله وفضله ومنه ، وصدقته على عبده ، إن أعانه عليها ووفقه لها ، وخلق فيه إرادتها والقدرة عليها ، وحبيها إليه ، وزيها في قلبه وكرة إليه أضدادها ، ومع هذا فليست ثمناً لجزائه وثوابه ، ولا هي على قدره ، بل عليها – إذا بذل العبد فيها نصحه وجهده ، وأوقعها على أكل الوجوه – : أن تقع شكراً له على بعض نعمه عليه ، فلو طالبه بحقه لبقيت عليه من الشكر على تلك النعمة بقية لم يقم بشكرها . فاذلك لو عذب أهل سمواته وأهل أرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم ، ولو رحمهم لكانت رحمته خبرا لهم من أعالهم ، كا ثبت ذلك غير ظالم لهم ، ولو رحمهم لكانت رحمته خبرا لهم من أعالهم ، كا ثبت ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم دخول الجنة بالعمل ، عن النبي صلى الله عليه وسلم دخول الجنة بالعمل ،

كا قال « لن يدخل أحداً منكم الجنة عمله » وفي لفظ لن يدخل أحداً منكم الجنة بعمله » وفي لفظ « لن ينجي أحداً منكم عمله ، قالوا: ولا أنت يارسول الله ؟ قال : ولا أنا ، إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل » وأثبت سبحانه دخول الجنة بالعمل ، كافي قوله (٣٢:١٦ ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون) ولا تنافي بيهما . إذ توارد النفي والإثبات ليس على معنى واحد ، فالمنفي استحقاقها بمجرد الأعمال ، وكون الأعمال بمنا وعوضاً لها : رداً على القدرية ، التي زعمت أن التفضل بالثواب ابتداء متضمن لتكرير المنة .

وهذه الطائفة من أجهل الخلق بالله ، وأغلظهم عنه حجابا . وحق لهم أن يكونوا مجوس هذه الأمة ، ويكفى فى جهلهم بالله : أنهم لم يعلموا : أن أهل سمواته وأرضه فى منته ، وأن من تمام الفرح والسرور والغبطة واللذة : اغتباطهم منه بمنة سيدهم ومولاهم الحق ، وأنهم إنما طاب لهم عيشهم بهذه المنة . وأعظمهم منه منزلة ، وأقربهم إليه : أعرفهم بهذه المنة ، وأعظمهم إقراراً بها ، وذكراً لها ، وشكراً عليها ، ومحبة له لأجلها ، فهل يتقاب أحد قط إلا فى منته ؟ ( ٤٩ : ١٧ كُننون عليك أن أسلموا ، قل لا تمنوا على إسلامكم ، بل الله يمن عليكم أن هداكم للايمان إن كنتم صادقين ) .

واحمال منه المخلوق: إنما كانت نقصاً لأنه نظيره. فإذا مَنَّ عليه استعلى عليه ، ورأى الممنون عليه نفسه دونه ، هذا مع أنه ليس فى كل محلوق ، فلرسول الله صلى الله عليه وسلم المنة على أمته ، وكان أصحابه يقولون: « الله ورسوله أمَنُ » ولا نقص فى منه الوالد على ولده ، ولا عار عليه فى احمالها ، وكذلك السيد على عبده ، فكيف برب العالمين الذي إنما يتقلب الخلائق فى بحر منته عليهم ، ومحض صدقته عليهم : بلا عوض منهم البته ؟ وإن كانت أعمالهم أسبابا ينالونه من كرمه وجوده . فهو المنان عليهم . بأن وفقهم لتلك الأسباب وهداهم لها ، وأعامهم على ما فيها ؟ وهذا هو المعنى الذي أثبت به دخول الجنة فى قوله ( بما كنتم تعملون ) .

فهذه باء السببية ، رداً على القدرية والجبرية ، الذين يقولون : لا ارتباط بين

الأعمال والجزاء، ولا هي أسباب له ، و إنما غايتها أن تـكون أمارات .

قالوا: وليست أيضاً مطردة ، لتخلف الجزاء عنها في الخير والشر . فلم يبق

إلا محض الأمر الكوني والمشيئة .

فالنصوص مبطلة لقول هؤلاء: كما هي مبطلة لقول أولئك ، وأدلة المعقول والقطرة أيضاً تبطل قول الفريقين ، وتبين لمن له قلب ولب : مقدار قول أهل السنة . وهم الفرقة الوسط . المثبتون لعموم مشئة الله ، وقدرته ، وخلقه العباد وأعمالم ، ولحكمته التامة المتضمنة ربط الأسباب بمسبباتها ، وانعقادها بها شرعاً وقدرا ، وترتيبها علمها عاجلا وآجلا .

وكل واحدة من الطائفتين المنحرفتين تركت نوعاً من الحق ، وارتكبت لأجله نوعاً من الحق الطائفتين المنحرفتين تركت نوعاً من الباطل ، بل أنواعا ، وهدى الله أهل السنة لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه (٢: ٣٠ والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم ) و (٣٠: ٤ ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء ، والله ذو الفصل العظيم )

### نص\_\_\_ل

الصنف الثالث: الذين زعموا أن فائدة العبادة: رياضة النفوس، واستعدادها لفيض العلوم عليها وخروج قواها عن قوى النفوس السبعية والبهيمية، فلو عطات عن العبادات لكانت من جنس نفوس السباع والبهائم، والعبادات تخرجها عن مألوفاتها وعوائدها، وتنقلها إلى مشابهة العقول المجردة، فتصير عالمة قابلة لانتقاش صور العلوم والمعارف فها، وهذا يقوله طائفتان.

أحدها: من يقرب إلى النبوات والشرائع من الفلاسفة ، القائلين بقدم العالم ، وعدم الشقاق الأفلاك ، وعدم الفاعل المختار .

الطائفة الثانية : من تفلسفت : من صوفية الإسلام. وتقرب إلى الفلاسفة

فإسهم يزعمون أن العبادات رياضات لاستعداد النفوس وتجردها ، ومفارقتها العالم الحسى ، ونزول الواردات والمعارف عليها .

ثم من هؤلاء من لا يوجب العبادات إلا لهذا المعنى ، فإذا حصل لها بقى عجيراً فى حفظ أوراده ، أو الاشتغال بالوارد عنها ، ومنهم من يوجب القيام بالأوراد والوظائف . وعدم الإخلال بها ، وهم صنفان أيضاً .

أحدهما : من يوجبونه حفظاً للقانون ، وضبطاً للناموس .

والآخرون: الذين يوجبونه حفظًا للوارد، وخوفًا من تدرج النفس بمفارقتها له إلى حالتها الأولى من البهيمية .

فهذه نهاية أقدام المتكلمين على طريق السلوك. وغاية مفارقتهم بحكم العبادة وما شرعت لأجله ، ولا تكاد تجد فى كتب القوم غير هذه الطرق الثلاثة ، على سبيل الجمع ، أو على سبيل البدل .

# فصــــل

وأما الصنف الرابع وهم الطائمة: المحمدية الإبراهيمية: أتباع الخليلين، العارفون بالله وحكمته في أمرد وشرعه وخلقه، وأهل البصائر في عبادته، ومراده بها.

فالطوائف الثلاثة محجو بون عنهم بما عندهم من الشبه الباطلة ، والقواعد الفاسدة ، ما عندهم وراء ذلك شيء ، قد فرحوا بما عندهم من المحال ، وقنعوا بما ألفوه من الخيال ، ولو علموا أن وراءه ، ما هو أجل منه وأعظم ، لما ارتضوا بدونه ، ولكن عقولم قصرت عنه ، ولم يهتدوا إليه بنور النبوة ، ولم يشعروا به ليجتهدوا في طلبه ، ورأوا أن ما معهم خير من الجهل ، ورأوا تناقض ما مع غيرهم وفساده .

فتركّب من هذه الأمور إيثار ما عندهم على ما سواد ، وهذه بلية الطوائف -وللعافي من عافاد الله . فاعلم أن سر العبودية وغايتها وحكمها : إنما يطلع عليها من عرف صفات الرب عز وجل، ولم يعطلها ، وعرف معنى الإلهية وحقيقتها، ومعنى كونه إلها ، بل هو الإله الحق ، وكل إله سواه فباطل ، بل أبطل الباطل ، وأن حقيقة الإلهية لا تنبغي إلا له ، وأن العبادة موجب إلهيته وأثرها ومقتضاها ، وارتب اطها بها كارتباط متعلق الصفات بالصفات ، وكارتباطه المعلوم بالعلم ، والمقدور بالقدرة ، والأصوات بالسمع ، والإحسان بالرحمة ، والعطاء بالجود . فمن أنكر حقيقة الإلهية . ولم يعرفها كيف يستقيم له معرفة حكمة العبادات وغاياتها ومقاصدها وما شرعت لأجله ؟ وكيف يستقم له العلم بأنها هي الغاية المقصودة بالخلق ، ولها خلقوا ، ولها أرسلت الرسل ، وأنزلت الكتب ، ولأجلها خلقت الجنة والنار ؟ وأن فرض تعطيل الخليقة عنها: نسبة لله إلى ما لا يليق به ، ويتعالى عنه مَنْ خلق السموات والأرض بالحق، ولم يخلقهما باطلاً ، ولم يخلق الإنسان عبثًا ولم يتركه سدى مهملاً ، قال تمالي (٢٣ :١١٥ أفحسبتم أنما خلقناكم عبثًا وأنكم إلينا ترجعون ؟) أي لغير شيء ولا حكمة ، ولا لعبادتي ومجازاتي لـكم ، وقد صرح تعـالي بهذا في قوله (٥١: ٥٦ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون) فالعبادة: هي الغاية التي خلق لها الجن والإنس والخلائق كلها . قال الله تعالى ( ٣٠ : ٣٦ أيحسب الإنسان أن يترك سدى ؟) أي مهمالًا . قال الشَّافعي : لا يؤمر ولا يُنْهَى، وقال غيره : لا يثابُ ولا يعاقب ، والصحيح: الأمران. فإن الثواب والعقاب مترتب على الأمر والمهي والأمر والنهى هو طُلب العبادة و إرادتها ، وحقيقة العبادة امتثالها . وقال تعمالي ( ٣ : ١٩١ و يتفكرون في حلق السموات والأرض : ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك. فقيًّا عذاب النار ) وقال (١٥: ٥٥ وما خلقنا السموات والأرض وما يبسهما إلابالحق) وقال ( ٥٠ : ٢٧ وخلق الله السموات والأرض بالحق، ولتُحْرَي كل نفس ماكست).

فأخبر أنه خلق السموات والأرض بالحق المتضمن : أمرد ونهيه ، وثوابه وعقاره

فإذا كانت السموات والأرض وما بينهما خلقت لهذا ، وهو غاية الخلق ، فكيف يقال : إنه لا علة له ، ولا حكمة مقصودة هي غايته ؟ أو إن ذلك لمجرد استعداد النفوس التتاجار العباد حتى لا ينكد عليهم الثواب بالمنه ، أو لمجرد استعداد النفوس للمعارف العقلية . وارتياضها بمخالفة العوائد ? .

فليتأمل اللبيب الفرقان بين هذه الأقوال ، و بين ما دل عليه صريح الوحي يجد أن أصحاب هذه الأقوال ما قدروا الله حق قدره ، ولا عرفوه حق معرفته .

فالله تسالى إنما خلق الخلق لعبادته الحامعة لكمال محبته . مع الخضوع له والانقياد لأمره .

فأصل العبادة : محبة الله ، بل إفراده بالمحبة ، وأن يكون الحب كله لله . فلا يحب معه سواه ، و إنما يحب لأجله وقيه ، كما يحب أنبياءه ورسله وملائكته وأولياءه ، فحبتنا لهم من تمام محبته ، وليست محبة معه ، كمحبة من يتخذ من دون الله أنداداً محبوبهم كحبه .

وإذا كانت المحبة له حقيقة عبوديته وسرها . فهى إنما تتحقق باتباع أمره ، واجتناب نهيه . فعند اتباع الأمر واجتناب النهبي تقبين حقيقة العبودية والمحبة . ولهذا جعل تعلى اتباع رسوله علماً عليها ، وشاهداً لمن ادعاها ، فقال تعالى (٣١:٣ قل إن كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله ) فجعل اتباع رسوله مشروطاً بمحبتهم لله ، وشرطاً لمحبة الله لهم ، ووجود المشروط ممتنع بدون وجود شرطه وتحققه بتحققه فعلم انتفاء المحبة عند انتفاء المتابعة . فانتفاء محبتهم لله لازم لانتفاء المتابعة لرسوله ، وانتفاء المتابعة ملزوم لانتفاء محبتهم لله ، ويستحيل إذاً ثبوت محبتهم لله ، وثبوت محبة الله لهم بدون المتابعة لرسوله .

ودل على أن متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم: هي حب الله ورسوله ، وطاعة أمره ، ولا يكنى ذلك في العبودية ، حتى يكون الله ورسوله أحب إلى العبد مما سواهما . فلا يكون عنده شيء أحب إليه من الله ورسوله ، ومتى كان عنده شيء أحب إليه من الله ورسوله ، ومتى كان عنده شيء أحب إليه منهما فهذا هو الشرك الذي لا يغفره الله لصاحبه البتة ، ولا يهديه الله .

قال الله تعالى ( ٩ : ٢٤ قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كادها ومساكن ترضونها أحب الله مر الله ورسوله وجهاد في سبيله ، فتر بصوا حتى يأتى الله بأمره . والله لا يهدى القوم الفاسقين ) .

ف كل من قدّم طاعة أحد من هؤلاء على طاعة الله ورسوله ، أو قول أحد مهم على قول الله ورسوله ، أو مرضاة أحد مهم على مرضاة الله ورسوله ، أو خوف أحد مهم على خوف الله ورجائه والتوكل عليه . أو خوف أحد مهم على معاملة الله ، فهو بمن ليس الله ورسوله أحب إليه بما سواها ، وإن قاله بلسانه فهو كذب منه ، وإخبار نحلاف ما هو عليه ، وكذلك من قدم حكم أحد على حكم الله ورسوله . فذلك المقدَّم عنده أحب من الله ورسوله ، لكن قد يشتبه الأمر على من يقدم قول أحد أو حكمه أو طاعته أو مرضاته ظناً منه أنه لا يأمر ولا يحكم ولا يقول إلا ما قاله الرسول . فيطيعه ، و يحاكم إليه ، ويتلقى أقواله كذلك ، فهذا معذور إذا لم يقدر على غير ذلك (١) . وأما إذا قدر على الوصول إلى الرسول ، وعرف أن غير من اتبعه هو أولى به مطلقا ، أو في بعض الأمور . ولم يلتفت إلى الرسول ولا إلى من هو أولى به ، فهذا الذي يخاف عليه . وهو داخل تحت الوعيد . فإن استحل عقو به من خالفه وأذله ، ولم يوافقه على اتباع شيخه . فهو من الظامة المعتدين . وقد جمل الله لكل شي قدرا .

<sup>(1)</sup> المتتبع لنصوص الكتاب والسنة بتدبر: لابجد فيها ما يعذر هؤلاء ، بل بجد أن الله سبحانه ينعى علمهم أشد النعى : أنهم انسلخوا من آيات الله في أنفسهم وفي الآفاق ، وانبعوا الشيطان فكانوا من الغاوين ، وأن الله قد أعطاهم من السمع والبصر والفؤاد والنعم والآيات ماأعطى غيرهم وما ظلهم الله شيئا ، ولكن الناس أنفسهم يظامون .

#### قعـــــــل

و بنى « إياك نعبد » على أر بع قواعد : التحقق بما يحبه الله ورسوله و يرضاه من قول اللسان ، والقلب ، وعمل القلب والجوارح .

فالعبودية : اسم جامع لهذه المراتب الأربع. فأصحاب « إياك نعبد » حقاً هم أصحابهـا .

فقول القلب: هو اعتقاد ما أخبر الله سبحانه به عن نفسه وعن أسمائه وصفاته وأفعاله وملائكته ولقائه على لسان رسله

وقول اللسان : الإخبار عنه بذلك ، والدعوة إليه ، والذبُّ عنه ، وتبيين بطلان البدع المخالفة له ، والقيام بذكره ، وتبليغ أوامره .

وعمل القلب: كالحبة له ، والتوكل عليه ، والإنابة إليه ، والخوف منه والرجاء له ، و إخلاص الدين له ، والصبر على أوامره ، وعن نواهيه وعلى أقداره ، والرضى به وعنه ، والموالاة فيه ، والمعاداة فيه ، والذل له والخضوع ، والإخبات إليه ، والطمأ نينة به ، وغير ذلك من أعمال القلوب التي فرضُها أفرضُ من أعمال الجوارح ومستحبها أحب إلى الله من مستحبها ، وعمل الجوارح بدومها إما عديم المنفعة أو قليل المنفعة .

وأعمال الجوارح: كالصلاة والجهاد، ونقل الأقدام إلى الجمعة والجماعات، ومساعدة العاجز، والإحسان إلى الخلق ونحو ذلك.

فإياك نعبد: النزام لأحكام هذه الأربعة ، وإقرار بها ، و « إياك نستعين » طلب للاعانة عليها والتوفيق لها ، و « اهدنا الصراط المستقيم » متضمن للتعريف بالأمرين على التفصيل ، وإلهام القيام بهما ، وسلوك طريق السالكين إلى الله بهما

وجميع الرسل إنما دعوا إلى « إياك نعبد وإياك نستمين » فإنهم كلهم دعوا إلى توحيد الله وعبادته ، من أولهم إلى آخرهم . فقال نوح لقومه (٧: ٥٥ ، ٥٩ اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ) وكذلك قال هود وصالح وشعيب (٧: ٦٥ ، ٧٣ ، ٥٨) و إبراهيم . قال الله تعالى (٢١ : ٣٥ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت) وقال (٢١ : ٥٥ وما أرسلنا من قبلك من رسول الا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون) وقال تعالى (٢٤ : ٥١ ، ٢٥ يا أيها الرسل كلوا من الطبيات واعملوا صالحا إنى بما تعملون علم ، و إن هذه أمتكم أمة واحدة . وأنا ربكم فاتقون) .

#### <u>, | \_\_\_\_\_\_</u>i

والله تعالى جعل العبودية وصف أكل خلقه ، وأقربهم إليه . فقال :

(ع: ١٧٧ لن يستنكف المسيح ألى يكون عبداً لله ، ولا الملائكة المقر بون ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليسه جميعا ) وقال (٤٠ : ٠٠ إن الذين عند ربك لايستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون ) وهذا يبين أن الوقف التام في قوله ( ٢١ : ١٩ وله من في السموات والأرض ) ههنا ، ثم يبتدى و ومن عنده لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون . يسبحون الليل والنهار لا يفترون ) فهما جملتان تامتان مستقلتان : أي إن له من في السموات والأرض عبيداً وملكا . ثم استأنف جملة أخرى فقال ( ومن عنده لا يستكبرون عن عبادته لا يأنفون عنها ولا يتعاظمون ولا يستحسرون ، فيعيون و ينقطعون ، يقال : حسر واستحسر ، إذا تعب وأعيا ، بل عبادتهم وتسبيحهم كالنفس لبني آدم ، فالأول :

وصف لعبيد ر بو بيته . والثاني : وصف لعبيد إلطيته وقال آمالي ( ٢٥ : ٦٣ – ٧٧ وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا ) إلى آخر السورة . وفال ( ٧٦ : ٦ عينا يشرّب بها عباد الله يفيجرونها تفجيراً ) وقال ( ٣٨ : ١٧ واذكر عبدنا داود ) وقال ( ٣٨ : ٤١ واذكر عبدنا أيوب ) وقال ( ٣٨ : ٥٥ واذكر عبادنا إبراهيم و إسحق و يعتموب) وقال عن سليمان (٣٨: ٣٠ نعم العبد إنه أواب) وقال عن المسيح ( ٣٤ : ٥٥ إن هو إلا عبد أنعمنا عليه ) فجعل غايته العبودية لا الإلهية ، كما يقول أعداؤه النصاري ، ووصف أكرم خلقه عليه ، وأعلاهم عنده منزلة بالعبودية في أشرف مقاماته . فقال تعالى ( ٢ : ٢٥ و إن كنتم في رَيَّب ثما نزلنا على عبدنا ) وقال تبارك وتعالى ( ٢٠ : ١ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ) وقال ( ١٠ : ١ الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب) فذكره بالعبودية في مقام إنزال الكتاب عليه والتحدى بأن يأتوا بمثله ، وقال ( ٧٧ : ١٩ وأنه لما قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه اِبَدا ) فذكره بالعبودية في مقام الدعوة إليه . وقال (١:١٧ سبحان الذي أسرى بعبده ليلا) فذكره بالعبودية في مقام الإسراء. وفي الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « لا تطروني كما أطرت النصاري المسيح ابن مريم فإنما أنا عبد . فقولوا عبد الله ورسوله » وفي الحديث « أنا عبدآ كل كم يأكل العبيد، وأجلس كما يجلس العبيد» وفي صحيح البخاري عن عبد الله بن عمرو . فال « قرأت في التوراة صفة محمد صلى الله عليه وسلم : محمد رسول الله ، عبـــدى ورسولي ، سميته المنوكل . ليس بفَظِّ ولا غليظ ، ولاصَخَّاب بالأَسُواق ، ولا يجزى بالسيئة السيئة ، ولكن يعفو و يغفر » .

وجعل سبحانه البشارة المطلقة لعباده، فقال تعالى ( ٣٩: ١٨ فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ) وجعل الأمن المطلق لهم ، فقال تصالى ( ٣٤: ٦٨، ٦٨ يا عبادى لا خوف عليكم اليوم ولا أنتم تجزّلون ـ الذين آمنوا

بآیاتنا و کانوا مسلمین ) وعزل الشیطان عن سلطانه علیهم خاصة ، وجعل سلطانه علی من تولاه وأشرك به . فقال (۱۰: ۲۶ إن عبادی لیس لك علیهم سلطان ، الا من اتبعك من الفاوین ) وقال (۱۹: ۹۹ ، ۱۰۰ إنه لیس له سلطان علی الذین آمنوا وعلی ربهم یتو کلون ، إنما سلطانه علی الذی یتولونه والذین م به مشرکون ) .

وجعل النبي صلى الله عليه وسلم إحسان العبودية على مراتب الدين ، وهو الإحسان . فقال في حديث جبريل ـ وقد سأله عن الإحسان ـ : « أن تعبد الله كأنك تراه . فإن لم تكن تراه فإنه يراك » .

# فص\_\_\_ل

# فى لزوم « إياك نعبد » لكل عبد إلى الموت

قال الله نعالى لرسوله ( ١٥ : ٩٩ واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ) وقال أهل النار (٢٤ : ٤٦ ، ٤٧ وكنا نكذب بيوم الدين حتى أتانا اليقين) واليقين ههنا : هو الموت بإجاع أهل النفسير . وفي الصحيح ، في قصة موت عيان بن مظمون رضى الله عنه : أن النبي صلى الله عليه وسلم قال « أما عمان فقد جاءه اليقين من ربه » أي الموت وما فيه . فلا ينفك العبد من العبودية ما دام في دار التكليف ، بل عليه في البرزخ عبودية أخرى لما يسأله الملكان « من كان يعبد ؟ وما يقول في رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ » و يلتمسان منه الجواب .

وعليه عبودية أخرى يوم القيامة ، يوم يدعو الله الخلق كلهم إلى السحود ، فيد فيسحد المؤمنون ، ويبقى الكفار والمنافقون لا يستطيعون السجود ، فإذا دخلوا دار الثواب والعقاب انقطع التكليف هناك ، وصارت عبودية أهل الثواب تسبيحاً مقروناً بأنفاسهم لا يجدون له تعباً ولا نصبا .

ومن زعم أنه يصل إلى مقام يسقط عنه التعبد فهو زنديق ، كافر بالله

ورسوله (1)، و إمما وصل إلى مقام الكفر بالله، والانسلاخ من دينه، وكماتمكن العبد في منازل العبودية كانت عبوديته أعظم ، والواجب عليه مها أكثر من الواجب على من دونه . ولهذا كان الواجب على رسول الله صلى الله عليه وسلم، بل على حميع الرسل أعظم من الواجب على أممهم . والواجب على أولى العزم : أعظم من الواجب على أولى العلم : أعظم من الواجب على من دومهم ، والواجب على أولى العلم : أعظم من الواجب على من دومهم ، والواجب على أولى العلم : أعظم من الواجب على من دومهم ، وكل أحد بحسب مرتبته .

# فصنال

# فى انقسام العبودية إلى عامة وخاصة

العبودية نوعان : عامة ، وخاصة .

فالعبودية العامة: عبودية أهل السموات والأرض كلهم لله ، بَرَهم وفاجرهم ، مؤمهم وكافرهم . فهذه عبودية القهر والملك . قال تعالى ( ١٥ : ٨٨ ـ ٩٣ وقالوا اتخذ الرحمن ولداً . لقد جئم شيئاً إدًا . تكاد السموات يَتَفَطَّر ون منه وتَنشَقُ الأرض وتخرُ الجبال هذًا . أن دَعَوْ اللرحمن ولدا . وما ينبغى للرحمن أن يتخذ ولدا . إن كل من في السموات والأرض إلا آت الرحمن عبدا ) فهذا يدخل فيه مؤمهم وكافرهم .

وقال تمالى ( ٢٥ : ١٧ و يوم يحشرهم وما يعبدون من دون الله . فيقول :

<sup>(</sup>۱) هم الصوفية: زعموا أن ربهم هوالحقيقة التي خرج منهاكل شيء، وشهوه والوجود المنفصل عنه بالنخلةوالنواة. فالرسل عند الصوفية ـ يجهلون هذه الحقيقة فيعبدون الله ربهم، ويدعون الناس إلى عبادتهم. أما العارف من الصوفية: فهو الذي عرف هذد الحقيقة، وعلم أن العبد هو الرب، فمن يعبد ؟ كما قال لسانهم ان عربي:

العبد رب والرب عبد فليت شعرى: من المكلف؟ إن قلت: عبد، فذاك رب أني يكلف

أأنتم أصلتم عبادى هؤلاء ؟ ) فسماهم عباده مع ضلالهم ، لكن تسمية مقيدة بالإشارة ، وأما المطلقة فلم تجيء إلا لأهل النوع الثاني ، كما سيأتي بيانه إن شاء الله .

وقال تعالى ( ٣٩ : ٣٩ قل اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة

أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون ) وقال ( ٤٠ : ٣١ وما الله يريد ظلماً للعباد ) (٤٠ : ٤٨ إن الله قد حكم بين العباد ) فهذا يتناول العبودية الخاصة والعامة .

وأما النوع الثاني : فعبودية الطاعة والمحبة ، واتباع الأوامر قال تعالى

و ما الموع الله على العبورية الصاف والحبة ، والله الدواتر الحال ( ١٩٠ : ١٨ ( ٢٩ ) وقال ( ٣٩ : ١٨ (

ر ۲۰ بادی الدین بستمعون القول فیتبعون أحسنه ) وقال ( ۲۰ : ۱۳ ، ۱۶ وعباد

وقال تعالى عن إبليس (١٥:٠٥ لأغوينهم أجمين . إلا عبادك منهم المخاصين) . فقال تعالى (١٥:١٥ إن عبادي أيس لك عليهم سلطان) .

فالحلق كلم عبيد ربر بيته ، وأهل طاعته وولايته : هم عبيد إلهيته

ولا يجيء في القرآن إصافة العباد إليه مطلقًا إلا لهؤلاء .

وأما وصف عبيد ربو بيته بالعبودية : فلا يأتى إلا على أحد خمسة أوجه : إما منكرا .كقوله (إنكل من في السموات والأرض إلا آت الرحمن عبدا) والثانى : معرفا باللام كقوله (٤٠: ٣١ وما الله يريد ظلماً للعباد) (٤٠: ٨: إن الله قد حكم بين العباد).

الثالث: مقيداً بالإشارة أو تحوها كقوله (أأنتم أضلتم عبادى هؤلاء).

الرابع : أن يذكروا في عموم عباده . فيندرجوا مع أهل طاعته في الذكر .

كقوله ( ٣٩ : ٤٦ أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون ) .

الخامس: أن يذكروا موصوفين بفعلهم . كقوله ( ٣٩ : ٥٣ قل يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ) .

وقد بقال: إنما سماهم عباده إذ لم يقنطوا من رحمته، وأنابوا إليه، والبعوا أحسن ما أنزل إليهم من ربهم، فيكونون من عبيد الإلهية والطاعة . و إنما انقسمت العبودية إلى خاصة وعامة : لأن أصل معنى اللفظة : الذل والخصوع . يقال : « طريق معبد » إذا كان مذللا بوطء الأقدام ، و « فلان عَبَده الحب » إذا ذلله ، لكن أولياؤه خضعوا له وذلوا طوعاً واختيارا ، وانقياداً لأمره ونهبه ، وأعداؤه خضعوا له قهراً ورغما .

ونظير انقسام العبودية إلى خاصة وعامة : انقسام القنوت إلى خاص وعام ، والسجود كذلك . قال أمالى فى القنوت الخاص ( ٣٩ : ٩ أمَّن هو قانت آناء الليل ساجدا وقائمًا ? يحدر الآخرة و يرجو رحمة ربه ) وقال فى حق مريم (٦٦ : ٦٦ وكانت من القانتين ) وهو كثير فى القرآن .

وقال فى القنوت العام ( ٢ : ١١٦ وله من السموات والأرض كل له قانتون ) أي خاضعون أذلاء .

وقال فى السجود الخاص ( ٤٠ : ٦٠ إن الذين عنــد ربك لا يستكبرون عن عبادته و يسبحونه وله يسجدون ) وقال ( ١٩ : ٥٨ إذا تتلى عليهم آيات الرحمن خَرُّوا سُجَّداً و بُـكييًا ) وهو كثير فى القرآن .

وقال فى السجود العام ( ١٣ : ١٥ ولله يسجد من فى السموات والأرض طوعاً وكرها وظلالهم بالغدو والآصال).

ولهذا كان هذا السجود الكُرْه غير السجود المذكور في قوله ( ٢٠ : ١٨ ألم تر أن الله يسجد له من في السموات ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب وكثير من الناس) فخص بالسجود هنا كثيراً من الناس وعمهم بالسجود في سورة النحل ١٦ : ٢٤٩ وهو سجود الذل والقهر والخضوع. فكل أحد خاضع لر بو بيته ، ذليل لعزته ، مقهور تحت سلطانه تعالى .

# فص\_\_\_ل

# فى مراتب « إياك نعبد » علماً وعملا

للعبودية مراتب، محسب العلم والعمل. فأما مراتبها العلمية فمرتبتان: إحداها: العلم بالله. والثانية: العلم بدينه

فأما العلم به سبحانه ، فحسس مراتب : العلم بذاته ، وصفاته ، وأفعاله ، وأسمائه ، وتنزيهه عما لا يليق به .

والعلم بدينه مرتبتان . إحداهما : دينه الأمر الشرعى . وهو الصراط المستقيم الموصل إليه .

وأما مراتبها العلمية فرتبتان: مرتبة لأصحاب اليمين، ومرتبة للسابقين المقر بين. فأما مرتبة أصحاب اليمين: فأداء الواحبات، وترك المحرمات، مع ارتبكاب المباحات و بعض المكروهات، وترك بعض المستحبات

وأما مرتبة المقربين : قالقيام بالواجبات والمندو بات ، وترك المحرمات والمكروهات ، زاهدين في لا ينفعهم في معادهم (١) ، متورعين عما يخافون ضرره .

(١) الزهد في الشيء: إنما يكون عن احتقار له واستصغار لشأنه. ولذلك لم يرد في القرآن إلا في شأن الذين اشتروا يوسف. والمؤمن لا يمكن أن يرى شيئاً مما أحله الله حقيراً ، لأنه نسمة ، واحتقار النعمة واستصغارها كفر بها. ومن ثم لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يزهد في مباح أحله الله أبداً ، بل كان بأكل ما يجد ويلبس ما يجد من الحلال الطيب ، وكان يمقت الزهد في الحلال بمن بحاوله ، كمقته الزهد في اللحم والنساء ويوم الميل وفطر النهار بمن سمعهم يحاولون ذلك ويقسدون العزم على فعله ، وكان الصوفية لذلك هم أكفر النساس بعم الله ، وأمقتهم عند الله :

وخاصتهم: قد انقلبت المباحات فى حقهم طاعات وقر بات بالنية (١) فليس فى حقهم مباح متساو الطرفين ، بل كل أعمالهم راجحة ، ومن دومهم يترك المباحات مشتغلا عنها بالعبادات ، وهؤلاء يأتونها طاعات وقر بات ، ولأهل هاتين المرتبتين درجات لا يحصيها إلا الله .

— باطل وعبث ، وأن الحير كل الحير لهم في الزهد فيها والتجافى عنها، فشقوا في الدنيا والآخرة . أما المؤمنون الراشدون فيرون أنها كلها حق وحكمة ، وأن الله ما خلق شيئاً باطلاً ولا عبثاً ، فهم أبداً ينتفعون بها ، ويتنون بها على مسديها سبحانه محسنين فيها بوضعها في مواضعها في كل وقت وحال بما يناسبه ، مقدرين لها قدرها ، وقدر ما فيها من الحير والجمال ، لأنها من الله الدى لا يكون منه إلا الحير والجميل ، فيزيدهم الله بها حسناً و ( للذين أحسنوا الحسني وزيادة ) و ( للذين أساءوا السوأى ) . الله بها حرم زينة الله التي أخرج بعباده والطيبات من الرزق ؛ قل : هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا ، خالصة يوم القيامة )

(١) يقصد رحمه الله من ﴿ النَّبَةُ ﴾ عقد القلب وتوجه عزمه وقصده في حسن تلقى هـــذه النعم والآلاء ، بأنها من ربهم العلم الحكم ، الذي ما أعطى عباده هذه النعم إلا ليربهم بها ، وينمى فيهم ملكات الحير ، ويزيدهم بها من عناصر الإنسانية الكريمة يسمون بها ،ويعلون دائماً على معارج الحير والإحسان والرشد والحكمة ، فيكونون من الأبرار . فهم فى كل شئونهم وأحوالهم عابدين لربهم الرحمن ، بــكل أتواع الذل والحضوع والمحبة والإسلام، فهم في حقلهم عابدون ، وفي متاجرهم عابدون ، وفى مضاجعهم مع أزواجهم عابدون ، وهكذا لا يرون في شيء ثما آتاهم الله إلا أنه عنصر جديد من عناصر التربية والإحسان ، فيزدادون لمسديها إليهم سبحانه حبآ وخصوعاً وذلاً وإسلاماً . وطاعة . وليس المراد من ﴿ النَّيْهُ ﴾ العني الاصطلاحي في كتب الفقه ، الذي بريدون منه أن يقصد العبادة الاصطلاحية الصورية ، ويعبر عنها الأغبياء بقولهم : لويت كذا لله \_ ويقصدون من ذلك : أن نية الموافقة في الاكل واللبث ونحو ذلك من المباحات للرسول صلى الله عليه وسلم : تجعل المباح عبـــادة الصطلاحية ، ومشروعة لها حكم بقية ماشرع الله لرسوله من العبادات. وهذا هو الباب الذي دخل منه الشيطان بالبدع إلى قلوب أكثر الناس وأعمالهم ، فطم بها الوادي ، وعمت بها البلوى، حبى جرهم إلى الشرك و الوثنية . والذي ينبغي أن يعرفه المؤمن ويدين به من صمم قلبه : أن الأعمال والأحوال الشرية للرسول صلى الله عليه 😑

#### فص\_\_\_\_ا،

ورحى العبودية تدور على خمس عشرة قاعدة . من كملها كهل مراتب العبودية .

وبيانها: أن العبودية منقسمة على القلب، واللسان، والجوارح. وعلى كل منها عبودية تخصه

والأحكام التي للعبودية خسة : واجب ، ومستحب ، وحرام ، ومكروه ، ومباح ،وهي لكل واحد من القلب واللسان ، والجوارح . فواجب القلب : منه متفق على وجو به ، ومحتلف فيه

متعنى على وجوبه ، وتحتلف فيه فالتوكل ، والحبة ، والصبر ، والإنابة ، والمتفق على وجوبه : كالإخلاص ، والتوكل ، والحبة ، والصبر ، والإنابة ، والخوف ، والرجاء ، والتصديق الجازم ، والنية في العبادة ، وهذه قدر زائد على الإخلاص ، فإن الإخلاص هو إفراد المعبود عن غيره . ونية العبادة لها مرتبتان .

إحداها : تمييز العبادة عن العادة . والثانية : تمييز مراتب العبادات بعضما عن بعض .

والنائية . تمييز مراجب الفيارات للصواحل بعض المارة والجبة .

وكذلك الصدق . والفرق بينه و بين الإخلاص : أن للعبد مطلوباً وطلبا ، فالإخلاص : توحيد مطلوبه . والصدق : توحيد طلبه .

<sup>=</sup> وسلم هى منه كغيرها من غيره من بقية البشر . لأن الله يقول له (قل إنما أنا بشر مثلكم) فلا ينبغى أبداً أن تخلط بالرسالة وأعمالها وأحوالها ، فإنها من عند الله ، وهى التي حملهاالله لنا دينا ، وحمل فها الأسوة الحسنة . وهو مقام ينبغى التأمل فيه حق التأمل . فأنه دقيق ، غاب فهمه عن كثير فأخطأهم التوفيق . والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل .

فالإخلاص: أن لا يكون المطلوب منقسها . والصدق: أن لا يكون الطالب منقسها : فالصدق بذل الجهد ، والإخلاص : إفراد المطلوب .

واتفقت الأمة على وجوب هذه الأعمال على القلب من حيث الجمله .

وكذلك النصح فى العبودية . ومدار الدين عليه ، وهو بذل الجهد فى إيتاع العبودية على الوجه المحبوب للرب المرضى له . وأصل هـــذا واجب وكماله مرتبة المقربين .

وكذلك كل واحد من هذه الواجبات القلبية له طرفان ، واجب مستحق . وهو مرتبة أمحاب اليمين ، وكمال مستحب . وهو مرتبة المقر بين .

وكذلك الصبر واجب باتفاق الأمة ، قال الإمام أحمد : ذكر الله الصبر في تسعين موضعاً من القرآن ، أو بضما وتسعين ، وله طرفان أيضا : واجب مستحق ، وكمال مستحب .

[ ثم ذكر القسم الواجب المختلف فيه \_ إلى أن قال ]

والمقصود : أن يكون ملك الأعضاء \_ وهو القلب \_ قائمًا بعبوديته لله هو ورعيته .

وأما المحرمات التي عليه: فالكبر، والرياء، والعجب، والحسد، والحسد، والنفاق، والنفاق، والنفاق، والنفاق، والنفاق، والنفاق، والشرك، وتوابعها.

والمعصية نوعان :كباثر وصغائر .

فالكبائر: كالرياء ، والعجب ، والكبر ، والفخر ، والخيلاء ، والقنوط من رحمة الله ، واليأس من روح الله ، والأمن من مكر الله ، والفرح والسرور بأذى المسلمين ، والشماتة بمصيبتهم ، ومحبة أن تشيع الفاحشة فيهم ، وحمدهم على ما آناهم الله من فضله ، وتمنى زوال ذلك عهم ، وتوابع هذه الأمور التي هي أشد تحريماً من الزنا ، وشرب الخر ، وغيرها من الكبائر الظاهرة ، ولا صلاح للقاب

ولا للحسد إلا باجتنامها ، والتو بة منها ، و إلا فهو قلب فاسد ، و إذا فسد القاب

وهذه الآفات إنما تنشأ من الجهل بعبودية القلب ، وترك القيام بها .

فوظيفة « إياك أعبد » على القلب قبل الجوارح فإذا جهلها و رك القيام هاله علا بأضدادها ولا بد. و محسب قيامه بها يتخلص من أضدادها .

وهذر الأمور ونحوها قد تكون صغائر فى حقه ، وقد تكون كبائر محسب قوتها وغلظها وخفتها ودقتها .

ومن الصغائر أيضاً: شهوة المحرمات وتمنيها ، وتفاوت درجات الشهوة في الكبر والصغر ، بحسب تفاوت درجات المشهى ، فشهوة الكفر والشرائ : كفر ، وشهوة البلاعة : فسق ، وشهوة الكبائر : معصية ، فإن تركها لله مع قدرته عليها أثيب . وإن تركها عجزا عن بذله مقدوره في تحصيلها : استحق عقوبة الفاعل ، لتنزله متراته في أحكام الثواب والعقاب ، وإن لم ينزل متراته في أحكام الشرع ، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم « إذا تواجه المسلمان سيفيهما ، فالقاتل والمقتول في النار ، قالوا : هذا القاتل يا رسول الله ، فما بال المقتول ؟ قال : إنه كان حريصاً على قتل صاحبه » فنزله منزلة القاتل ، لحرصه في الإنم دون الملكم ، وله نظائر كثيرة في الثواب والقلب .

وقد علم بهذا مستحب القلب ومباحه .

#### فصــــــل

وأما عبوديات اللسان الخمس: فواجبها: النطق بالشهادتين ، وتلاوة ما يلزمه للاوته من القرآن. وهو ما يتوقف صحة صلاته عليه (١)، وتلفظه بالأذكار الواجبة

<sup>(</sup>١) وكذلك من أوجب الواجبات: ما يتوقف صحة إيمانه عليه . من أسماء =

فى الصلاة التى أمر الله بها ورسوله ، كما أمر بالتسبيح فى الركوع والسجود ، وأمر بقول « ربنا ولك الحد » بعد الاعتدال ، وأمر بالتشهد ، وأمر بالتكبير .

ومن واجبه: رد السلام. وفى ابتدائه قولان. ومن واجبه: الأمر بالمعروف والنهي عن المذكر، وتعليم الجاهل، وإرشاد الضال، وأداء الشهادة المتعينة، وصدق الحديث.

وأمَّا مستحبه : فتلاوة القرآن ودوام ذكر الله ، وللذاكرة فى العلم النافع ، وتوابع ذلك .

وأما محرمه فهو النطق بكل ما يبغضه الله ورسوله ، كالنطق بالبدع المحالفة لل بعث الله به رسوله ، والدعاء إليها وتحسينها وتقويتها ، وكالقذف وسب المسلم ، وأذاه بكل قول ، والكذب ، وشهادة الزور ، والقول على الله بلا علم ، وهو أشدها تحريما .

ومكروهه : التكلم بما تركه خير من الكلام به ، مع عدم العقو بة عليه .

وقد اختلف السلف . هل فى حقه كلام مباح متساوى الطرفين ؟ على قولين . ذكرهما ابن المنذر وغيره . أحدهما : أنه لا يخلو كل ما يتكلم به : إما أن يكون له أو عليه . وليس فى حقه شى لا له ولا عليه .

واحتجوا بالحديث المشهور ، وهو «كل كلام ابن آدم عليه . لا له ، إلا ماكان من ذكر الله وما والاه » .

واحتجوا بأنه يكتب عليه كالامه كله . ولا يكتب إلا الحير والشر .

وقالت طائفة : بل هذا الكلام مباح لاله ولا عليه كما في حركات الجوارح . قالوا : لأن كثيراً من الـكلام لا يتعلق به أمر ولا نهمي . وهذا شأن المباح

= الله وصفاته ، وشرائعه وعباداته ، وغير ذلك ، فإن عدم معرفة ذلك من الفرآن عمل إيمانه تقليديا صوريا كاذباً ، لا ينفعه ، ولا يدفع عنه هجهات العدو المجرافات والبدع الوثنية وغيرها .

والتحقيق: أن حركة اللسان بالكلام لا تكون متساوية الطرفين ، بل إما راجحة وإما مرجوحة . لأن للسان شأناً ليس لسائر الجوارح ، وإذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء كلها تكفر اللسان ، تقول : اتق الله فإنما نحن بك ، فإن استقمت استقمنا ، وإن اعوججت اعوججنا . وأكثر ما يُكبُ النساس على مناخرهم في النار حصائد ألسنهم ، وكل ما يتلفظ به اللسان فإما أن يكون عما برضي الله ورسوله أولا ، فإن كان كذلك فهو الراجح ، وإن لم يكن كذلك فهو المرجوح . وهذا بخلاف حركات سائر الجوارح ، فإن صاحبها ينتفع بتحر بكها في المباح المستوى الطرفين ، لما له في ذلك من الراحة والمنفعة ، فأبيح له استعالها فيا فيه منفعة له ، ولا مضرة عليه فيه في الآخرة ، وأما حركة اللسان عما لا ينتفع به فلا يكون إلا مضرة . فتأمله .

فإن قيل : فقد يتحرك بما فيه منفعة دنيو ية مباحة مستوية الطرفين . فيكون حكم حركته حكم ذلك الفعل .

قيل: حركته بها عند الحاجة إليها راجحة ، وعند عدم الحاجة إليها مرجوحة لا تفيده . فتكون عليه لا له .

فإن قيل : فإذا كان الفعل متساوى الطرفين كانت حركة اللسان الوسيلة إليه كذلك، إذ الوسائل تابعة للمقصود في الحكم.

قيل: لا يلزم ذلك. فقد يكون الشيء مباحاً ، بل واجبا، ووسيلته مكروهة كالوفاء بالطاعة المنذورة: هو واجب ، مع أن وسيلته ، وهو الندر مكروه منهى عنه، وكذلك الحلف المكروه مرجوح، مع وجوب الوفاء به أو الكفارة ، وكذلك سؤال الخلق عند الحاجة مكروه . و يباح له الانتفاع بما أخرجته له المسألة ، وهذا كثير جداً . فقد تكون الوسيلة متضمنة مفسدة تكره أو تحرم لأجلها ، وما جعلت وسيلة إليه ليس بحرام ولا مكروه .

### فصـــــــل

وأما العبوديات الخمس على الجوارح: فعلى خمس وعشرين مرتبة أيضا: إذ الحواس خمسة . وعلى كل حاسة خمس عبوديات ، فعلى السمع: وجوب الإنصات ، والاستماع لما أوجبه الله ورسوله عليه ، من استماع الإسلام والإيمان وفروضهما ، وكذلك استماع القراءة في الصلاة إذا جهر بها الإمام ، واستماع الخطبة للجمعة في أصح قولي العلماء .

و يحزم عليه اسماع الكفر والبدع ، إلا حيث يكون فى اسماعه مصلحة راجحة . من ردّه ، أو الشهادة على قائله ، أو زيادة قوة الإيمان والسنة بمعرفة ضدها من الكفر والبدعة ونحو ذلك ، وكاسماع أسرار من يهرب عنك بسره ، ولا يجب أن يطلعك عليه ، ما لم يكن متضمناً لحق لله يجب القيام به ، أو لأذى مسلم يتعين نصحه ، وتحذيره منه .

وكذلك استماع أصوات النساء الأجانب التي تخشى الفتنة بأصواتهن ، إذا لم تدع إليه حاجة ، من شهادة ، أو معاملة ، أو استفتاء ، أو محاكمة ، أو مداواة ونحوها .

وكذلك استماع المعازف وآلات الطرب واللهو، كالمعود والطنبور واليراع وتحوها . ولا يجب عليه سَدُّ أذنه إذا سمع الصوت ، وهو لا يريد استماعه ، إلا إذا خاف السكون إليه والإنصات ، فحينئذ يجب تجنب سماعها وجوب سد الذرائع .

ونظير هذا المحرم: لا يجوز له تعمد شم الطيب، وإذا حملت الريح رائحته وألقتها في مشامةً لم يجب عليه سد أنفه، ونظير هذا: نظرة الفجأة لا تحرم على الناظر، وتحرم عليه النظرة الثانية إذا تعمدها.

وأما السمع المستحب: فكاستماع المستحب من العلم ، وقراءة القرآن ، وذكر الله ، واستماع كل ما يحبه الله ، وليس بفرض .

والمكروه: عكسه ، وهو استماع كل ما يكرهه ولا يعاقب عليه ، والمباح لماهر .

وأما النظر الواجب: فالنظر في المصحف وكتب العلم عند تعين تعلم الواجب منها ، والنظر إذا تعين لتمييز الحلال من الحرام في الأعيان التي يأكلها وينفقها ويستمتع بها ، والأمانات التي يؤديها إلى أربابها ليميز بينها . ونحو ذلك .

والنظر الحرام: النظر إلى الأجنبيات بشهوة مطلقا ، و بغيرها إلا لحاجة ، كنظر الخاطب، والمستام والمعامل ، والشاهد ، والحاكم ، والطبيب، وذى المحرم . والمستحب : النظر في كتب العلم والدين التي يزداد بها الرجل إيماناً وعلماً والنظر في المصحف ووجوه العلماء الصالحين والوالدين ، والنظر في آيات الله المشهودة ، ليستدل بها على توحيده ومعرفته وحكمته (١).

والمكروه: فضول النظر الذي لا مصلحة فيه . فإن له فضولاً كما السان فضولاً ، وكم قاد فضولها إلى فضول عَنَّ التخلص منها ، وأعيى دواؤها . وقال بعض السلف : كانوا يكرهون فضول النظر كما يكرهون فضول الكلام .

والمباح: النظر الذي لا مضرة فيه في العاجل والآجل ولا منفعة ومن النظر الحرام: النظر إلى العورات. وهي قسمان.

عورة وراء الثياب ، وعورة وراء الأبواب .

ولو نظر في العورة التي وراء الأبواب فرماه صاحب العورة ففقاً عينه لم يكن

<sup>(</sup>١) النظر والتأمل في آيات الله الكونية : أوجب الواجبات . فإنه قد ورد الأمر المشدد به في القرآن كثيراً جداً ، والتوعد الشديد لمن عمى عن آيات الله الكونية ، فكذب مها وكفر بالله ورسله . ومن الحال أن يكون إيمان بالله وكتابه ورسوله إلا ثمرة المفكر في آيات الله في الأنفس والآفاق . أما النظر إلى المصحف ووجوه العلم فلا أدرى من أين يكون استحبابه ؟ اللهم إلا إذا كاز على أنه من سن الله وآياته . فكون للاعتبار .

عليه شيء، وذهبت هدرا ، بنص رسول الله صلى الله عليه في الحديث المتفق على صحته . وإن ضعفه بعض الفقهاء ، لكونه لم يبلغه النص ، أو تأوله ، وهذا إذا لم يكن للناظر سبب يباح النظر لأجله ، كعورة له هناك ينظرها . أو ريبة هو مأ.ورأو مأذون له في إطلاعها .

وأما الذوق الواجب: فتناول الطعام والشراب عند الاضطرار إليه ، وخوف الموت. فإن تركه حتى مات ، مات عاصياً قاتلا لنفسه. قال آلإمام أحمد وطاووس: من اضطر إلى أكل الميتة فلم يأكل حتى مات ، دخل النار.

ومن هذا: تناول الدواء إذا تيقن به من الهلاك ، على أصح القولين . و إن ظن الشفاء به ، فهل هو مستحب مباح ، أو الأفضل تركه ؟ فيه تزاع معروف بين السلف والخلف .

والذوق الحرام: كذوق الحمر والسموم القاتلة . والذوق الممنوع منه للصوم الواجب .

وأما المكروه: فكذوق المشتبهات، والأكل فوق الحاجة، وذوق طعام الفجاءة، وهو الطعام الذي تفجأ آكله، ولم يرد أن يدعوك إليه، وكأكل أطعمة المراثين في الولائم والدعوات ونحوها، وفي السنن: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم « نهى عن طعام المتبارين » وذوق طعام من يطعمك حياء منك لا بطيبة تفس.

والذوق المستحب: أكل ما يعينك على طاعة الله عز وجل، بما أذن الله فيه . والأكل مع الضيف ليطيب له الأكل ، فينال منه غرضه . والأكل من طعام صاحب الدعوة الواجب إجابتها أو المستحب .

وقد أوجب بعض الفقهاء الأكل من الوليمة الواجب إجابتها ، للأمر به عن الشارع . والذوق المباح: ما لم يكن فيه إثم ولا رجحان .

ونحو ذلك .

وأما تعلق العبوديات الحمس بحاسة الشم ، فالشم الواجب : كل شم تعين طريقاً للتمييز بين الحلال والحرام ،كالشم الذي يعلم به هذه العين هل هي خيشة أو طيبة ؟ وهل هي سم قاتل أو لا مضرة فيه ؟ أو يميز به بين ما يملك الانتفاع به ، وما لا يملك ؟ ومن هذا شم المقوم وربُّ الخيرة عند الحكم بالتقويم ، والعبيد

وأما الشم الحرام: فالتعمد لشم الطيب في الإحرام، وشم الطيب المغصوب والمسروق، وتعمد شم الطيب من النساء الأجنبيات للافتتان بما وراءه.

وأما الشم المستحب: فشم ما يعينك على طاعة الله ويقوى الحواس، ويبسط النفس للعلم والعمل . ومن هذا : هدية الطيب والريحان إذا أهديت لك . فني صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم « من عُرض عليه ريحان فلا يرده . فإنه طيب الريح ، خفيف المحمل » .

والمكروه : كشم طيب الظَّامَة ، وأصحاب الشبهات ، ونحو ذلك .

والمباح: ما لا منع فيه من الله ولا تبعة ، ولا فيه مصلحة دينية ولا تعلق له

وأما تعلق هذه الخمسة بحاسـة اللمس . فاللمس الواجب : كلس الزوجة حين يجب جماعها ، والأمة الواجب إعفافها

والحرام : لمس ما لا يحل من الأجنبيات .

والمستحب: إذا كان فيه غض بصره وكف نفسه عن الحرام و إعفاف أهله . والمكروه : لمس الزوجة فى الإحرام للذة ، وكذلك فى الاعتكاف ، وفى الصيام إذا لم يأمن على نفسه . ومن هذا لمس بدن الميت \_ لغير غاسله \_ لأن بدنه قد صار بمنزلة عورة الحي تكريماً له ، ولهذا يستحب ستره عن العيون وتغسيله في قميص في أحد القولين ، ولمس فخذ الرجل ، إذا قلنا : هو عورة .

والمباح : ما لم يكن فيه مفسدة ولا مصلحة دينية .

وهذه المراتب أيضاً مُرَتَّبة على البطش باليد والمشي بالرجل. وأمثلتها لا تخفى . فالتكسب المقدور للنفقة على نفسه وأهل وعياله: واجب . وفى وجو به لقضاء دينه خلاف ، والصحيح : وجو به ليمكنه من أداء دينه ، ولا يجب لإخراج الزكاة ، وفى وجو به لأداء فريضة الحج نظر ، والأقوى فى الدليل : وجو به لدخوله فى الاستطاعة ، وتمكنه بذلك من أداء النسك . والمشهور عدم وجو به .

ومن البطش الواجب : إعانة المضطر ورمي الجمار ، ومباشرة الوضوء والتيم .

والحرام: كقتل النفس التي حرم ألله ، ومهب المال المغصوب ، وضرب من لا يحل ضربه وبحو ذلك ، وكمأ واع اللعب المحرم بالنص كالنّرد ، أو ما هو أشد تحريماً منه عند أهل المدنية كالشطريج ، أو مثله عند فقهاء الحديث كأحمد وغيره ، أو دونه عند بعضهم . وبحو كتابة البدع المخالفة للسنة تصنيفاً أو نسخا ، إلا مقروناً بردها ونقضها ، وكتابة الزور والظلم ، والحكم الجائر ، والقذف والتشييب بالنساء الأجانب ، وكتابة ما فيه مضرة على المسلمين في دينهم أو دنياهم ، ولا سيا بن كسبت عليه مالا (٢: ٧٠ فو يل لهم مما كتبت أيديهم وو يل لهم مما يكسبون ) وكذلك كتابة المفتى على الفتوى ما يخالف حكم الله ورسوله ، إلا أن يكون مجهداً وكذلك كتابة المفتى على الفتوى ما يخالف حكم الله ورسوله ، إلا أن يكون مجهداً وغطئا ، فالإثم موضوع عنه .

وأما المكروه : فكالعبث واللعب الذي ليس بحرام ، وكتابة ما لا فأئدة في كتابته ، ولا منفعة فيه في الدنيا والآخرة .

والمستحب: كتابة كل ما فيه منفعة في الدين، أو مصلحة لمسلم ، والإحسان بيده بأن يعين صابعا ، أو يصنع لأخرق ، أو 'يفرغ من دَلُوه في دلو المستسقى ، أو يحمل له على دابته ، أو يمسكها حتى يحمل عليها ، أو يعاونه بيده فيا محتاج إليه ونحو ذلك ، ومنه : لمس الركن بيده في الطواف ، وفي تقبيلها بعد اللمس قولان . والمباح : ما لا مضرة فيه ولا ثواب .

وأما المشي الواجب: فالمشي إلى الجمعات والجماعات ، في أصح القواين ليضعة وعشرين دليلا ، مذكورة في غير هذا الموضع . والمشي حول البيت للطواف الواجب ، والمشي بين الصفا والمروة بنفسه أو بمركوبه ، والمشي إلى حكم الله ورسوله إذا دُعي إليه ، والمشي إلى صلة رحمه ، و بر والديه ، والمشي إلى مجالس العلم الواجب طلبه وتعلمه ، والمشي إلى الحج إذا قربت المسافة ولم يكن عليه فيه ضرر

والحرام: المشي إلى معصية الله ، وهو من رجل الشيطان. قال تعالى الله عليه عليه عليه ورَجْلك) قال مقاتل: استعن عليهم بركبان

جندك ومشاتهم. فكل راكب وماش في معصية الله فهو من جند إبليس. وكذلك تعلق هذه الأحكام الخمس بالركوب أيضا:

فواجبه فى الركوب فى الغزو والجهاد والحج الواحب .

ومستحبه: في الركوب المستحب من ذلك ، ولطلب العلم ، وصلة الرح ، و بر الوالدين ، وفي الوقوف بعرفة نزاع : هل الركوب فيه أفضل ، أم على الأرض ؟ والتحقيق : أن الركوب أفضل إذا تضمن مصلحة : من تعليم للمناسك ، واقتداء مه ، وكان أعون على الدعاء ولم يكن فيه ضرر على الدابة .

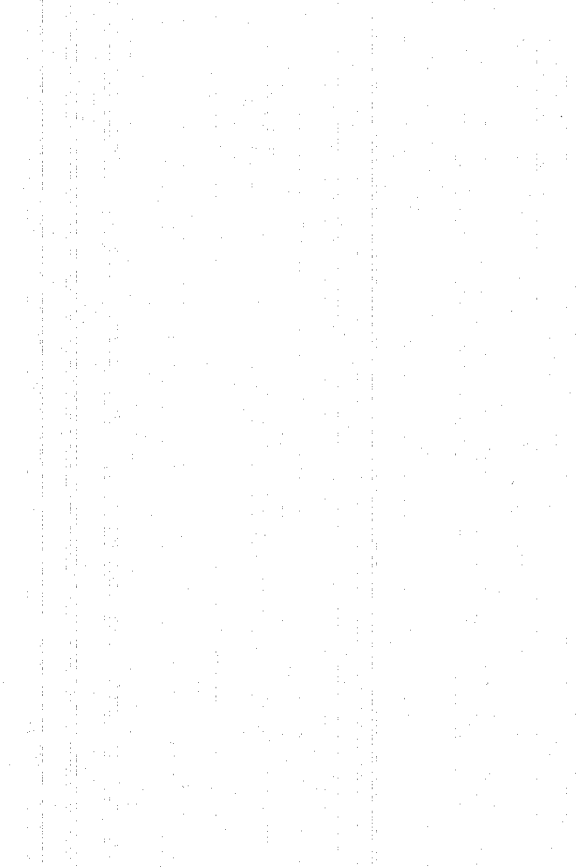
وحرامه : الركوب في معصية الله عز وجل .

ومكروهه : الركوب للهو واللعب، وكل ما تركه خير من فعله .

ومباحه : الركوب لما لم يتضمن فوت أجر ، ولا تحصيل وزر .

فهذه خسون مرتبة على عشرة أشياء: القلب، واللسان، والسمع، والبصر والأنف، والفم، واليد، والرجل، والفرج، والاستواء على ظهر الدابة (١)

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (ج ١ ص ٤ - ٦٦ ) .



## سورة البقرة

يِن إِنَّهُ إِلَّهُ الْمُعْزِلُ الْحَيْثِ

قول الله تعالى ذكره

(٢:٢ خَمَّ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ).

« الحتم » قال الأزهرى: أصله التغطية ، وختم البذر فى الأرض ، إذا غطاه. قال أبو إسحق : معنى ختم وطبع فى اللغة واحد ، وهو التغطية على الشىء والاستيثاق منه ، فلا يدخله شىء ، كما قال تعالى (٤٧ : ٢٤ أم على قلوب أقفالها) وكذلك قوله (٢ : ٩٤ و ١٠٨ : ١٠٨ وطبع الله على قلوبهم) .

قلت : الختم والطبع يشتركان فيما ذكر ، ويُفترقان في معنى آخر ، وهو أن الطبع ختم بصير سَجيّة وطبيعة ، فهو تأثير لازم لا يفارق (١) .

وأما المرض : فقال تعالى ( ٢ : ١٠ فى قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ) وقال وقال ( ٣٣ : ٣٢ فلا تخذَهُنَ بالقول فيطمع الذى فى قلبه مرض ) وقال ( ٣٣ : ٣٠ ولا يرتاب الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون وليقول الذين فى قلوبهم مرض والكافرون : ماذا أراد الله بهذا مثلا ! )

ومرض القلب خروجه عن صحته واعتداله . فإن صحته أن يكون عارفاً بالحق محباً له ، مؤثراً له على غيره ، فمرضه إما بالشك فيه ، و إما بإبثار غيره عليه .

فرض المنافقين : مرض شك وريب، ومرض العصاة مرض غي وشهوة . وقد سمى الله سبحانه كلاً منها مرضا .

قال أبن الأنبارى: أصل المرض فى اللغة: الفساد، مرض فلان: فسلد جسمه، وتغيرت حاله. ومرضت بالمرض: تغيرت وفسدت، قالت ليلى الأخيلية:

<sup>(</sup>۱) شفاء العليل ص ۹۲

إذا هبط الحجاج أرضاً مريضة تتبع أقصى دائها فشفاها

ألم تر أن الأرض أضحت مريضة لفقد الحسين ، والبلاد اقشعرت

والمرض يدور على أربعة أشياء : فساد ، وصعف ، ونقصان ، وظلمة . ومنه

مرض الرجل فى الأمر ، إذا ضعف فيه . ولم يبالغ ، وعين مريضة النظر : أي فاترة ضعيفة . وريح مريضة : إذا هب هبوبها ، كما قال :

\* راحت لأربعك الرياح مريصة \*

أى لينة صعيفة ، حتى لا يعني أثرها .

وقال ابن الأعرابي : أصل المرض النقصان . ومنه : بدن مريض ، أى ناقص القوة ، وقلب مريض : ناقص الدين ، ومرض في حاجتي : إذا نقصت حكته .

وقال الأزهرى، عن المنذرى عن بعض أصحابه : المرض إظلام الطبيعة واضطرابها بعد صفائها . قال : والمرض الظلمة ، وأنشد :

وليلة مرضت من كل ناحية فما يضي، لها شمس ولا قر هذا أصله في اللغة .

ثم الشك، والجهل، والحيرة، والصلال، و إرادة الغي، وشهوة الفجور في القلب: تعود إلى هذه الأمور الأربعة، فيتعاطى العبد أسباب المرض حتى يمرض، فيعاقبه الله تريادة المرض، لإثاره أسبابه وتعاطيه لها (١).

( ۲ : ۱۷ مثلهم كمثل الذي استوقد نارا ، فلما أضاءت ماحوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون . صم بكم عمي فهم لا يرجعون ) .

شبه سبحانه أعداء المنافقين بقوم أوقدوا ناراً لتضيء لمم ، وينتفعوا بهما ،

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص ٨ ، ٩٩

فَهَا أَضَاءَت لَمْمَ النَّارِ فَأَبْصِرُوا فَى ضَوَّتُهَا مَا يَنْفَعَهُمْ وَمَا يَضَرَهُمْ ، وَأَبْصِرُوا انْطُرِيق بعد أَن كَانُوا حيارى تَاتُهُينَ ، فَهُم كَقُومُ سُفُرَ ضَلُوا عَن الطَّرِيقَ ، فَأُوقدُوا النَّارِ تَضَىء لَمْمُ الطَّرِيقَ ، فَلَمَا أَضَاءَت لَمْمَ فَأَبْصِرُوا وَعَرْفُوا طَفَئَت عَنْهُمْ تَلْكُ الْأَنُوارِ ، و بقوا فى الظلمات لا يبصرون ، قد سدت عليهم أبواب الهدى الثلاث .

فإن الهدى يدخل إلى العبد من ثلاثة أبواب ، مما يسمعه بأذنه ، ويراه بعينه و يعقله بقلبه (۱) . وهؤلاء قد سدت عليهم أبواب الهدى ، فلا تسمع قلوبهم شيئا ، ولا تبصره ، ولا تعقل ما ينفعها .

وقيل: لما لم ينتفعوا بأسماعهم وأبصارهم وقلوبهم نُزِّلُوا منزلة من لا سمع له ولا بصر ولا عقل. والقولان متلازمان.

وقال فى صفتهم ( فهم لا يرجعون ) لأنهم قد رأوا فى ضوء النار ، وأبصروا الهدى ، فلما أطفئت عنهم لم يرجعوا إلى ما رأوا وأبصروا .

وقال سبحانه وتعمالى ( ذهب الله بنورهم ) ولم يقل : ذهب نورهم ، وفيه سر بديع ، وهو انقطاع سر تلك الممية الخاصة التي هي للمؤمنين من الله تعمالى ، فإن الله تعمالى مع المؤمنين ، و ( ٢ : ١٥٣ إن الله مع الصابرين ) و ( ١٦ : ١٦٨ إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ) .

فذهاب الله بذلك النور هو انقطاع المعية التي خصّ بها أولياءه ، فقطعها يبنه و بين المنافقين ، فلم يبق عندهم بعد ذهاب نورهم ولا معهم ، فليس لهم نصيب من قوله ( ٩ : ٤٠ لا تحزن إن الله معنا ) ولا من ( ٢٦ : ٦٣ كلا ، إن معى ربي سيهدين ) .

<sup>(</sup>۱) السمع والبصر وبقية الحواس: هي النافذ وطرق العلم المؤدية إلى العقل ، والعتل يأخذ كل ماتؤديه أولئك الرواد، فيعقله وعيزه، ويأخذ منه الهدى إذا كان سليها قوياً، ثم يفيضه على القلب. الذي هو لب الإنسانية الكريمة، والجسم الحيواني بكل حواسه كالفشور بالنسبة إليه، وهو العني بقول الله (ونفخت فيه من روحي)

وتأمل قوله تعالى (أضاءت ما حوله) كيف جمل ضوأها خارجًا عنه منفصلاً ولو انصل ضوءها به ولاسه لم يذهب ، ولكنه كان ضوء مجاورة ، لا ملاسة ومخالطة ، وكان الضوء عارضًا والظلمة أصلية . فرجع الضوء إلى معدنه و بقيت الظلمة في معدمها . فرجع كل ممهما إلى أصله اللائق به ، حجة من الله تعالى قائمة ، وحكمة بالنة ، نعرف بها إلى أولى الألباب من عباده .

وتأمل قوله ( ذهب الله بنورهم ) ولم يقل بنارهم . ليطابق أول الآية . فإن النار فيها إشراق و إحراق . فذهب بما فيها من الإشراق ــ وهو النور ــ وأبق عليهم ما فيها من الإحراق ، وهو النارية .

وتأمل كيف قال « بنورهم » ولم يقل نصوتهم ، مع قوله ( فلما أضاءت ما حوله ) لأن الضوء هو زيادة في النور . فلو قال : ذهب الله بضوئهم لأوهم الذهاب بالزيادة فقط ، دون الأصل . فلما كان النور أصل الضوء كان الذهاب به ذهابًا بالشيء وزيادته .

وأيضاً فإنه أبلغ في النفي عمهم ، وأمهم من أهل الظامات ، الذين لا نور لهم . وأيضاً فإن الله تعالى سمّى كتابه نوراً ، ورسوله نوراً ، ودينه نوراً ، ومن

أسمائه النور ، والصلاة نور ، فذهابه سبحانه بنورهم : ذهاب بهذا كله .
وتأمل مطابقة هذا المثل لما تقدمه من قوله (أولئك الذين اشتروا الصلالة بالهدى فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين) كيف طابق بين هذه التجارة الخاسرة التي تضمنت حصول الضلالة والرضى بها ، و بذل الهدى في مقابلتها ، وحصول الظلمات التي هي الضلالة والرضى بها ، بدلاً عن النور الذي هو الهدى والنور ، فبدلوا الهدى والنور ، وتعوضوا عنه بالظلمة والضلالة ، فيالها من تجارة ما أخسرها!

وتأمل كيف قال الله تمالى ( ذهب الله بنورهم ) فوحده ، ثم قال ( و تركهم في ظلمات ) فجمعها . فإن الحق واحد ، وهو صراط الله المستقيم ، الذي لا صراط

يوصل إليه سواد ، وهو عبادة الله وحده لا شريك له بما شرعه على أسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، لا بالأهواء والبدع ، وطرق الخارجين عما بعث الله به رسوله صلى الله عليه وسلم ، من الهدى ودين الحق ، بخلاف طرق الباطل . فإمها متعددة متشعبة . ولهذا يفردالله سبحانه الحق و يجمع الباطل ، كقوله تعـالى ( ٢ : ٢٥٧ الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور . والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات ) وقال أمالي (٦: ١٥٣ وأن هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا الشُّبل فتفرق بكم عن سبيله ) فجمع سبيل الباطل، ووحد سبيل الحق. ولا يناقض هذا قوله تعالى ( ٥ : ١٦ يهدى به الله من اتبع رضوانه سُبْل السلام) فإن تلك هي طرق مرضاته ، التي يجمعها سبيله الواحد، وصراطه الستقيم. فإن طرق مرضاته كلها ترجع إلى صراط واحد وسبيل واحد، وهي سبيله التي لا سبيل إليه إلا منها . وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه « خط خطأ ،ستقما ، وقال : هذا سبيل الله ، ثم خط خطوطاً عن يمينه وعن شماله ، وقال : هذه سبل ، على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه ، ثم قرأً قوله تعالى ( وأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله . ذاكم وصاكم به الملكم تتقون ) .

وقد قيل: إن هذا مثل المنافقين وما يوقدونه من نار الفتنة التي يوقعونها بين أهل الإسلام ، و يكون بمئزلة قول الله تعالى ( ٥ : ٦٤ كما أوقدوا ناراً المحرب أطفأها الله ) و يكون قوله تعالى « ذهب الله بنورهم » مطابقاً لقوله تعالى « أطفأها الله » و يكون تخييبهم و إبطال ما راموه : هو تركهم في الظلمات والحيرة لا يهتدون إلى التخلص بما وقعوا فيه ، ولا يبصرون سبيلا ، بل هم صم بكم عمي وهذا التقدير \_ و إن كان حقاً \_ فني كونه مراداً بالآية نظر . فإن السياق إنما قصد لغيره ، و يأباه قوله تعالى ( فلما أضاءت ما حوله ) وموقد نار الحرب لا يضى ما حوله أبداً ، و يأباه قوله تعالى ( ذهب الله بنورهم ) وموقد نار الحرب لا نور له .

ويأباه قوله تعالى ( وتركيم فى ظلمات لا يبصرون ) وهذا يقتضى أبهم انتقاوا من نور المعرفة والبصيرة إلى ظلمة الشك والكفر . قال الحسن : هو المنافق ، أبصر ثم عمى ، وغرف ثم أنكر . ولهذا قال ( فهم لا يرجمون ) أي لا يرجمون إلى النور الذى فارقود . وقال تصالى فى حق الكفار ( ٢ : ١٧١ صم بكم عمي فهم لا يعقلون ) فسلب العقل عن الكفار ، إذ لم يكونوا من أهل البصيرة والإيمان ، لأبهم آمنوا ثم كفروا فلم يرجموا إلى الإيمان .

تُمْ ضَرِبِ اللَّهُ أَسْبُحَانُهُ لَهُمْ مِثَلًا آخَرِ مَا ثَيَّا . فَقَالَ تَصَالَى (٢ : ١٩ أَ وَ كَضَيْبُ من السماء، فيهظمات ورعد و رق بجعلون أصاعهم في آذابهم من الصواعق حدر الموت ، والله محيط بالكافرين ) فشبه نصيبهم مما بعث الله تمالي به رسوله صلى الله عليه وسلم من النور والحياة بنصيب مستوقد النار التي طفئت عنه أحوج مَا كَانَ إِلَيْهَا. فَذَهُبُ نُورُهُ ، و بَقِي فِي الظَّامَاتُ حَاثُراً تَاشِّها ، لا يَهْمُنْدَيُ سَبِيلًا ، ولا يعرف طريقاً ، و بنصيب أصحاب الصيب ، وهو المطر الذي يُصوب ، أي ينزل من عُلو إلى شُفل . فشبه الهدى الذي هدى به عباده بالصيب. لأن القلوب تحيا به حياة الأرض بالمطر ، وشبه نصيب المنافقين من هذا الهدى بنصيب من لم يحصل له نصيب من الصيب إلا ظلمات ورعد و رق ، ولا نصيب له فيا وراء ذلك ، مما هو المقصود بالصيب ، من حياة البلاد والعباد ، والشحر والدواب ، فان تلك الظلمات التي فيه ، وذلك الرعد والبرق مقصود لغيره ، وهو وسيلة إلى كال الانتفاع بدلك الصيب . فالجاهل لفرط جهاه يقتصر على الإحساس بما في الصيب من ظلمة ورعد و برق ، ولوازم ذلك : من برد شديد وتعطيل مسافر عن سفره ، وصائعًا عن صنعته ، ولا يُصِيرة له تنفذ إلى ما يؤول إليه أمر ذلك الصيب من الحياة والنقع العام ، وهكذا شأن كل قاصر النظر صعيف ألعقل ،

لا يجاوز نظره الأمر المكروه الظاهر إلى ما وراءه من كل محبوب. وهذه حال أكثر الخلق ، إلا من صفت بصيرته . فإذا رأى ضعيف البصيرة ما في الجهاد من التعب والمثناق ، والتعرض لإتلاف المهجة والجراحات الشديدة ، وملامة اللوام ، ومعاداة من يخاف معاداته . لم يقدم عليه ، لأنه لم يشهد ما يؤول إليه من العواقب الحميدة ، والغايات التي إليها تسابق المتسابقون ، وفيها تنافس المتنافسون ، وكذلك من عزم على سفر الحج إلى البيت الحرام فلم يعلم من سفره ذلك إلا مشقة السفر، ومفارقة الأهل والوطن، ومقاساة الشدائد، وفراق المألوفات، ولا يجاوز نظره وبصيرته آخر ذلك السفر ومآله وعاقبته . فإنه لا يخرج إليه ، ولا يعزم عليه . وحال هؤلاء حال الضعيف البصيرة والإيمان ، الذي يرى ما في القرآن من الوعد والوعيد ، والزواجر والنواهي ، والأوامر الشاقة على النفوس التي تفطمها عن رضاعها من ثدي المـألوفات والشهوات ، والفطام على الصبي . أصعب شيء وأشقه . والنساس كلهم صبيان العقول ، إلا من بلغ مبلغ الرجال العقلاء الألباء ، وأدرك الحق علماً وعملا ومعرفة ، فهو الذي ينظر إلى ما وراء الصيب وما فيه من الرعد والبرق والصواعق ، ويعلم أنه حياة الوجود .

وقال الزنخشرى: لقائل أن يقول: شبه دين الإسلام بالصيب، لأن القلوب تحيا به حياة الأرض بالمطر، وما يتعلق به من تشبيه الكفر بالظامة وما فيه من الوعد والوعيد بالرعد والبرق، وما يصيب الكفرة من الأفزاع من البلايا والفتن من جهة أهل الإسلام بالصواعق. والمعنى: أو كمثل ذوى صيب. والمراد: كمثل قوم أخذتهم السهاء على هذه الصفة، فلقوا منها ما لقوا.

قال: والصحيح الذي عليه علماء أهل البيان لا يتخطونه: أن المثلين جميعاً من جهة التمثيلات المتركبة ، دون المفرقة ، لا يتكلف لواحد واحد شيء بقدر شهه فيه .

وهذا القول الفحل ، والمذهب الجزل ، بيانه : أن العرب تأخذ أشياء فرادى

معزولا بعضها من بعض ، لم يأخذ هذا مججزة ذاك . فتشبهها بنظائره ، كما جاء في القرآن حيث شبه كيفية حاصلة من مجموع أشياء قد تضامت وتلاصقت. حتى عادت شيئاً واحدا بأخرى مثلها . كقوله تعالى (٢٠: ٥ مثل الذين حلوا التوراة ثم لم يحملوها كثل الحار يحمل أسفارا ) الغرض : تشبيه حال البهود في جهلها بما معها من التوراة وآياتها الباهرة يحال الحار في جهله عا محمل من أسفار الحكمة . وتساوى الحالين عنده من حمل أسفار الحكمة وحمل ما سواها من الأحمال ولايشعر من ذلك إلا بما يريده من الكد والتعب، وكقوله تعالى (١٨: ٥٥ واضرب لهم مثل الحياة الدنياكا أنرلناه من السماء ، فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيماً تذروه الرياح) المراد: قلة بقاء زهرة الدنيا كقلة بقاء هذا النبات. فأما أن يراد تشبيه الأفراد بالأفراد غير منوية بعضها ببعض ، وتصييرها شيئًا واحدًا فلا كذلك ، لما وصف من وقوع المنافقين في ضلالتهم ، وما خبطوا فيه من الحيرة والدهشة ، فشبه حيرتهم وشــدة الأمر عليهم بما يكابد من طفئت ناره بعد إيقادها فى ظلمة الليل. وكذلك من أخذته السهاء فى الليلة المظلمة ، مع رعد و برق وخوف. من الصّواعق.

فال : فإن قلت أى المثلين أبلغ ؟

قلت : الثانى . لأنه أدل على فرط الحيرة وشدة الأمر ، وفظاعته . وكذلك أفرادهم يتدرجون في مثل هذا من الأهون إلى الأغلظ .

## فصــــــل

وقد اشتمل هذان المثلان على حكم عظيمة

منها: أن المستضىء بالنار مستضىء بنور من جهة غيره ، لا من قبل نفسه . فإذا ذهبت تلك النار بقى فى ظلمة . وهكذا المنافق ، لما أقر بلسانه من غير اعتقاد ومحية بقلبه ، وتصديق جازم . كان ما معه من النور كالمستعار . ومنها: أن ضياء النسار يحتاج دوامه إلى مادة تحمله ، وتلك المسادة للصياء بمنزلة غذاء الحيوان . فكذلك نور الإيمان يحتاج إلى مادة من العلم النافع والعمل الصالح ، يقوم بها و يدوم بدوامها . فإذا لم توجد مادة الإيمان طفىء كما تطفأ النار بفراغ مادتها .

ومنها: أن الظلمة نوعان ، ظلمة مستمرة لم يتقدمها نور ، وظلمة حادثة بعد النور . وهى أشد الظلمتين وأشقهما على من كانت حظه . فظلمة المنافق ظلمة بعد إضاءة ، فثلت حاله بحال المستوقد للنار ، الذى حصل فى الظلمة بعد الضوء ، وأما السكافر فهو فى الظلمات لم يحرج منها قط .

ومنها: أن فى هذا المثل إيذاناً وتنبيها على حالهم فى الآخرة ، وأنهم يعطون نوراً ظاهرا ، كاكان نورهم فى الدنيا ظاهرا . ثم يطفأ ذلك أحوج ما يكونون إليه إذ لم تكن له مادة باقية تحمله ، و بقوا فى الظلمة على الجسر ، لا يستطيعون العبور . فإنه لا يمكن أحداً عبوره إلا بنور ثابت يصحبه حتى يقطع الجسر . فإن لم يكن لذلك النور مادة من العلم النافع والعمل الصالح ، و إلا ذهب الله تعالى به أحوج ماكان إليه صاحبه . فطابق مثلهم فى الدنيا بحالتهم التى هم عليها فى هذه الدار ، و بحالتهم يوم القيامة عند ما يقسم النور

ومن ههنا يعلم السر في قوله تعالى « ذهب الله بنورهم » ولم يقل : أذهب الله نورهم .

فإن أردت زيادة بيان و إيضاح ، فتأمل ما رواه مسلم في صحيحه من حديث جابر بن عبد الله ردنى الله عنهما ، وقد سئل عن الورود ؟ فقال « نجى ، نحن يوم القيامة على تَلْ فوق الناس . قال : فتدعَى الأمم بأوثامها وما كانت تعبد : الأول فالأول ، ثم يأتينا ربنا تبارك وتعالى بعد ذلك ، فيقول : من تنتظرون ؟ فيقولون : من ننظر إليك ، فيتجلى لهم يضحك ننتظر ربنا . فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : حتى ننظر إليك ، فيتجلى لهم يضحك قال : فينطلق بهم ، فيتبعونه ، و يعطى كل إنسان منهم ... منافق أو مؤمن - نوراً

ثم يتبعونه . وعلى جسر جهم كلاليب وحَسَك ، تأخذ من شاء الله تعالى . ثم يطفأ نور المنافقين ، ثم ينجو المؤمنون . فتنجو أول زمرة ، وجوههم كالقمر ليلة البدر ، سبعون ألفاً لا يحاسبون . ثم الذين يلومهم ، كأضوأ بجم في السماء ، ثم كذلك . ثم تحل الشفاعة ، ويشفعون حتى يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله ، وكان في قلبه من الخير ما يرن شعيرة ، فيجعلون بفناء الجنة ، و يحمل أهل الجنة يرشون عليهم الماء \_ وذكر باقى الحديث » .

فتأمل قوله « فينطلق فيتبعونه ، ويعطى كل إنسان مهم نور : المنسافق والمؤمن » ثم تأمل قوله تعالى ( ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون ) وتأمل حالهم إذ أطفئت أنوارهم ، فبقوا في الظلمة ، وقد ذهب المؤمنون في نور إيمامهم يتبعون ربهم عزوجل .

وتأمل قوله صلى الله عليه وسلم فى حديث الشفاعة « لتتبع كل أمة ما كانت تعبد ، فيتبع كل مشرك إله الدى كان يعبده » والموحد حقيق بأن يتبع الإله الحق الذى كل معبود سواه باطل .

وتأمل قوله تعالى ( ٦٨: ٤٢ يوم يكشف عن ساق ويدعون إلى السجود فلا يستطيعون ) وذكر هذه الآية في حديث الشفاعة في هذا الموضع ، وقوله في الحديث « فيكشف عن ساقه » وهذه الإضافة تبين المراد بالساق المذكور في الآية .

وتأمل ذكر الانطلاق واتباعه سبحانه تعالى بعد هذا . وذلك يفتح لك باباً من أسرار التوحيد ، وفهم القرآن ، ومعاملة الله سبحانه تعالى لأهل توحيده الدين عبدوه وحده ، ولم يشركوا به شيئاً ، هذه المعاملة التي عامل بمقابلتها أهل الشرك حيث ذهبت كل أمة مع معبودها ، فانطلق بها واتبعته إلى النار . وانطلق المعبود الحق واتبعه أولياؤه وعابدوه . فسبحان الله رب العالمين . قرت عيون أهل التوحيد به في الدنيا والآخرة ، وفارقوا الناس فيه أحوج ما كانوا إليهم .

بها: أن المثل الأول متضمن لحصول الظامة ، التي هي الصلال والحيرة التي سدها الهدى . والمثل الثاني : متضمن لحصول الحوف الذي صده الأمن . فلا أمن ولا هدى (٦: ١٠ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون)

قال ابن عباس وغيره من السلف: مثل هؤلاء في نفاقهم كمثل رجل أوقد ناراً في ليلة مظلمة في مفارة فاستضاء ورأى ما حوله ، فاتقى ما مخاف ، فبيما هو كذلك إِذْ طَفِئْتُ نَارِهُ ، فَبَقِّي فَي ظَلِمَتُهُ خَاتُفًا مَتَحَيْرًا . كَذَلْكُ المُنافِقُونَ بِإِظْهِارَ كُلَّةَ الإيمان أمنوا على أموالهم وأولادهم ، وناكوا المؤمنين ووارثوهم ، وقاسموهم الغنائم . فذلك نورهم . فإذا ماتوا عادوا إلى الظلمة والخوف . قال مجاهد : إضاءة النار لهم : إقبالهم إلى المسلمين والهدى ، وذهاب نورهم : إقبالهم إلى المشركين والضلالة . وقد فسرت تلك الإضاءة وذهاب النور : بأنها في الدنيا ، وفسرت بأنها في البرذخ وفسرت بيوم القيامة . والصواب : أن ذلك شأمهم في الدور الثلاثة ، فإمهم لما كانوا كذلك في الدنيا جُوزوا في البرزخ وفي القيامة بمثل حالهم ، جزاء وفاقا ( وما ربك بظلام للعبيد ) فإن المعاد يعود إلى العبد فيه ما كان حاصلا منه في الدنيا . ولهذا يسمى وم الجزاء ( ٧٢:١٧ ومن كانفي هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلا ) ( ٩ : ٧٦ و يزيد الله الذين اهتدوا هدى ) ومن كان مستوحثًا مع الله بمعصيته إياه في هذه الدار فوحشته معه في البرزخ ويوم المعاد أعظم وأشد . ومن قرت عينه به في هذه الحياة الدنيا قرت عينه به يوم الةيامة وعند الموت ويوم البعث ، فيموت العبد على ما عاش عليه ، ويبعث على ما مات عليه . ويعود عليه عمله بعينه ، فينعم ظاهراً وباطناً ، فيورث من الفرح والسرور واللذة والمهجة ، وقرة العين والنعيم ، وقوة القلب واستبشار وحياته وانشراحه ــ ما هو من أفضل النعيم ، وأجله وأطيبه وألذه، وهل النعيم إلا طبب النفس، وفرح القاب وسروره وانشراحه، واستبشاره؟

هذا وينشأ له من أعماله ما تشهيه نفسه ، وتلذ عينه من سائر المشهيات التي تشهيها الأنفس وتلذها الأعين ، ويكون تنوع تلك المشهيات وكالها و بلوغها مرتبة الحسن والموافقة بحسب كال عمله ومتابعته فيه وإخلاصه ، وبلوغه مرتبة الإحسان فيه و بحسب تنوعه ، هن تنوعت أعماله المرضية الحيوبة له في هذه الدار تنوعت الأقسام التي بتلذف بها في تلك الدار ، وتكثرت له بحسب تكثر أعماله هنا وكان مزيده متبوعها والابتهاج بها ، والالتذاذ هناك على حسب مزيده من الأعمال ومتبوعه فيها في هذه الدار.

وقد جعل الله عبحانه لكل عمل من الأعمال المحبوبة له والمسخوطة أثراً وجزاء ولذة والهيا يخصه ، لا يشبه أثر الآخر وجزاءه . لهذا تنوعت لذات أهل الجنة ، وآلام أهل النار ، وتنوع ما فيها من الطبيات والعقوبات . فليست لذة كل من ضرب في كل مرضاة الله بسهم وأخذ منها بنصيب كالمذة من إنماسهمه ونصيبه في نوع واحد منها ولا ألم من ضرب في كل مساخط الله بنصيب كالم من ضرب بسهم واحد في مساخطه

وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم إلى أن كال ما يستمتع به العبد من الطيبات في الآخرة تحسب كال ما يقابله من الأعمال في الدنيا، فقد رأى قِنواً من حَشَف معلقا في المسجد الصدقة. فقال « إن صاحب هذا يأ كل الحشف يوم القيامة » فأحبر أن جزاء يكون من جنس عمله ، فيجزى، على تلك الصدقة محشف من حسما .

وهذا الباب يفتح لك أبواباً عظيمة من فهم المعاد ، وتفاوت النياس في أجواله ، وما يجرى فيه من الأمور . قول الله تعالى ذكره :

﴿ مَثْلُهُمْ كَمْثُلُ الَّذِي اسْتُوقَدَ نَاراً فَلَمَا أَضَاءَتُ مَ خَوْلُهُ ذَهِبُ اللَّهِ بَنُورُهُمْ

وتركه. في فالمات لا يبصرون )

قال « ذهب الله بنورهم » ولم يقل : بنارهم لأن النار فيها الإحراق والإشراق ، وأبق عليهم ما فيها من والإشراق ، وأبق عليهم ما فيها من الأذى والإحراق ، وكذلك حال المنافقين : ذهب نور إيمامهم بالنفاق ، و بنى فى قلوبهم حرارة السكفر والشكوك والشبهات تغلى فى قلوبهم ، وقلوبهم قد صليت محرها وأذاها ، وسمومها ووهما فى الدنيا ، فأصلاها الله تعالى إياها يوم القيامة ناراً مؤصدة تطلع على الأفئدة .

عهذا مثل من لم يصبه نور الإيمان في الدنيا، بل خرج منه وفارقه بعد أن استضاء به ، وهو حال المنافق ، عرف ثم أنكر ، وأقر ثم جحد . فهو في ظلمات أصم أبكم أعمى ، كا قال تعالى في حق إخوالهم من الكفار (٣: ٣٩ والدين كذبوا بآياتنا صم و بكم في الظلمات)وقال المالي (١٧١:٣ مثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع إلا دعاء ونداه صم بكم عمي فهم لا يعقلون ) .

شبه المالى حال المنافقين على خروجهم من النور بعد أن أضاء لم بحال مستوقد النار، وذهاب نورها عنه بعد أن أضاءت ما حوله، لأن المنافقين بمخالطتهم المسلمين وصالاتهم معهم، وصيامهم معهم، وسماعهم القرآن، ومشاهدتهم أعلام الإسلام ومناره، قد شاهدوا الضوء ورأوا النور عيانا، ولهذا قال تعالى في حقهم ( فهم لا يرجعون ) إليه للأنهم فارقوا الإسلام بعد أن تلبسوا به واستناروا . فهم لا يرجعون إليه ، وقال تعالى في حق الكفار « فهم لا يمقلون » لأنهم لم يعقلوا الإسلام ، ولا دخلوا فيه ، ولا استناروا به ، لا بل يزانون في ظلمات الكفر صم بكم عمي .

فسيحان من جعل كلامه لأدواء الصدور شافياً . وإلى الإيمان رحقائقه منادياً ، وإلى المربحان رحقائقه منادياً ، وإلى الحياة الأبدية والنعم المقيم داعياً ، إلى طريق الرشاد عادياً . لقد أسمع منادى الإيمان لو صادف آذانًا واعية ، وشفت مواعظ الفران أو وافلت تلوك خالية . والكن عصفت على القاول أهو ية الشهمات والشهمات ، المعالمات ، المعالمات الشهمات والشهمات المعالمات ، المعالمات المعال

مصابيحها . وتمكنت مها أيدى الغفلة والجهالة فأغلقت أبواب رشدها وأضاعت مفاتيحها . وران عليها كسبها فلم ينفع فيها الكلام ، وسكرت شهوات الغي وشبهات الباطل ، فلم أصغ بعد إلى الملام . ووُعظت بمواعظ أنكى فيها من الأسنة والسبهام ، ولكن ماتت في بحر الجهل والغفلة ، وأسر الهوى والشهوة. ومالجرح بميت إيلام (1).

وأما الصم والوقر فني قوله تعالى (صم بكم عمي) وقوله ( ٣٣:٤٧ أولاك الذين لعنهم الله فأصمهم وأعنى أصارهم) وقوله ( ١٧٩٠٧ ولقد ذرأنا لجهم كثيرا من الجن والإنس ، لهم قلوب لا يفقهون بها ، ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كالأنعام بل هم أضل ، وأولئك هم الغافلون) وقوله تعالى ( ٤١ : ٤٤ والذين لا يؤمنون في آذامهم وقر وهو علمهم عمى أولئك ينادون من مكان بعيد ) .

قال ابن عباس: في آذانهم صمم عن استماع القرآن، وهو عليهم عمى . أعلى الله قلومهم فلا يفقهون . أولئك ينادون من مكان بعيد، مثل البهيمة التي لا تفهم إلا دعاء ونداء! .

وقال مجاهد: بعيد من قلومهم . وقال الفراء: تقول للرجل الذي لا يفهم كذلك : أنت تُنادَى من مكان بعيد ، قال : وجاء في التفسير : كأنما يفدون من السماء فلا يسمعون . انهمي .

والمعنى : أنهم لا يسمعون ولا يفهمون كما أن من دعى من مكان ميد لا يسمع ولا يفهم

وأما البسكم فقال تعمالي ( ضم بكم عني ) والبُسكُم جمع أبكم، وهو الدي لا ينطق.

<sup>(</sup>۱) مدارج ۲۰۱۰ بروایل الطیب ۲۰۲

والبَكَمَ نوعان. بكم القلب و بكم الله من كا أن النطق نطقان: نطق القاب ونطق الاسان. وأشدها: بحكم القلب، كا أن عماه وصمه أشد من عمى العين وصم الأذن.

فوصفهم الله سبحانه بأنهم لا يفقهون الحق ، ولا تنطق به ألمنتهم ، والعلم يدخل من ثلاثة أبواب : من سمعه ، و بصره ، وقلبه . وقد سدت عليهم هذه الأبواب الثلاثة ، فسد السمع بالصمم ، والبصر بالعمى ، والقاب بالبكم ، ونظيره قوله تعالى ( لهم قلوب لا يفقهون بها ، ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها ) وقد جمع الله سبحانه بين ائتلاثة في قوله (٢٦:٤٦ وجعلنا لهم سمعاً ولا أبصارا وأفئدة . فما أغنى عنهم سمعهم وأبصارهم ولا أفئدتهم من شى ، إذ كانوا يجحدون بآيات الله ) فإذا أراد سبحانه هداية عبد فتح قلبه وسمعه و بصره . وإذا أراد ضلاله أصمه وأعماد وأبكه وبالله انتوفيق (١) . قول الله تعالى ذكره :

( أو كصيب من السماء ، فيه ظلمات ورعد و برق ، يجعلون أصابعهم في آذابهم من الصواعق حذر الموت . والله محيط بالكافرين )

الصيب: المطر الذي يصوب من السهاء أي ينزل منها بسرعة ، وهو مثل للقرآن الذي به حياة القلوب ، كالطر الذي به حياة الأرض والنبات والحيوان . فأدرك المؤمنون ذلك منه ، وعلموا ما يحصل لهم به من الحياة التي لا خطر لها . قلم يمنعهم منها ما فيه من الرعد والبرق وهو الوعيد والتهديد والعقو بات والمثلات ، التي حذر الله بها من خالف أمرد . وأخبر أنه منزلها على من كذب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أو ما فيه من الأوامر الشديدة ، كجهاد الأعداء والدم على الأمر ، أو الأوامر الثاقة على النفوس التي هي على خلاف أهوائها ، فهوي على خلاف أهوائها ، فهوي

<sup>(</sup>١) شفاء العليل صفحة ٩٦

كالظلمات والرعد والبرق . ولكن من علم مواقع الغيث وما يحصل به من الحياة للم يستوحش لما معه من الظلمة والرعد والبرق . بل يستأنس بذلك ويفرح به الما يرجو من ورائه من الحياة والحصب .

وأما المنافق فإبه قد عمى قلبه ، ولم يجاوز بصره الظلمة ، ولم ير إلا برقاً يكاد يخطف البصر ، ورعداً عظيا وظلمة ، فاستوحش من ذلك وخاف منه ، فوضع أصاحه في أذنيه لئلا بسمع صوت الرعد ، وهاله مشاهدة ذلك البرق ، وشدة لمعانه ، وعظم نوره ، فهو خانف أن يختطف بصره . لأن بصره أضعف من أن يثبت معه . فهو في ظلمة يسمع أصوات الرعد القاصف ، ويرى ذلك البرق الخاطف . فإن أضاء له ما بين بديه مشى في ضوئه . وإن فقد الضوء قام متحيراً ، لا يدرى أين يذهب ، ولجهاء لا يعلم أن ذلك من لوازم الصيب الذي به حياة الأرض والنبات ، وحياته هو في نفسه ، بل لا يدرك إلا رعداً و برقاً وظلمة ، ولا شعور له بما وراء ذلك . فالوحشة لا زمة نه . والرعب والفرع لا يفارق نه ، وأما من أنس بالصيب ، وعلم ما يحصل به من الخير والحياة والنفع ، وعلم أنه وأما من أنس بالصيب ، وعلم ما يحصل به من الخير والحياة والنفع ، وعلم أنه لا بد فيه من رعد و برق وظلمة بسبب العم ، فإنه يستأس بذلك ، ولا يستوحش منه ، ولا يقطعه ذلك عن أخذه بنصيبه من الصيب .

فهذا مثل مطابق للصيب الذي ترل به جبريل صلى الله عليه وسلم من عند رب العالمين تبارك و تعالى على قلب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ليحيى به القلوب والوجود أجمع ، اقتضت حكمته أن يقارنه من الغيم والرعد والبرق ما يقارن الصيب من الماء ، حكمة بالغة ، وأسباباً منتظمة ، نظمها العلم الحكيم . فكان حظ المنافق من ذلك الصيب سحابه ورعوده و بروقه فقط . لم يعلم ما وراءه ، فاستوحش بما أنس به المؤمنون ، وارتاب بما اطمأن به العالمون ، وشك فيا تيقنه المبصرون العارفون . فبصره في المثل النارى كبصر الخفاش في نحر الظهيرة ، وسمعه في المثل النارى كبصر الخفاش في نحر الظهيرة ، وسمعه في المثل المائي كسم من يموت من صوت الرعد . وقد ذكر عن بعض الحيوانات

أبها تموت من سماع الرعد . فإذا صادف هذه العقول والأسماع والأبصار شبهات شيطانية ، وخيالات فاسدة ، وظنون كاذبة ، جالت فيها وصالت ، وقامت بها وقعدت ، واتسع فيها مجالها ، وكثر قيلها وقالها . فملأت الأسماع من هذيانها ، والأرض من دواوينها ، وما أكثر المستجيبين لهؤلاء والقابلين منهم ، والقائمين بدعوتهم ، والحامين عن حوزتهم ، والمقاتلين تحت ألويتهم ، والمحكّرين لسوادهم . ولعموم الباية بهم وضرر القلوب بكلامهم - هتك الله أستارهم في كتابه عاية المحتك ، وكشف أستارهم غاية الكشف ، و بين علاماتهم وأعمالهم وأقوالهم ، ولم يزل عز وجل يقول : ومنهم ، ومنهم ، ومنهم (1) . حتى الكشف أمرهم وبانت حقائقهم ، وظهرت أسرارهم (7) .

قول الله تعالى ذكره :

( ۲ : ۲۰ و بشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات أن لهم جنات تجرى من تحتها الأنهار كُنَّما رُزِقوا منها من تُسرةٍ رزقا فالوا هذا الذي رُزِقنا من قبل ، وأُتوا به مُتَشَابها . ولهم فيها أزواج مُطَبَرَّة ، وهم فيها خالدون ) .

فتأمل جلالة المبشّر ومنزلته وصدقه ، وعظمته وعظمة من أرسله إليك بهذه البشارة ، وقد بشرك به ، وضمنه لك ، وجعله أسهل شيء عليك وأيسره ، وجمع سبحانه في هذه البشارة بين نعيم البدن بالجنات ، وما فيها من الأنهار والثمار ، ونعيم النفس بالأزواج المطهرة ، ونعيم القلب ، وقرة العين بمعرفة دوام هذا العيش أبد الآباد ، وعدم انقطاعه .

و «الأزواج» جمع زوج. والمرأة زوج للرجل، وهو زوجها. هذا هو الأفصح، وهو المنة قريش. وبها نزل القرآن كقوله ( ٣٥:٢ اسكن أنت وزوجك الجنة ) ومن العرب من يقول: زوجة، وهو نادر، لا يكادون يقولونه.

<sup>(</sup>١) فى سورة التوبة . (٢) الوابل الصيب ٧٣٨ — ٧٤٠

وأما «المطهرة» فإن جرى صفة على الواحد، فيجرى صفة على جمع التكثير إجراء له مجرى جماعة ، كقوله تعالى (٦١ : ١٦ ومساكن طيبة) وقولهم : قُوَّى ظاهرة، ونظائره.

و« المطهرة » من طهرت من الحيض والبول والنفاس والنائط والمخاط والبصاق وكل قدر ، وكل أذى يكون من نساء الدنيا ، فطهر مع ذلك باطنها من الأخلاق السيئة ، والصفات المدموءة ، وطهر لسمامها من الفحش والبَدَاء ، وطهر طرفها من أن تطمح إلى غير زوجها ، وطهرت أثوابها من أن يعرض لها دنس أو وسخ. قال عبد الله بن المبارك: حدثنا شعبة عن قتادة عن أبي نضرة عن أبي سعيد. عن النبي صلى الله عليه وسلم ( ولهم فيها أزواج مطهرة ) من القذر ، وقال « من الحيض والغائط والنخامة والبصاق » وقال عبدالله بن مسعود وعبد الله ابن عباس « مطهرة : لا يحضن ولا يحدثن ولا يتنجسن » وقال ابن عباس أينهاً « مطهرة من القدُّر والأذى ، لا يبلن ، ولا يتغوطن ، ولا عدين ، ولا عدين ، ولا يحضن ، ولا يبصفن ، ولايتنخس ، ولا يلدن » وقال قتادة « مطهرة من الإثم والأذي ، طهرهن الله سبحانه من كل بول وغائط وقذر ومأثم » وقال عبد الرَّحْمَنِ بن زيد « المطهرة : التي لا تحيض ، وأزواج الدنيا لسن بمطهرات ، ألا تراهن يدمين ، ويتركن الصلاة والصيام؟ قال : وكذلك خلقت حواء ، حتى عصت ، فلما عصت قال الله لها: إلى خلقتك ، وسأدميك كما أدميت هذه الشجرة (١٠) » . قول الله تعالى ذكره :

( ٣٠:٣ إلى أعلم ما لا تعلمون ) .

فالرب تعالى كان يعلم ما فى قلب إبليس من الكفر والكبر والحسد ما لا يعلمه الملائكة . فلما أمرهم بالسجود ظهر ما فى قلوب الملائكة من الطاعة والمحبة ،

<sup>(</sup>۱) حادی الأرواح ص ۳۲۱

والخشية والانقياد ، فبادروا إلى الامتثال ، وظهر ما فى قلب عدوه من الكبر والغش والحسد . فأبى واستكبر وكان الخافرين (١)

## فصـــــــل

وأما الازواج عجمع زوج . وقد يقال زوجة . والأول أفصح . وبها جاء القرآن . قال تعالى لآدم ( اسكن أنت وزوجك الجنة ) وقال تعالى فى حق زكريا ( ٢١ : ٥٠ وأصلحنا له زوجه ) .

ومن الثاني : قول ابن عبـاس في عائشة رضى الله عنها ﴿ إِنَّهَا رُوحِةُ نَبِيكُمُ في الدنيا والآخرة ﴾ . وقال الفرزدق :

وإن الذي يبغى ليفسد زوجتى كساع إلى أسد الشّرَى يستبيها وقد جمع على زوجات. وهذا إبما هو جمع زوجة ، وإلا عجمع زوج أزواج ، قال تعالى (٣٦: ٥٦ هم وأزواجهم في ظلال على الأرائك متكئون) وقال تعالى الارائك متكئون) وقال تعالى (٤٣ : ١٧ أنتم وأزواجكم تُعبرون) وقد وقع في القرآن الإخبار عن أهل الإيمان بلفظ الزوج ، مفرداً وجمعا . كا تقدم وقال تعالى (٣٣ : ٦ النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجهم أمهاتهم ) وقال تعالى (٣٣ : ٣٨ يا أيها النبي قل لأزواجك ) والإخبار عن أهل الشيرك بلفظ «المرأة» قال تعالى (تبت يدا أبي لهب وتب \_ إلى قوله \_ وامرأته حمالة الحطب في جيدها ) وقال تعالى في فرعون (٢٦ : ١٠ ضرب الله مثلا للذين آمنوا امرأة فرعون ) فلما كان هو المشرك وهي مؤمنة لم يسمها زوجاً له . وقال تعالى (٢٦ : ١١ ضرب الله مثلا للذين كفروا امرأة نوح وامرأة لوط ) فلما كانتا مشركتين أوقع عليهما اسم للذين كفروا امرأة نوح وامرأة لوط ) فلما كانتا مشركتين أوقع عليهما اسم

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب ص ١٦٤

« للرأة » وقال فى حتى آدَم ( اسكن أنت وزوجك الجنة ) وقال للنبى صلى الله عليه وسلم ( ٣٠ : ٢٠ عليه وسلم ( ٣٠ : ٣٠ وقال فى حق المؤمنين ( ٣ : ٢٠ ولهم فيها أزواج مطهرة ) .

فقالت طائعة ، منهم السهيلي وغيره : إنما لم يقل في حق هؤلاء « الأزواج » . لأنهن لسن بأزواج لرجالهن في الآخرة . ولأن النزويج حلية شرعية ، وهو من أمر الدين ، فجرد الكافرة منه ، كما جرد منه امرأة نوح وامرأة لوط .

ثم أورد السهيلي على نفسه قول ركريا ( ١٩ : ٥ وكانت امرأتي عافراً ) وقوله تعالى عن إبراهيم عليه السلام ( ٥١ : ٢٩ فأقبلت امرأته في صَرَّة ) .

وأجاب: بأن ذكر المرأة أليق في هذه المواضع، لأنه في سياق ذكر الحمل والولادة . فذكر المرأة أولى به . لأن الصفة \_ التي هي الأنوثة \_ هي المقتصية للحمل والوضع، لا من حيث كانت زوجا.

قلت: ولو قيل: إن السر في ذكر المؤمنين ونسائهم بلفظ « الأزواج » أن هذا اللفظ مشعر بالمشاكلة والمجانسة والافتران ، كما هو المفهوم من افظه : لكان أولى . فإن « الزوجين » هما الشيئان المتشابهان المتشاكلان ، والمتساويان . ومنه قوله تعالى ( ٣٧ : ٢٧ احشروا الذين ظلموا وأزواجهم ) قال عمر بن الحطاب رضى الله عنه « أزواجهم : أشباههم ونظراؤهم » وقاله الإمام أحمد أيضاً . ومنه فوله تعالى ( ٨٠ : ٧ و إذا النفوس روجت ) أى قرن بين كل شكل وشكله في النعيم والعذاب . قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه في هذه الآية « الصالح في النعيم والعذاب . قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه في هذه الآية « الصالح مع الصالح في الجنة ، والقاجر مع الفاجر في النار » وقاله الحسن وقتادة والأكثرون وهو وقيل : زوجت أنفس المؤمنين بالحور المين ، وأنفس المكافرين بالشياطين وهو راحم إلى القول الأول . وقال تعالى ( ٢٠٠١ ؟ انمانية آزواج ) ثم فسرها بقوله (من الضأن اثنين ، ومن المهز اثنين — ومن البقر اثنين ومن الإبل اثنين ) فجعل الزوجين ها الفردان من نوع واحد . ومنه قولهم « روجا خُما ، وزوجا حما م »

ونحوه . ولا ريب أن الله سبحانه قطع الشابهة والمشاكلة بين الكفار والمؤمنين قال تعالى فى حق مؤمن أهل الكتاب وكافرهم (٣: ١١٣ ليسوا سواء ، من أهل الكتاب أمة قائمة ما أمة قائمة من أهل الكتاب وكافرهم (٣: ١١٣ ليسوا سواء ، من أهل الكتاب أمة قائمة ما الكتاب أهل الكتاب المقارنة بينهما فى أحكام الدنيا ، فلا يتوارثان ولا يتناكان ، ولا يتولى أحدها صاحبه . فكا انقطعت الصلة بينها فى المنى انقطعت فى الاسم . فأضاف فيهما «المرأة » بلفظ الأنوئة المجرد ، دون لفظ الشاكلة والمشامهة .

فتأمل هذا المعنى تجده أشد مطابقة لألفاظ القرآن ومعانيه . ولهذا وقع على المسلمة امرأة الكافر ، وعلى الكافرة امرأة المؤمن : لفظ « المرأة » دون لفظ « الزوجة » تحقيقاً لهذا المعنى ، والله أعلم .

وهذا أولى من قول من قال: إنما سمى صاحبة أبى لهب امرأته، ولم يقل لها « زوجته » لأن أنكحة الكفار لا يثبت لها حكم الصحة، بخلاف أنكحة أهل الإسلام.

فإن هذا باطل بإطلاق اسم « المرأة » على امرأة نوح وامرأة لوط ، مع صحة ذلك النكاح .

وتأمل هذا المعنى فى آية المواريث ، وتعليقه سبحانه التوارث فيها بلفظ الزوجة » دون « المرأة » كافى قوله تعالى (٤: ١٢ ولسكم نصف ما ترك أزواجكم) إيذاناً بأن هذا التوارث إنما وقع بالزوجية المقتضية للتشاكل والتناسب، والمؤمن والكافر لا تشاكل بينهما ولا تناسب. فلا يقع بينهما التوارث. وأسرار مفردات القرآن ومركباته فوق عقول العالمين (١).

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام ص ١٥٠ – ١٥٤

قول الله تعالى ذكره :

( ٢ : ٣٨ قاما اهبطوا منها حميعا )

قد ظن الزمخشرى أن قوله (اهبطوا منها جميعا) حطاب لآدم وحواء خاصة ، وعبر عنهما بالجمع لاستتباعهما درياتهما . قال : والدليل عليه قوله تعالى (١٢٣:٢٠ قال اهبطا منها جميعا بعضكم لبعض عدو) قال : ويدل على ذلك قوله ( فمن تبع هداى فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون . والدين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أسحاب النار هم فيها خالدون ) وما هو إلا حكم يَعُم الناس كلهم ، ومعنى قوله ( بعضكم لبعض عدو ) ما عليه الناس من التعادى والتباغى وتضليل بعضهم بعضاً .

وهذا الذي اختاره أضعف الأقوال في الآية . فإن العداوة التي ذكرها الله تعالى إيما هي بين آدم و إبليس وذريتهما ، كا قال تعالى ( ٣٥ : ٣ إن الشيطان ليم عدو فاتخذوه عدوا ) وهو سبحانه قد أكد أمر العداوة بين الشيطان والإسسان ، وأعاد وأبدى ذكرها في القرآن لشدة الحاجة إلى التحرز من هذا العدو . وأما آدم وزوجه فإنه إيما أخبر في كتابه أنه خلقها له ليسكن إليها وجعل بينهما مودة ورحمة (١) . فالمودة والرحمة بين الرجل وامرأته والعداوة بين الشيطان والإنسان . وقد تقدم ذكر آدم وزوجه و إبليس ، وهم ثلاثة ، فلماذا

<sup>(</sup>۱) ذكر الله في سورة الروم (۲۱:۳۰ ومن آياته أن خلق لكم أنفسكم أزواحاً للتمكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة ) ممتناً به على جميع بني آدم ودعاهم بذلك إلى التفكر في رحمته وحكمته ، فالمودة والسكون والرحمة تمكون بين كل زوجين ؛ لأنهما خلقا من نفس واحدة ، إذا سلما من وسوسة الشيطان و بريينه ، فإن أصغيا له وحدعا بوسوسته انقلب ذلك عداوة وحربا ، وقد قال الله ( ١٤:٦٤ ياأيما الله ي أحدوا إن من أزواجكم وأولادكم عدوا لكم فاحدروهم )

يعود الصمير على بعض المذكور ، مع منافرته لطريق الكلام دون جميعه ؟ مع أن اللفظ والمعنى يقتصيه . فلم يصنع الزمحشرى شيئا .

وأما قوله تعالى في سورة طه ( ٢٠: ١٢٣ قال اهبطا منها جميعاً بعضكم لبعض عدوا ، لبعض عدو ) فهذا خطاب لآدم وحواء ، وقد جمل بعضهم لبعض عدوا ، فالضمير في قوله ( اهبطا منها ) إما أن يرجع إلى آدم وزوجته ، وإما أن يرجع إلى آدم و إبليس ، ولم يذكر الزوجة لأنها تبع له .

وعلى هذا فالعدواة المذكورة للمخاطبين بالاهباط ، وها آدم و إبليس ، فالأمر ظاهر .

وأما على الأول — وهو رجوعه إلى آدم وزوجه — فتكون الآية قد اشتملت على أمرين:

أحدهما : أمره تعمالي لآدم وزوجه بالهبوط .

والثانى : إخباره بالعداوة بين آدم وزوجه ، وبين إبليس . ولهذا أتى بصمير الجمع فى الثانى ، دون الأول . ولابد أن يكون إبليس داخلاً فى حكم هـده العداوة قطعاً كما قال تعالى ( ٢٠ : ١١٧ إن هذا عدو لك ولزوجك) وقال لذريته ( إن الشيطان لـكم عدو ، فاتخذوه عدوا ) .

وتأمل كيف اتفقت المواضع التي فيها ذكر العداوة على ضمير الجمع ، دون التثنية .

وأما الإهباط: فتارة يذكر بلفظ الجمع، وتارة بلفظ التثنية. وتارة بلفظ الإفراد، كقوله فى سورة الأعراف (قال اهبطوا مها) وكذلك فى سورة ص، وهذا لإبليس وحده. وحيث ورد بصيغة الجمع، فهو لآدم وزوجه وإبليس، إذ مدار القصة عليهم. وحيث ورد بلفظ التثنية، فإما أن يكون لآدم وزوجه إذ ها اللذان باشرا الأكل من الشجرة وأقدما على المصية. وإما أن يكون لآدم وإبليس، إذ ها أبوا الثقلين، وأصلا الذرية. فذكر حالها ومآل أمرها، ليكون عظة وعبرة لأولادها. وقد حكيت القولين فى ذلك.

والذي يوضح أن الضمير في قوله ( اهبطا منها جميعا ) لآدم و إبليس : أن الله سبحانه لما ذكر المعصية أفرد بها آدم ، دون زوجه . فقال ( وعصى آدم ربّة فغوى ، ثم اجتباه ربّة ، فتاب عليه وهدى . قال : اهبطا منها جميعا ) وهذا يدل على أن المخاطب بالإهباط هو آدم و إبليس الذي زين له المعصية . ودخلت الزوجة تبعا . فإن المقصود إخبار الله تعالى الثقلين بما جرى على أبويهما من شؤم المعصية ومخالفة الأمر ، فذكر أبويهما أبلغ في حصول هذا المعنى من ذكر أبوي الإنسان فقط . وقد أخبر سبحانه عن الزوجة بأنها أكلت مع آدم ، وأخبر أنه أهبطه وأخرجه من الجنة بتلك الأكلة . فعلم أن حكم الزوجة كذلك ، وأنها صارت إلى ما صار إليه آدم . وكان تجريد العناية إلى ذكر حال أبوي الثقلين أولى من تجريدها إلى ذكر أبى الإنس وأمهم ، فتأمله . ذكر حال أبوي الثقلين أولى من تجريدها إلى ذكر أبى الإنس وأمهم ، فتأمله .

و بالجلة . فقوله ( اهبطوا بعضكم لبعض عدو ) ظاهر فى الجمع ، فلا يسوع حله على الاثنين في قوله ( اهبطا ) من غير موجب (١) .

قول الله تعالى ذكره :

( ۲ : ۸۸ وقالوا قلوبنا غُلُفُ ، بل لعمهم الله بكفرهم ) . قد اختلف في معنى قولهم « قلوبنا غلف » .

فقالت طائفة : المعنى قلو بن أوعية للحكة والعلم . فما بالها لا تفهم عنك ما أتيت به ؟ أو لا تحتاج إليك ؟ وعلى هذا فيكون « غُلُف » جمع غلاف . والصحيح : قول أكثر المفسرين : إن المعنى قلو بنا لاتفقهه ، ولا تفهم ما تقول . وعلى هذا فهو جمع أغلف ، كأحمر وحمر . قال أبو عبيدة : كل شيء في غلاف فهو أغلف ، كما يقال : سيف أغلف ، وقوس أغلف ، ورجل أغلف ، غير محتون .

<sup>(</sup>۱) حادي الأرواح بر ١ ص ٥٣ - ٥٩

وقال ابن عباس وقتادة : على قلو بنا غشاوة ، فهى فى أوعية ، فلا تعى ولا تفقه ما تقول .

وهذا هو الصواب في معنى الآية لتكرر نظائره في القرآن . كقولهم ( ٤١ : ٥ قلو بنا في أكنة ) وقوله تعالى ( ١٠٢ : ١٠٨ كانت أعينهم في غطاء عن ذكرى ) ونظائر ذلك .

وأما قول من قال: هي أوعية للحكمة ، فليس في اللفظ ما يدل عليه البتة . وليس له في القرآن نظير بحمل عليه ، ولا يقال مثل هــذا اللفظ في مدح الإنسان نفسه باله لم والحكمة ، فأين وحدثم في الاستعال قول القائل : قلبي غلاف ، وقلوب المؤمنين السالمين غلف ، أي أوعية للعلم .

والغلاف قد يكون وعاء للحيد والردى. فلا يلزم من كون القلب غلافًا أن يكون داخله العلم والحكمة . وهذا ظاهر جدا .

فإن قيل: فالإضراب ؛ « بل » على هذا القول الذى قو يتموه ، مامعناه ؟ . أما على القول الآخر فظاهر ، أى ليست قلوبكم محلا للعلم والحكمة ، بل مطبوع عليها .

قيل: وجه الإضراب في غاية الظهور. وهو أمهم احتجوا بأن الله لم يغتج لم الطريق إلى فهم ما جاء به الرسول ومعرفته ، بل جعل قلومهم داخلة فى غلف فلا تفقه . فكيف تقوم به عليهم الحجة ؟ وكأمهم ادعوا أن قلومهم خلقت في غلف ، فهم معذورون في عدم الإيمان . فأ كذبهم الله وقال ( بل لعمهم الله بكفرهم ) وفي الآية الأخرى (٤: ١٥٤ بل طبع الله عليها بكفرهم ) فأخبر سبحانه أن الطبع والإبعاد عن توفيقه وفضله إنما كان بكفرهم الذي اختاروه لأنفسهم ، وآثروه على الإيمان . فعاقبهم عليه بالطبع واللعنة .

والمعنى : لم يخلق قلوبهم غلفًا لا تعى ولا تفقه ، ثم أمرهم بالإيمان ، وهم

- لا يفقهونه ، بل اكتسبوا أعمالًا عاقبناهم عليها بالطبع على القلوب والخم عليها (١) قول الله تعالى ذكره :
  - ( ٢: ٩٤ فتمنوا الموت إن كنتم صادقين ) .

هذه الآية فيها للناس كلام معروف .

قالوا: إنها معجزة للنبى صلى الله عليه وسلم ، أعجز بها اليهود ، ودعاهم إلى تمنى الموت ، وأخبر أنهم لا يتمنونه أبدا . وهذا علم من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم ، إذ لا يمكن الاطلاع على بواطبهم إلا بإخبار عالم الغيب، وإن يُنطق الله ألسنهم بتمنيه أبدا .

وقالت طائفة : لما ادعت اليهود أن لهم الدار الآخرة عند الله خالصة من دون الناس . وأبهم أبناؤه وأحباؤه وأهل كرامته . كذبهم الله في دعواهم . وقال : إن كنم صادقين فتمنوا الموت ، لتصلوا إلى الجنة دار النعيم . فإن الجنب يتمنى لقاء حبيبه . ثم أخبر سبحانه أبهم لا يتمنونه أبداً بما قدمت أيديهم من الأوزار والذنوب الحائلة بينهم وبين ما قالوه . فقال ( ولن يتمنوه أبدا بما قدمت أيديهم ، والله على بالظالمين ) .

وقالت طائفة ، منهم محمد بن إسحاق وغيره : هذه من جنس آية المباهلة ، وأنهم لما عاندوا ، ودفعوا الهدى عياما ، وكتموا الحق دعاهم إلى أمر يحكم ينهم و بينه ، وهو أن يدعوا بالموت على الكاذب المفترى ، والتمنى : سؤال ودعاء ، فتمنوا الموت : أي ساوه ، وادعوا به على المبطل الكاذب المفترى .

وعلى هذا : فليس المراد تمنوه لأنفسكم خاصة، كما قاله أصحاب القولين الأولين بل ادعوا بالموت وتمنوه المبطل . وهذا أبلغ فى إقامة الحجة ، و برهان الصدق ، وأسلم من أن يعارضوا بقولم : فتمنوه أنتم أيضاً إن كنتم محقين فى دعواكم :

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص ١٧٠

أنكم أهل الجنة ، لتقدموا على ثواب الله وكرامته ، وكانوا أحرص شيء على معارضته . فاو فهموا منه ما ذكره أولئك لعارضوه بمثله .

وأيضاً فإنا نشاهد كثيراً منهم يتمنى الموت لفقره و بلائه . وشدة حاله ، ويدعو به ، وهذا بخلاف تمنيه والدعاء به على الفرقة الكاذبة . فإن هذا لا يكون أبدا ، ولا وقع من أحد منهم فى حياة النبي صلى الله عليه وسلم البتة . وذلك لعلمهم بصحة ببوته وصدقه ، وكفرهم به حسداً و بغيا ، فلا يتمنونه أبدا ، لعلمهم ألهم هم الكاذبون . وهذا القول هو الذي مختاره ، والله أعلم بما أراد من كتابه (١) قوله تعالى :

( ٢: ١٣٧ فان آمنوا بمثل ما آمنتم به ) وليس له مثل .

والجواب من أوجه :

الأول : أن المراد به التبكيت ، والمعنى : حصلوا ديناً آخر مثله ، وهو لا يمكن .

الثاني : أن كلة « مثل » صلة .

الثالث: أنكم آمنتم بالفرقان من غير تصحيف ولا تحريف. فإن آمنوا بالتوراة من غير تصحيف ولا تحريف فقد اهتدوا .

الرابع: أن المراد إن آمنوا بمثل ما صرتم به مؤمنين .

روی ابن جریر أن ابن عباس قال : قولوا آمنا بالله فإن آمنوا بالذی آمنیم به قال عبد الجبار : ولا بجوز ترك القراءة المتواترة (۲۰).

قول الله تعالى ذكره :

( ٢ : ١٦٥ ومن الناس من يتخذ من دون الله أندادا محبومهم كحب الله )

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (ج ٢ ص ١٥٤ -- ١٥٥)

<sup>(</sup>۲) بدائع الفوائد ج ٤ ص ٣٠٨

أخبر تعالى أن من أحب من دون الله شيئًا كما يحب الله تعالى ، فهو ممن اتخذ من دون الله أمدادا فهذا بدُّ في المحبة ، لا في الحلق والربوبية . فإن أحدا من أهل الأرض لم يثبت هذا الند . بخلاف بد المحبة . فإن أكثر أهل الأرض قد اتخذوا من دون الله أبدادا في الحب والتعظيم .

ثم قال ( والذين آمنوا أشد حبا لله ) وفي تقدير الآية قولان :

أحدها: والدين آمنوا أشد حبا لله من أصحاب الأبداد لأبدادهم، وآلهتهم التي يحبوبها، و يعظمونها من دون الله.

والثانى: والذين آمنوا أشد حبا لله من محبة المشركين بالأنداد لله ، فان محبة المؤمنين خالصة ومحبة أسحاب الأنداد قد ذهبت أندادهم بقسط منها . والحبة الخالصة أشد من المحبة المشركة .

والقولانَ مرتبان على القولين في قوله تعالى ( يحبومهم كحب الله ) فان فيها قولان .

أحدها: يحبونهم كما يحبون الله . فيكون قد أثبت لهم محبة لله ، ولكمها محبة يشركون فيها مع الله أندادا .

والثانى: أن المعنى يحبون أندادهم ، كما يحب المؤمنون الله ، ثم بين أن محبة المؤمنين لله أشد من محبة أصحاب الأنداد لأندادهم .

وكان شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله يرجح القول الأول، ويقول: إنما ذموا بأن شَرَّ كوا بين الله وبين أندادهم في الحبة ولم يخلصوها لله ، كمحبة المؤمنين فه . وهذه التسوية المذكورة في قوله تعالى حكاية عهم ، وهم في النار: أنهم يقولون لآلهم وأندادهم ، وهي محضرة معهم في العذاب (٢٦: ٩٨ ، ٩٧ ، أله إن كنا لني ضلال مبين إذ نسويكم برب العالمين) ومعلوم أنهم لم يسوهم برب العالمين في الخلق والربوبية ، و إنما سووهم به في المحبة والتعظيم (١)

(۱) مدارج السالكين (ج ٣ ص١٤، ١٤)

هذا حال قلب المؤمن: توحيد الله وذكر رسوله مكتوبان فيه، لا يتطرق إليهما محو ولا إزالة . ولما كانت كثرة ذكر الشيء موجبة لدوام محبته ، وسيانه سببا زوال محبته أو ضعفها . وكان الله سبحانه هو المستحق من عباده مهاية الحب مع نهاية التعظيم ، بل الشرك الذي لا يغفره الله لعبده: هو أن يشرك به في الحب والتعظيم ، فيحب غيره و يعظم من المخلوقات غيره كما يحب الله تعالى و يعظمه قال تعالى ( ٢ : ١٩٥ ومن الناس من يتخذ من دور الله أندادا محبومهم كحب الله ، والذين آمنوا أشد حبا لله ) فأخبر سبحانه أن المشرك بحب الند كما يحب الله تعالى ، وأن المؤمن أشد حبا لله من كل شيء . وقال أهل النار في النار في النار . ( ٢ : ١٩٥ و من الأنداد مساول مبين ، إذ نسو يكم برب العالمين ) ومن المعلوم : أنهم إنما سووهم به سبحانه في الحب والتأليه والعبادة ، و إلا فلم يقل أحد قط : إن الصم أو غيره من الأنداد مساولرب العالمين في صفاته وفي أفعاله ، وفي خلق عابده أيضاً . و إنما كانت التسوية في الحبة العمادة .

وأضل من هؤلاء وأسوأ حالا من سَوَّى كل شيء بالله سبحانه في الوجود، وجعله وجودكل موجود، كامل أو ناقص. فإذا كان الله قد حكم بالضلال والشقاء لمن سوّى بينه و بين الأصنام في الحب، مع اعتقاد تفاوت ما بين الله و بين خلقه في الذات والأوصاف والأفعال ، فكيف بمن سوّى الله بالموجودات في جميع خلك ، بل كيف بمن جعل ر به كل هذه الموجوات ؟ وزعم أن من عبد حجرا أو شجرا، أو حيوانا فما عبد غير الله في كل معبود (١)

قول الله تعالى ذكره ( ٢ : ١٧١ ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع إلا دعاء وبداء صم بكم عمى فهم لا يعقلون ) .

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام ص ٣٠٦ ، ٣٠٩

تضمن هذا المثل: ناعقا، أى مصوتاً بالغم وغيرها، وسنعوقا به. وهو الدواب فقيل: الناعق العابد، وهو الداعى للصم . والصم: هو المنعوق به المدعو، وأن حال الكافر في دعائه كحال من ينعق بما لا يسمعه. هذا قول طائفة . منهم عبد الرحم بن زيد وغيره .

واستشكل صاحب الكشاف وجماعة معه هذا القول، وقالوا قوله ( إلا دعاء ونداء ) لا يساعد عليه . لأن الأصنام لا تسمع دعاء ولا نداء .

وقد أجيب عن هذا الاستشكال بثلاثة أجربة .

أحدها: أن ﴿ إِلا ﴾ زائدة . والمعنى بما لا يسمع دعاء ونداء .
 قالوا: وقد ذكر ذلك الأصمي في قول الشاعر :

\* جراجيج ما تنفك إلا مناخة \*

أى ما تنفك مناحة . وهذا جواب فاسد . فان « إلا » لا تزاد في الكلام بت .

الجواب الثانى: أن التشبيه وقع فى مطلق الدعاء ، لاى خصوصيات المدعو الجواب الثانى: أن المعنى : أن مثل هؤلاء فى دعائهم آلهم التى لا تفقه دعائهم كمثل الناعق بنامه فلا ينتفع من نعيقه بشيء ، غير أنه هو فى دعاء ونداء . وكذلك للمشرك ليس له من دعائة وعبادته وليه الميت إلا العناء .

وقيل: المعنى: ومثل الذين كفروا كالبهائم التي لا تفقه بما يقول الراعي أكثر من الصوت . فإن الراعي هو داعى الكفار ، والكفار هم البهائم المنعوق سها .

قال سيبويه ؛ المعنى : ومثلث يا محمد ومثل الذين كفروا كمثل الناعق والمنعوق به .

وعلى قوله: فيكون المعنى: مثل الذين كفروا وداعيهم كمثل الغيم والناعق مها ولك أن تجعل هذا من التشبيه المركب، وأن تجعله من التشبيه المفرق.

فان جعلته من المركب كان تشبيها للسكفار في عدم فقههم وانتفاعهم - بالغم التي ينعق بها الراعي ، فلا تفقه من قوله شيئا غير الصوت المجرد ، الذي هو الدعاء والنداء .

و إن جعلته من التشبيه المفرق، فالذين كفروا بمنزلة البهائم، ودعاء داعيهم إلى الطريق والهدى بمنزلة البهائم التى ينعق بها ودعاؤهم إلى الهدى بمنزلة النعق، و إدراكهم مجرد الدعاء والنداء كإدراك البهائم مجرد صوت الناعق(١)

قول الله تعالى :

( ٢ : ١٧٩ ولكم في القصاص حياة يا أولى الألبــاب لعلـــكم تتقون )

فى ضمن هذا الخطاب: ما هو كالجواب لسؤال مقدر: إن فى إعدام هذه البنية الشريفة ، وإيلام هذه النفس وإعدامها فى عدم مقابلة إعدام المقتول تكثير لمفسدة القتل ، فلأيّة حكمة صدر هذا ممن وسعت رحمته كل شىء ، وبهرت حكمته العقول ؟ فتضمن الخطاب جواب ذلك بقوله (ولسكم فى القصاص حياة ) .

وذلك لأن القاتل إذا توهم أنه يقتل قصاصاً بمن قتله كَفَّ عن القتل وارتدع، وآثر حب حياته ونفسه . فكان فيه حياة له ولمن أراد قتله .

ومن وجه آخر: وهو أنهم كانوا إذا فتل الرجل من عشيرتهم وقبيلتهم قتلوا به كل من وجدوه من عشيرة القاتل وحَيَّة وقبيلته. وكان فى ذلك من الفساد والهلاك ما يع ضرره، وتشتد مؤنته، فشرع الله تعالى القصاص، وأن لا يقتل بالمقتول غير قاتله. فني ذلك حياة عشيرته وحَيِّة وأقار به. ولم تكن الحياة في القصاص من حيث إنه قتل، بل من حيث كونه قصاصاً، يؤخذ القاتل وحده بالمقتول لا غيره، فتضمن القصاص الحياة في الوجهين.

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين(ج ١ س ٢١٨ )

وتأمل ما تحت هذه الألفاظ الشريفة من الجلالة والإيجاز ، والبلاغة والفصاحة ، والمعنى العظم .

فصدر الآية بقوله « ولكم » المؤذن بأن منفعة القصاص محتصة بكم ، عائدة إليكم ، فشرعه إنماكان رحمة بكم و إحسانًا إليكم ، فمنفعته ومصلحته لكم ، إلالمن لا يبلغ العباد ضره ونفعه .

ثم عقبه بقوله « فى القصاص » إيذاناً بأن الحياة الحاصلة إنماهى فى العدل، ، وهو أن يُفعل به كا فعل بالمقتول .

و «القصاص» في اللغة : الماثلة ، وحقيقته راجعة إلى الإتباع ، ومنه قوله تعالى ( ١٨ : ٢٨ وقالت لأخته قصيه) أي اتبعى أثره . ومنه قوله ( ١٨ : ٢٠ فارتداً على آثارها قصصاً ) أي يقصان الأثر و يتبعانه . ومنه : قص الحديث واقتصاصه ، لأنه يتبع بعضه بعضاً في الذكر ، فسمى جزاء الجابي قصاصا . لأنه يتبع أثره ، فيفعل به كا فعل ، وهذا أحد ما يستدل به على أن يفعل بالجابى كا فعل ، فيقتل ممثل ما قتل به ، لتحقيق معنى القصاص (١)

( ٢ : ١٨٧ فالآن باشروهن وابتغوا ماكتب الله لـكم ) .

روى شعبة عن الحكم محاهد قال : هو الولد . وقاله الحكم ، وعكرمة ، والحسن البصرى ، والسدى ، والضحاك .

وأرفع ما فيه : ما رواه محمد بن حرعن أبيه حدثنى عنى عن أبيه حدثنى الله عن أبيه حدثنى عن أبيه حدثنى عن أبيه حدثنى الله عن أبيه عن ابن عباس رضى الله عمهما قال « هو الولد » وقال ابن ريد : هو الجاع . وقال قتادة : ابتغوا الرخصة التي كتب الله لكم . وعن ابن عباس رواية أخرى : قال : ليلة القدر .

<sup>(</sup>۱) مفتاح دار السعادة (ج ۲ ص ۱۰۷ - ۱۰۳)

والتحقيق أن يقال: لما خفف الله عن الأمة بإباحة الجماع ليلة الصوم إلى طلوع الفجر، وكان الحجامع يغلب عليه حكم الشهوة وقضاء الوطر، حتى لا يكاد يخطر بقلبه غير ذلك، أرشدهم سبحانه إلى أن يطلبوا رضاه في مثل هذه اللذة. ولا يباشروهن محكم مجرد الشهوة، بل يبتغوا ما كتب الله لهم من الأجر والولد الذي يخرج من أصلابهم يعبد الله ولا يشرك به شيئا، و يبتغون ما أباح لهم من الرحصة محكم محبته بقبول رخصه. فإن الله يحب أن يؤخذ برخصه كما يكره أن تؤفى معصيته. ومما كتب الله لهم: ليلة القدر، فأمروا أن يتبغوها.

اكن يبقى أن يقال : فما تعلق ذلك بإباحة مباشرة أزواجهم ؟

فيقال : فيه إرشاد إلى أن لا يشغلهم ما أبيح لهم من المباشرة عن طلب هذه الليلة التي هي خير من ألف شهر . فكأنه سبحانه يقول : اقضوا وطركم من نائكم ليلة الصيام ، ولا يشغلكم ذلك عن ابتغاء ما كتب الله لكم من هذه الليلة التي فضلكم بها . والله أعلم (١)

قول الله تعالى :

(۲۱۹:۲ كتب عليكم القتال وهو كُره لسكم، وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لسكم، وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لسكم. والله يعلم وأنتم لا تعلمون) في هذه الآية عدة حكم وأسرار، ومصالح للعبد. فإن العبد إذا علم أن المكروه قد يأتى بالمحبوب، والمحبوب قد يأتى بالمسكروه. لم يأمن أن توافيه المضرة من جانب المسترة، ولم ييأس أن تأتيه المسرة من جانب المضرة، لعدم علمه بالعواقب. فإن الله يعلم منها ما لا يعلمه العبد \_ أوجب ذلك للعبد أمورا \_. منها: أنه لا أنفع له من امتثال أمر به، وإن شق عليه في الا بتداء. لأن

<sup>(</sup>١) تحفة الودود ص ٣

عواقبه كلما خيرات ومسرات. ولذات وأفراح ، و إن كرهته نفسه ، فهو خير لها وأنفع . وكذلك لاشىء أضر عليه من ارتكاب المنهى ، و إن هو يته نفسه ، رمالت إليه . وأن عواقبه كلما آلام وأحزان ، وشرور ومصائب .

وخاصة العاقل تحمَّل الألم اليسير لما يعقبه من اللذة العظيمة ، والخير الكثير ، واجتناب اللذة اليسيرة لما يعقبها من الألم العظيم والشر الطويل

فنطر الجاهل لا يحاوز المبادى، إلى غاياتها، والعاقل الكيس دائما ينظر إلى الغايات من وراء ستور مباديها . فيرى ما وراء تلك الستور من الغايات المحمودة والمذمومة . فيرى المناهى كطعام لذيذ قد خلط فيه سم قاتل . فكلما دعته لذته إلى تناوله بهاه عنه مافيه من السم . ويرى الأوامر كدواء مُرِّ المذاق ، مفض إلى العافية والشفاء ، وكلما مهاه مرارة مذاقه عن تناوله أمره نفعه بالتناول ، ولكن هذا يحتاج إلى فضل علم ، تدرك به الغايات من مبادئها ، وقوة صبر يوطن به نفسه على تحمل مشقة الطريق ، لما يؤمل عند الغاية من حسن العاقبة . فإذا فقد اليقين والصبر تعذر عليه ذلك . وإذا قوى يقينه وصبره هان عليه كل مشقة يتحملها في طلب الخير الدائم واللذة الدائمة \_

ومن أسرار هـذه الآية : أنها تقتضي من العبد التفويض إلى من يعلم عواقب الأمور ، والرضا بما يختاره له ويقتضيه له ، لما يرجو من حسن العاقبة

ومنها: أنه لايقترح على ربه ، ولا يختار عليه ، ولا يسأله ما ليس له به علم . فلمل مضرته وهلاكه فيه . وهو لايعلم . فلا يختار على ربه شيئاً ، بل يسأله حسن الاختيار له ، وأن يرضيه بما يختاره . فلا أنفع له من ذلك

ومنها: أنه إذا فوض إلى ربه ورضى بما يختاره له أمده فيما يختاره له بالقوة عليه ، والعزيمة والصبر ، وصرف عنه الآفات التي هي عرضة اختيار العبد لنفسه . وأراه من حسن عواقب اختيساره ما لم يكن ليصل إلى بعضه بما يختاره هو لنفسه .

ومنها: أنه يريحه من الأفكار المتعبة فى أنواع الاختيارات ، ويفرغ قلبه من التقديرات والتدبيرات ، التى يصعد منها فى عقبة ، وينزل فى أخرى . ومع هذا فلا خروج له عما قدر عليه ، فلو رضى باختيار الله أصابه القدر وهو محمود مشكور ملطوف به فيه ، و إلا جرى عليه القدر وهو مذموم عنده غير ملطوف به فيه ، مع اختياره لنفسه .

ومتى صح تفويضه ورضاه اكتنفه فى المقدور العطف عليه واللطف به . فيصير بين عطفه ولطفه . فعطفه يقيه ما يحذره . ولطفه يهون عليه ما قدره .

إذا نفذ القدر فى العبدكان من أعظم أسباب نفوذه: تحيله فى رده . فلا أنفع له من الاستسلام و إلقاء نفسه بين يدى القدر طريحا كالميت . فان السبع لا يرضى أن يأكل الجيف (١)

قول الله تعالى :

( ٢ : ٢٣٦ للذين يُؤلون من نسائهم تر بص أر بعة أشهر . فان فاءوا فان الله غفور رحيم و إن عزموا الطلاق فإن الله سميع عليم )

خيم حكم الني ، الذي هو الرجوع والعود إلى رضى الزوجة ، والاحسان إليها : بأنه غفور رحيم ، يعود على عبده بمغفرته ورحمته . إذا رجع إليه . والجزاء من جنس العمل . فكما رجع العبد إلى التي هي أحسن ، رجع الله إليه بالمغفرة والرحمة (و إن عزموا الطلاق فإن الله سميع عليم) فإن الطلاق لما كان لفظاً يسمع ، ومعنى يقصد ، عقبه باسم « السميع » لمانطق به « العليم » بمضمونه (٢)

قول الله تعالى :

( ۲ : ۳۳۵ ولا جناح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء، أو أكنتم في أنفسكم، علم الله أنكم ستذكرونهن ، ولكن لاتواعدوهن سراً، إلا أن تقولوا

<sup>(</sup>١) الفوائد ص ١٣٦ -- ١٣٨ (٢) جلاء الافهام ص ١٠٩

قولا معروفًا . ولا تعزموا عُقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله . واعلموا أن الله يعلم ما فى أنفسكم فاحذروه . واعلموا أن الله غفور حليم )

لما ذكر سبحانه التعريض بخطبة المرأة الدال على أن المعرّض في قلبه رغبة فيها ومحبة لها ، وأن ذلك يحمله على الكلام الذي يتوصل به إلى نكاحها ، رفع الجناح عن التعريض ، وانطواء القلب على ما فيه من الميل والمحبة . ونفى مواعدتهن سراً

فقيل: هو الشكاح. والمعنى: لاتصرحوا لهن بالنزويج، إلا أن تُعرِّضوا تعريضاً. وهو القول المعروف.

وقيل: هو أن يتزوجها في عدتها سراً. فإذا انقضت العددة أظهر العقد ويدل على هذا قوله (ولا تعزموا عُقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله) وهو انقضاء العدة . ومن رجح القول الأول قال: دلت الآية على إباحة التعريص بنغى الجناح ، وتحريم التصريح بالنهبي عن المواعدة سراً ، وتحريم عقد النكاح قبل انقضاء العدة . فلوكان معنى مواعدة السر: هو إسرار العقد . كان تكرارا . ثم عقب ذلك بقوله (واعلموا أن الله يعلم ما في أنفسكم فاحذروه ) أن تتعدوا ما حدّ لكم . فإنه مطلع على ما تسرون وما تعلنون .

ثم قال (واعلموا أن الله غفور حليم ) ولولا مغفرته وحلمه لعنتم غاية العنت، فإنه سبحانه مطلع عليكم ، يعلم ما فى قلو بكم ، ويعلم ما تعملون ، فإن وقعتم فى شىء فما نها كم عنه فبادروا إليه بالتو بة والاستغفار . فإنه هو الغفور الحليم (١) قول الله تعالى :

والله يقبض ويبسط و إليه ترجعون ) وقوله : ( من الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة .. والله يقبض ويبسط و إليه ترجعون ) وقوله : ( من الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه وله أجركريم ) .

<sup>(</sup>١) جلاء الافعام ص ١٠٩

صدر سبحانه الآية بألطف أنواع الخطاب ، وهو الاستفهام المتضمن معنى الطلب ، وهو أبلغ فى الطاب من صيغة الأمر . والمعنى : هل أحد يبذل هــذا القرض الحسن ، فيجازى عليه أضعافا مضاعفة ؟

وسمى ذلك الانفاق قرضا حسناحَثًا للنفوس، و بعثًا لها على البذل. لأن الباذل متى علم أن عين ماله يعود إليه ولا بدطوَّعت له نفسه، وسهل عليه إخراجه. فان علم أن المستقرض مَلى، وَفِيُّ محسن، كان أبلغ في طيب فعله وسماحة نفسه.

فإن علم أن المستقرض يتجر له بما اقترضه ، وينميه له ويُثَمَّره حتى يصير أضعاف ما بذله كان بالقرض أسمح وأسمح .

فإن علم أنه مع ذلك كله يزيده من فضله وعطائه أجرا آخر من غير جنس القرض ، فإن ذلك الأجر حظ عظيم ، وعطاء كريم ، فإنه لا يتخلف عن قرضه إلا لآفة في نفسه من البحل والشح ، أو عدم الثقة بالضمان . وذلك من ضعف إيمانه . ولهذا كانت الصدقة برهانا اصاحبها .

وهذه الأموركلها تحت هذه الألفاظ التي تضمنتها الآية ، فإنه سماه قرضاً وأخبر أنه هو المقترض لاقرض حاجة ، ولكن قرض إحسان إلى المقرض واستدعاء لمعاملته ، وليعرف مقدار الربح ، فهو الذي أعطاه ماله واستدعى منه معاملته به .

ثم أخبر عما يرجع إليه بالقرض، وهو الأضعاف المضاعفة .

ثم أخبر عما يعطيه فوق ذلك من الزيادة ، وهو الأجر الكريم .

وحيث جاء هذا القرض في القرآن قيده بكونه حسنا. وذلك يجمع أمورا ثلاثة . أحدها: أن يكون من طيب ماله ، لا من رديثه وخبيثه .

والثاني : أن يخرجه طيبة به نفسه ، ثابتة عند بذله ، ابتغاء مرضاة الله .

الثالث: أن لا يَمُن به ولا يؤدى.

فالأول يتعلق بالمال. والثاني يتعلق بالمنفق بينه و بين الله. والثالث بينه و بين الآخذ (١)

قول الله تعالى : ـ

سنابل، في كل سُنبلة مائة حبة. والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم)

شبه الله سبحانه نفقة المنفق في سبيله \_ سواء كان المراد به الجهاد أو جميع سبل الخير، من كل \_ بمن بذر بذراً فأنبت كل حبة منه سبع سنابل اشتملت كل سنبلة على مائة حبة . والله يضاعف لمن يشاء فوق ذلك ، محسب حال المنفق و إيمانه و إحلاصه و إحسانه ، ونفع نفقته وقدرها . ووقوعها موقعها .

فإن ثواب الإنفاق يتفاوت بحسب مايقوم بالقلب من الإيمان والإخلاص ما والتثبيت عند النفقة ، وهو إخراج المال بقلب ثابت ، قد انشرح صدره بإخراجه ، وسمحت به نفسه ، وخرج من قلبه قبل خروجه من يده ، فهو ثابت القلب عند إخراجه ، غير جزع ولا هلم ، ولا مُتبعه نفسه ، ترجُف يده وفؤاده .

و يتفاوت تحسب نفع الإنفاق تحسب مصادفته لموقعه ، و تحسب طيب المنفق وزكائه

وتحت هذا المثل من الفقه: أنه سبحانه شبه الانفاق بالبذر، فالمنفق ماله الطيب لله ، لا لغيره: باذر ماله في أرض زكية . فمنله محسب بذره ، وطيب أرضه وتعاهد البدر بالسقى ، ونني الدَّعَل ، والنبات الغريب عنه . فإذا اجتمعت هذه الأمور ولم يحرق الزرع نار، ولا لحقته جائحة جاء أمثال الجبال ، وكان مثله كمثل جنة بربوة . وهي المكان المرتفع الذي تكون الجنة فيه نصب الشمس والرياح فتترى الأشحار هنه أتم تربية . فنزل عليها من السهاء مطر عظيم القطر ،

<sup>(</sup>١) طريق الهجر تبن ص ٧٧٤ الطبعة المنبرية

متتابع ، فرواها ونما ها . فأتت أكلها ضعنى ما يؤتيه غيرها ، لسبب ذلك الوابل فإن لم يصبها وابل فطل ، أى مطر صغير القطر يكفيها ، لكرم منبثها تزكو على الطل ، وتنمو عليه ، مع أن فى ذكر نوعى الوابل والطل إشارة إلى نوعى الإنفاق الكثير والقليل . فمن الناس من يكون إنفاقه و ابلا ، ومنهم من يكون إنفاقه طالاً . والله لا يضيع مثقال ذرة .

فإن عرض لهذا العامل ما يحرق أعماله ، و يبطل حسناته ، كان بمنزلة رجل له (حنة من نخيل وأعناب تجرى من تحتم الأمهار ، له فيها من كل الثمرات ، وأصابه الكبر ، وله ذرية ضعفاء ، فأصابها إعصار فيه نار ، فاحترقت ) فإذا كان يوم استيفاء الأعمال ، و إحراز الأجور ، وجد هذا العامل عمله قد أصابه ما أصاب صاحب هذه الجنة ، فحسرته حينئذ أشد من حسرة هذا على جنته .

فهذا مثل ضربه الله سبحانه للحسرة بسلب النعمة عند شدة الحاجة إليها ، مع عظم قدرها ومنفعتها والذى ذهبت عنه قد أصابه السكبر والضعف ، فهو أحوج ما كان إلى نعمته . ومع هذا فله ذرية ضعفاء ، لا يقدرون على نفقته . والقيام بمصالحه بل هم في عياله . فحاجته إلى جنته أشد ما كانت لضعفه وضعف ذريته . فكيف يكون حال هذا إذا كان له بستان عظيم فيه من جميع الفواكه والثمر ، وسلطان ثمره أجل الفواكه وأنفعها ، وهو ثمر النخيل والأعناب ، فعله يقوم بكفايته وكفاية ذريته ، فأصبح يوما وقد وجده محترقا كله كالصريم . فأى حسرة أعظم من حسرته ؟

قال ابن عباس: هذا مثل الذي يختم له بالفساد في آخر عمره. وقال مجاهد: هـندا مثل المرائي في هـندا مثل المرائي في نفقته الذي ينفق لغير الله، ينقطع عنه نفعها أحوج ما يكون إليه.

وسأل عمر بن الخطاب الصحابة يوما عن هذه الآية ؟ فقالوا له : الله أعــلم .

فغضب عمر. وقال: قولوا: نعلم أولا نعلم. فقال ابن عباس: في نفسى منها شيء، يا أمير المؤمنين . قال: ضرب مثلا لعمل . قال: لأى عمل ؟ قال: لرجل غنى يعمل بالحسنات، ثم بعث الله له الشيطان فعمل بالماصى حتى أحرق أعماله كلها .

قال الحسن : هذا مثل ، قُلَّ والله من يعقله من الناس : شيخ كبير صعف جسمه ، وكثر صبيانه ، فقد جنته أحوج ما كان إليها . و إن أحدكم والله لأنقر ما يكون إلى عمله إذا انقطعت عنه الدنيا

## فصـــــــل

فإن عرض لهذه الأعمال \_ من الصدقات \_ ما يبطلها من المن والأذى والرياء . فالرياء يمنع انعقادها سببا للثواب . والمن والأذى : يبطل الثواب الني كانت سببا له فمثل صاحبها ، و بطلان عمله ( كمثل صفوان ) وهو الحجر الأملس عليه تراب ( فأصابه وابل ) وهو المطر الشديد ( فتركه صلدا ) لا شيء عليه .

وتأمل أجزاء هذا المثل البليغ وانطباقها على أجزاء الممثل به ، تعرف عظمة القرآن وجلالته .

فإن الحجر في مقابلة قلب هذا المرائى المانِّ والمؤذى . فقلبه في قسوة عرف الايمان والاخلاص والاحسان بمنزلة الحجر . والعمل الذي عمله لغير الله بمنزلة التراب الذي على ذلك الحجر. فقسوة ماتحته وصلابته تمنعه من النبات والثبات عند نرول الوابل . فليس له مادة متصلة بالذي يقبل الماء و ينبت الكلاء . وكذلك المرائى ليس له ثبات عند وابل الأمر والنهي ، والقضاء والقدر . فإذا نزل عليه وابل الوحي تكشف عنه ذلك التراب اليسير الذي كان عليه . فمرز ما تحته حجراً صلداً ، لا نبات فيه . وهذا مثل ضربه الله سبحانه لعمل المرائى ونفقته ، لا يقدر صلداً ، لا نبات فيه . وهذا مثل ضربه الله سبحانه لعمل المرائى ونفقته ، لا يقدر

يوم القيامة على ثواب شيء منه، أحوج ما كان إليه . وبالله التوفيق <sup>(١)</sup> — قول الله تعالى ذكره :

( ٢ : ٢٨٢ أن تضل إحداهما فتذكر احداهما الأخرى )

فيه دليل على أن الشاهد إذا نسى شهادته فذكّره بها غيره لم يرجع إلى فوله ، حتى يذكرها . وليس له أن يقلده . فإنه سبحانه قال ( فتذكر إحداها الأخرى ) ولم يقل : فتخبرها .

وفيها قراءتان: التثقيل والتخفيف. والصحيح: أنهما بمعنى واحد من « الذكر » وأبعد من قال: فيجعلها « ذكرا » لفظا ومعنى. فإنه سبحانه جعل دلك علة للضلال، الذي هو ضد الذكر. فإذا ضلت أو نسيت ذكرتها الأخرى فذكرت.

وقوله (أن تضل) تقديره عند الكوفيين: لئلا تضل إحداها. و يطردون ذلك في كل ما جاء من هذا . كقوله تعالى (٤: ١٧٥ يبين الله لـكم أن تضلوا).

و يرد عليهم نصب قوله ( فتذكر إحداهما الأخرى ) إذ يكون تقديره : لئلا تضلوا . ولئلا تذكر .

وقدره البصريون بمصدر محذوف . وهو الارادة والكراهة والحذر . ونحوها فقالوا ( يبين الله لكم أن تضلوا ) أى حَذَرَ أن تضلوا ، وكراهة أن تضلوا ونحوه و يشكل عليهم هذا التقدير في قوله ( أن تضل إحداهما ) فإنهم إن قدروه كراهة أن تضل إحداهما : كان حكم المعطوف عليه \_ وهو « فتذكر » حكمه \_ ، فيكون مكروها . وإن قدروها : إرادة أن تضل إحداهما ، كان الضلال مراداً . والجواب عن هذا : أنه كلام محمول على معناه . والتقدير : أن تذكّر إحداهما الأخرى إن ضلت . وهذا مراد قطعا .

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ج ١ ص ١٣٧ واعلام الموقعين ج ١ ص ٢٢٠ - ٢٢٣

وقال الشيخ ابن نيمية رحمة الله عليه : قوله تعالى (فإن لم يكونا رجلين فرجل والمرأنان بمن ترضون من الشهداء أن تصل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى )

فيه دليل على أن استشهاد امرأتين مكان رجل هو لإذكار إحداها الأخرى إذا صلت . وهذا إنما يكون ما يكون فيه الضلال في العادة ، وهو النسيان وعدم الضبط . و إلى هذا المغني أشار النبي صلى الله عليه وسلم حيث قال « أما نقضان عقلهن : فشهادة امرأتين بشهادة رجل » فبين أن شطر شهادتهن إنما هو لضعف العقل ، لالضعف الدين . فعل بذلك أن عدل النساء بميزلة عدل الرجان . و إنما عقلها ينقص عنه . ها كان من الشهادة لا يخاف فيه الضلال في العادة لم تكن فيه على نصف الرجل . وما يقبل فيه شهادتهن منفردات إنما هو في أشياء تراها بعينها ، أو تسمعها بأذبها ، من غير توقف على عقل ، كالولادة والاستهلال تلمسها بيدها ، أو تسمعها بأذبها ، من غير توقف على عقل ، كالولادة والاستهلال والارتضاع والحيض ، والنفاس ، والعيوب تحت الثياب . فإن مثل هذا لا ينسى في العادة ، ولا تحت جمعرفته إلى كال عقل ، كماني الأقوال التي تسمعها من الافرار بالدين وغيره . فإن هذه معان معقولة . و يطول المهد بها في الجلة (١) قوله تعالى ذكره:

(۱:۲۲مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كثل حبة أنبت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم) وهذه الآية كأنها كالتفسير والبيان لمقدار الأضعاف التي يضاعفها للمقرض ، ومثله سبحانه بهذا المثل إحضارا لصورة التضميف في الأذهان بهذه الحبة التي عيبت في الأرض فأنبت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة حتى كأن القلب ينظر إلى هذا التضعيف ببصيرته كما تنظر العين في كل سنبلة مائة حبة حتى كأن القلب ينظر إلى هذا التضعيف ببصيرته كما تنظر العين الى هذه السنابل التي من الحبة الواحدة فينضاف الشاهد العيابي إلى الشاهد الإيماني القرماني فيقوى إيمان المنفق وتسخو نفسه بالإنفاق ، وتأمل كيف جمع السنبلة في

<sup>(</sup>١) الطرق الحكية في السياسة الشرعية ص ١٣٧، ١٣٣

هذه الآية على سنابل وهي من جموع الكثرة إذ المقام مقام تكثير وتضعيف وجمعها على سنبلات في قوله تعالى : (وسبع سنبلات خضر وأخر يابسات) فجاء بها على جمع القلة لأن السبعة قليلة ولامقتضى للتكثير. وقوله تعالى : (والله يضاعف لمن يشاء) قيل : المعنى والله يضاعف هذه المضاعفة لمن يشاء لالكل منفق بل يختص برحمته من يشاء وذلك لتفاوت أحوال الانفاق في نفسه لصفات المنفق وأحواله وفي شدة الحاجة وعظيم النفع وحسن الموقع ، وقيل : والله يضاعف لمن يشاء فوق ذلك فلا يقتصر به على السبعائة بل يجاوز في المضاعفة هذا المقدار إلى أضعاف كثيرة .

واختلف فى تقدير الآية فقيل: مثل نفقة الذين ينفقون فى سبيل الله كمثل حبة، وقيل: مثل الذين ينفقون فى سبيل الله كمثل باذر حبة ليطابق الممثل للممثل به فهمنا أربعة أمور: منفق، ونفقة، وباذر، وبذر، فذكر سبحانه من كل شق أهم قسميه فذكر من شق الممثل المنفق، إذ المقصود ذكر حاله وشأنه وسكت عن ذكر النفقة لدلالة اللفظ عليها، وذكر من شق الممثل به البذر إذ هو المحل الذى حصلت فيه المضاعفة وترك ذكر الباذر لأن القرض لا يتعلق بذكره، فتأمل هذه البلاغة والفصاحة والإبجاز المتضمن لغاية البيان

وهذا كثير في أمثال القرآن بل عاملها ترد على هذا النمط ، ثم ختم الآية باسمين من أسهائه الحسني مطابقين لسياقها وهما الواسع العليم فلا يستبعد العبد هذه المضاعفة ولا يضيق عنها عطنه فان المضاعف واسع العطاء واسع الغني واسع الفضل ومع ذلك فلا يظن أن سعة عطائه تقتضي حصولها لكل منفق فانه عليم بمن تصلح له هذه المضاعفة وهو أهل لها ومن لا يستحقها ولا هو أهل لها فان كرمه وفضله تعالى لايناقض حكمته بل يضع فضله مواضعه لسعته ورحمته و يمنعه من ليس من أهله بحكمته وعلمه . ثم قال تعالى (٢٦٢٠٢ الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا منا ولا أذى لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا يجزئون) هذا بيان للقرض الحس ماهو ؟ وهو أن يكون في سبيله أي في مرضاته

والطريق الموصلة إليه ومن أنفعها سبيل الجهاد ، وسبيل الله خاص وعام ، والخاص جزء من السبيل العام وأن لا يتبع صدقته بمن ولا أذى ، فالمن نوعان

أحدها: من بقلبه من غير أن يصرح له بلسانه وهذا إن لم يبطل الصدقة فهو من نقصان شهود منة الله عليه في عطائه المال وحرمان غيره وتوفيقه للبذل ومنع غيره منه فلله المنة عليه من كل وجه. فكيف يشهد قلبه منة لغيره ؟

والنوع الثانى: أن يمن عليه بلسانه فيعتدى على من أحسن إليه بإحسانه ويريه أنه اصطنعه وأنه أوجب عليه حقا وطوقه منة فى عنقه فيقول: أما أعطيتك كذا وكذا ؟ ويعدد أياديه عنده . قال سفيان : يقول : أعطيتك فما شكرت . وقال عبد الرحمن بن زياد : كان أبى يقول : إذا أعطيت رجلا شيئا ورأيت أن سلامك عنه ، وكانوا يقولون : إذا اصطنعتم ومنيعة فانسوها وإذا أسدى إليكم صنيعة فلا تنسوها ، وفى ذلك قيل :

و إنَّ امرأ أهدى إلى صنيـة ﴿ وَذَكُر نِيهَا مَرَةُ لَبَخْيُلُ

وقيل: صفوان من منح سائله ومن ، ومن منع نائله وضن ، وحظر الله على عباده المن بالصنيعة واختص به صفة لنفسه لأنه من العباد تكدير وتعيير ، ومن الله سبحانه وتعالى إفضال وتذكير.

وأيضا فانه هو المنعم في نفس الأمر ، والعباد وسائط فهو المنعم على عبده في الحقيقة ، وأيضا فالامتنان استعباد ، وكسر ، وإذلال لمن بمن عليه ولا تصلح العبودية والذل إلا لله .

وأيضا فالمنة أن يشهد المعطى أنه هو رب الفضل، والإنعام، وأنه ولى النعمة، ومسديها، وليس ذلك في الحقيقة إلا لله، وأيضا فالمان بعطائه يشهد نفسه مترفعا على الآخذ مستعليا عليه غنيا عنه عزيزاً، ويشهد ذل الآخذ وحاجته إليه وفاقته ولا ينبغى ذلك للعبد، وأيضا فإن المعطى قد تولى الله ثوابه ورد عليه أضعاف

ما أعطى فبقى عوض ما أعطى عند الله . فأى حقى بقى له قبل الآخذ ؟ فاذا امتن عليه فقد ظلمه ظلما بينا ، وادعى أن حقه فى قبله .

ومن هنا والله أعلم بطلت صدقته بالمن فانه لما كانت معاوضته ومعاملته مع الله وعوض تلك الصدقة عنده فلم يرض به ، ولاحظ العوض من الآخذ والمعاملة عنده فن عليه عا أعطاه بطلت معاوضته مع الله ومعاملته له ، فتأمل هذه النصائح من الله لعباده ودلالته على ربو بيته ، و إلهيته وحده ، وأنه يبطل عمل من نازعه فى شيء من ربو بيته ، و إلهيته لا إله غيره ، ولا رب سواه .

ونبه بقوله: (ثم لا يتبعون ما أنفقوا مَنَّا ولا أذى ) على أن الن والأذى ولو تراخى عن الصدقة وطال زمنه ضر بصاحبه، ولم يحصل له مقصود الانفاق، ولو آنى بالواو، وقال: ولا يتبعون ما أنفقوا منا ولا أذى لأوهبت تقييد ذلك بالحال، وإذا كان المن، والأذى المتراخى مبطلا لأثر الانفاق مانعا من الثواب. فالمقارن أولى، وأحرى، وتأمل كيف جرد الخبر هنا عن الفاء فقال: (لهم أجرهم عند ربهم) وقرنه بالفاء في قوله تعالى (٢٠٤٢ الذين ينفقون أموالهم بالليل والهار سراً وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم) فإن الفاء الداخلة على خبر المبتدأ الموصول أو الموصوف تفهم معنى الشرط والجزاء وأنه مستحق بما تضمنه المبتدأ من الصلة أو الصفة، فلما كان هنا يقتضى بيان حصر المستحق للجزاء دون غيره جرد الخبرعن الصفة، فلما كان هنا يقتضى بيان حصر المستحق للجزاء دون غيره جرد الخبرعن الفاء فإن المنى أن الذى ينفق لغير الله، و يمن و يؤذى بنفقته فليس المقام مقام شرط وجزاء. بل مقام بيان للمستحق دون غيره.

وفى الآية الأخرى ذكر الإنفاق بالليل والمهار سراً وعلانية . فذكر عموم الأوقات ، وعموم الأحوال فأتى بالفاء فى الخبر ليدل على أن الإنفاق فى أى وقت وجد من ليل أو مهار وعلى أى حالة وجد من سر وعلانية . فإنه سبب للجزاء على كل حال فليبادر إليه المبد ولا ينتظر به غير وقته وحاله ولا يؤخر نفقة الليل إذا

حضر إلى المهار، ولا نفقة المهار إلى الليل، ولا ينتظر بنفقة العلانية وقت السر، ولا بنفقة السر وقت العلانية فإن نفقته في أي وقت وعلى أي حال وحدت سبب لأجره وثوابه فتدبر هذه الأسرار في القرآن فلعلك تظفر بها إذ تمر بك في التفاسير والمنة والفضل لله وحده لاشر يكله ثم قال تعالى(٢٣٠٢ قول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى والله غنى حلم ) فأخبر أن القول للعروف وهو الذي تعرفه القلوب ولا تنكره . والمغفرة وهي العفو عمن أساء إليك خير من الصدقة بالأذي . فالقول المعروف إحسان. وصدقة بالقول والمغفرة إحسان بترك المؤاخذة والقابلة فهما نوعان من أنواع الإحسان، والصدقة المقرونة بالأذي حسنة مقرونه بماييطلها ولا ريب أن حسنتين خــير من حسنة باطلة . ويدخل في المغفرة مغفرته للسائل إذا وجد منه بعض الجفوة والآذي لك سبب رده فيكون عفوه عنه خيراً من أن يتصدق عليه ويؤذيه . هذا على المشهور من القولين في الآية ، والقول الثاني : أن المغفرة من الله أي مغفرة اكم من الله بسبب القول المعروف والرد الجميل خير من صدقة يتبعها أذى، وفيها قول ثالث أي مغفرة وعفو من السائل إذ ردُّ وتعذر المسئول خير من أن ينــال بنفسه صدقة يتبعها أذي . وأوضح الأقوال هو الأول ويليه الثاني والثالث ضعيف جداً لأن الخطاب إعسا هو للمنفق المسئول لا للسائل الآخــذ. والمعي : أن قول المعروف له والتجــاوز والعفو خير لك من أن تصدق عليه وتؤذيه ، ثم خَمَّم الآية بصفتين مناسبتين لما تضمنته فقال : ( والله غبي حلمً ) وفيه معنيان .

أحدهما: إن الله غنى عنكم لن يناله شيء من صدقاتكم و إنما الحظ الأوفر الكم في الصدقة فنفعها عائد عليكم لا إليه سبحانه وتعالى فكيف يمن بنفقته و يؤذى مع غني الله التام عنها وعن كل ماسواه ومع هذا فهو حليم إذ لم يعاجل المان بالعقو بة . وفي ضمن هذا : الوعيد والتحذير .

والمعنى الثاني : أنه سبحانه وتعالى مع غناه التام من كل وجه فهو الموصوف

بالحلم والتجاوز، والصفح مع عطائه انواسع وصدقاته العميمة، فكيف يؤذى أحدكم بمنه، وأذاه مع قلة مايعطى وترارته وفقره، ثم قال الله تعالى: ( ٢: ٢٦٤ يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذى ينفق ماله رئاء الناس ولايؤمن بالله واليوم الآخر فمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلاً لا يقدرون على شيء مما كسبوا والله لايهدي القوم الكافرين) فتضمنت هذه الآية الإخبار بأن المن والأذى يحبط الصدقة، وهذا دليل على أن الحسنة قد تحبط بالسيئة مع قوله تعالى ( ٢:٤٩ يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون).

وقد تقدم الكلام على هذه المسألة فى أول هذه الرسالة فلا حاجة إلى إعادته وقد يقال: إن المن والأذى المقارن للصدقة هو الذى يبطلها دون ما يلحقها بعدها إلا أنه ليس فى اللفظ ما يدل على هذا التقييد والسياق يدل على إبطالها به مطلقاً، وقد يقال: تمثيله بالمرائى الذى لايؤمن بالله واليوم الآخر يدل على أن المن والأذى المبطل هو المقارن كالرياء وعدم الايمان فان الرياء لو تأخر عن العمل لم يبطله، ويجاب عن هذا مجوابين:

أحدهما : أن التشبيه وقع فى الحال التى يحبط بها العمل وهى حال المراثى والمان المؤذى فى أن كل واحد منهما يحبط العمل.

الثانى: أن الرياء لا يكون إلامقارناً للعمل لأنه فعال من الرؤيا التى صاحبها يعمل ليرى الناس عمله فلا يكون متراخياً وهذا بخلاف المن والأذى فانه يكون مقارناً ومتراخياً وتراخيه أكثر من مقارنته .

وقوله: «كالذى ينفق » إما أن يكون المعنى كابطال الذى ينفق فيكون قد شبه الابطال بالابطال أو المعنى لا تكونوا كالذى ينفق ماله رئاء الناس فيكون تشبيها للمنفق بالمنفق.

وقوله: « فثله » أى مثل هذا المنفق الذى قد بطل ثواب نفقته كمثل صفوان وهو الحجر الأملس وفيه قولان: أحدها: أنه واحد. والثانى: جمع صفوة (عليه تراب فأصابه وابل) وهو المطر الشديد فتركه صلدا وهو الأملس الذى لاشىء عليه من نبات ولا غيره، وهذا من أبلغ الأمثال وأحسنها فأنه يتضمن تشبيه قلب هذا المنفق المرائي الذى لم يصدر إنفاقه عن إيمان بالله واليوم الآخر بالحجر ، لشدته وصلابته وعدم الانتفاع به وتضمن تشبيه ما علق به من أثر الصدقة بالغبار الذى علق بذلك الحجر والوابل الذى أزال ذلك التراب عن الحجر فأدهب بالمانع الذى أبطل صدقته وأزالها كا يذهب الوابل التراب الذى على الحجر فيتركه صلدا فلا يقدر المنفق على شيء من ثوابه لبطلانه وزواله. وفيه معنى آخر: وهو أن المنفق لغير الله هو في الظاهر عامل عملا يرتب عليه الأجر و يركمو له كا تركو الحبة التي إذا بذرت في التراب الطيب أنبنت سبع سنابل في كل سبطة حجرا يمنع من نبات ما يبذر من الحب فيه ، فلا ينبت ولا يحرج شيئاً ما يبذر من الحب فيه ، فلا ينبت ولا يحرج شيئاً

ثم قال: (٢٠٥٢ ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتناء مرضات الله وتشيتا من أنفسهم كمثل جنة بربوة أصابها وابل فاتت أكلما ضعفين فان لم يصبها وابل فطل والله بما تعملون بصير) هذا مثل الذي مصدر نفقته عن الاخلاص والصدق في البدل ابتغاء مرضاته سبحانه هو الاخلاص . والتثبيت من النفس هو الصدق في البدل فان المنفق يعترضه عند إنفاقه آفتان إن نجا مهما كان مثله ماذ كره في هذه الآبة ، إحداهما : طلبه بنفقته محمدة أو تنساء أو غرضا من أغراضه الدنيوية . وهذا حال أكثر المنفقين ، والآفة الثانية : ضعف نفسه وتقاعسها وترددها . هل يفدل أم لا ؟ فالآفة الأولى : تزول بابتغاء مرضات الله . والآفة الثانية : ترول بالتثبيت فان شيت فان شيت النفس تشجعها وتقويتها والاقدام بها على البذل . وهذا هو صدقها وطلب مرضات الله إرادة وجهه وحده وهذا إخلاصها فإذا كان مصدر الانفاق عن دلائ

كان مثله كبنة ـ وهى البستان الكثير الأشجار ـ فهومجتن بها أى مستترليس قاعا فارغا . والجنة بربوة وهو المكان المرتفع ، لأبها أكل من الجنة التى بالوهاد والحضيض ، لأبها إذا ارتفعت كانت بمدرجة الأهوية والرياح . وكانت ضاحية للشمس وقت طلوعها واستوائها وغروبها . فكانت أنضج ثمرا وأطيبه وأحسنه وأكثره ، فإن الثمار تزداد طيبا وزكاء بالرياح والشمس ، مخلاف الثمار التى تنشأ فى الظلال ، وإذا كانت الجنة بمكان مرتفع لم يخش عليها إلا من قلة الماء والشراب فقال تعالى (أصابها وابل) وهو المطر الشديد العظيم القدر ، فأدت ثمرتها وأعطت بركتها ، فأخرجت ثمرتها ضعنى مايشر غيرها أو ضعنى ما كانت تثمر بسبب ذلك بركتها ، فأخرجت ثمرتها فعنى مايشر غيرها أو ضعنى ما كانت تثمر بسبب ذلك فهو يكفيها لكرم منبتها وطيب مغرسها تكتنى فى إخراج بركتها بالطل ، وهذا طال الأبرار والمقتصدين فى النفقة ، وهم درجات عند الله فأصحاب الوابل أعلاهم حال الأبرار والمقتصدين فى النفقة ، وهم درجات عند الله فأصحاب الوابل أعلاهم درجة ، وهم الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سراً وعلانية ، ويؤثرون على درجة ، وهم الذين ينفقون أموالهم بالليل مقتصدوه .

فمثل حال القسمين وأعمالهم بالجنسة على الربوة ، ونفقتهم الكثيرة بالوابل والطل ، وكما أن كل واحد من المطرين يوجب زكاء ثمر الجنة ونحوه بالأضعاف ، فكذلك نفقتهم كثيرة كانت أو قليله ، بعد أن صدرت عن ابتغاء مرضاة الله والتثبيت من نفوسهم، فهي زاكية عند الله نامية مضاعفة .

واختلف فى الضعفين . فقيل : ضعفًا الشىء مثلاه زائداً عليه ، وضعفه مثله وقيل : ضعفه مثلاه وضعفه ثلاثة أمثاله ، وثلاثة أضعافه أر بعة أمثاله كلازاد ضعفا زاد مثلا ، والذى حمل هذا القائل على ذلك فراره من استواء دلالة المفرد والتثنية فانه رأى ضعف الشيىء هو مثله الزائد عليه فإذا زاد إلى المثل صار مثلين ، وهم الضعف . فلو قيل : لها ضعفان . لم يكن فرق بين المفرد والمثنى . فالضعفان م ١١ ـ التفسيرالفي

عنده مثلان مضافان إلى الأصل، و يلزم من هذا أن يكون ثلاثة أضعافه ثلاثة أمثاله مضافة إلى الأصل. وهكذا أبداً.

والصواب: أن الضعفين هم المثلان فقط ، الأصل ومثله . وعليه يدل قوله تعالى : ( فَآتَت أَكُمُهَا ضعفين ) أى مثلين ، وقوله تعالى : (٣٣ : ٣٠ يضاعف لها العذاب ضعفين ) أى مثلين . ولهذا قال فى الحسنات : (٣٣ : ٣١ نؤتها أجرها مرتين ) .

وأما ما وهموه من استواء دلالة المفرد والتثنية فوهم منشؤه ظن أن الضعف هو المثل مع الأصل ، وليس كذلك ، بل المثل له اعتباران : إن اعتبر وحده فهو ضعف ، وان اعتبر مع نظيره فهما ضعفان . والله أعلم .

واختلف فى رافع قوله : ( فطل )

فقيل: هو مبتدأ خبره محذوف ، أي وظه يكفيها .

وقيل: خبر مبتدؤه محدوف تقديره . فالذي يرويها ويصيبها طل ، والصمير في (أصابها) إما أن يرجع إلى الجنة ، أو إلى الربوة ، وهما متلازمان .

ثم قال تعالى : (أبود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجرى من تحتها الأنهار له فيها من كل الثمرات وأصابه الكبر، وله ذرية ضعفاء، فأصابها اعصار فيه نار فاحترقت كذلك ببين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون) قال الحسن : هذا مثل، قل والله من يعقله من الناس : شيخ كبير ضعف جسمه وكبر صبيانه أفقر ما كان إلى جنته . وإن أحدكم والله أفقر ما يكون إلى عمله إذا انقطعت عنه الدنيا .

وفى صحيح البخارى عن عبيد بن عمير قال: قال عمر يوما لأصحاب النبى صلى الله عليه وسلم « فيم هم يرون هذه الآية نزلت (أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل) الآية ؟ قالوا: الله أعلم . فغضب عمر وقال : قولوا نعلم أولا نعلم . فقال ابن عباس: في نفسى منها شيء يأمير المؤمنين. فقال حمر: قل ياابن أخي، ولا تحقر بنفسك. قال ابن عباس: ضربت مثلا لعمل. قال عمر: أي عمل؟ قال ابن عباس: لعمل رجل عمل بطاعة الله ثم بعث الله له الشيطان فعمل بالمعاصى حتى أحرق أعماله ».

فقوله تعالى: (أيود أحدكم) أخرجه مخرج الاستفهام الانكارى، وهو أبلغ من النفى والنهى وألطف موقعا، كما ترى غيرك يفعل فعلا قبيحا، فتقول له: لايفعل هذا عاقل، أيفعل هذا من يخاف الله والدار الآخرة ؟

وقال تعالى (أيود أحدكم) بلفظ الواحد لتضمنه معنى الانكار العام ، كما تقول أيفعل هذا أحد فيه خير ؟ وهو أبلغ فى الانكار من أن يقول : أيودون . وقوله : (أيود) أبلغ فى الانكار مما لوقيل : أيريد ، لأن محبة هذا الحال المذكورة وتمنيها أقبح وأنكر من محرد إرادتها .

وقوله تعالى . (أن تكون له جنة من نخيل وأعناب) خص هذين النوعين من الثمار بالذكر لأبهما أشرف أنواع الثمار ، وأكثرها نفعا فإن منهما القوت والغذاء . والدواء والشراب والفاكهة . والحلو والحامض ، ويؤكلان رطبا ، ويابسا ، ومنافعهما كثيرة جداً .

وقد اختلف في الأنفع والأفضل منهما

فرجحت طائفة النخيل ، ورجحت طائفة العنب ، وذكرتكل طائفة حججا التولها ، فذكر ناها في غيرهدا الموضع (١)

وفصل الخطاب: أن هذا يختلف باختلاف البلاد. فإن الله سبحاله وتعـالى أجرى العادة بأن سلطان أحدهم لايحل حيث يحل سلطان الآخر. فالأرض التي يكون فيها سلطان النخيل لا يكون العنب بها طائلا ولاكثيراً. لأنه إنما يخرج في

<sup>(</sup>١) في كتاب مفتاح دار السعادة .

الأرض الرخوة اللينة المعتدلة غير السبخة ، فينمو فيها فيكثر ، وأما النخيل فنموه وكثرته في الأرض الحارة السبخة ، وهي لاتناسب العنب . فالنخل في أرضه ومعدنه أفضل من النخل وموضعه أنفع وأفضل من العنب فيها . والعنب في أرضه ومعدنه أفضل من النخل فيها . والله أعلم .

والمقصود: أن هذين النوعين هما أفضل أنواع الثمار وأكرمها . فالجنة المشتملة عليهما من أفضل الجنان ، ومع هذا فالأنهار تجرى تحت هذه الجنة . وذلك أكل لها وأعظم في قدرها ، ومع ذلك فلم يعدم شيئا من أنواع الثمار المشتهاة ، بل فيها من كل الثمرات ، ولكن معظمها ومقصودها النخيل والأعناب . فلا تنافى بين كومها من نخيل وأعناب ، و (فيها من كل الثمرات)

ونظير هــذا قوله تعالى ( ۱۸ : ۳۳ ، ۳۳ واضرب لهم مثلا رجاين جعلنا لأحدها جنتين من أعناب ، وحفقناها بنخل ، وجعلنا بينهما زرعا ، كلتا الجنتين آتت أكلها ، ولم نظلم منه شيئاً وفجر نا خِلالهما نهراً وكان له ثمر )

وقد قيل: إن الثمار في آية السكهف وفي آية البقرة المراد بها المنافع والأموال والسياق يدل على أنها الثمار المعروفة لاغيرها. لقوله في البقرة ( وله فيها من كل الثمرات) ثم قال تعالى ( فأصابها ) أى الجنة ( إعصار فيه نار فاحترقت ) وفي الكهف ( وأحيط بشره فأصبح يُقلِّب كَفَيه على ما أنفق فيها ، وهي حاوية على عروشها ) وما ذلك إلا ثمار الجنة . ثم قال تعالى ( وأصابه الكبر ) هذا إشارة إلى عدة حاجته إلى جنته ، وتعلق قلبه بها من وجوه

أحدها: أنه قد كبر سنه عن الكسب والتجارة ونحوها.

الثانى : أن ابن آدم عند كبرسنه يشتد حرصه الثالث : أن له ذرية ، فهو حريص على بقاء جنته لحاجته وحاجة ذريته ،

الرابع : أنهم ضعفاء ، فهم كُـلُ عليه ، لا ينفعونه بقوتهم وتصرفهم . الخامس : أن نفقتهم عليه ، لضعفهم وعجزهم وهذا نهاية ما يكون من تعلق القلب بهذه الجنة ، لخطرها في نفسها ، وشدة حاجته وذريته إليها . فإذا تصورت هذا الحال وهذه الحاجة ، فكيف تكون مصيبة هذا الرجل إذا أصاب جنته إعصار ، وهو الريح التي تستدير في الأرض ثم ترتفع في طبقات الجو كالعمود وفيها نار ، مرت بتلك الجنة فأحرقتها ، وصيرتها رماداً ، فصدق والله الحسن \_ هذا مثل قل من يعقله من الناس \_ ولهذا نبه الله سبحاله وتعالى على عظم هذا المثل ، وحدا القلوب إلى التفكر فيه اشدة حاجتها اليه . فقال تعالى (كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون) .

فلو فكر العاقل فى هذا المثل وجعله قبلة قلبه اكفاه وشفاه فكذلك العبد إذا عمل بطاعة الله ثم أتبعها بما يبطلها و يحرقها من معاصى الله كانت كالإعصار ذى النار المحرق للجنة التي غرسها بطاعته وعمله الصالح.

فلو تصور العامل بمعصية الله بعد طاعته هذا المعنى حق تصوره وتأمله كما ينبغى لما سولت له نفسه والله إحراق أعماله الصالحة و إضاعتها ، ولكن لابد أن يغيب عنه علمه عند المعصية . ولهذا استحق اسم الجهل . فكل من عصى الله فهو جاهل .

فإن قيل: الواو في قوله تعالى ( وأصابه الكبر ) واو الحال أم واو العطف؟ و إذا كانت للمطف فعلام عطفت مابعدها ؟

قلت : فيه وجهان .

أحدها: أنها واو الحال، اختاره الزمخشرى، والمعنى: أبود أحدكم أن تكون له جنة شأنها كذا وكذا في حال كبره وضعف ذريته.

والثانى: أن تكون للعطف على المعنى. فإن فعل التمنى وهو قوله: (أيود أحدكم) لطلب الماضى كثيراً. فكان المعنى: أيود لوكانت له جنة من نخيل وأعناب وأصابه الكبر فجرى عليها ما ذكر.

وتأمل كيف ضرب سبحاله المثل الهنفق المرائى الذى لم يصدر إنفاقه عن

الإيمان: بالصفوان الذي عليه التراب، فإنه لم ينبت شيئاً أصلا، بل ذهب بذره ضائعاً لعدم إيمانه و إخلاصه . ثم ضرب المثل لمن عمل بطاعة الله مخلصاً بنيته لله، ثم عرض له ماأ بطل ثوانه: بالجنة التي هي من أحسن الجنان وأطيبها وأزهرها، ثم سلط عليها الاعصار الناري فأحرقها . فإن هذا نبت له شيء وأثمر له عمله، ثم أحرقه ، والأول لم يحصل له شيء يدركه الحريق .

فتبارك من جعل كلامه حياة للقلوب وشفاء للصدور وهدى ورحمة المؤمنين. ثم قال : (يا أيها الدين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم ومما أخرجنا لكم من الأرض ولا تيمموا الحبيث منه تنفقون ) أضاف سبحانه الكسب إلهم، و إن كان هو الخالق لأفعالهم، لأنه فعلهم القائم بهم، وأسند الإحراج إليه لأنه ليس فعلا لهم ، ولا هو مقدوراً لهم ، فأضاف مقدورهم إليهم وأضاف مفعوله الدى لا قدرة لهم عليه إليه . فني ضمنه الرد على من سوى أبين النوعين وسلب قدرة العبد وفعله وتأثيره عنه بالكلية .وخص سبحانه هذين النوعين وهما الخارج من الأرض والحاصل بكسب التجارة دون غيرهامن المواشي : إما تحسب الواقع فإلهما كاما أغلب أموال القوم إذ ذاك . فإن المهاجرين كانوا أصحاب تجارة وكسب، والأنصار كانوا أصحاب حرث وزرع. فخص هذين النوعين بالدكر لحاجبهم إلى بيان حكمهما وعموم وجودها ، وإما لأمهما أصول الأموال وما عداها فعنها يكون ومنها ينشأ فإن الكسب يدخل فيه التجارات كلها على اختلاف أصنافها وأنواعها من الملابس والمطاعم والرقيق والحيوانات والآلات والأمتعة وسائر ماتتعلق به التحارة ، والخارج من الأرض يتنساول حبها وتمارها وركارها ومعدنها ،وهذان هما أصول الأموالوأغلبهاعلى أهل الأرض،فكان ذكرهماأهم .

ثم قال : ( ولا تيمموا الحبيث منه تنفقون ) فنهى سبحانه عن قصد اخراج الردىء ، كما هو عادة أكثر النفوس : تمسك الجيد لها وتخرج الردىء للفقير .

ونهيه سبحانه عن قصد ذلك وتيممه فيه مايشبه العذر لمن فعل ذلك لا عن قصد وتيمم ، بل عن اتفاق إذ كان هو الحاضر إذ ذاك ، أو كان ماله من جنسه . فان هذا لم يتيم الخبيث بل تيمم إخراج بعض ما من الله به عليه .

وموقع قوله : ( منه تنفقون ) موقع الحال أي لا تقصدوه منفقين منه .

ثم قال : (ولستم بآخذيه إلا ان تغمضوا فيه ) أي لوكنتم أنتم المستحقين له وُبذل لَكُمُ لم تأخذوه في حقوقكم إلا بأن تتسامحوا في أخذه وتترخصوا فيه ، من قولهم : أغمض فلان عن بعض حقه . ويقال للبائع : اغمض ، أي لا تستقص . كأنك لا تبصر . وحقيقته: من إغماض الجفن ، فكأن الرائي لكراهته له لايملأ عينه منه بل يغمض من بصره و يغمض عنه بعض نظره بغضا ، ومنه قول الشاعر:-لم يفتنا بالوتر قوم وللضي م رجال يرضون بالاغماض

وفيه معنيان :

أحدهما :كيف تبــذلون لله وتهدون له مالا ترضون ببذله لــكم ولا يرضى أحدكم من صاحبه أن يهديه له ؟ والله أحق مَنْ يختار له خيار الأشياء وأنفسها . والثاني : كيف تجعلون له ماتكرهون لانفسكم ، وهو سبحانه طيب لا يقبل الاطيبا ؟

ثم ختم الآيتين بصفتين يقتضيهما سياقهما ، فقال : (واعلموا أن الله غني حميد) فغناه وحمده يأبيان قبوله الردىء، فان قابل الردىء الخبيث إما أن يقبله لحاجته إليه ، و إما أن نفسه لا تأماد لعدم كالها وشرفها ، وأما الغني عنه الشريف القدر الكامل الأوصاف فانه لا يقبله .

نم قال تعــالى : ( الشيطان يعدكم الفقر و يأمركم بالفحشاء ، والله يعدكم مغفرة منه وفضلا والله واسع عليم)

هذه الآية تتضمن الحض على الانفاق والحث عليه بأبلغ الألفاظ وأحسن المعانى . فأنها اشتملت على بيان الداعى إلى البخل ، والداعى إلى البذل والانفاق وبيان مايدعو إليه داعى البحل، وما يدعو إليه داعي الانفاق، وبيان ما يدعو به داعى الأمرين.

فأخبر سبحانه أن الذي يدعوهم إلى البخل والشيح هو الشيطان وأحسبر أن دعوته هي بما يعدهم به ويخوفهم من الفقر إن أنفقوا أموالهم . وهذا هو الداعي الغالب على الخلق . فان أحدهم يهم بالصدقة والبذل فيجد في قلبه داعياً يقول له : متى أخرجت هذا دعتك الحاجة إليه ، وافتقرت إليه بعد إخراجه ، وإمساكه خبر لك ، حتى لا تبقى مثل الفقير ، فعناك حير لك من غناه . فإذا صور له هده الصورة أمره بالفحشاء وهي البخل الذي هو من أقبح الفواحش . وهذا اجماع من الفسرين : أن الفحشاء ، هنا البخل . فهذا وعده وهذا أمره . وهو الكاذب في وعده ، الغار الفاجر في أمره . فالمستجيب لدعوته مغرور محدوع مغبون . فانه يدلى من يدعوه بغروره . ثم يورده شر الموارد . كما قيل :

دلاهم بغرور ، ثم أوردهم إن الحبيث لمن والاه غرار هذا وإن وعده له الفقر ليس شفقة عليه ، ولا تصيحة له ، كا ينصح الرجل أخاه ولا محبة في بقائه غنيا ، بل لا شيء أحب إليه من فقره وحاجته . وإنما وعده له بالفقر وأمره إياه بالبخل ليسيء ظنه بربه ، ويترك ما يحبه من الانفاق لوجهه ، فستوجب منه الحرمان .

وأما الله سبحانه فانه يعد عبــده مغفرة منه لذو به ، وفضلا بأن يخلف عليه أكثر مما أنفق وأضعافه إما في الدنيا أو في الدنيا والآخرة .

فهذا وعد، الله وذاك وعد الشيطان. فلينظر البخيل والمنفق أيَّ الوعدين هو أوثق ؟ و إلى أيهما يطمئن قلبه وتسكن نفسه ؟ والله يوفق من يشاء و يخذل من يشاء. وهو الواسم العلم.

وتأمل كيف ختم هذه الآية بهذين الاسمين ( والله واسع عليم ) فانه واسع العطاء عليم بمن يستحق فضله ومن يستحق عدله ، فيعطى هذا بفضله ، ويمنع هذا بعدله . وهو بكل شيء عليم .

فتأمل هذه الآيات ولا تستطل بسط الكلام فيها فان لها شأناً لا يعقله الا من عقل عن الله خطابه وفهم مراده ( ٢٩ : ٤٣ وتلك الأمثـال نضر بها للنــاس وما يعقلها الا العالمون ).

وتأمل ختم هذه السورة ، التي هي سنام القرآن بأحكام الأموال وأقسام الأغنياء وأحوالهم . وكيف قسمهم إلى ثلاثة أقسام : محسن ، وهم المتصدقون . فذكر جزاءهم ومضاعفته ، ومالهم في قرض أموالهم للمليء الوفي سبحانه ، ثم حدرهم على يبطل ثواب صدقاتهم و يحرقها بعد استوائها وكالها من المن والأذى ، وحذرهم عما يمنع ترتب أثرها عليها ابتداء من الرياء . ثم أمرهم أن يتقر بوا إليه بأطيب ، عما يمنع ترتب أثرها وخبيثها . ثم حدرهم من الاستجابة لداعي البخل والفحش ، وأخبر أن استجابتهم لدعوته سبحانه وثقتهم بوعده أولي بهم . وأخبر أن هذا من وأخبر أن استجابتهم لدعوته سبحانه وثقتهم بوعده أولي بهم . وأخبر أن هذا من عباده ، وأن من أوتيها فقد أوتي خبراً كثيراً : أوتي ما هو خبر وأفضل من الدنيا كلها ، لأنه سبحانه وصف الدنيا بالقلة ، فقال تعالى ( قل متاع الدنيا قليل ) وقال تعالى : ( ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خبراً كثيراً ) فدل على أن ما يؤنيه الله عبده من حكمته خبر له من الدنيا وما عليها ، ولا يمقل هذا كل أحد ، بل لا يعقله إلا من له لب وعقل زكى . فقال تعالى : ( وما يذكر إلا أولوا الألباب )

ثم أخبر أن كل ما أنفقوه من نفقة أو تقر بوا به إليه من نذر فإنه يعلمه ، فلا يضيع لديه ، بل يعلم ما كان منه لوجهه فيتولى هو سبحانه مجازاته من واسع فضله و يكل جزاء من عمل لغيره إلى من عمل له فإنه ظالم لنفسه وما له من نصير. ثم أخبر سبحانه عن أحوال المتصدقين لوجهه في صدقاتهم ، وأنه يثيبهم عليها ، إن أبدوها أو كتموها بعد أن تكون خالصة ، لوجهه فقال : ( إن تبدوا الصدقات فنعماً هي ) أي فنعم شيء هي ، وهذا مدح لها موصوفة بكولها ظاهرة بادية ، فلا يتوهم مبديها بطلان أثره وثوابه ، فيمنعه ذلك من إخراجها ، وينتظر بادية ، فلا يتوهم مبديها بطلان أثره وثوابه ، فيمنعه ذلك من إخراجها ، وينتظر

بها الإخفاء، فتفوت أو تعترصه الموانع و يحال بينه و بين قابه ، أو بينه و بين إخراجها . فلا يؤخر صدقته العلانية بعد حضور وقتهما إلى وقت السر، وهذه كانت حال الصحابة .

ثم قال : (و إن تجفوها وتؤتوها الفقراء فهم خبر لكم) فأخبر أن إعطاءها للفقير في خفية خير للمنفق من إظهارها و إعلانها .

وتأمل تقييده تعالى الإخفاء بايتاء الفقراء خاصة ، ولم يقل : و إن تحفوها فهو خير لهم ، فإن من الصدقة ما لم يمكن إخفاؤه كتجهيز جيش ، و بناء قنطرة ، و إجراء نهر أو غير ذلك ، وأما إبتاؤها الفقراء فني إخفائها من الفوائد : الستر عليه ، وعدم تخجيله بين الناس ، و إقامته مقام الفضيحة ، وأن يرى النس أن يده هي اليد السقلي ، وأنه لا شيء له فيزهدون في معاملته ومعاوضته . وهذا قدر زائد عن الإحسان إليه بمجرد الصدقة ، مع تضمنه الاخلاص ، وعدم الراءاة وطلب المحمدة من الناس ، وكان إخفاؤها للفقير خيراً من إظهارها بين الناس ، ومن هذا مدح النبي صلى الله عليه وسلم صدقة السر وأثني على فاعلها ، وأخبر أنه أحد السبعة الذين هم في ظل عرش الرحن يوم القيامة . ولهذا جعله سبحانه خيراً للمنفق ، وأخبر أنه يكفر عنه بذلك الانفاق من سيئاته . ولا يخفي عليه سبحانه أعمال كم ولا نيات كم . فإنه بما تعملون خبير .

ثم أخبر أن هذا الانفاق إنما نفعه لأنفسهم ، يعود عليهم أحوج ما كانوا إليه فكيف يبخل أحدكم عن نفسه بما نفعه محتص بها عائد إليها ؟ و إن نفقة المؤمنين إيماتكون ابتغاء وجهه خالصاً. لأبها صادرة عن إيمانهم ، و إن نفقتهم ترجع إليهم وافية كاملة . ولا يظلم منها مثقال ذرة .

وصدر هذا الكلام بأن الله هو الهادى الموفق لمعاملته . وإيثار مرضاته وأنه ليس على رسوله هداهم . بل عليه إبلاغهم . وهو سبحانه الذى يوفق من يشاء لمرضاته .

ثم ذكر المصرف الذي توضع فيه الصدقة ، فقال تعالى : ( للفقراء الذين أحصروا في سبيل الله لا يستطيعون ضربا في الأرض، أيحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف، تعرفهم بسيماهم ، لا يسألون الناس إلحافاً ) .

فوصفهم بست صفات :

إحداها: الفقر

الثانية: حبسهم أنفسهم فى سبيله تعالى وجهاد أعدائه ، ونصر دينه ، وأصل الحصر: المنع ، فنعواأنفسهم من تصرفها فى أشغال الدنيا ، وقصروها على يذلها لله وفى سبيله .

الثالثة : عجزهم عن الأسفار للتكسب ، والصرب فى الأرض : هو السفر . قال تعالى : ( ۲۰ : ۲۰ علم أن سيكون منكم مرضى وآخرون يضر بون فى الأرض يبتغون من فضل الله ) وقال تعالى ( ٤ : ١٠١ وإذا ضر بم فى الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة ) .

الرابعة : شدة تعففهم . وهوحسن صبرهم ، و إظهارهم الغنى . يحسبهم الجاهل أغنياء من تعففهم ، وعدم تعرضهم وكتمانهم حاجتهم .

الخامسة: أبهم يعرفون بسياهم . وهي العلامة الدالة على حالبهم ألتي وصفهم الله بها . وهذا لا ينافي حسبان الجاهل أبهم أغنيا، ، لأن الجاهل له ظاهر الأمر، والعارف: هو المتوسم المتفرس الذي يعرف الناس بسياهم . فالمتوسمون خواص المؤمنين ، كما قال تعالى ( ١٥ : ٧٥ إن في ذلك لآيات المتوسمين )

السادسة : تركمهم مسألة الناس ، فلا يسألونهم إلحافاً والالحاف : هو الالحاح والنفى متسلط عليهما معا ، أى لا يسألون ولا يلحفون ، فليس يقع منهم سؤال يكون بسببه إلحاف . وهذا كقوله \* على لاحب لا يهتدى لمناره \* أى ليس فيه منار فهتدى به .

وفيه كالتنبيه على أن المذموم من السؤال: هو سؤال الالحاف. فأما السؤال بقدر الضرورة من غير إلحاف فالأفضل تركه ولا يحرم.

فهذه ست صفأت المستحقين الصدقة فألغاها أكثر الناس ولحظوا مها ظاهر الفقر ، وزيه من غير حقيقته . وأما سائر الصفات المذكورة فعزيز أهلها ، ومن يعرفهم أعز . والله يختص بتوفيقه من يشاء ، فيؤلاءهم المحسنون في أموالهم .

القسم الثانى: الظالمون، وهم ضد هؤلاء، وهم الذين يذبحون المحتاج المصطر. فإذا دعته الحاجة إليهم لم يُنفِسُوا كُر بته إلا بريادة على ما يبذلونه له. وهم أهل الربا. فذكرهم تعالى بعد هذا فقال:

( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقي من الربا إن كنتم مؤمنين )

فصدر الآية بالأمر بتقواه المضادة للربا ، وأمر بترك ما بقي من الربا عد نزول الآية ، وعفا لهم عما قبصوه به به قبل التحريم ، ولولا ذلك لردوا ما قبصوه به قبل التحريم ، وعلق هـذا الامتثال على وجود الايمان مهم . والمعاق على شرط منتف عند انتفائه . ثم أكد عليهم التحريم بأغلظ شي وأشده وهي محار بة المرابي لله ورسوله ، فقال تعالى : (فإن لم تفعلوا فائذنوا نحرب بن الله ورسوله ) فني ضمن هذا الوعيد : أن المرابي محارب لله ولرسوله ، قد آذنه الله بحر به . ولم يحيي هذا الوعيد في كبيرة سوى الربا ، وقطع الطريق ، والسمى في الأرض بالفساد ، لأن كل واحد مهما مفسد في الأرض قاطع الطريق ، والسمى في الناس : هذا بقهره لهم وتسلطه عليهم ، وهدذا بامتناعه من تفريج كربائهم الناس : هذا بقهره لهم وتسلطه عليهم ، وهدذا بامتناعه من تفريج كربائهم الا بتحميلهم كربات أشد منها . فأخبر عن قطاع الطريق بأمهم يحار ون الله ورسوله ، وأذن هؤلاء إن لم يتركوا الربا بحر به وحرب رسوله .

مم قال: (وأن تبتم فلمكم رءوس أموالكم) يعنى إن تركم الربا وتبتم إلى الله منه ، وقد عاقدتم عليه ، فإنما لكم رؤس أموالكم لا تردادون عليها فتظلمون الآخذ. ولا تنقصون منها فيظلمكم من أخذها. فإن كان هذا القابض

معسرا فالواجب إنظاره إلى ميسرة ، و إن تصدقتم عليه وأ ترأتموه فهو أفضل كم وخير لكم . فإن أبت نفوسكم وشَحَّت بالعدل الواجب أو الفضل المندوب فذكروها يوما ترجعون فيه إلى الله وتلقون ربكم ، فيوفيكم جزاء أعمالكم أحوج ما أنتم إليه .

فذكر سبحانه المحسن وهو المتصدق ثم عقبه بالظالم وهو المرابى .

ثم ذكر العادل في آية النداين فقال تعالى :

( يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين ) الآية ، ولولا أن هذه الآية تستدعى سِفراً وحدها لذكرت بعض تفسيرها

والغرض إنما هو التنبيه والاشارة ، وقد ذكر أيضاً العادل ، وهو آخذ رأس ماله من غريمه بلا زيادة ولا نقصان .

ثم ختم السورة بهذه الخاتمة العظيمة ، التي هي من كنز تحت عرشه . والشيطات يفر من البيت الذي تقرأ فيه ، وفيها من العلوم والمعارف وقواعد الإسلام وأصول الايمان ، ومقامات الاحسان ما يستدعى بيانه كتابا مفرداً (١)

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين ٧٤-٤٩٤ .

## سورة آل عمران

بِن لِنَّهُ الْخُورَالِجِيَّةِ

قول الله تعالى ذكره .

(١٨:٣ ، ١٩ شهد الله أنه لاإله إلاهو والملائكة وأولو العلم ، قائماً بالقسط . لا إله إلا هو العزيز الحكيم . إن الدين عند الله الإسلام ) .

تضمنت هذه الآية الكريمة: إثبات حقيقة التوحيد، والرد على جميع هذه الطوائف \_ التى فصل عقائدها الباطلة قبل هذا \_ والشهادة ببطلان أقوالهم، ومذاهبهم. وهذا إنما يتبين بعد فهم الآية، ببيان ماتضمنته من المعارف الإلهية، والحقائق الإيمانية.

فتضمنت هذه الآية :أجل شهادة وأعظمها ، وأعدلها وأصدقها ، من أجلِّ شاهد ، بأجل مشهود

وعبارات السلف في «شهد» تدور على : الحكم والقضاء ، والإعلام والبيان والإخبار .

قال مجاهد: حكم وقضى . وقال الزجاج: يتن . وقالت طائفة : أعلم وأخبر . وهذه الأقوال كلما حق ، لا تنسافي بيها . فإن الشهادة تتضمن كلام الشاهد ، وخبره وقوله . وتتضمن إعلامه و إخباره و بيانه . فلها أربع مراتب ! فأول مراتبها : علم ومعرفة ، واعتقاد لصحة المشهود به وثبوته .

وثانيها: تـكلمه بذلك ونطقه به. و إن لم 'يعلم به غيره، بل يتكلم هو به مع نفسه، و يذكرها و ينطق بها، أو يكتبها.

وثالثها : أن ُيعلم غيره بما شهد به ، و تحبره به ، و ببينه له .

ورابعها : أن يلزمه بمضمونها ، ويأمره به .

فشهادة الله سبحانه لنفسه بالوحدانية ، والقيام بالقسط: تضمنت هذه المراتب الأربعة : علمُ الله سبحانه بذلك ، وتكامه به ، وإعلامه ، وإخباره خلقه به ، وأمرهم وإلزامهم به .

أما مرتبة العلم: فإن الشهادة بالحق تتضمنها ضرورة ، و إلا كان الشاهد شاهداً بما لاعلم له به . قال الله تعالى ( ٤٣ : ٨٦ إلا من شهد بالحق وهم يعلمون ) وقال النبي صلى الله عليه وسلم « على مثلها فاشهد » وأشار إلى الشمس .

وأما مرتبة التكلم والخبر : فمن تكلم بشيء وأخبر به فقد شهد به . و إن لم يتلفظ بالشهادة . قال تمالى ( ٦ : ٠٥٠قل هَلُمَّ شهداءَكم الذين يشهدون أن الله حرم هذا . فإن شهدوا فلا تشهد معهم ) وقال تعالى ( ١٩ : ١٩ وجعلوا الملائكة الذينهم عباد الرحمن إناثًا ، أشهدوا خلقهم ؟ ستكتب شهادتهم ويُسألون ) فجمل ذلك منهم شهادة ، و إن لم يتلفظوا بلفظ الشهادة ، ولم يؤدوها عند غيرهم . قال النبي صلى الله عليه وسلم « عدلت شهادة الزور الإشراك بالله » وشهادة الزور : هي قول الزور ، كما قال تِعالى ( ٣٢ : ٣١ واجتنبوا قول الزور . حنفاء لله غير مشركين. به) وعند هذه الآية قال رسول الله صلى الله عليه وســلم « عدلت شهادة الزور الإشراك بالله » فسمى قول الزور شهادة . وسمى الله تعالى إقرار العبد على نفســــه شهادة ، قال تعالى (٤ : ١٣٥ ياأيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط، شهداء لله ولو على أنفسكم ) . فشهادة المرء على نفسه : هي إقرار المرء على نفسه . وفي الحديث الصحيح في قصة ماعز « فلما شهد على نفســه أربع مرات رجمه رسول الله صلى الله عليه وسلم » وقال تعالى ( ٧ : ٣٧ قالوا : شهدنا على أنفسنا ، وغرتهم الحياة الدنيا . وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين ) .

وهذا وأضعافه يدل على أن الشاهد عند الحاكم وغيره لا يشترط فى قبول شهادته أن يتلفظ بلفظ الشهادة ،كا هو مذهب مالك وأهل المدينة ، وظاهر كلام

أحمد . ولا يعرف عن أحد من الصحابة والتابعين اشتراط ذلك . وقد قال ابن عباس « شهد عندى رجال مرضيون \_ وأرضاهم عندى عمر \_ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مهى عن الصلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس ، ومعاوم أمهم لم يتلفظوا بلفظ الشهادة ، والعشرة الذين شهد لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجنة : لم يتلفظ في شهادته لهم بلفظ الشهادة ، بل قال « أبو بكر في الجنة ، وعمر في الجنة ، وعمان في الجنة ، وعمان في الجنة ، وعمل في الجنة \_ الحديث »

وأجمع المسلمون على أن الكافر إذا قال « لا إله إلا الله محمد رسول الله » فقد دخل فى الإسلام ، وشهد شهادة الحق ، ولم يتوقف إسلامه على لفظ الشهادة . وقد دخل فى قوله صلى الله عليه وسلم « حتى يشهدوا : أن لا إله إلا الله » وفى اللفظ الآخر « حتى يقولوا : لا إله إلا الله » فدل على أن قولهم « لا إله إلا الله » شهادة منهم ، وهذا أكثر من أن تذكر شواهده فى الكتاب والسنة . فليس مع من اشترط لفظ الشهادة دليل يعتمد عليه . والله أعلم

وأما مرتبة الإعلام والإخبار: فنوعان: إعلام بالقول، وإعلام بالفعل. وهذا شأن كل معلم لغيره بأمر: تارة يعلمه بقوله، وتارة بفعله. ولهذا كان من حمل داراً مسجداً وفتح بابها لكل من دخل إليها، وأذن بالصلاة فيها معلماً أنها وقف، وإن لم يتلفظ به. وكذلك من وُجد متقرباً إلى غيره بأنواع المسار معلماً له ولغيره: أنه يحبه، وإن لم يتلفظ بقوله. وكذلك بالعكس.

وكذلك شهادة الرب جل جلاله وبيانه و إعلامه : يكون بقوله تارة ، و بقطه تارة أخرى .

قالقول: هو ماأرسل به رسله ، وأنزل به كتبه ، بما قد علم بالاصطرار: أن جميع الرسل أخبروا عن الله أنه شهد لنفسه بأنه لا إله إلا هو . وأخبر بذلك . وأمر عباده أن يشهدوا به .

وشهادته سبحانه «أنه لاإله إلا هو» معلومة من جهة كل من بلَّغ عنه كلامه . وأما بيانه وإعلامه بفعله : فهو ما تضمنه خبره تعالى عن الأدلة الدالة على وحدانيته التي تعلم دلالتها بالعقل والفطرة .

وهذا أيضاً يستعمل فيه لفظ الشهادة ، كما يستعمل فيه لفظ الدلالة ، والإرشاد والبيان ، فإن الدليل يبين المدلول عليه ويظهره ، كما يبينه الشاهد والخبر بل قد يكون البيان بالفعل أظهر وأبلغ . وقد يسمى شاهد الحال نطقاً وقولا له وكلاما ، لقيامه مقامه ، وأدائه مؤداه . كما قيل :

وقالت العينان : سمعاً وطاعة وَحدَّرَنَا بالدُّر لَّـا يُثَقَّب وقال الآخر :

شكى إلىَّ جملي طول السُرى صبراً بُجيلى ، فكلانا مبتلى وقال الآخر :

امتلاً الحوض ، روقال : قطنى مهلاً رويداً ، قد ملائت بطنى ويسمى هذا شهادة أبضاً ، كما فى قوله تعالى ( ٩ : ١٧ ما كان للمشركين أن يعمروا مساجد الله شاهدين على أنفسهم بالكفر) فهذه شهادة منهم على أنفسهم بما يفعلون من أعمال الكفر وأقواله ، فهى شهادة بكفرهم ، وهم شاهدون على أنفسهم بما شهدت بها عليهم .

والمقصود : أنه سبحانه يشهد بما جعل آياته المخلوقة دالة عليه . فإن دلالتها إنما هي بخلقه وجعله ، ويشهد بآياته القولية الكلامية المطابقة لما شهدت به آياته الخلقية ، فتتطابقت شهادة القول وشهادة الفعل ، كما قال تعالى ( ٤١ :٥٣ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم، حتى يتبين لهم أنه الحق ) أي أن القرآن هو الحق . فأخبر أنه يدل بآياته الأفقية والنفسية على صدق آياته القولية الكلامية .

وهذه الشهادة الفعلية : قد ذكرها غير واحد من أئمة العربية والتفسير . م ١٢ — التفسير القيم قال ابن كيسان : شهد الله بتدبيره العجيب ، وأموره المحكمة عند خلقه : أنه لا إله إلا هو .

## فص\_\_\_\_ار

وأما المرتبة الرابعة: وهي الأمر بذلك والإلزام به ، و إن كان مجرد الشهادة لا يستلزمه ، لكن الشهادة في هذا الموضع تدل عليه ، وتتضمنه . فإنه سبحانه شهد به شهادة من حكم به ، وقضى وأمر ، وألزم عباده به كما قال تعالى ( ١٣: ١٧ وقضى ر بك أن لا تعبدوا إلا إياه ) وقال تعالى ( ١٦: ٥٠ وقال الله لا تتخذوا إلمين اثنين ، إنما هو إله واحد ) وقال تعالى ( ٩٨ : ٥ وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين ) وقال تعالى ( ٢١ : ٢٢ لا تجعل مع الله إلها آخر ) وقال تعالى ( ٢٠ : ٢٦ فلا تدع مع الله إلها آخر ) والقرآن كله شاهد بذلك .

ووجه استارام شهادته سبحانه لذلك: أنه إذا شهد «أنه لا إله إلا هو » فقد أخبر، وبين، وأعلم وحكم وقضى: أن ما سواه ليس بالله، وأن إلهية ما سواه أبطل الباطل، وإثباتها أظلم الظلم. فلا يستحق العبادة سواه ، كا لا تصلح الإلهية لغيره ، وذلك يستلزم الأمر باتخاذه وحده إلها ، والنهى عن اتخاذ غيره معه إلها . وهذا يفهمه المخاطب من هذا النفي والإثبات ، كا إذا رأيت رجلا يستفتى ، أو يستشهد ، أو يستطب من ليس أهلا لذلك ، ويدع من هو أهل ، فتقول له : هذا يستشهد ، أو يستطب من ليس أهلا لذلك ، ويدع من هو أهل ، فتقول له : هذا في يستشهد ، ولا شاهد ، ولا طبيب ، المفتى فلان ، والشاهد فلان ، والطبيب فلان . فإن هذا أمر منك ويهي .

وأيضاً فإن الآية دلت أنه وحده هو المستحق للعبادة . فإذا أخبر أنه وحده المستحق للعبادة نضمن هذا الإخبار أمر العباد و إلزامهم بأداء ما يستحقه الرب تعلى عليهم ، وأن القيام بذلك هو خالص حقه عليهم . فإذا شهد سبحانه أنه لا إله إلا هو تصمنت شهادته الأمر والإلزام بتوحيده .

وأيضاً: فلفظ الحكم والقضاء يستعمل فى الجمل الخبرية ، ويقال للجمل الخبرية : قضية وحكم ، وقد حكم فيها بكيت وكيت. قال تعالى (١٥١٠٣٧–١٥٤ ألا إنهم من إفكهم ليقولون : ولد الله إمهم لكاذبون . أصطفى البنات على البنين ؟ مالكم كيف تحكمون ؟ ) لكن هذا حكم لا إلزام معه ، والحكم والقضاء بأنه لا إله إلا هو: متضمن للالزام . والله سحانه أعلم .

## فصــــــل

وقوله تعالى ( قائمًا بالقسط )

« القسط » هو العدل . فشهد سبحانه أنه قائم بالعدل في توحيده ، وبالوحدانية في عدله . والتوحيد والعدل : هما جماع صفات الكمال . فإن التوحيد يتضمن تفرده سبحانه بالكمال والجلال ، والمجد والتعظيم الذي لا ينبغي لأحد سواه . والعدل يتضمن وقوع أفعاله كلها على السداد والصواب ، وموافقة الحكمة .

فهذا توحيد الرسل وعدلهم : إثبات حقائق الأسهاء والصفات على ما يليق بالرب سبحانه ، والأمر بعبادة الله وحده لاشريك له ، و إثبات القدر ، والحِكم والغايات المحمودة بفعله وأمره ، لا توحيد الجهمية والمعترلة والقدرية . الذى هو إنكار الصفات ، وحقائق الأسماء الحسنى ، وعدلهم ، الذى هو التكذيب بالقدر ، أو نغى الحكم والغايات والعواقب الحميدة التى يفعل الرب لأجلها و يأمر .

وقيامه سبحاله بالقسط في شهادته : يتضمن أموراً .

أحدها: أنه قائم بالقسط في هذه الشهادة التي هي أعدل شهادة على الإطلاق، و إنكارها وجمودها أظلم الظلم على الاطلاق. فلا أعدل من توحيد الرسل، ولا أظلم من الشرك. فهو سبحانه قائم بالعدل في همذه الشهادة قولا وفعلا، حيث شهد بها وأخبر، وأعلم عباده و بَيَّن لهم تحقيقها وصحتها، وألزمهم بمقتضاها، وحكم

به ، وجعل الثواب والعقاب عليها ، وجعل الأمر واللهي من حقوقها وواجباتها في فالدين كمله من حقوقها . والثواب كله عليها . والعقاب كله على تركيا . وهذا هو العدل الذي قام به الرب تعالى في هذه الشيادة .

فأوامره كلمها تكميل لها . وأمر بأداء حقوقها . ونواهيه كلمها صيانة لها عمـــا لهدمها ويضادها .

وثوابه كله عليها. وعقابه كله على تركها، وترك حقوقها. وخلقه السموات والأرض وما بديما كان مها ولأحلها.

وهى الحق الذى خلقت به المحلوقات . وضدها : هو الباطل والعبث الذى نره الله نفسه عنه ، وأخبر أنه لم يخلق به السموات والأرض .

قال تعالى رداً على المشركين المنكرين لهذه الشهادة ( ٣٨: ٢٧ وما خلقنا السهاء والأرض وما بينهما باطلا. ذلك ظن الذين كفروا. فويل للذين كفروا من النار) وقال تعالى ( ٤٦: ١ - ٣م تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ماخلقنا السموات والأرض وما بينهما إلا بالحق وأجل مسمى. والذين كفروا عما أنذروا معرضون ) وقال تعالى ( ١٠: ٥ وهو الذي حمل الشمس ضياء والقمر نوراً. وقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب. ما خلق الله ذلك إلا بالحق يفصل الآيات لقوم يعلمون ) وقال تعالى ( ٣٠: ٨ أو لم يتفكروا في أنفسهم المعلق الله السموات والأرض وما بينهما إلا بالحق وأجل مسمى ، و إن كثيراً من الناس بلقاء ربهم لكافرون) وقال تعالى ( ٥٠: ٥٨ وماخلقنا السموات والأرض وما بينهما لاعبين . ما خلقناها إلا بالحق ( ١٥: ٥٨ وماخلقنا السموات والأرض وما بينهما لاعبين . ما خلقناها إلا بالحق ( ١٥: ٥٨ وماخلقنا السموات والأرض

والحق الذي خلقت به السموات والأرض ، ولأجله : هو التوحيد وحقوقه : من الأمر والنهي . والثواب والعقاب ، والشرع والقدر ، والخلق ،

والثواب والعقاب: قائم بالعدل. والتوحيد صادر عهما . وهـذا هو الصراط المستقيم الذي عليه الرب سبحانه وتعالى . قال تعالى حكاية عن نبيه هود أنه قال ( ١٦: ٥٦ إلى توكلت على الله ربى وربكم ، ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها . إن ربى على صراط مستقيم في قوله وفعله . فهو يقول الحق ويفعل العدل ( ٢: ١١٥ وتحت كلة ربك صدقا وعدلا ، لا مبدلًا

حقائق ثابتة ، وسخرها للانسان لينتفع بها ويستفيد هنها ، ويتربى بها ويسمو ويعلو على مدارج السكال ، ما دامت باقية في نظره وتقديره وفهمه واستعاله على تلك الحقائق الثابتة . ولكن الشيطان خدع كثيرا من الناس فزين لهم في الأرض أن يبطلوا تنك الحقائق في أنفسهم وفي الآفاق. فأبطلوا أولاحقيقتهم الانسانية العاقلة المفكرة وزعموا أنهم لا يفقهون ولا بعقلوز عن الله آياته الكونية ولا شرائعه المنزلة على الأنبياء، فكانو امقلدين التقليد الأعمى، وغفاوا بذلك عن كل حق في هذا الوجود واعتقدوا أولياءهم الموتى أحياء كياتهم في الدنيا يقدرون ويسمعون ويبصرون ، ويعطون ويمنعون ، فدعوهم واتخذوهم لله أندادا ، وأبطلوا حقائق الأحجار والنحاس والحديد فزعموها مقدسة تعطيهم البركة بمجرد وضعها على قبور أوليائهم ، أو نحتها على صور مقدسيهم ، وهـ كمذا أبطلوا حقائق الشرائع المنزلة ، وآيات الوحى ، فزعموها نزلت لغير معنى ولا لمقصد، لا في العقيدة ولا في العبادة والتشريع والحكم، بل انجذوها حرفة وصناعة للموتى ولأكل الرغيف . وهكذا بطلت الحقائق الكونية والشرعية في عقولهم الميته ، ونفوسهم المدسسة في أكوام التقليد ، ولكنها في الواقع ونفس الأمر لم يتغير منها ثبيء البته . فلا يزال الميت ميتا من حين واروه التراب، ولا يزال الحجر والنحاس والحديد على جقيقتها التي خلقها الله فيها. ولا نزال القرآن كما أنزله الله هدى ورحمة وبشرى للمؤمنين بالله وسننه وآياته الكونية والعلمية والصدقين لرسوله . وما تغير إلا نفوسهم وقلومهم وأرواحهم فأصبحوا (كمثل الذي ينعق بما لا يسمع إلا دعاء ونداء، صم بكم عمى فهم لا يعقلون ) ( إن شر الدواب عند الله الصم البكم الذين لا يعقلون ) .

المكاماته وهو السميع الملم) ( ٣٣ ؛ والله بقول الحق ، وهو يهدى السبيل) فالصراط المستقيم الذي عليه ربنا تبارك وتعالى : هو مقتضى التوحيد والعدل . قال تعالى ( ١٦ : ٢٦ وضرب الله مثلا : رجلين أحدها أبكم لايقدر على شيء ، وهو كل على مولاه ، أيما يوجهه لا يأت بخير ، هل يستوى هو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم ؟ )

والصم مثل العبد الذي هوكَلُّ على مولاه ، أيما يوجهه لايأت تخير . والمقصود : أن قوله تعالى (قائماً بالقسط) : هوكقوله ( إن ربى على صراط ستقيم )

وقوله ( قائماً بالقسط ) : نصب على الحال . وفيه وجهان . أحدها: أنه حال من الفاعل في «شهد الله» والعامل فيه معنى الفعل . والمعنى

على هذا : شهد الله حال قيامه بالقسط : أنه لا إله إلا هو .

والثانى: أنه حال من قوله « هو » والعامل فيها معنى النفى ، أى لا إله إلا هو حال كونه قائماً بالقسط.

و بين التقديرين فرق ظاهر. فإن التقدير الأول يتضمن أن المعنى : شهد الله متكلما بالعدل به ، آمراً به ، فاعلا له ، مجازيا عليه : أنه لا إله إلا هو . فإن العدل يكون في القول والفعل ، و « المقسط » هو العادل في قوله وفعله . فشهد الله قائماً بالعدل قولاوفعلا : أنه لا إله إلاهو . وفي ذلك تحقيق لكون هذه الشهادة شهادة شهادة عدل وقسط . وهي أعدل شهادة ، كما أن المشهود به أعدل شيء ، وأصحه وأحقه . وذكر ابن السائب وغيره في سبب نزول الآية : ما يشهد بذلك . وهو « أن حبر بن من أحبار الشام قدما على النبي صلى الله عليه وسلم . فلما أبصرا المدينة ، قال عليه أحدها لصاحبه : ما أشبه هذه المدينة بمدينة النبي الذي يخرج في آخر الزمان . فلما دخلا على النبي صلى الله عليه وسلم . فلما أبصرا المدينة ، قال المان . فلما دخلا على النبي صلى الله عليه وسلم قالا له : أنت محمد ؟ قال : نعم قالا : وأحد ؟ قال : نعم . قالا : نسألك عن شهادة . فإن أخبرتنا بها آمنا بك . قال سلاني . قال سلاني .

قالاً : أخبرنا عن أعظم شهادة في كتاب الله.فنزلت ( شهد الله أنه لا إله إلا هو ) الآبة α .

وإذا كان القيام بالقسط يكون فى القول والفعل: كان المعنى: أنه كان سبحانه يشهد، وهو قائم بالعدل عالم به ، لابالظلم فإن هذه الشهادة تضمنت قولا وعملا . فإنها تضمنت أنه هو الذى يستحق العبادة وحده دون غيره ، وأن الذين عبدوه وحده هم المفلحون السعداء . وأن الذين أشركوا به غيره : هم الضالون الأشقياء . فإذا شهد قائماً بالعدل المتضمن جزاء المخلصين بالجنة ، وجزاء المشركين بالنار : كان هذا من تمام موجب الشهادة ، وتحقيقها . وكان قوله « قائماً بالقسط » بالنار : كان هذا من تمام موجب الشهادة ، وتحقيقها . وكان قوله « قائماً بالقسط » تنبيهاً على جزاء الشاهد بها والجاحد لها . والله أعلم .

# فصـــــل

وأما التقدير الثانى — وهو أن يكون قوله « قائمًا » حالاً بما بعد « إلا » — فالمعنى : أنه لا إله الا هو قائمًا بالعدل . فهو وحده المستحق الإلهية ، مع كونه قائمًا بالقبط .

قال شيخنا: وهذا التقدير أرجح . فانه يتضمن أن الملائكة وأولى العلم ، يشهدون له بأنه لا إله الاهو، وأنه قائم بالقسط

قلت: مراده: أنه إذا كان قوله «قائماً بالقسط» حالاً من المشهود به: فهو كالصفة له. فان الحال صفة في المعنى لصاحبها. فاذا وقعت الشهادة على ذى الحال وصاحبها، كان كلاها مشهوداً به. فيكون الملائكة وأولو العلم قد شهدوا بأنه قائم بالقسط، كما شهدوا بأنه لا إله الا هو.

والتقدير الأول لايتضمن ذلك. فانه إذا كان التقدير: شهدالله قائماً بالقسط: أنه لا إله الا هو، والملائكة وأولو العلم يشهدون أنه لا إله الا هو — كان القيام بالقسط حالاً من اسم الله وحده. وأيضاً: فكونه قائماً بالقسط فيما شهد به أبلغمن كونه حالامن مجرد الشهادة فان قيل: فاذا كان حالا من « هو » فهلا اقترن به ؟ وليمَ فُصِل بين صاحب الحال و بينها بالمعطوف ، فجاء متوسطاً بين صاحب الحال و بينها ؟

قلت: فائدته ظاهرة. فانه لوقال: شهد الله أنه لا إله هو قائماً بالقسط والملائكة وأولو العلم -- أو هَم عطف الملائكة وأولى العلم على الضده بر فى قوله « قائماً بالقسط » و يحسن العطف لأجل الفصل. وليس المعنى على ذلك قطعاً . وإيما المعنى على خلافه . وهو أن قيامه بالقسط مختص به كما أنه مختص بالإلهيدة . فهو وحده الحياد المعبود المستحق للعبادة . وهو وحده الحجازى المثيب المعاقب بالعدل . قوله « لا إله الا هو » ذكر محمد بن جرير الطبرى أنه قال: الأولى وصف وقوحيد . والثانية : رسم وتعليم ، أى قولوا : لا إله الا هو .

ومعنى هذا: أن الأولى تضمنت أن الله سبحانه شهد بها وأخبر بها . والتالى للقرآن إنما يخبر عن شهادة الله ، لا عن شهادته هو . وليس فى ذلك شهادة من التالى نفسه ، فأعاد سبحانه ذكرها بحردة ليقولها التالى . فيكون شاهداً هو بها أيضاً وأيضاً : فالأولى خبر عن الشهادة بالتوحيد . والثانية خبر عن نفس التوحيد . وختم بقوله « العزيز الحكيم » فتضمنت الآية توحيده وعدله ، وعزته وحكمته . فالتوحيد يتضمن ثبوت صفات كاله ، ونعوت جلاله ، وعدم الماثل له فيها ، وعبادته وحده لا شريك له .

والعدل يتضمن وضعه الأشياء موضعها ، وتنزيلها منازلها ، وأنه لم يخص شيئاً مهما الا بمخصص اقتضى ذلك ، وأنه لا يعاقب من لا يستحق العقو بة ، ولا يمنع من يستحق العطاء ، وإن كان هو الذي جعله مستحقاً .

والعزة تتضمن كمال قدرته ، وقوته وقهره .

والحكمة تتصمن كمال علمه وخبرته ، وأنه أمر وبهى ، وحلق وقدر، لما له فى ذلك من الحِكمَ والغايات الحميدة التي يستحق عليها كمال الحمد .

فاسمه « العزيز » يتضمن الملك . واسمه « الحكيم » يتضمن الحمد . وأول الآية يتضمن التوحيد ، وذلك حقيقة «لاإله الا الله وحده لا شريك له . له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير »

وذلك أفضل ما قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم والنبيون من قبله .

و « الحكيم » الذى إذا أمر بأمركان المأمور به حسناً فى نفسه ، وإذا نهمى عن شىء كان المنهى عنه قبيحاً فى نفسه ، وإذا أخبر بخبركان صدقاً ، وإذا فعل فعلا كان صواباً . وإذا أراد شيئاً كان أولى بالارادة من غيره .

وهذا الوصف على الكمال : لا يكون الا لله وحده .

فتضمنت هذه الآية وهذه الشمادة وحدانيته المنافية للشرك، وعدله المنافى الطلم، وعزته المنافية للعجز، وحكمته المنافية للجمل والعيب.

ففيها: الشهادة له بالتوحيد والعدل والقوة ، والعلم والحكمة ، ولهذا كانت أعظم شهادة .

ولا يقوم بهـذه الشهادة على وجهها من جميع الطوائف . إلا أهل السنة ، وسائر طوائف أهل البدع لا يقومون بها .

فالفلاسفة أشد الناس إنكاراً لها ، وجموداً لمصمولها من أولها إلى آخرها . وطوائف الاتحادية : هم أبعد خلق الله منها من كل وجه .

وطائفة الجهمية : تنكر حقيقتها من وجوه .

مها: أن الآله هوالذي تألهه القلوب محبة لهواشتياقاً إليه ، و إنابة . وعندهم: أن الله لا يُحِبُّ ، ولا يُحَبِّ .

وملها: أن الشهادة كلامه وخبره عما شهد به . وهو عنـــدهم : لا يقول ولا يتكلم ، ولا يشهد ولا يحبر . ومنها: أنها تصمنت مباينته لحلقه بذاته وصفاته وعند فرعونيهم: أنه لا يباين الحلق ولا يحايثهم، وليس فوق العرش إله يعبد، ولا رب يصلى له ويُسجَد. وعند حلوليتهم: أنه حال في كل مكان بذاته، حتى في الأمكنة التي يستحيى من ذكرها. فهؤلاء الجهمية، وأولئك نفاتهم.

ومنها: أن قيامه بالقسط فى أفعاله وأقواله . وعندهم : أنه لم يقم به فعل ، ولا قول البتة ، وأن قوله محلوق من بغض المخلوقات ، وفعله هو المفعول المنفصل ، فأما أن يكون له فعل يكون به فاعلا حقيقة فلا .

ومنها: أن القسط عندهم لا حقيقة له ، بل كل ممكن فهو قسط . وليس في مقدوره ما يكون ظلماً ولا قسطاً ، بل الظلم عندهم : هو المحال الممتنع لذاته ، والقسط : هو الممكن . فنزه نفسه سبحانه \_ على قولهم \_ عن المحال الممتنع لذاته ، الذي لا يدخل تحت القدرة .

ومنها . أن العرة هي القوة والقدرة . وعندهم : لا يقوم به صفة .
ومنها : أن الحكمة هي الفياية التي يفعل لأجلها ، وتكون هي المطلوبة
بالفعل، ويكون وجودها أولى من عدمها . وهذا عندهم ممتنع في حقه سبحانه وتعالى .
فلا يفعل لحكمة ، ولا غاية لفعله ولا أمره . وما ثم الا محض المشيئة المجردة عن الحكمة والتعليل .

ومنها: أن الإله: هو الذي له الاسماء الحسنى، والصفات العلى. وهو الذي يفعل بقدرته، ومشيئته وحكمته. وهو الموصوف بالصفات والأفعال، المسمى بالأسماء التي قامت به حقائقها ومعانبها. وهذا لا يشته على الحقيقة إلا أتباع الرسل، وهم أهل العدل والتوحيد على الحقيقة.

# فصــــل

فالجهمية والمعتزلة تزعم أن ذاته لا تحب . ووجهه لا يراد، ولا يلتذ بالنظر اليه ، ولا نشتاق القلوب إليه ، فهم في الحقيقة منكرون لالمَهــيتة .

والقدرية: تنكر دخول أفعال الملائكة والجن والانس وسائر الحيوان تحت قدرته ومشيئته وخلقه. فهم منكرون في الحقيقة لكمال عزته وملكه. والحبرية: تنكر حكمته، وأن يكون له في أفعاله وأوامره غاية يفعل و يأس

والحبرية : تذكر حكمته ، وان يكون له في افعاله واوامره عاية يفعل ويا حم لأجلها . فهم منكرون في الحقيقة لحكمته وحمده .

وأتباع ابن سينا والنصير الطوسي وفروخها: ينكرون أن يكون ربهم ماهية غير الوجود المطلق، وأن يكون له وصف ثبوتى زائد على ماهية الوجود. فهم فى الحقيقة منكرون لذات ربنا وصفاته وأفعاله، لا يتحاشون من ذلك

والاتحادية : أدهى وأمرُّ . فالهم رفعوا القواعد من الأصل ، وقالوا : ما ثم وجود خالق ووجود محلوق ، بل الخلق المشبَّه هو عين الحق المره . كل ذلك من عين واحدة ، بل هو العين الواحدة .

فهذه الشهادة العظيمة : كل هؤلاء هم بها غير قائمين . وهي متضمنة لا بطال ما هم عليه ورده ، كما تضمنت إبطال ما عليه المشركون ورده . وهي مبطلة لقول طائفتي الشرك والتعطيل . ولا يقوم بهذه الشهادة الا أهل التوحيد والإثبات الذين يثبتون لله ما أثبته لنفسه من الأسماء والصفات ، و ينفون عنه مماثلة المخلوقات ، و يعبدونه وحده لا يشركون به شيئاً .

و إذا كانت شهادته سبحانه تتضمن بيانه لعباده، ودلالتهم وتعريفهم لماشهد به، و إلا فلو شهد شهادة لم يتمكنوا من العلم بها لم ينتفعوا بها، ولم يقم عليهم بها الحجة ، كما أن الشاهد من العباد إذا كانت عنده شهادة ، ولم يبينها . بل كتيها : لم ينتفع بها أحد ، ولم تقم بها حجة .

و إذا كان لا ينتفع بها إلا ببيامها ، فهو سبحانه قد بينها غاية البيان بطرق ثلاثة : السمع ، والبصر ، والعقل .

أما السمع : فبسمع آياته المتلوة القولية ، المتضمنة لإثبات صفات كاله . ونعوت جلاله وعلوه على غرشه فوق سبع سمواته ، وتكلمه بكتبه ، وتكليمه لمن يشاء من عباده تكلما وتكلما ، حقيقة لا مجازا .

فإذا كانت عند العبد شهادة من الله تحقق ما جاء به رسوله من أعلام نبوته ، وتوحيد مرسله ، وأن إبراهيم وأهل بيته كانوا على الإسلام كلهم ، وكم هذه الشهادة ـ كان من أظم الظالمين ، كما فعله أعداء رسول الله صلى الله عليه وسلم من اليهود الذين كانوا يعرفونه كما يعرفون أبناءهم .

فكيف يُظن بالله سبحانه أنه كم الشهادة الحقّ التي يشهد بها الجهمية والمعترلة والمعطلة، ولا يشهد بها انفسه ثم يشهد لنفسه بما يضادها ويناقضها، ولا يجامعها بوجه ما السبحانك هذا بهتان عظم.

فإن الله سبحانه شهد لنفسه بأنه استوى على العرش، وبأنه القاهر فوق عباده، وبأن ملائكته يخافونه من فوقهم، وأن الملائكة تعرج إليه بالأمر، وتنزل من عنده به، وأن العمل الصالح يصعد إليه، وأنه يأتى و يجيى، ويتكلم و يرضى ويغضب و يحب وينادى، ويفرح ويضحك، وأنه يسمع ويبصر، وأنه يراه المؤمنون بأبصارهم يوم لقائه -- إلى غير ذلك مما شهد به لنفسه، وشهد له به

رساه ، وشهدت له الجهمية بضد ذلك ، وقالوا شهادتنا أصح وأعدل مر شهادة الرب النصوص ، فإن النصوص تضمنت كبان الحق ، وإظهار خلافه . فشهادة الرب تعالى تكذب هؤلاء أشد التكذيب ، وتتضمن أن الذى شهد به بكيّنه وأوضحه وأظهره ، حتى جعله فى أعلى مراتب الظهور والبيان ، وأنه لو كان الحق فيا يقوله المعطلة والجهمية لم يكن العباد قد انتفعوا بما شهد به سبحانه . فإن الحق الذى هو فى نفس الأمر عندهم لم يشهد الله به لنفسه ، ولم يظهره ولم يوضحه . فليس بحق ، ولا يجوز أن يستفاد منه الحق واليقين .

وأما آیاته العیانیة الخلقیة والنظر فیها ، والاستدلال بها . فإنها تدل علی ماندل علیه آیاته القولیة السمعیة ، وآیات الرب : هی دلائله و براهینه التی بها تعرف لعباده . فیها یعرفوز أسماءه وصفاته ، وتوحیده وأمره ونهیه .

فالرسل تخبر عنه بكلامه الذى تكلم به ، وهو آياته القولية ، و يستدلون على ذلك بمفعولاته التى تشهد على صحة ذلك ، وهى آياته العيانية . والعقل يجمع بين هذه وهذه . فيجزم بصحة ما جاءت به الرسل ، فتتفق شهادة السمع والبصر والعقل والفطرة .

وهو سبحانه لكمال عدله ورحمته وإحسانه وحكمته ومحبته للعذر، وإقامت للحجة - لم يبعث نبياً من الأنبياء إلا ومعه آية بدل على صدقه فيا أخبر به . قال تعالى ( ٥٧ : ٣٥ لقد أرسلنا رسلنا بالبينات ، وأنرلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط) وقال تعالى ( ٢٠ : ٤٤ وما أرسلنا من قبلك إلا رجالا نوحى إليهم ، فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ، بالبينات والزبز ) وقال تعالى ( ٣ : ١٨٣ قل : قد جاءكم رسل من قبلى بالبينات وبالذي قلتم ) وقال تعالى ( ٥٣ : ٣٠ وإن يكذبوك فقد كذب الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات والزبر و بالكتاب المنير ) حتى أن من أخنى آيات الرسل : آيات هود حتى قال له قومه ( ياهود ماحئة المنيز ) ومع هذا فبينته من أظهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١١ : ٤٥ ماحئة المبينة ) ومع هذا فبينته من أظهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١١ : ٤٥ ماحئة المبينة ) ومع هذا فبينته من أظهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١١ : ٤٥ ماحئة المبينة ) ومع هذا فبينته من أظهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١١ : ٤٥ ماحئة المبينة ) ومع هذا فبينته من أظهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١١ : ٤٥ ماحئة المبينة ) ومع هذا فبينته من أظهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١١ : ٤٥ ماحئة المبينة ) ومع هذا فبينته من أظهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١٠ : ٤٥ ماحئة المبينة ) ومع هذا فبينته من أظهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١٠ : ٤٥ ماحية المبينة ) ومع هذا فبينته من أطهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١٠ : ٤٥ ماحية المبينة ) ومع هذا فبينته من أطهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١٠ : ٤٥ ماحية المبينة ) وماد المبينة ) ومع هذا فبينته من أطهر الهينات . وقد أشار إليها بقوله ( ١٠ : ٤٥ ماحية المبينة ) وماد المبينة كماد فبينته من أطهر المبينة ) وماد المبينة كماد فبينته من أطهر المبينة ) وماد فبينته من أطهر المبينة ) وماد أشار إليها بقوله ( ١٠ : ٤٥ ماد فبينته من أطهر المبينة ) وماد ألم المبينة المبينة المبينة المبينة و المبينة و المبينة المب

إنى أشهد الله ، واشهدوا أنى برى ما تشركون من دونه ، فكيدونى جيماً ، ثم لا تنظرون . إنى توكلت على ربى وربكم ، ما من دانة إلا هو آخذ بناصيها إن ربى على صراط مستقم ) فهذا من أعظم الآيات : أن رجلا واحداً مخاطب أمة عظيمة بهذا الخطاب ، فى غير جزع ولا فزع ، ولا خور ، بل هو واثق بما قاله جازم به . قد أشهد الله أولا على براءته من ديبهم وما هم عليه ، إشهاد واثق به ، معتمد عليه ، معلم لقومه أنه سبحانه وليه وناصره ، وغير مسلطهم عليه . ثم أشهدهم إشهاد مجاهر لهم بالمخالفة : أنه برى ، من ديبهم وآلهم التى يوالون عليها ويعادون ، ويبدلون دماءهم وأموالهم فى نصرتها ، ثم أكد عليهم ذلك بالاستهانة بهم ، واحتقارهم ، وازدرائهم ، وأنهم لو يجتمعون كلهم على كيده ، وشفاء غيظهم منه ، ثم يعاجلونه ولا يمهلونه ، وفي ضمن ذلك : أنهسم أضعف وأمجز وأقل من منه ، ثم يعاجلونه ولا يمهلونه ، وفي ضمن ذلك : أنهسم أضعف وأمجز وأقل من ذلك ، وأنكم لو رمتموه لانقلبم بغيظكم مكبوتين مخذولين .

ثم قرر دعوته أحسن تقرير ، وبين أن ربه تعالى وربهم الذي نواصيهم بيده هو وليه ووكيله ، القائم بنصره وتأييده ، وأنه على صراط مستقيم . فلا يخذل من توكل عليه ، وآمن به ، ولا يشمت به أعداءه ، ولا يكون معهم عليه . فإن صراطه المستقيم الذي هو عليه في قوله وفعله : يمنع ذلك و يأباه .

وتحت هذا الخطاب: أن من صراطه المستقيم: أن ينتقم ممن خرج عنه ، وعمل بخلافه ، وينزل به بأسه . فإن الصراط المستقيم:هو العدل الذي الرب تعالى عليه . ومنه : انتقامه من أهل الشرك والإجرام ، ونصره أولياءه ورسله على أعدائهم ، وأن يذهب بهم ويستخلف قوما غيرهم ، ولا يضره ذلك شيئاً ، وأنه القائم سبحانه على كل شيء : حفظاً ورعاية وتدبيراً و إحصاء .

فأى آية و برهان ودليل أحسن من آيات الأنبياء و براهينهم وأدلبهم ؟.وهي شهادة من الله سبحانه لهم ، بينها لعباده غاية البيان ، وأظهرها لهم غاية الإظهار ، بقوله وفعله ، وفي الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « ما من نبي من الأنبياء

إلا وقد أوتى من الآيات ما آمن على مثله البشر ، و إنما كان الذى أوتيت وحياً أوحاه الله إلى . فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة »

ومن أسمائه تعالى « المؤمن » وهو فى أحد النفسيرين: المصدق الذى يصدق الصادقين بما يقيم لهم من شواهد صدقهم . فهو الذى صدق رسله وأنبياءه فيما بلغوا عنه ، وشهد لهم بأنهم صادقون بالدلائل التى دل بها على صدقهم ، قضاء وخلقاً . فإنه سبحانه أخبر ، وخبره الصدق . وقوله الحق : أنه لا بد أن يرى العباد من الآيات الأفقية والنفسية : ما يبين لهم أن الوحى الذى بلغه رسوله حق . فقال تعالى ( ٤١ : ٥٣ سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم ، حتى يتبين لهم أنه الحق ) أى القرآن (١٠ . فإنه هو المتقدم فى قوله ( ٤١ : ٥٣ قل أرأيتم إن كان من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٥٣ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٥٣ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٥٣ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٣٥ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٣٥ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٣٥ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٣٥ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٣٥ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٣٥ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٣٥ أو لم يكف بر بك أنه على كل من عند الله ثم كفرتم به ) ثم قال ( ٤١ : ٣٥ أو لم يكف بر بك أنه على كل شيء شهيد ؟ ).

فشهد سبحانه لرسوله بقوله : أن ما جاء به حق ، ووعده أن يرى العباد من آياته الفعلية الخلقية ما يشهد بذلك أيضاً .

ثم ذكر ماهو أعظم من ذلك وأجل ، وهو شهادته سبحانه على كل شىء . فإن من أسمائه « الشهيد » الذي لا يغيب عنه شىء ، ولا يعزب عنه ، بل هو مطلع على كل شىء مشاهد له ، عليهم بتفاصيله .

وهذا الاسمتدلال بأسمائه وصفاته . والأول : استدلال بقوله وكماته ، والاستدلال بالآيات الأفقية والنفسية استدلال بأفعاله ومخلوقاته .

<sup>(</sup>١) لعل الأولى أن يرجع الضمير على كل ماسبق في السورة من آيات الله الكونية وسننه الحكيمة التي دعاهم إلى التفكر فيها والاعتبار بها حتى يفتح لهم ذلك باب الإيمان بالآيات القرآنية . فانه ماصدهم وصد غيرهم من قبلهم ومن بعدهم عن الإيمان برسالة الرسل ، والاهتداء بها \_ إلا ما ران على قلوبهم من عمى التقليد الذي غشى بصائرهم عن أن ترى الحق في سنن الله وآياته الكونية والعلمية فاتخذوها هرواً ولعباً . والله أعلم .

فإن قلت: قد فهمت الاستدلال بكلماته ، والاستدل بمخلوقاته ، فبين لى كيفية الاستدلال بأسمائه وصفاته ، فإن ذلك أمر لاعهد لنا به فى تخاطبنا وكتبنا . قلت: أجل ، وهو لعمر الله كما ذكرت ، وشأنه أجل وأعلى . قإن الرب تعالى هو المدلول عليه وآياته هى الدليل والبرهان .

فاعلم أن الله مبحانه \_ في الحقيقة \_ هو الدال على نفسه بآياته . فهو الدليل لعباده في الحقيقة بما نصبه لهم من الدلالات والآيات . وقد أودع في الفطر التي لم تتنجس بالتقليد والتعطيل والجحود : أنه سبحانه الكامل في أسمائه وصفائه ، وأنه الموصوف بكل كمال ، المنزه عن كل عيب ونقص . فالكال كله والجلال ، والمها والعزة والعظمة والكبرياء : كله من لوازم ذاته ، يستحيل أن يكون على غير ذلك . فالحياة كلها له ، والعلم كله له ، والقدرة كلها له ، والسمع ، والبصر والإرادة ، والمشيئة والرحمة ، والغناء والجود ، والإحسان والبر : كله خاص له ، قائم به . وما خني على الخلق من كماله أعظم وأعظم بما عرفوه منه ، بل لا نسبة لما عرفوه من ذلك إلى مالم يعرفوه .

ومن كماله المقدس: اطلاعه على كل شيء ، وشهادته عليه . بحيث لا يغيب عنه وجه من وجوه تفاصيله ، ولا ذرة من ذراته باطناً وظاهراً . وَمَن هذا شأنه ، كيف يليق بالعباد أن يشركوا به غيره ، وأن يعبدوا معه غيره ، و بجعلوا معه إلها آخر ؟ وكيف يليق بكاله أن يقر ً من يكذب عليه أعظم الكذب ، و يخبر عنه بخلاف ماالامر، عليه ، ثم ينصره على ذلك ، ويؤيده و يعلى كلته ، و يرفع شأنه و يجب دعوته ، و يهلك عدوه ، و يظهر على يديه من الآيات والبراهين ما يعجر عن مثله قوى البشر ؟ وهو مع ذلك كاذب عليه مفتر ، ساع فى الأرض بالفساد . ومعلوم أن شهادته سبحانه على كل شيء ، وقدرته على كل شيء ، وحكته وعزته وكماله المقدس : يأبى ذلك كل الإباء . ومن ظن ذلك به وجوزه عليه ، فهو

من أبعد الخلق عن معرفته ، و إن عرف منه بعض صفاته كصفة القدرة ، وصفة المشيئة .

والقرآن مملوء من هذه الطريق . وهي طريق الخاصة ، بل خاصة الخاصة ، هم الذين يستدلون بالله على أفعاله ، وما يليق به أن يفعله ، وما لا يفعله .

و إذا تدبرت القرآن رأيته ينادى على ذلك . فيبديه و يعيده لمن له فهم ، وقلب واع عن الله . قال الله تعالى ( ٢٩ : ٤٤ ولو تقوَّل عاينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ٤٥ ثم لقطعنا منه الوتين ٤٦ فما منكم من أحد عنه حاجزين ٤٧ أفلا تراه كيف يخبر سبحانه : أن كاله وحكمته وقدرته تأبى أن يقر من تقول عليه بعض الأقاويل ، بل أن يجعله عبرة لعباده . كما جرت بذلك سنته فى المتقولين عليه بعض الأقاويل ، بل أن يجعله عبرة لعباده . كما جرت بذلك سنته فى المتقولين عليه . وقال تعالى ( ٤٧ : ٤٧ أم يقولون : افترى على الله كذباً . فإن يشأ الله يخم على قلبك ) همنا انتهى جواب الشرط ، ثم أخبر خبراً جازماً غير معلق في يمح الله الباطل و يحق الحق . كما يكم الله كذباً . فإن يشأ في معلق في على الله المناطل و يحق الحق .

وقال تعالى (٢: ٩٠ وما قدروا الله حق قدره ، إذ قالوا : ما أثرل الله على بشر من شيء ) فأخبر أن من نفي عنه الإرسال والكلام لم يقدره حق قدره ، ولاعرفه كا ينبغي ، ولا عظمه كما يستحق ، فكيف من ظن أنه ينصر الكاذب المفترى عليه ، ويؤيده ويظهر على يديه الآيات والأدلة ؟ وهذا في القرآن كثير جداً يستدل بكاله المقدس ، وأوصافه وجلاله على صدق رسله وعلى وعده ووعيده ، ويدعو عباده إلى ذلك ، كما يستدل بأسمائه وصفاته على وحدانيته وعلى بطلان الشرك كما في قروله ( ٥٩ : ٢٧ - ٣٣ هو الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة ، هو الرحمن الرحيم . هو الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز ، الجبار ، المتكبر ، سبحان الله عما يشركون ) وأضعاف أضعاف ذلك في القرآن .

ويستدل سبحانه بأسمائه وصفاته على بطلان مانسب الينه من الأحكام

والشرائع الباطلة ، وأن كله المقدس يمنع من شرعها ، كقوله ( ٧ : ٢٨ و إذا فعلوا فاحشة قالوا : وجدنا عليها آباءنا ، والله أمرنا بها ، قل إن الله لا يأمن بالفحشاء ، أتقولون على الله ما لاتعلمون ؟ ) وقوله عقيب مانهى عنه وحرمه من الشرك والظلم والفواحش ، والقول على الله بلا علم ( ١٧ : ٣٨ كل ذلك كان سيئه عند ر بك مكروها ) فأعلمك أن ما كان سيئة فى نفسه فهو سبحانه يكرهه ، وكاله يأبى أن يجعله شرعاً له وديناً ، فهو سبحانه يدل عباده بأسمائه وصفاته على ما يفعله ويأمر به ، ويحبه و يبغضه ، ويثيب عليه و يعاقب عليه ، ولكن هذه الطريقة لا يصل إليها إلا حاصة الخاصة . فلذا كانت طريقة الجمهور والدلالات بالآيات المشاهدة . فإمها أوسع وأسهل تناولا ، والله سبحانه يفضل بعض خلقه على المشاهدة . فإمها أوسع وأسهل تناولا ، والله سبحانه يفضل بعض خلقه على المساهدة . فإمها أوسع وأسهل تناولا ، والله سبحانه يفضل بعض خلقه على المساهدة . ويرفع درجات من يشاء وهو العليم الحكيم .

فالقرآن العظيم قد اجتمع فيه مالم يجتمع في غيره. فإنه الدعوة والحجة، وهو الدليل والمدلول عليه، وهو الشهود له، وهو الحكم والدليل، وهوالدعوى والبينة. قال الله تعالى ( ١١: ١٣ أفن كان على بَيْنة من ربه و يتلوه شاهد منه) أى من ربه وهو القرآن وقال تعالى لمن طلب آية تدل على صدق رسوله له: ( ٢٩: ٥٠، ٥٠ أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم ؟ إن في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون و قل كنى بالله بينى و بينه شهيدا ، يعلم ما في السموات والأرض والذين آمنوا بالباطل وكفروا بالله أولئك هم الخاسرون)

فأخبر سبحانه أن الكتاب الذي أنزله على رسوله يكنى من كل آية ، ففيه الحجة ، والدلالة على أنه من الله ، وأن الله سبحانه أرسل به رسوله . وفيه بيان مايوجب لمن انبعه السعادة والنجاة من العذاب . ثم قال ( ٢٠: ٢٥ قل كفي بالله بيني و بينكم شهيدا يعلم مافي السموات والأرض ) فإذا كان سبحانه عالما بجميع الأشياء كانت شهادته أعدق شهادة وأعدلها . فإنها شهادة بعلم نام محيط بالمشهود به فيكون الشاهد به أعدل الشهداء وأصدقهم .

وهو سبحانه یذکر علمه عند شهادته ، وقدرته وملکه عند مجازاته ، وحکمته عند خلقه وأمره ، ورحمته عند ذکر ذنوب عباده ومعاصیهم ، وسمعه عند دعائه ومسألته وعزته ، وعلمه عند قضائه وقدرته

فتأمل ورود أسمائه الحسني في كتابه وارتباطها بالخلق والأمر والثواب والعقاب

# فصل

ومن هذا قوله تعالى ( ١٤ : ٤٣ و يقول الذين كفروا : ُلست مرسلا . قل : يكفى بالله شهيدا بيني و بينكم ومن عنده علم الكتاب ) .

فاستشهد على رسالته بشهادة الله له . ولابد أن تعلم هذه الشهادة ، وتقوم بها الحجة على المكذبين له

وكذلك قوله (٦ : ١٩ قل : أيُّ شيء أكبر شهادة ؟ قل الله شهيد بيني و بينكم )

وكذلك قوله (٤: ١٦٦ لكن الله يشهد بما أنزل إليك ، أنزله سلمه ، والملائكة يشهدون . وكني بالله شهيدا )

وكذلك قوله ( ٣٣ : ١ ـ ٣ يس . والقرآن الحكيم . إنك لمن المرسلين . على صراط مستقيم )

وقوله ( ۲ : ۲۵۲ تلك آيات الله نتاوها عليك بالحق . و إنك ان المرسلين )
وقوله ( ۲۳ : ۲ والله يعلم إنك لرسوله ) وقوله ( ۲۹ : ۲۹ محمد رسول الله )
فهذا كله شهادة منه لرسوله . قد أظهرها و بينها ، و بين صحتها غاية البيان ،
بحيث قطع العذر بينه و بين عباده . وأقام الحجة عليهم

فكونه سبحانه شاهداً لرسوله معلوم بسائر أنواع الأدلة : عقليَّها ، ونقليِّها ، وفطريها ، وضروريها ، ونظريها

ومن نظر في ذلك وتأمله علم أن الله سبحانه شهد لرسوله أصدق الشهادة

وأعدلها وأظهرها ، وصدقه بسائر أنواع التصديق : بقوله الذي أقام به البراهين على صدقه فيه ، و بفعله و إقراره ، و بما فطر عليه عباده ، من الاقرار بكاله ، وتنزيهه عن القبائع ، وعما لا يليق به . وكل وقت بحدث من الآيات الدالة على صدق رسوله ما يقيم به الحجة ، و يزيل به العذر ، و يحكم له ولأتباعه بما وعدم به من العز والنجاة ، والظفر والتأبيد . و يحكم على أعدائه ومكذبيه بما توعدهم به من الحزى والنكال ، والعقو بات المعجلة ، الدالة على تحقيق العقو بات المؤجلة من الحزى والنكال ، والعقو بات المعجلة ، الدالة على تحقيق العقو بات المؤجلة ( ٤٨ : ٨ هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله . وكفى بالله شهيدا ) فيظهره على وطهورا وكفى بالله شهيدا ) فيظهره على يظهر على محالفيه و يكون منصورا

وقوله (٤: ١٦٦ لكن الله يشهد بما أنزل اليك ، أنزله بعلمه ، والملائكة يشهدون) فما فيه من الخبر عن علم الله الذي لا يعلمه غيره من أعظم الشهادة بأنه هو الذي أنزله ، كما قال في الآية الأخرى (١١: ١٤ أم يقولون: افتراه، قل ناتوا بعشر سور مثله مفتريات. وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين. فإن لم يستحيبوا لكم فاعلموا أنما أنزل بعلم الله ، وأن لا إله إلا هو فهل أنتم مسلمون ?)

وليس المراد مجرد الإحبار بأنه أنزله ، وأنه معلوم له ، كما يعلم سائر الأشياء . فإن كل شيء معلوم له سبحانه : من حق و باطل \_ و إنمــا المعنى : إنزاله مشتملا على علمه هو آية كونه من عنده ، وأنه حق وصدق ونظير هذا قوله (٢٥ : ٦ قل أنزله الذي يعلم السر في السموات والأرض ) ذكر سبحانه ذلك تــكذيبا ورداً على من قاله : افتراه .

### فصل

ومن شهادته أيضا: ما أودعه في قلوب عباده: من التصديق الجازم ، واليقين الثابت ، والطمأنينة كلامه ووحيه .

فإن العادة تحيل حصول ذلك بما هو من أعظم الكذب والافتراء على رب العالمين ، والإخبار عنه بخلاف ماهو عليه من أسمائه وصفاته ، بل يوقع أعظم الريب والشك ، وتدفعه الفطر والعقول السليمة ، كما تدفع الفطر التي فطر عليهــا الحيوان الأغذية الخبيثة الضارة ، التي لاتغذى ، كالأبوال والأنتان . فإن الله سبحانه فطر القلوب على قبول الحق ، والانقياد له ، والطمأنينة والسكون إليه ، ومحبته . وفطرها على بغض الكذب والباطل ، والنفور عنه ، والريبة به . وعدم السكون إليه . وُلُو بقيت الفطر على حالها لما آثرت على الحق سواه . ولما سكنت إلا إليه . ولا اطمأنت إلا به ، ولا أحبت غيره . ولهذا ندب الله عز وجل عباده إلى تدبر القرآن . فإن كل من تدبره أوجب له تدبره علما ضروريا ويقينا جازما أنه حق وصدق ، بل أحق كل حق ، وأصدق كل صدق . وأن الدى جاء به أصدق خلق الله ، وأبرهم ، وأ كملهم علما وعملا ومعرفة ، كما قال تعالى ( ٤ : ٨٢ أفلا يتدبرون القرآن ؟ ولوكان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا ) وقال تمالى ( ٣٤: ٤٧ أفلاً يتدبرون القرآن؟ أم على قلوب أقفالها؟) فلو رفعت الأقفال عن القلوب لباشرتها حقائق القرآن، واستنارت فيهما مصابيح الايمان، وعلمت علما ضروريا يكون عندها كسائر الأمور الوجــدانية : من الفرح والألم ، والحب والخوف \_ أنه من عند الله تكلم به حقا ، و بلغه رسوله جبريل عنه إلى رسوله محمد فهذا الشاهد في القلب من أعظم الشواهد . و به احتج هرقل على أبي سفيان حيث قال له « فهل يرتد أحد منهم سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه ؟ مقال: لا . فقال له : وكذلك الايمان ، إذا خالطت بشاشته القلوب لايسخطه أحد »

وقد أشار الله تعالى إلى هذا المعنى فى قوله (٤٩:٢٩ بل هو آيات بينات فى صدور الذين أوتوا العلم الذى أنزل إليك مدر الذين أوتوا العلم الذى أنزل إليك من ربك هو الحق) وقوله ( ٢٢ : ٥٥ وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك فيؤمنوا به ي) وقوله ( ١٣ : ١٩ أفن يعلم أنما أنزل إليك من ربك الحق كمن هو

أعمى ٢) وقوله ( ١٣ : ٧٧ ويقول الدين كفروا : لولا أنزل عليه آية من ربه ؟ قل : إن الله يضل من يشاء ، ويهدى إليه من أناب )

يعنى أن الآية التى يقترحونها لا توجب هداية ، بل الله هو الذى يهدى و يضل ثم نبههم على أعظم آية وأجلها : وهى طا نينة قلوب المؤمنين بذكر الله الذى أثرله . فقال ( ١٣ : ٢٨ الذين آمنوا ، وتطمئن قلوبهم بذكر الله ) أى بكتابه وكلامه ( ألا بذكر الله تطمئن القلوب ) فطا نينة القلوب الصحيحة ، والفطر السليمة به . وسكونها إليه : من أعظم الآيات ، إذ يستحيل فى العادة : أن تطمئن القلوب

فإن قيل : فلم لم يذكر سبحانه شهادة رسله مع الملائكة . فقال : شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة والرسل ، وهم أعظم شهادة من أولى العلم ؟ قيل : في ذلك عدة فوائد :

ونسكن إلى الكذب والافتراء والباطل

حينئذ عيانا

أحدها: أن أولى العلم أعم من الرسل والأنبياء . فيدخلون هم وأتباعهم . وثانيها: أن في ذكر أولى العلم في هذه الشهادة ، وتعليقها بهم : ما يدل على أنها من موجبات العلم . ومقتضياته ، وأن من كان من أولى العلم ، فإنه يشهد بهذه الشهادة ، كا يقال : إذا طلع الهلال ، واتضح : كل من كان من أهل النظر يراه . وإذا فاحت وائحة ظاهرة : كل من كان من أهل الشم يشم هذه الرائحة . قال تعالى ( ٨٠ : ٣٩ و مرزت الحجيم لمن يرى ) كل من له رؤية براها

فنى هذا بيان أن من لم يشهد له سبحانه بهذه الشهادة ، فهو من أعظم الجهال و إن علم من أمور الدنيا ما لم يعلمه غيره . فهو من أولى الجهل ، لا من أولى العلم وقد بينا أنه لم يقم بهذه الشهادة وأداها على وجهها إلا أتباع الرسل : أهل الاثبات . فهم أولو العلم . وسائر من عداهم أولو الجهل ، و إن وسعوا القول وأكثروا الجدال .

ومنها: الشهادة من الله سبحانه لأهل هذه الشهادة: أنهم أولو العلم فشهادته سبحانه لهم أعدل وأصدق من شهادة الجهمية والمعطلة ، والفرعونية لهم بأنهم جهال ، وأنهم حشوية ، وأنهم مشهة ، وأنهم مجسمة ، ونوابت ونواصب فكفاهم شهادة أصدق الصادقين لهم : بأنهم من أولى العلم ، إذ شهدوا له محقيقة ما شهد به لنفسه ، من غير تحريف ولا تعطيل . وأثبتوا له حقيقة هذه الشهادة بكل مضوبها . وخصومهم نفوا عنه حقائقها ، وأثبتوا له ألفاظها ومجازاتها .

## فســــل

وفى ضمن هذه الشهادة الآلمية : الثناء على أهل العلم الشاهدين بهاوتعديلهم . فإنه سبحانه قرن شهادتهم بشهادته ، وشهادة ملائكته . واستشهد بهم جل وعلات على أجل مشهود به ، وجعلهم حجة على من أنكر هذه الشهادة ، كما يحتج بالبينة على من أنكر الحق . فالحجة فامت بالرسل على الخلق ، وهؤلاء نواب الرسل ، وخلفاؤهم فى إقامة حجج الله على العباد .

# فعــــــل

قد فسرت شهادة أولى العلم : بالإقرار . وفسرت بالتبيين والإظهار .

والصحيح: أنها تتضمن الأمرين. فشهادتهم إقرار و إظهار و إعلام ، وهم شهداء لله على الناس يوم القيامة . قال الله تعالى ( ٢ : ١٤٢ وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ، ويكون الرسول عليكم شهيداً ) وقال تعالى ( ٢٠ : ٧٨ هو سماكم المسلمين من قبل وفي هذا ، ليكون الرسول شهيداً عليكم ، وتكونوا شهداء على الناس ) فأخبر أنه جعلهم عدولا خياراً ، وتوه مذكرهم قبل أن يوجدهم ، لما سبق في علمه من اتخاذه لهم شهداء يشهدون على الأمم يوم القيامة . فمن لم يقم بهذه الشهادة علما وعملا ومعرفة ، و إقراراً ودعوة ، وتعلي و إرشاداً ، فليس من شهداء الله . والله المستعان

قوله تعالى

( ٣ : ١٩ إن الدين عند الله الاسلام )

اختلف المفسرون: هل هوكلام مستأنف، أو داخل في مضمون هذه الشيادة. فيو بعض المشيود به.

وهذا الاختلاف مبنى على القراءتين في كسر « إن » وفتحها . فالأكثرون على كسرها . على الاستثناف . وفتحها الكسائي وحده .

والوجه: هو الـكسر. لأن الكلام الذي قبله قد تم. فالجملة الثانية: مقررة مؤكدة لمضمون ما قبلها. وهذا أبلغ في التقرير، وأدخل في المدح والثناء. ولهذا كان كسر « إن » من قوله ( ٢٨:٥٢ إنا كنا من قبل مدعوه، إمه هو البر الرحيم) أحسن من الفتح. وكان الكسر في قول الملبي « لبيك إن الحمد والنعمة الدحيم) أحسن من الفتح.

وقد ذكر في توجيه قراءة الكسائي ثلاثة أوجه .

أحدها: أن تكون الشهادة واقعة على الجلتين. فهي واقعة على (إن الدين عند الله الإسلام) وهو المشهود به . ويكون فتح «أنه » من قوله «أنه لا إله الا هو » على إسقاط حرف الجر ، أى بأنه لا إله الا هو . وهذا توجيه الفراء . وهو ضعيف جداً . فأن المعنى على خلافه ، وأن المشهود به : هو نفس قوله «أنه لا إله إلا هو » فالمشهود به «إن » وما في حَيزها . والعناية إلى هذا صرفت ، و به حصلت .

ولكن لهذا القول — مع ضعفه — وجه . وهو أن يكون المعنى : شهد الله بتوحيده : أن الدين عند الله الإسلام . والإسلام : هو توحيده سبحانه . فتضمنت الشهادة توحيده وتحقيق دينه : أنه الإسلام لا غيره .

الوجه الثانى : أن تكون الشهادة واقعة على الجلتين معاً ،كلاها مشهود به على تقدير حذف الواو و إرادتها . والتقدير : وأن الدين عنده الإسلام . فتكون جملة استغنی فیها عن حرف العطف بما تضمنت من ذکر المعطوف علیه ، کا وقع الاستغناء عنها فی قوله (۱۸: ۲۲سیقولون: ثلاثة رابعهم کلبهم ، ویقولون خسة سادسهم کلبهم ) فیحسن ذکر الواو وحذفها ، کا حذفت ههنا ، وذکرت فی قوله (۱۸: ۲۲ و یقولون سبعة و ثامنهم کلبهم ) .

الوجه الثالث: — وهو مذهب البصريين — أن يجعل « ان » الثانية بدلا من الأولى. والتقدير: شهد الله أن الدين عند الله الإسلام. وقوله « أنه لا إله الا هو » توطئة للثانية وتمهيد. ويكون هذا من البدل الذي الثاني فيه نفس الأول. فإن الدين الذي هو نفس الإسلام عند الله ، هو شهادة أن لا إله الا الله ، والقيام بحقها. ولك أن تجعله على هذا الوجه — من باب بدل الاشتمال. لأن الإسلام يشتمل على التوحيد.

فأن قيل: فكان ينبغى ـ على هذه القراءة ـ أن يقول: إن الدين عند الله الإسلام. لأن المعنى: شهد الله أن الدين عنده الإسلام. فلم عدل إلى لفظ الظاهر؟ قيل: هذا يرجح قراءة الجهور، وأنها أفصح وأحسن. ولكن يجور إقامة الظاهر مقام المضمر. وقد ورد في القرآن، وكلام العرب كثيراً.

قال الله تعالى ( ٢ : ١٩٦٠ واتقوا الله واعلموا أن الله شديد العقاب ) وقال ( ٢ : ٣٣٥ اتقوا الله واعلموا أن الله غفور رحيم) وقال تعالى (٧ : ١٧٠ والذين يمسكون بالكتاب وأقاموا الصلاة . إما لا نضيع أجر المصلحين )

قال ابن عباس: افتخر المشركون بآبائهم، فقال كل فريق: لادين إلادين آبائنا وماكانوا عليه، فأكذبهم الله تعالى فقال (إن الدين عند الله الإسلام) يعنى الذي جاء به محمد، وهو دين الأنبياء من أولهم إلى آخرهم ليس لله دين سواه (٣:٥٨ ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو فى الآخرة من الخاسرين) وقد دل قوله (إن الدين عند الله الإسلام) على أنه دين أنبيائه ورسله وأتباعهم من أولهم إلى آخرهم، وأنه لم يكن لله قط ولا يكون له دين سواه. قال

أول الرسل وح ( فإن توليم فا سألت كم من أجر إن أجرى إلا على الله وأمرت أن أكون من المسلمين ) وقال إبراهيم وإسماعيل ( ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتا أمة مسلمة لك ) ( ووصى بها إبراهيم بنيه ويعقوب : يا مَنَ إن الله اصطفى لكم الدن فلا تمون إلا وأنم مسلمون ) وقال يعقوب لبنيه عنسد الوت ( ما تعبدون من بعدى ؟ قال نعبد إله بك — إلى قوله — ونحن له مسلمون ) وقال موسى لقومه ( إن كنم آمنم بالله فعليه توكلوا إن كنم مسلمين ) وقال تعالى ( فلما أحس عيسى مهم الكفر قال من أنصارى إلى الله ؟ قال الحواريون محن أنصار الله ، آمنا بالله واشهد بأننا مسلمون ) وقالت ملكة سبأ ( رب إنى ظلمت نفسى وأسلمت مع سليان لله رب العالمين ).

فالإسلام دين أهل السموات ودين أهل التوحيد من أهل الأرض ، لايقبل الله من أحد ديناً سواء . فأدياب أهل الأرض ستة : واحد للرحمن وخمسة للشيطان . فدين الرحمن هو الإسلام والتي الشيطان : اليهودية والنصرانية والمجوسية والصابئة ودين المشركين .

فهذا بعض ماتضمنته هذه الآيات العظيمة من أسرار التوحيد والمعارف ولا تستطل الكلام فيها فإنه أهم من الكلام على كلام صاحب المنازل . قول الله تعالى :

( ٣: ٢٦ قل اللهم مالك الملك )

« اللهم » لا خلاف أن لفظ « اللهم » معناها : يا الله . ولهذا لا تستعمل إلا فى الطلب . فلا يقال : اللهم غفور رحيم ، بل يقال : اللهم اغفرلى وارحمنى واختلف النحاة فى الميم المشددة من آخر الاسم

فقال سبيويه: زيدت عوضا من حرف النداء. ولذلك لا يجوز الجمع بينهما في اختيار الكلام، فلا يقال « يا اللهم » إلا فيما ندر، كقول الشاعر: إنى إذا ما حَدَث ألمًا أقول: يا اللهم ، يا اللهم ويسمى ماكان من هذا الضرب عوضا . إذ هو فى غير محل المحذوف . فإن كان فى محله سمى بدلا ،كالألف فى « قام ، وباع » فإنها بدل من الواو والياء . ولا يجوز عنده أن يوصف هذا الاسم أيضا . فلا يقال : يا اللهم الرحيم ارحمى ، ولا يبدل منه .

والضمة التى على الهاء ضمة الاسم المنادى المفرد . وفتحت الميم لسكومها وسكون الميم التى قبلها . وهذا من خصائص هذا الاسم . كما اختص بالتاء فى القسم . و بدخول حرف النداء عليه مع لام التعريف ، و بقطع همزة وصله فى النداء ، و بتفخيم لامه وجوبا غير مسبوقة بحرف إطباق . هذا ملخص مذهب الخليل وسيبويه

وقيل: الميم عوض عن جملة محذوفة. والتقدير: يا ألله أمنًا بخير، أى اقصدنا ثم حذف الجار والمجرور، وحذف المفعول. فبقى فى التقدير: يا الله أمَّ. ثم حذف الهمزة، لكثرة دوران هذا الاسم في الدعاء على ألسنتهم، فبقى «يااللهم» وهذا قول الفراء

وصاحب هذا القول يحوِّز دخول «يا» عليه . و يحتج بقول الشاعر :

\* يا اللهم ما اردد علينا سحا مسلما \*

وبالبيت المتقدم وغيرها

ورد البصر يون هذا بوجوه .

أحدها : أن هذه التقادير لادليل عليها ، ولا يقتضيها القياس ، فلايصار إليها بغير دليل .

الثانى : أن الأصل عدم الحـذف ، فتقدير هـذه المحذوفات الـكثيرة خلاف الأصل . الثالث : أن الداعى بهذا قد يدعو بالشر على نفسه وعلى غــيره . فلا يصح هذا التقدير فيه

الرابع: أن الاستمال الشائع الفصيح يدل على أن العرب لم تجمع بين « يا » و « اللهم » ولوكان أصله ما ذكره الفراء لم يمتنع الجمع . بلكان استماله فصيحا شائعاً . والأمر مخلافه .

الخامس : أنه لايمتنع أن يقول الداعى : اللهم أمَّنا بخير . ولوكان التقديركما ذكره ، لم يجز الجمع بينهما ، لما فيه من الجمع بين العوض والمعوض عنه

السادس : أن الداعى بهــذا الاسم لايخطر ذلك بباله ، و إنما تكون عنايته عجردة إلى المطلوب بعد ذكر الاسم

السابع : أنه لوكان التقدير ذلك لكان «اللهم» جملة نامة ، يحسن السكوت عليها . لاشتمالها على الاسم المنادي وفعل الطلب . وذلك باطل .

الثامن: أنه لوكان التقدير ما ذكره لكتب فعل الأمر وحده ، ولم يوصل باسم المنادى ، كما يقال : يا الله قه م ، و يازيد عه م ، و يا عَمرو فه (١) . لأن الفعل لا يوصل بالاسم الذي قبله حتى يجعلا في الخطكلة واحدة . هذا لا نظير له في الخطوف الاتفاق على وصل الميم باسم الله دليل على أنها ليست بفعل مستقل

التاسع: أنه لايسوغ ولا يحسن في الدعاء أن يقول العبد: اللهم أمّني بكذا بل هذا مستكره من اللفظ والمعنى . فانه لايقال: اقصدنى بكذا إلا لمن كان يعرض له الغلط والنسيان ، فيقول له : اقصدنى . وأما مركان لايفعل إلا بارادته ، ولا يضل ولاينسى . فلا يقال له : اقصد كذا .

العاشر : أنه يسوغ استعال هذا اللفظ في موضع لايكون بعده دعاء . كقوله

 <sup>(</sup>١) « قه » فمل أمر من الوقاية . و « عه » من الوعى . و « فه » فى الايفاء

صلى الله عليه وسلم فى الدعاء «اللهم لك الحد، و إليك المشتكى، وأنت المستعان، و بك المستغاث، وعليك التكلان، ولا حول ولا قوة إلا بالله » وقوله « اللهم إلى أصبحت أشهدك وأشهد حَملة عرشك، وملائكتك وجميع خلقك: أنك أنت الله لا إله إلا أنت وحدك لاشريك لك، وأن محداً عبدك ورسولك» وقوله تعالى (٣: ٣٦ قل اللهم مالك الملك، تؤتى الملك من تشاء، وتنزع الملك من تشاء، وتُونًّ من تشاء، وتُذَلُّ من تشاء ـ الآية » وقوله ( ٣٩: ٣٦ قل اللهم فاطر و يُعزَّ من تشاء ، والأرض ، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه السموات والأرض ، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه و عمدك، اللهم اغفر لى »

فهذا كله لايسوغ فيه التقدير الذي ذكروه . والله أعلم

وقيــل : زيدت الميم للتعظيم والتفخيم ،كزيادتها فى زُرْقُم، لشديد الزرقة ، وابْنُم فى ابن

وهذا القول صحيح . لكن يحتاج إلى تتمة . وقائله لحظ معنى صحيحاً ، لابد من بيانه

وهو أن الميم تدل على الجمع وتقتضيه ، ومحرجها يقتضى ذلك . وهذا مطرد على أصل من أثبت المناسبة بين اللفظ والمعنى . كما هو مذهب أساطين العربية . وعقد له أو الفتح ابن جنى بابا فى الخصائص. وذكره عنسيبويه . واستدل عليه بأنواع من تناسب اللفظ والمعنى

ثم قال: ولقد مكثت برهة بردُ على اللفظ لا أعلم موضوعه، فأجد معناه من قوة لفظه، ومناسبة تلك الحروف لذلك المعنى . ثم أكشفه فأجده كما فهمته أو قريبا منه . فحكيت لشيخ الاسلام هذا عن ابن جنى . فقال: وأنا كثيرا ما يحرى لى ذلك . ثم ذكر لى فصلا عظيم النفع فى التناسب بين اللفظ والمعنى ،

ومناسبة الحركات المعنى الأقوى . والفتحة الخفيفه المعنى الخفيف . والمتوسطة المتوسط . الحركات المعنى الأقوى . والفتحة الخفيفه المعنى الخفيف . والمتوسطة المتوسط . فيقولون : عَزَّ يَعز . بفتح العين \_ إذا صلب . وأرض عُزار : صلبة . ويقولون : عزيعز \_ بكسرها \_ إذا امتنع . والمبتنع فوق الصلب ، فقد يكون الشيء صلبا ولا يمتنع على كاسره . ثم يقولون : عَزَّ يَعِزُه . إذا غلبه . قال الله تعالى في قصة داود عليه السلام ( ٣٨ : ٣٧ وعَزَ لى في الخطاب ) والغلبة أقوى من الامتناع ، إذ قد يكون الشيء ممتنعا في نفسه ، متحصنا عن عدوه ، ولا يغلب غيره . إذ قد يكون الشيء ممتنعا في نفسه ، متحصنا عن عدوه ، ولا يغلب غيره . فأعطوه أقوى الحركات \_ وهو الضمة \_ والصلب أضعف من الممتنع ، فأعطوه أقوى الحركات \_ وهو الفتحة \_ والممتنع المتوسط بين المرتبتين حركة الوسط

ونظير هذا قولم «ذبح» - بكسر أوله - للمحل الذبوح: و«ذبح» - بفتح أوله - لنفس الفعل . ولا ريب أن الجسم أقوى من العرض ، فأعطوا الحركة القوية للقوى ، والضعيفة للضعيف ، وهو مثل قولم « نهب ، ونهب» بالكسر للمهوب وبالفتح للفعل . وكقولم « مل ، و مل ، » بالكسر ، كما بملأ الشيء ، وبالفتح للمصدر ، الذي هو الفعل . وكقولم « حمل ، و حمل » فبالكسر كمان قويا منقلا لحامله على ظهره أو رأسه ، أو غيرها من أعضائه ، و « الحمل » بالفتح ، كما خيفا غير مثقل ، كمل الحيوان ، وحمل الشجرة به أشبه ، فنتحوه

وتأمل هذا فى لا الحِب والحُبِّ » فِعلوا المكسور الأول لنفس المحبوب، ومضمومه المصدر ، إيذانا بخفة المحبوب على قلوبهم ، ولطف موقعه من أنفسهم وحلاوته عنده ، وثقل حمل الحب ولزومه ، كا يلزم الغريم غريمه . ولهذا يسمى غراما . ولهذا كثر وصفهم تحمله بالشدة والصمو بة ، و إخبارهم بأن أعظم المخلوقات وأشدها من الصخر والحديد ونحوها لو حمله لذاب من حمله ، ولم يستقل به . كا

هو كثير فى أشعار المتقدمين والمتأخرين وكلامهم . فكان الأحسن: أن يعطوا المصدر هنا الحركة القوية ، والمحبوب الحركة التي هي أخف منها

ومن هذا: قولهم « قَبُض » بسكون وسطه للفعل ، و « قَبَض » بتحريكه للمقبوض . والحركة أقوى من السكون . والمقبوض أقوى من المصدر

ونظيره : « سَبَّق » بالسَكون للفعل ، و « سَبَق » بالفتح : للمال المأخوذ في هذا العقد .

وتأمل قولهم « دار ، دورانا » و « فارت القدر ، فورانا » و « وغلت ، غليانا » كيف تابعوا بين الحركات في هذه المصادر لتتابع حركة المسمى . فطابق اللفظ المعنى .

وتأمل قولهم « حجر » و « هواء » كيف وضعوا للمعنى الثقيل الشديد هذه الحروف الشديدة ، ووضعوا للمعنى الخفيف : الهواية ، التى هى من أخف الحروف وهذا أكثر من أن يحاط به ، و إن مد الله فى العمر وضعت فيه كتابا مستقلا إن شاء الله تعالى .

ومثل هذه المعانى يستدعى لطافة ذهن ، ورقة طبع . ولا تتأتى مع غلظ القلوب ، والرضى بأوائل مسائل النحو والتصريف ، دون تأملها وتدبرها ، والنظر إلى حكمة الواضع ، ومطالعة مافى هذه اللغة الباهرة من الأسرار التى تدف عن أكثر العقول . وهذا باب ينبه الفاصل على ماوراءه ( ٢٤ : ٤٠ ومن لم يجعل الله لورا فما له من نور ) .

وانظر فى تسميتهم الغليظ الجافى بالعتلِّ والجِعِظْرَى ، والجواظ ، كيف تجد هذه الألفاظ تنادى على ماتحتها من المعانى .

وانظر إلى تسميتهم الطويل بالعَشنَّق. وتأمل اقتضاء هـذه الحروف ومناسبها لمعنى الطول ، وتسميتهم القصير بالبُحْتَر، وموالاتهم بين ثلاث فتحات في اسم الطويل، وهو العشنق، و إتيابهم بضمتين بينهما سكون في البحتر، كيف يقتضى اللفظ الأول: انفتاح النم، وانفراج آلات النطق، وامتدادها، وعدم ركوب بعضها بعضا، وفي اسم البحتر الأمر بالضد.

وتأمل قولهم : طال الشيء ، فهوطويل ، وكبر فهو كبير . فإن زاد طوله وكبره قالوا : طوالا ، وكباراً ، . فأتوا بالألف التي هي أكثر مدا ، وأطول من الياء في الأطول . فإن زاد كبر الشيء ، وثقل موقعه من النفوس تُقلّوا اسمه ، فقالوا : كُبّاراً بشد الباء .

ولو أطلقنا عنان القلم فى ذلك لطال مداه ، واستعصى على الصبط. فلمرجع إلى ما جرى الكلام بسببه فنقول :

الميم حرف شفهى يجمع الناطق به شفتيه ، فوضعته العرب علما على الجمع ، فقالوا للواحد الغائب ؛ فقالوا للواحد : أنت ، فإذا جاوزوه إلى الجمع قالوا : أنتم . وقالوا للواحد الغائب ؛ هو ، فإذا جاوزوه إلى الجمع ، قالوا : هم . وكذلك فى المتصل يقولون : ضر بت ، وضر بتم ، وإيائك ، وإيام ، وإياهم ، ونظائره ، نحو : به وبهم . ويقولون الشيء الأزرق : أزرق ، فإذا اشتدت زرقت واجتمعت واستحكمت قالوا : زُرقُمُ ويقولون للكبير الاست : سُتُهُم بوزن قَنفذ .

وتأمل الألفاظ التي فيها الميم ، كيف تجد الجمع معقودا بها ، مثل لم الشيء يألمه ، إذا جمعه . ومنه لم الله شعمه ، أي جمع ماتفرق من أموره . ومنه قولم : دار لمومة . أي تلم النساس وتجمعهم . ومنه : الأكل الله من الله ، وهو الجمع ، كما يقال : لفه يُلفُه . نصيبه ونصيب صاحبه . وأصله من اللم ، وهو الجمع ، كما يقال : لفه يُلفُه . ومنه : ألم بالشيء ، إذا قارب الاجماع به والوصول إليه . ومنه اللم ، وهو مقار بة الاجماع بالكبائر . ومنه المله ، وهي النازلة التي تصيب العبد . ومنه الله ، ومنه الله ، وهي الشعر الذي قد اجتمع ، وتقلص حتى جاوز شحمة الأذن ، ومنه لم الشيء ، وما تصرف مها .

ومنه : بدر التُّم : إذا كمل واجتمع نوره .

ومنه : التوأم للولدين المجتمعين في بطن

ومنه: الأم. وأم الشيء: أصله الذي تفرع منه. فهو الجامع له، و به سميت مكة أم القرى، والفاتحة أم القرآن. واللوح المحفوظ: أم الكتاب.

قال الجوهرى: أم الشيء أصله ، ومكة: أم القرى . وأم مثواك: صاحبة منزلك . يعنى التي تأوى اليها وتجتمع معها ، وأم الدماغ : الجلدة التي تجمع الدماغ ويقال لها: أم الرأس . وقال تعالى فى الآيات الحكمات (٣:٧ هُنَّ أُمُّ الكتاب) والأمة : الجاعة المتساوية فى الخلقة ، أو الزمان ، أو اللسان ، قال تعالى (٢: ٣٨ وما من دابة فى الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم) وقال النبي صلى الله عليه وسلم « لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت بقتلها »

ومنه : الإمام الذي يجتمع المقتدون به على اتباعه .

ومُنه : أُمَّ الشيء يؤمه إذا جمع قصده وهمه إليه .

ومنه: رَمَّ الشيء يرُّمه ، إذا أصلحه . وجمع متفرقه .

قيل: ومنه سمى الرمان: لاجتماع حبه وتضامه .

ومنه : ضم الشيء يضمه : إذا جمعه .

ومنه : هم الإنسان ، وهمومه ، وهي إرادته وعزائمه التي تجتمع في قلبه .

ومنه : قولم للأسود : أحَم ، والفحمة السوداء : حمة ، وحم رأسه إذا اسود بعد حلقه كله . هذا لأن السواد لون جامع للبصر ، لا يدعه يتفرق . ولهذا بجعل على عيني الضعيف البصر لوحم أو غيره شيء أسود ، من شعر أو خرقة ، ليجمع عليه بصره فتقوى القوة الباصرة .

وهذا باب طويل . فلنقتصر منه على هذا القدر .

و إذا علم هذا من شأن الميم ، فهم قد ألحقوها في آخر هذا الاسم « اللهم » الذي يسأل العبد به ربه سبحانه في كل حاجة ، وكل حال ، إيذانا بجمع أسمائه

تعالى وصفاته . فإذا قال السائل : اللهم إنى أسألك ، كأنه قال : أدعو الله الذي له الأسماء الحسنى والصفات العلى بأسمائه وصفاته . فأتى بالميم المؤذنة بالجع في آخر هذا الاسم ، إيذانا بسؤاله تعالى بأسمائه كلها . كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح « ما أصاب عبداً قط هَم ولا حَزَن ، فقال : اللهم إنى عبدك ، ابن أمتك ، ناصيتى بيدك ، ماض في حكمك ، عَد ل في قضاؤك ، أسألك بكل اسم هو لك ، سميت به نفسك ، أو أثرلته في كتابك ، أو علمته أسألك بكل اسم هو لك ، سميت به نفسك ، أو أثرلته في كتابك ، أو علمته أحداً من خلقك ، أو استأثرت به في علم الغيب عندك : أن تجعل القرآن العظيم أحداً من خلقك ، أو استأثرت به في علم الغيب عندك : أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي ، ونور صدرى ، وجلاء حزبي، وذهاب هي وغي ، إلا أذهب الله همه وغي ، إلا أذهب الله همه وغمه ، وأبدله مكانه فرحا . قالوا : يارسول الله ، أفلا نتعلمهن ؟ قال : بلي ، ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن (١) »

فالداعى مندوب إلى أن يسأل الله تعالى بأسمائه وصفاته ، كما فى الاسم الأعظم اللهم إلى أسألك بأن لك الحد ، لا إله إلا أنت ، الحنان المنان ، بديع السموات والأرض ياذا الحلال والإكرام ، يا حى ياقيوم » (٢) وهذه الكان تتضمن الأسماء الحسنى ، كا ذكر فى غير هذا الموضع (٢).

والدعاء ثلاثة أقسام .

أحدها : أن تسأل الله تعالى باسمائه وصفاته . وهذا أحد التأويلين في قوله تعالى ( ٧ : ١٨٠ ولله الأسماء الحسني فادعوه بها )

<sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان وأحمد والبرار من حديث ابن مسعود ، وأخرجه أيضاً الحاكم ، وصحه ؛ وأبو يعلي في سنده ، قال في مجمع الزوائد : رجال آحمد وأبويعلى : رجال الصحيح . وقد روى بألفاظ أخرى نحو هذه ، عن ألى موسى الأشعرى وغيره رضى الله عنهم .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد، واللفظ له ــ وابن ماجة . ورواه أبو داود والنسائي وابن حبان في صحيحه والحاكم .

<sup>(</sup>٣) في كتاب الوابل الصيب

والثاني : أن تسأله محاجتك وفقرك ، وذُلِّك . فتقول : أما العبد الفقير المسكين البائس الدليل المستحير ، ونحو ذلك .

والثالث: أن تسأل حاجتك ولا تذكروا أخدا من الأمرين.

فالأول أكل من الشانى . والثانى أكمل من الثالث . فإذا جمع الدعاء الأمور الثلاثة كان أكمل .

وهذه عامة أدعية النبي صلى الله عليه وسلم .

وفى الدعاء الذي علمه صدِّيقَ الأمة رضى الله عنه (1) ذكر الأقسام الثلاثة . فإنه قال فى أوله «اللهم إلى ظلمت نفسى ظلما كثيرا» وهذا حال السائل . ثم قال : « و إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت » وهذا حال المسئول ، ثم قال « فاغفر لى » فذكر حاجته وختم الدعاء باسمين من الأسماء الحسنى تناسب المطلوب وتقتضيه .

وهذا القول الذي اخترناه قد جاء عن غير واحد من السلف . قال الحسن البصرى « اللهم » مجمع الدعاء وقال أبو رجاء العطاردى : إن الميم في قوله « اللهم » فيها تسعة وتسعون اسمامن أسماء الله تعالى ، وقال النضر بن شميل : من قال « اللهم » ققد دعا الله مجميع أسمائه .

وقد وجه طائفة هذا القول بأن الميم هنا بمنزلة الواو الدالة على الجمع ، فإنها من مخرجها . فكان الداعى بها يقول : يا الله الذى اجتمعت له الأسماء الحسنى ، والصفات العلميا ، ولذلك شددت لتكون عوضاً عن علامة الجمع . وهى الواو والنون في « مسلمون » ونحوه .

وعلى الطريقة التي ذكر ناهاوهيأن نفس الميم دالة على الجمع لايحتاج إلى هذا. بقي أن يقال: فهلا جمعوا بين « يا » ويين هذه الميم، على المذهب الصحيح؟

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ومسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن أبي بكر رضي الله عنه .

فالحواب: أن القياس يقتضى عدم دخول حرف النداء على هذا الاسم، لمكان الألف واللام منه. وإنما احتماوا ذلك فيه لكثرة استعالهم دعاءه، واضطرارهم إليه، واستغاثتهم به. فإما أن يحدفوا الألف واللام منه. وذلك لا يسوغ للزومهما، وإما أن يتوصلوا اليه بأى ، وذلك لا يسوغ ، لأنها لا يتوصل بها إلا إلى نداء اسم الجنس المحلى بالألف واللام. كالرجل والرسول والنبى. وأما في الأعلام فلا.

فخالفوا قياسهم في هذا الاسم لمكان الحاجة . فلما أدخلوا الميم المشددة في آخره عوضاً عن جمع الاسم ، جعلوها عوضاً عن حرف النداء ، فلم يجمعوا بيسهما . والله أعلم (١)

قوله الله تعالى ذكره :

(۳:۳ یا مریم اقنتی لر بك واسحدی واركعی مع الراكمین) هذا مما قدم بالفضل ، لأن السحود أفضل ، وأقرب ما یكون العبد من ر به

وهوساجد . . ' : :

فإن قيل: فالركوع قبله بالطبع والزمان والعادة ، لأنه انتقال من علو إلى انخفاض . والعلو بالطبع قبل الانخفاض ، فهلا قدم الركوع ؟ الجواب أن يقال:

انتبه لمعنى الآية ، من قوله ( اركمى مع الراكمين ) ولم يقل : اسجدى مع الساجدين ، فإيما عبر بالسجود عن الصلاة ، وأراد صلاتها في بيتها . لأن صلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها مع قومها . ثم قال لها « اركمى مع الراكمين » أى صلى مع المصلين في بيت المقدس ، ولم يرد أيضا الركوع وحده ، دون أجزاء الصلاة ، ولكنه عبر بالركوع عن الصلاة ، كا تقول : ركمت ركمتين وأر بع الصلاة ، تريد الصلاة ، لا الركوع بمجرده .

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام ص ٨٣ ــ ٩٣

فصارت الآية متضمنة لصلاتين: صلاتها وحدها ، عبر عبها بالسجود . لأن السجود أفضل حالات العبد . وكذلك صلاة المرأة في بيتها أفضل لها ثم صلاتها في المسجد عبر عنها بالركوع . لأنه في الفضل دون السجود . وكذلك صلاتها مع المسلين ، دون صلاتها في بيتها وحدهافي محرابها . وهذا نظم بديع ، وفقه دقيق (۱) قول الله تعالى ذكره :

( ٣ : ٤٤ ذلك من أنساء الغيب نوحيه إليك وماكنت لديهم إذ يلقون أقلامهم : أيُّهم يكفُل مريم ؟ وماكنت لديهم إذ يختصمون )

قال قتادة : كانت مريم ابنة إمامهم وسيده . فتشاحَّ عليها بنو إسرائيل . فاقترعوا عليها بسهامهم ، أيهم يكفلها . فقرع زكريا . وكان زوج أختها ، فضمها إليه . ونحوه عن مجاهد

وقال ابن عباس: لما وضعت مريم فى المسجد اقترع عليها أهل المصلى ، وهم يكتبون الوحى فاقترعوا بأقلامهم أيهم يكفلهاوهذا متفق عليه بين أهل التفسير (٢) قول الله تعالى ذكره:

(٣:٣ - ٥٠ كل الطعام كان حلاً لبنى إسرائيل ، إلا ما حرَّم إسرائيل على نفسه من قبل أن تُمَزَّل التوراة . قل فائتوا بالتوراه فاتلوها إن كنتم صادقين . فمن افترى على الله الكذب من بعد ذلك فأولئك هم الظالمون ، قل صدق الله ، فاتبعوا مِلَّة إبراهيم حنيفا . وما كان من المشركين )

تضمنت هذه الآیات بیان کذبهم صریحا فی إبطال النسخ . فانه سبحانه و تعالی أخبر أن الطعام کله کان حلالا لبنی إسرائیل قبل أن تنزل التوراة ، سوی ما حرم إسرائیل علی نفسه منه . ومعلوم أن بنی إسرائیل کانوا علی شریعة أبیهم

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد أول ص ٦٣

<sup>(</sup>٢) الطرق الحكية ص ٣٦٥

إسرائيل وملته ، وأن الذي كان لهم حلالا إنما هو باحلال الله تعالى له على لسان اسرائيل والأنبياء بعده ، إلى حين تنزل التوراة . ثم جاءت التوراة بتحريم كثير من المآكل عليهم التي كانت حلالا لبنى إسرائيل . وهذا محض النسخ

وقوله تعالى (من قبل أن تنزل التوراة) أى كانت حلالا لهم قبل نزول التوراة. وهم يعلمون ذلك ثم قال تعالى (قل فائتوا بالتوراة فاتلوها إن كنتم صادقين) هل تجدون فيها أن إسرائيل حرَّم على نفسه ماحرمته التوراة عليكم ، أم تجدون فيها تحريم ماخصه بالتحريم ، وهي لحوم الابل وألبانها خاصة ؟ وإذا كان إيما حرم هذا وحده ، وكان ماسواه حلالا له ولبنيه ، وقد حرمت التوراة كثيرا منه : ظهر كذبكم وافتراؤكم في إنكار نسخ الشرائع ، والحجر على الله تعالى في نسخها .

فتأمل هذا الوصع الشريف الذي حام حوله أكثر المفسرين ، وما وردوه .
وهذا أولى من احتجاج كثير من أهل الكلام ، عليهم بأن التوراة حرمت أشياء كثيرة من المناكح والدبائح ، والأفعال والأقوال . وذلك نسخ بحكم البراءة الأصلية . فإن هذه المناظرة ضعيفة جدا . فإن القوم لم ينكروا رفع البراءة الأصلية بالتحريم والإنجاب . إذ هذا شأن كل الشرائع . و إيما أنكروا تحريم ما أباحه الله تعالى ، فيجعله حراما ، وتحليل ما كان حرمه فيجعله مباحا . وأما رفع البراءة والاستصحاب . فلم ينكره أحد من أهل الملل (۱)

قول الله تعالى د كره :

(۱۱۲۰۳) اإن الذين كفروا لن تغنى عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئًا وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون . مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ربح فيها صِرِ أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم ، فأهلكته . وما ظلمهم الله ولكن أنفسهم يظلمون )

<sup>(</sup>١) إغاثة اللمفان ج ٢ ٣٢١ ، ٣٢٢ طبعة الحلى

هـذا مثل ضربه الله تعالى لمن أنفق ماله فى غير طاعة ربه ومرضاته . فشبه سبحانه ما ينفقه هؤلاء من أموالهم فى المكارم والمفاخر وكسب الثناء ، وحسن الذكر ، ولا يبتغون به وجه الله ، وما ينفقونه ليصدوا به عن سبيل الله واتباع رسله – بالزرع الذى يروعه صاحبه يرجو نفعه وخيره ، فأصابته ربح شديدة البرد جدا ، يحرق بردها كل ما يمر عليه من الزرع والثمار ، فأهلكت ذلك الزرع وأيبسته .

واختلف فى الصِّر . فقيل : البرد الشديد . وقيل : النار . قاله ابن عباس . وقال ابن الأنبارى : إنما وصفت الريح بأنها صر لتصريتها عند الالنهاب . وقيل : الصر : الصوت الذى يصحب الريح من شدة هبو بها .

والأقوال الثلاثة متلازمة . فهو برد شدید محرق لیبسه الحرث ، کما تحرقه النار وفیه صوت شدید .

وفى قوله ( أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم ) تنبيه على أن سبب إصابتها لحرثهم هو ظلمهم . فهو الذى سلط عليهم الربح للذكورة ، حتى أهلكت زرعهم وأيبسته . فظلمهم هو الربح التي أهلكت أعمالهم ونفقاتهم وأتلفتها (١)

أما الخدلان فقال تعالى ( ٣ : ١٦٠ إن ينصركم الله فلا غالب لكم ، و إن يخذلكم فمن ذا الذى ينصركم من بعده ؟)

وأصل الخذلان : الترك والتخلية ، ويقال للبقرة والشاة إذا تخلفت مع ولدها فى المرعى وتركت صواحباتها : حذول .

قال محمد بن اسحاق فی هذه الآیة : إن ينصرك الله فلا غالب لك من الناس ولن يضرك بنصرك الناس ، أى لا تترك أمرى للناس ، وارفض الناس لأمرى .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ج ١ ص ٢٧٣ ، ٢٧٤

ولخذلان: أن يخلق الله تعالى بين العبد و بين نفسه و يكله إليها ، والتوفيق ضده : أن لا يدعه ونفسه ، ولا يكله إليها ، بل يصنع له و يلطف به و يعينه ، ويدفع عنه ، ويكلؤه كلاءة الوالد الشفيق للولد العاجز عن نفسه ، فمن خلى بينه و بين نفسه فقد هلك كل الهلاك . ولهذا كان من دعائه صلى الله عليه وسلم و بين نفسه فقد هلك كل الهلاك . ولهذا كان من دعائه صلى الله عليه وسلم ها حى يا قيوم يا بديع السموات والأرض يا ذا الجلال والا كرام لا إله إلا أنت ، برحمتك أستنيث ، أصلح لى شأنى كله ، ولا تكلنى إلى نفسى طرفة عين ولا إلى أحد من خلقك »

فالعبد مطروح بين الله و بين عدوه إبليس ، فإن تولاه الله لم يظفر به عدوه . و إن خذله وأعرض عنه افترسه الشيطان ، كما يفترس الذئب الشاة .

فإن قيل: فما ذنب الشاة إذا خلى الراعى بين الذئب و بينها ، وهل يمكنها أن تقوى على الذئب وتنجو منه ؟

قيل: لعمر الله ، إن الشيطان ذئب الأنسان ، كما قال الصادق المصدوق ، ولكن لم يحمل الله لهذا الذئب اللهين على هذه الشاة سلطانا ، مع ضعفها . فإذا أعطت بيدها وسالمت الذئب ودعاها فلبت دعوته وأجابت أمره ولم تتخلف ، بل أقبلت نحوه سريعة مطيعة ، وفارقت حمى الراعى الذى ليس للذئاب عليه سبيل ، وخلت في محل الذئاب الذى من دخله كان صيداً لهم ، فهل الذئب كل الذئب إلا الشاة ؟ فكيف والراعى يحذرها و يحوفها و ينذرها ؟ وقد أراها مصارع الشاة التى انفردت عن الراعى ، ودخلت وادى الذئاب

قال أحمد بن مروان المالسكى فى كتاب المجالسة : سمعت ابن أبى الدنيا يقول : إن لله سبحانه من العلوم مالا يحصى ، يعطى كل واحد من ذلك ما لا يعطى غيره لقد حدثنا أبو عبد الله أحمد بن سعيدالقطان حدثنا عبيدالله بن بكر السهمى عن أبيه : أن قوما كانوا فى سفر فكان فيهم رجل بمر بالطائر ، فيقول : أندرون ما تقول هؤلاء ؟ فيقولون : لا . فيقول : تقول كذا وكذا فيحيلنا على شىء

لا ندرى: أصادق فيه هو أم كاذب ؟ إلى أن مروا على غم وفيها شاة قد تخلفت على سخلة لها ، فيملت تحنو عنقها إليها وتثنوا ، فقال: أتدرون ماتقول هدده الشاة ؟ قلنا: لا. قال: تقول للسخلة: الحتى ، لا يأكلك الذئب كما أكل أخاك عام أول في هذا المكان . قال: فانتهينا إلى الراعى ، فقلنا له: ولدت هذه الشاة قبل عامك هذا ؟ قال: نعم ولدت سخلة عام أول ، فأكلها الذئب بهذا المكان ، ثم أتينا على قوم فيهم ظعينة على جمل لها وهو يرغو ، و يمنو عنقه إليها . فقال : أتدرون ما يقول هذا البعير ؟ قلنا: لا . قال: فانه يلعن راكبته و يزعم أنها رحلته على محيط وهو في سنامه . قال: فانتهينا إليهم . فقلنا: ياهؤلاء ، إن صاحبنا هذا يزعم أن هذا البعير يلعن راكبته ، و يزعم أنها رحلته ين على محيط ، وأنه في سنامه . قال: فأناخو البعير وحطوا عنه ، فاذا هو كما قال .

فهذه شاة قد حذرت سخلتها من الذئب مرة فحذرت. وقد حذر الله سبحانه ابن آدم من ذئبه مرة بعد مرة ، وهو يأبى إلا أن يستجيب له إذا دعاه ، و يبيت معه و يصبح ( ١٤ : ٢٢ وقال الشيطان لما قضى الأمر إن الله وعدكم وعد الحق ووعدتكم فأخلفتكم وما كان لى عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لى ، فلا تلومونى ولوموا أنفسكم ، ما أنا بمصرخكم وما أنتم بمصرخى ، إلى كفرت بما أشركتمون من قبل . إن الظالمين لهم عذاب أليم ) (()

قول الله تعالى ذكره :

(٣:٠٠٠) أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعلكم تفلحون) فأمرهم بالصبر، وهو حال الصابر في نفسه .

والمصابرة: مقاومة الخصم في ميدان الصبر، فإنها مفاعلة، تستدعى وقوفها بين اثنين، كالمشاتمه والمضاربة — فهي حال المؤمن في الصبر مع حصمه. والمرابطة، وهي الثبات واللزوم، والإقامة على الصبر والمصابرة.

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص ١٠١، ١٠١

فقد يصبر العبد ولا يصابر، وقد يصابر ولا يرابط . وقد يصبر ولا يصابر، ويرابط من غير تعبد بالتقوى .

فأخبر سبحانه أن ملاك ذلك كله : التقوى ، وأن الفلاح موقوف عليها

فقال ( واتقوا الله لعلكم تفلحون )

فالمرابطة كما أنها لزوم الثغر الذي يخاف هجوم العدو منه في الظاهر ، فهي لزوم ثغر القلب لئلا يدخل منه الهوى والشيطان ، فيزيله عن مملكته (١)

<sup>(</sup>١) عدة الصارين ص ١٧

## سورة النساء

(٤: ٣ و إن خفتم ألاتُقُسطوا في اليتامي فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع . فإن خفتم ألاً تعدلوا فواحدةً أو ما ملكت أيمانكم . ذلك أدنى ألا تعولوا )

قال الشافعي : أن لا يكثر عيالكم . فدل على أن قلة العيال أدنى .

قيل: قد قال الشافعي ذلك، وخالف جمهور المفسرين من السلف والخلف، وقالوا: معنى الآية: ذلك أدبى أن لا تجوروا ولا تمياوا. فإنه يقال: عال الرجل يعول عولا إذا مال وجار. ومنه: عول الفرائض. لأن سهامها زادت. ويقال: عال يعيل عيلة إذا احتاج. قال تعالى: ( ٢٨:٩ و إن خفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من فضله) وقال الشاعر:

وما يدرى الفقير: متى غناه وما يدرى الغى: متى يعيل؟ أى متى يحتاج ويفتقر. وأما كثرة العيال فليس من هذا ، ولا من هذا ، ولكنه من أفعل. يقال: أعال الرجل يعيل ، إذا كثر عياله. مثل ألبن وأتمر إذا صار ذا لبن وتمر. هذا قول أهل اللغة. قال الواحدى فى بسيطه: ومعنى تعولوا تميلوا وتجوروا ، عن جميع أهل التفسير واللغة. وروى ذلك مرفوعا. روت عائشة رضى الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم « أن لا تعولوا » قال « لا تجوروا » وروى « أن لا تميلوا » قال : وهذا قول ابن عباس والحسن وقتادة والربيع والسدى وابن مالك وعكرمة والفراء والزجاج وابن قتيبة وابن الأنبارى .

قلت : ويدل على تعين هذا المعنى من الآية ، وإن كان ما ذكره الشافعى لغة حكاه الفراء عن الكسائى ـ قال : ومن الصحابة من يقول : عال يعول إذا كثر عياله . قال الكسائى : وهى لغة فصيحة سممها من العرب ، لكن يتعين الأول لوجوه .

أحدها: أنه المعروف في اللغة الذي لا يكاد يعرف ســواه، ولايعرف: عال يعول، إذا كثر عياله: إلا في حكاية الـكسائي، وسائر أهل اللغة على خلافه.

الثانى : أن هذا مروى عن النبى صلى الله عليه وسلم ، ولوكان من الغرائب. فانه يصلح للترجيح .

الثالث: أنه مروى عن عائشة وابن عباس ، ولم يعلم لهما محالف من المفسرين وقد قال الحاكم أبو عبد الله : تفسير الصحابة عندنا في حكم المرفوع

الرابع: أن الأدلة التي ذكرناها على استحباب تروج الولود و إخبار النبي صلى الله عليه وسلم أنه يكاثر بأمته الأمم يوم القيامة يرد هذا التفسير

الخامس: أن سياق الآية إنما هو فى نقلهم مما يخافون من الظلم والجور فيه إلى غيره. فانه قال في أولها (٤:٣و إن خفتم أن لاتقسطوا فى اليتامى فانكحوا ماطاب لم من النساء مثنى وثلاث ورباع) فدلهم سبحانه على مايتخاصون به من ظلم اليتامى، وهو نكاح ما طاب لهم من النساء البوالغ، وأباح لهم منهن أربعا. ثم دلهم على ما يتخلصون به من الجور والظلم فى عدم النسوية بينهن. فقال (فات خفتم أن لا مدلوا فواحدة أو ما ملكت أيمانكم) ثم أخبر سبحانه أن الواحدة وملك اليمين أدبى إلى عدم الميل والجور. وهذا صريح فى المقصود

السادس: أنه لايلتم قوله ( فان خفتم أن لاتعدلوا ) فى الأربع فالكحوا واحدة أو تسروا بما شئتم بملك البمين. فان ذلك أقرب إلى أن تكثر عيالكم ، بل هذا أجنبى من الأول فتأمله

السابع: أنه من الممتنع أن يقال لهم: فان خفتم أن لا تعدلوا بين الأربع فلكم أن تتسروا بمائة سرية وأكثر، فانه أدنى أن لا تكثر عيالكم.

الثامن: أن قوله ( ذلك أدى أن لاتعولوا ) تعليل لكل واحد من الحسكمين المتقدمين، وهما نقلهم من نكاح اليتامى إلى نكاح النساء البوالغ، ومن نكاح الأربع إلى نكاح الواحدة، أو ملك الممين. ولا يليق تعليل ذلك بقلةالعيال.

التاسع : أنه سبحانه قال ( فان خفتم أن لاتعدلوا ) ولم يقل : إن خفتم أن لاتفتقروا وتحتاجوا . ولوكان المراد قلة العيال لكان الأنسب أن يقول ذلك

العاشر: أنه سبحانه إذا ذكر حكما منهيا عنه وعلل النهى بعلته ، أو أباح شيئاً وعلق إباحته بعلة . فلا بد أن تكون العلة مضادة لضد الحكم المعلل . وقد علل سبحانه إباحة نكاح غير اليتامى والاقتصار على الواحدة أو ملك اليمين بأنه أقرب إلى عدم الجور . ومعلوم أن كثرة العيال لا تضاد عدم الحكم المعلل . فلا يحسن التعليل به والله أعلم (1).

قول الله تعالى ذكره :

(٩٥:٤ ـ ٩٩ لا يستوى القاعدون من المؤمنين غير أولى الضرر ، والمجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم على الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين درجة ، وكلاً وعد الله الحسنى . وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيما ، درجات منه ومغفرة ورحمة . وكان الله غفوراً رحما ) .

نفى سبحانه التسوية بين المؤمنين القاعدين عن الجهاد و بين المجاهدين ، ثم أخبر سبحانه عن تفضيل المجاهدين على القاعدين درجة ، ثم أخبر أنه فضلهم عليهم درجات .

وقد أشكل فهم هذه الآية على طائفة من الناس ، من جهة أن القاعدين

<sup>(</sup>۱) آخفة الودود ص 🛭 ٦

الذين فُضِّلَ عليهم المجاهدون بدرجات، إن كانوا هم والقاعدون الذين فَضِّلَ عليهم أولو الضرر المجاهدون بدرجات: هم غير أولى الضرر. فيكون المجاهدون أفضل من القاعدين مطلقاً. وعلى هذا فما وجه استثناء أولى الضرر من القاعدين، وهم لا يستوون والمجاهدون أصلا ؟ فيكون حكم المستثنى والمستثنى منه واحدا فهذا وجه الإشكال

وتحن نذكر مايزيل الإشكال بحمد الله . فنقول :

اختلف القراء في إعرب « غير » فقرى، رفعاً ونصباً وهما في السبعة ، وقرى، بالجر في غير السبعة . وهي قراءة أبي حبوة .

فأما قراءة النصب فعلى الاستثناء ، لأن « غير » يعرب فى الاستثناء إعراب الاسم الواقع بعد « إلا » وهو النصب. هذا هو الصحيح .

وقالت طائفة : إعرابها نصب على الحال ، أى لا يستوى القاعدون غير مضرورين ، أى لا يستوون فى حال صحبهم هم والمجاهدون والاستثناء أصح ، فإن « غير » لا تكاد تقع حالاً فى كلامهم إلا مضافة إلى نكرة ، كقوله تعالى ( فهن اضطر غير باغ ) وقوله عز وجل ( أحلّت لكم بهيمة الأنعام إلا مايتلى عليكم ، غير مُحلى الصيد ) وقوله صلى الله عليه وسلم « مرحباً بالوقد غير خزايا ولا ندامى » .

فإن أضيفت إلى معرفة كانت تابعة لما قبلها . كقوله تعالى ( صراط الدين أنعمت عليهم غير المخصوبعليهم ) ولوقلت : مرحباً بالوفد غير الحزايا ولا الندامي لجررت « غير » هذا هو المعروف من كلامهم .

والكلام في عدم تعريف « غير » بالإضافة ، وحسن وقوعها إذ ذاك حالاً له مقام آخر .

وأما بالرفع : فعلى النعت للقاعدين. هذا هو الصحيح

وقال أبو إسحاق وغيره : هو خبر مبتدأ محذوف تقديره : الذين هم غير أولى الضرر .

والذى حمله على هذا : ظنه أن « غير » لا يقبل التعريف بالإضافة . فلا تجزى صفة للمعرفة . وليس مع من ادعى ذلك حجة يعتمد عليها ، سوى أن « غير » توغلت فى الإبهام . فلا تتعرف بما يضاف إليه .

وجواب هــذا : أنها إذا دخات بين متقابلين لم يكن فيها إبهام لتعييبها ماتضاف إليه .

وأما قراءة الجر: ففيها وجهان أيضًا .

أحدهما \_ وهو الصحيح \_ أنه نعت للمؤمنين .

والثانى \_ وهو قول المبرد \_ أنه بدل منه . بناء على أنه نكرة . فلا ينعت . به المعرفة .

وعلى الأقوال كلها: فهو مفهم معنى الاستثناء، وأن بنى التسوية غير مسلط على ماأضيف إليه « غير » .

وقوله ( وفضل الله المجاهدين على القاعدين درجة ) هو مبين لمعنى نفي المساواة.

قالوا: والمعنى: فصل الله المجاهدين على القاعدين من أولى الضرر درجة واحدة لامتيازهم عمهم بالجهاد بنفسهم ومالهم. ثم أخبرسيحانه أن الفريقين كليها موعود بالحسنى ، فقال (وكلا وعد الله الحسنى) أى المجاهد والقاعد المضرور لاشتراكهم في الإيمان .

قالوا: وفي هذا دليل على تفضيل النبي المنفق على الفقير. لأن الله أخبر أن المجاهد بماله ونفسه أفضل من القاعد، وقدم الجهاد بالمال على الجهاد بالنفس. وأما الفقير فنفي عنه الحرج بقوله ( ٩: ٣٠ ولا على الذين إذا ماأتوك لتحملهم قلت لاأجد ما أحملكم عليه ).

فأين مقام من حكم له بالتفضيل إلى مقام من بني عنه الحرج؟

قالوا : فهذا حكم القاعد من أولى الضرر والمجاهد

وأما القاعد من غير أولى الضرر: فقال تعالى (وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً درجات منه ومغفرة ورحمة ، وكان الله غفوراً رحيماً)

وقوله «درجات» قيل : هو نصب على البدل من قوله « أجراً عظيما »وقيل:

تأكيد له ، و إن كان بغير لفظه . لأنه هو هو فى المعنى ـ

قال قتادة : كان يقال : الإسلام درجة ، والهجرة في الإسلام درجة ، والجهاد في الهجرة درجة ، والقتل في الجهاد درجة .

وقال ابن زيد: الدرجات التي فضل الله بها المجاهد على القاعد سبع. وهي التي ذكرها الله تعالى في براءة، إذ يقول تعالى ( ١٢٠: ٩ ذلك بأنهم لا يصيبهم ظمأ ولا نصب ولا مخمصة في سبيل الله، ولا يَطَنُون موطئاً بغيظ الكفار، ولا ينالون من عدو نيلا إلا كتب لهم به عمل صالح، إن الله لا يضيع أجر المحسنين) فهذه خمس.

ثم قال (٩: ١٢١ ولا ينفقون نفقة صغيرة ، ولا كبيرة ، ولا يقطعون وادياً ، إلا كتب لهم ) فهاتان اثنتان .

وقيل : الدرجات سبمون درجة ما بين الدرجتين حَصْر الفرس الجواد المضمر سبعين سنة .

والصحيح: أن الدرجات هي المذكورة في حديث أبي هريرة الذي رواه البخاري في صحيحه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « من آمن بالله ورسوله ، وأقام الصلاة ، وصام رمضان . فإن حقاً على الله أن يدخله الجنة ، هاجر في سبيل الله أو جلس في أرضه التي ولد فيها . قالوا : يارسول الله ، أفلا نخبر الناس بذلك ؟ قال : إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيله . كل درجتين كما بين السماء والأرض . فإذا سألم الله فاسألوه الفردوس . فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن . ومنه تفجر أبهار الجنة » قالوا : وجعل سبحانه تمالى

التفضيل الأول بدرجة فقط ، وجعله ههنا بدرجات ، ومغفرة ورحمة . وهذا يدل على أنه يفضل على غير أولى الضرر .

فهذا تقرير هذا القول وإيضاحه .

ولكن بقى أن يقال: إذاكان المجاهدون أفضل من القاعدين مطلقاً لزم أن لا يستوى مجاهد وقاعد مطلقاً ، فلا يبقى فى تقييد القاعدين بكومهم من غير أولى الضرر فائدة . فإنه لا يستوى المجاهدون والقاعدون من أولى الضرر أيضاً .

وأيضاً فإن القاعدين المذكورين فى الآية الذين وقع التفضيل عليهم هم غير أولى الضرر، لا القاعدون الذين هم أولو الضرر. فإلهم لم يذكر حكمهم فى الآية ، بل استثناهم ، و بين أن التفضيل على غيرهم . فاللام فى القاعدين للعهد. والمعهود : هم غير أولى الضرر ، لا المضرورون .

وأيضاً فالقاعد من المجاهدين لضرورة تمنعه من الجهاد له مثل أجر المجاهد، كا ثبت عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال « إذا مرض العبد أو سافر كتب له من العمل ما كان يعمل صحيحاً مقيا (١) » وقال صلى الله عليه وسلم « إن بالمدينة أقواماً ما سرتم مسيرا ولا قطعتم واديا إلا وهم معكم. قالوا: وهم بالمدينة ؟ قال : وهم بالمدينة ، حبسهم العذر (٢) ».

وعلى هـذا فالصواب أن يقال: الآية دلت على أن القاعدين من غير أولى الصرر عن الحهاد لا يستوون هم والمجاهدون، وسكت عن حكمهم بطريق منطوقها ولا يدل مفهومها على مساواتهم المجاهدين، بل هذا النوع منقسم إلى معذورين من أهل الجهاد، غلبه عذره، وأقعده عنه، ونيته جازمة لم يتخلف عنها مقدورها وإنما أقعده المجز.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد والبخارى عن أنى موسى الأشعرى (۲) رواه أحمد والبخارى ومسلم من حديث أنس بن مالك .

فهذا الذى تقتصيه أدلة الشرع أن له مثل أجر المجاهد . وهذا القسم لايتناوله الحكم بنغى النسوية (١)

وأما الأركاس فقال تمالى ( ٤ : ٨٨ فما لكم فى المنافقين فئتين ؟ والله أركسهم عاكسبوا ، أتريدون أن تهدوا من أضل الله ؟ ومن يصلل الله فلن تجد له سبيلا) قال الفراء « أركسهم » ردهم إلى الكفر ، وقال أبو عبيدة : يقال : أركست الشيء وركسته \_ لفتان \_ إذا رددته . والركس : قلب الشيء على رأسه ، أورد أوله على آخره . والارتكاس الارتداد . قال أمية :

فأركسوا في حميم النار ، إنهم كانوا عصاة ، وقالوا الإفكوالزورا

ومن هذا يقال الروث: الركس ، لأنه رد إلى حال النجاسة . وله ذا المعنى رحيماً والركس والنكس ، والمركوس والمنكوس: بمعنى واحد . قال الزجاج: أركسهم نكسهم وردهم . والمعنى : أنه ردهم إلى حكم الكفار من الذل والصغار . وأخبر سبحانه عن حكمه وقضائه فيهم وعدله ، وإن إركاسه لهم كان بسبب كسبهم وأعمالهم ، كا قال (٨٣ : ١٤ بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون) فهذا توحيده ، وهذا عدله لا ما يقوله القدرية والمعطلة من أن التوحيد : إنكار الصفات والعدل والتكذيب بالقدر (٢٠)

قول الله تعالى :

( ٤ : ١١٣ وأنرل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمك ما لم تكن تعلم ــ الآية ) وقال تعالى : (٢ : ٢٦٩ يؤتى الحكمة من يشاء ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً ) وقال عن المسيح عليه السلام : (٣ : ٤٨ و يعلمه الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل )

الحكمة في كتاب الله نوعان : مفردة ، ومقترنة بالكتاب . فالمفردة فسرت

<sup>(</sup>١) طريق المجرتين ٢٤ و ١٨٤

<sup>(</sup>۲) شفاء العليل ص ١٠١

بالنبوة ، وفسرت بعلم القرآن . قال ابن عباس : هي علم القرآن ناسخه ومنسوخه ، ومحكمه ومتشابهه ، ومقدمه ومؤخره ، وحلاله وحرامه ، وأمثاله . وقال الضحاك : هي القرآن والفهم فيه . وقال مجاهد : هي القرآن ، والعلم والفقه ، وفي رواية أخرى عنه : هي الإصابة في القول والفعل . وقال النخعي : هي معاني الأشياء وفهمها . وقال الحسن : الورع في دين الله ، كأنه فسرها بشرتها ومقتضاها .

وأما الحكمة القرولة بالكتاب فهي السنة .كذلك قال الشافعي وغيره من الأئمة . وقيل : هي القضاء بالوحي ، وتفسيرها بالسنة أعم وأشهر .

وأحسن ماقيل فى الحكمة قول مجاهد ومالك: أنها معرفة الحق والعمل به، والإصابة فى القول والعمل. وهذا لا يكون إلا بفهم القرآن والفقه فى شرائع الإسلام، وحقائق الإيمان. (١)

.

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين جله، ص ٢٦٤ .

# سورة المائده



قول الله تعالى ذكره :

(٥: ٢ وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان )

كل منهما إذا أفرد تضمن الآخر . فكل إثم عدوان ، إذ هو فعل ما نهى الله عنه ، أو ترك ما أمر الله به . فهو عدوان على أمره ونهيه . وكل عدوان إثم .

فإنه يأثم به صاحبه ، ولكن عند اقترابهما فيها شيئان ، محسب متعلقهما .

فالإنهم ماكان محرم الجنس ، كالكذب والزما ، وشرب الحمر ، ونحو ذلك .

والعدوان : ماكان محرم القدر والزيادة . فالمدوان تعدى ما أبيح منه إلى القدر المحرم ، كالاعتداء في أخذ الحق بمن هو عليه . إما بأن يتعدى على ماله ، أو بدنه ، أو عرضه . فإذا غصبه خشبة لم يرض عوضها إلا داره . وإذا أتلف عليه شيئًا أتلف عليه أضعافه . وإذا قال فيه كلة قال فيه أضعافها . فهذا كله

عليه شيئا اتلف عليه اضعا عدوانوتمد للمدل<sup>(1)</sup>

قول الله تعالى ذكره :

( ٥ : ٣ اليوم أكملت لكم دينكم ) .

تأمل كيف وصف الدين الذي اختاره لهم بالكمال ، والنعمة التي أسبغها عليهم بالتمام إيذانا في الدين بأنه لا نقص فيه ولا عيب ولاخلل ، ولا شيء خارجا عن الحكمة بوجه ، بل هو الكامل في حسنه وجلالته ووصف النعمة بالتمام إيذاناً

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ج ٣٠٧ ص ٣٠٧

بدوامها واتصالها، وأنه لا يسلمهم إياها بعد إذ أعطاهموها بل يتمها لهم بالدوام في هذا الدار وفي دار القرار .

وتأمل حسن اقتران التمام بالنعمة وحسن اقتران الكمال بالدين ، و إضافة الدين إليهم ، إذهم القائمون به المقيمون له : و أضاف النعمة إليه إذ هو وليها ومسديها والمنعم بها عليهم ، فهى نعمة حقاً ، وهم قابلوها .

وأتى في الكمال باللام المؤدنة بالاختصاص، وأنه شى، خصوا به دون الأمم وفي إتمام النعمة بعلى المؤذنة بالاستعلا، والاشتمال والإحاطة فجاء به أتمست» في مقابلة (أكملت) و «عليكم» في مقابلة «لكم» و « نعمتى » في مقابلة (دينكم) وأكد ذلك وزاده تقريراً وكمالا و إتماما للنعمة بقوله ( ٣:٥ ورضيت لكم الإسلام ديناً) (١).

وأما عدم مشيئته سبحانه و إرادته ، فكما قال تعالى (٤١٠٥ أولئك الذين لم يرد الله أن يطهر قلوبهم) وقال (ولو شئنا لآتيناكل نفس هداها) (ولو شاء ر بك لآمن من فى الأرض كلهم جميعاً) وعدم مشيئته للشى، مستلزم الحدم وجوده ، كما أن مشيئته تستلزم وجوده . فما شاه الله وجب وجوده ، وما لم يشأ امتنع وجوده وقد أخبر سمحانه أن العباد لايشاء إلا بعد مشيئته ، ولا يفعلون شيئاً إلا بعد مشيئته فقال ( وما تشاءون إلا أن يُشاء الله ) وقال ( وما يذكرون إلا أن يشاء الله )

فإن قيل: فهل يكون الفعل مقدوراً للعبد في حال عدم مشيئة الله له أن يفعله ؟ قيل: إن أريد بكونه مقدوراً: سلامة آلة العبد التي يتمكن بها من الفعل، وصحة أعضائه، ووجود قواه، وتمكينه من أسباب الفعل، وتهيئة طريق فعله وفتح الطريق له. فنعم، هو مقدور بهذا الاعتبار. وإن أريد بكونه مقدوراً: القدرة المقارئة للفعل، وهي الموجبة له التي إذا وجدت لم يتخلف عنها الفعل، فليس مقدور بهذا الاعتبار.

<sup>. (</sup>١) مفتاح دار السعادة بح ص ٢١٣

وتقرير ذلك : أن القدرة نوعان : قدرة مصححة ، وهي قدرة الأسباب والشروط وسلامة الآلة ، وهي مناط التكليف . وهدده متقدمة على الفعل غير موجبة له . وقدرة مقارنة الفعل ، مستلزمة له ، لا يتخلف الفعل عها وهذه ليست شرطاً في التكليف . فلا يتوقف صحته وحسنه عليها . فإيمان من لم يشأ الله إيمانه ، وطاعة من لم يشأ طاعته : مقدور بالاعتبار الأول ، غير مقدور بالاعتبار الثاني .

و بهذا التحقيق ترول الشبهة في تكليف مالا يطاق ، كما يأتى بيانه في موضعه إن شاء الله تعالى .

فإذا قيل : هل خلق لمن علم أنه لا يؤمن قدرة على الإيمان أم لم يخلق له قدرة ؟

قيل: خلق له قدرة مصححة متقدمة على الفعل ، هي مناط الأمر والمهي ولم يخلق له قدرة موحبة للفعل مستلزمة له ، لا يتخلف عنها . فهذه فضله يؤتيه من يشاء ، وتلك عدله التي تقوم بها حجته على عبده .

فإن قيل : فهل يمكنه الفعل ولم يخلق له هذه القدرة ؟.

قيل : هذا هو السؤال السابق بعينه . وقد عرفت جوابه . وبالله التوفيق (١) قول الله تعالى :

( ٥ : ٣ اليوم أكلت لكم دينكم وأتممت عليكم الحمق ، ورضيت لكم الإسلام ديناً )

النعمة نعمتان: نعمة مطلقة ونعمة مقيدة. فالنعمة المطلقة: هي المتصلة بسعادة الأبد، وهي نعمة الإسلام والسنة، وهي التي أمرنا الله سبحانه وتعالى أن نسأله في صلواتنا أن يهدينا صراط أهلها، ومن خصهم بها، وجعلهم أهل الرفيق الأعلى، حيث يقول تعالى (٤: ٦٩ ومن بطع الله ورسوله فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقاً) فهؤلاء الأصناف

<sup>(</sup>١) شفاء العليل من ٢٠٤.

الأربعة هم أهل هـ ذه النعمة المطلقة ، وأصحابها أيضاً هم المعنيون بقول الله تعالى (اليوم أكلت لكم دينكم وأتممت عايكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام ديناً) فأضاف الدين إليهم ، إذ هم المختصون بهذا الدين القيم دون سائر الأمم .

والدين تارة يضاف إلى العبد، وتارة يضاف إلى الرب، فيقال: الإسلام دين الله الذى لايقبل من أحد ديناً سواه ولهذا يقال فى الدعاء: اللهم انصر دينك الذى أنزلت من السماء.

ونسب الكال إلى الدين والنمام إلى النعمة ، مع إضافتها إليه لأنه هو وليها ومسديها إليهم . وهم محل محض النعمة قابلين لها . ولهـــذا يقال في الدعاء المأثور للمسلمين «واجعلهم مثنين بها عليك ، قابليها ، وأتممها عليهم» وأماالدين فلما كانوا هم القائمين به ، الفاعلين له بتوفيق ربهم نسبه إليهم ، فقال « أكلت لكم دينكم » وكان الإكال في جانب الدين و الإتمام في جانب النعمة .

واللفظتان ـ و إن تقار بتا وتواخيتا فبينهما فرق اطيف يظهر عند التأمل . فإن الكؤل أخص بالصفات والمعامى ، و يطلق على الأعيان والذوات ، ولكن باعتبار صفاتها وخواصها ، كما قال الذي صلى الله عليه وسلم « كمل من الرجال كثير ، ولم يكلمن النساء إلامريم ابنة عمران ، وآسية بنت مزاحم ، وخديجة بنت خو يلد » وقال عر بن عبد العزيز « إن للايمان حدوداً وفرائض ، وسنناً وشرائع ، فمن استكلها فقد استكل االإيمان » .

وأما الإتمام فيكون في الايمان والمعانى ، ونعم الله أعيان وأوصاف ومعان . وأما دينه فهو شرعه المتضمن لأمره ونهيه ومحابه . فكانت نسبة الكال إلى الدين والتمام إلى النعمة أحسن ، كاكانت إضافة الدين إليهم والنعمة إليه أحسن . والمقصود : أن هذه النعمة هي النعمةالمطاقة ، وهي التي اختصت بالمؤمنين . وإذا قيل : ليس لله على الكافر نعمة بهذا الاعتبار فهو صحيح ، والنعمة الثانية : النعمة المقيدة كنعمة الصحة والغنى وعافية الجسد و بسطة الجاه ، وكثرة الولد والزوجة الحسنة ، وأمثال هذه . فهذه النعمة مشتركة بين البر والفاجر ، والمؤمن والكافر

و إذا قيل : لله على الكافر أحمة بهذا الاعتبار ، فهو حق .

فلا يصح إطلاق السلب والإيجاب إلا على وجه واحد، وهو أن النعمة المقيدة لما كانت استدراجاً للسكافر، ومآلها إلى العذاب والشقاء، فكا مها لم تكن نعمة ، وإيما كانت بلية ، كما سماها الله تعالى في كتابه كذلك . فقال تعالى ( ٨٩: ١٥ ، ١٥ فأما الإنسان إذا ما ابتلاه ربه ، فأكرمه ونعمه ، فيقول : ربى أهان . كلا ) أى أكر من . وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه ، فيقول : ربى أهان . كلا ) أى ليس كل من أكرمته في الدنيا ونعمته فيها فقد أنعمت عليه ، وإيما كان ذلك ابتلاء منى له واختبار ، ولا كل من قدرت عليه ززقه فحلته بقدر حاجته بقدر فضلة أكون قد أهنته ، بل أبتلى عبدى بالنعم كما أبتليه بالمصائب .

فإن قيل : كيف يلتئم هـذا المعنى ويتفق مع قوله « فأكرمه » فأثبت له الإكرام ، ثم أنكر عليه قوله « ربى أكرمن » وقال « كلا » أى ليس ذلك إكراماً منى هو ابتلاء ، فكا نه أثبت له الإكرام ونفاه .

وقيل: الإكرام المثبت غير الإكرام المننى ، وهما من جنس النمسة المطلقة والمقيدة ، فليس هذا الاكرام المقيد بموجب لصاحبه أن يكون من أهل الاكرام المطلق.

وكذلك أيضاً إذا قيل: إن الله أنم على الكافر اممة مطلقة ، ولكنه رد المهة الله و دُلها . فهو بمنزلة من أعطى مالاً ليعيش به فرماه فى البحر ، كما قال (١٤ : ٢٨ ألم تر إلى الدين بدَّلوا الممة الله كفراً ) وقال تعالى ( ٤١ : ١٧ وأما تمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى ) فهدايته إياهم نعمة منه عليهم ، فبدلوا العمة الله ، وآثروا عليها الضلال .

فهذا فصل النزاع في مسألة : هل لله على الكافر نعمة أم لا ؟ وأكثر اختلاف الناس من جهتين

إحداها : اشتُراك الأَلفاظ و إجمالها والثانية من جهة الاطلاق والتفصيل (١)

<sup>(</sup>١) اجتماع الحيوش الاسلامية ص ١ـــ٣

# سورة الا ُنعام

### بنيب بالنالج الخ

قول الله تعالى ذكره :

( ٦ : ٩ وللبسنا عليهم ما يلبسون ) .

إن المشركين قالوا تعنتاً في كفرهم ( ٢ : ٨ لولا أبرل عليه ملك أ) يعنون ملكا شاهده وبراه ، يشهدله و يصدقه و إلا فالملك كان يبزل عليه بالوحى من الله . فأجاب الله تعالى عن هذا ، و بين الحكمة في عدم إبرال الملك على الوجه الذي اقترحوه : بأنه لو أبرل ملكا كما اقترحوا ولم يؤمنوا به و يصدقوه ، لعوجلوا بالعذاب كما استمرت به سنته تعالى مع الكفار في آيات الاقتراح ، و إذا جامهم ولم يؤمنوا بها . فقال ( ٢ : ٨ ولو أبرانا ملكا لقضى الأمر ثم لاينظرون ) ثم بين سبحانه أنه لو أبرل ملكا كما اقترحوا لما حصل به مقصودهم ، لأنه إن أبرله في صورته لم يقدروا على التلقى عنه ، إذ البشر لايقدر على مخاطبة الملك ومباشرته . وقد كان الذي صلى الله عليه وسلم ، وهو أقوى الخلق - إذا برل عليه الملك كرب رجل عليه المس : هل هو رجل أم ملك ؟؛ فقال تعالى ( ٢ : ٩ ولو جعلناه رجل وليسنا عليهم ) في هذه الحال (ما يلبسون) على أنفسهم حينئذ ملك بحلناه رجلاوللبسنا عليهم ) في هذه الحال (ما يلبسون) على أنفسهم حينئذ هذا معنى الآية (٢ : إذا رأوا الملك في صورة الإنسان لقالوا : هذا إنسان وليس بملك .

(۲۷:٦ ـ ۲۸ ولو ترى إذ وقفوا على النار فقالوا ياليتنا نرد ولا تكذب آيات ربنا ونكون من المؤمنين . بل بدا لهم ماكانوا يخفون من قبل ، ولو زُدُّوا لعادوا لما نهوا عنه و إنهم لكاذبون ) .

<sup>(</sup>١) مدارب السالكين ج ٢ ص ٣٥٣ ،

وقد حام أكثر الفسرين حول معنى هذه الآية ، وما أوردوا ما يشغى . فراجع أقوالهم تجدها لا تشغى عليلا ، ولا تروى غليلا .

الآية معناها أجل وأعظم مما فسروهابه . ولم يتفطنوا لوجه الاضراب ، « بل » ولا الأمر الذي بدا لهم ، وكانوا يخفونه وظنوا أن الذي بدا لهم هو العذاب . فلما لم يروا ذلك ملتمًا مع قوله ( ما كانوا يخفون من قبل ) قدروا مضافا محذوفا ، وهو خبر ما كانوا يخفون من قبل ، فدخل عليهم أمر آخر ، لا حواب لهم عنه . وهو أن القوم لم يكونوا يخفون من قبل ، فدخل عليهم ، بل كانوا يظهرونه ، و يدعون إليه ، ويحار بون عليه . ولما علموا أن هذا وارد عليهم ، قالوا : إن القوم في بعض موارد القيامة ومواطعها أخفوا شركهم وجحدوه ، وقالوا : ( والله ر بنا ما كنا مشركين ) فلما وقفوا على النار بدا لهم جزاء ذلك الذي أخفوه .

قال الواحدى : وعلى هذا أهل التفسير

ولم يصنع أرباب هــذا القول شيئاً. فإن السياق والاضراب ب « بــل » والإخبار عهم بأمهم لوردوا لعادوا لمــا بهوا عنه ، وقولهم « والله ربناما كنا مشركين » لا يلتئم بهذا الذى ذكروه . فتأمله .

وقالت طائفة ، منهم الزجاج : بل لاتباع ما أخفاه عنهم الرؤساء ، من أمر البعث . وهذا التفسير يحتاج إلى تفسير ، وفيه من التكليف ما ليس بخاف وأجود من هذا : ما فهمه المبرد من الآية ، قال : كأن كفرهم لم يكن بادياً لهم ، إذا حقيت عليهم مضرته

ومعنى كلامه : أسهم لما خفيت عليهم مضرة عاقبته وو باله ، فكا نه كان خفيا عهم ، لم تظهر لهم حقيقته ، فلما عاينوا العذاب ظهرت لهم حقيقته وشره قال : وهذا كما نقول لمن كنت حدثته فى أمر قبل : قد ظهر لك الآن ماكنت قلت لك . وقد كان ظاهراً له قبل هذا . ولا يسهل أن يعبر عن كفرهم

وشركهم الذي كانوا ينادون به على رءوس الأشهاد و يدعون إليه كل حاصر وباد بأنهم كانوا يخفونه ، لخفاء عاقبته عله. . ولا يقال لمن أظهر الظلم والفساد ، وقتل النفوس وسعى فى الأرض بالفساد: إنه أخفى ذلك ، لجهله بسو، عاقبته ، وخفاتها عليه في الآية — والله أعلم عا أراد من كلامه — : أن هؤلاء المشركين لما وقفوا على النار وعاينوها ، وعلموا أنهم داخلوها ، تمنوا أنهم يردون إلى الدنيا فيؤمنون بالله وآياته ، ولا يمودون إلى تكذيب رسله . فأخبر سبحانه أن الأمر ليس كذلك ، وأنهم ليس في طبائعهم ولا سجاياهم الايمان بل سجيتهم الكفر والشرك والتكذيب وأنهم لو ردوا لكانوا بعد الردكاكانوا قبله . وأخبر أنهم كاذبون في زعهم : أنهم لو ردوا لآمنوا وصد والد

فإذا تقرر مقصود الآية ومرادها تبين معني الاضراب بـ « بل » وتبين معني ـ الذي بدا لهم ، والذي كانوا يخفونه ، والحامل لهم على قولهم «ياليتناترد ولا نكذب بآيات ربنا » فالقوم كانوا يعلمون أنهم في الدنيا على باطل ، وأن الرسل صدقوهم مياً بلغوهم عن الله ، وتيقنسوا ذلك وتحققوه ، واكمهم أخفوه ولم يظهروه بينهم ، بل تواصوا بكتمانه . فلم يكن الحامل لهم على تمنى الرجوع والايمان معرفة ما لم يكونوا يعرفونه من صدق الرسل ، فأنهم كانوا يعلمون ذلك و يخفونه . وظهر لهم يوم القيامة مأكانوا ينطوون عليه من عامهم أنهم على باطل، وأن الرسل على الحق ، فعاينوا ذلك عياناً ، بعد أن كانوا يكتمونه و يخفونه . فلو وردوا لما سمحت نفوسهم بالايمان، ولعادوا إلى الكفر والتكذيب. فإنهم لم يتمنوا الايمان لعلمهم يومئذ أنه هو الحق ، وأن الشرك باطل . و إنما تمنوه لمــا عاينوا العذاب الذي لا طاقة لهم باحتماله . وهذا كمن كان يخفي محبة شخص ومعاشرته ، وهو يعلم أن حبه باطل ، وأن الرشد في عدوله عنه . فيقال له : إن اطلم عليك وليه عاقبك ، وهو يعلم ذلك و يكابر، ويقول: بل محبته ومعاشرته هي الصواب، فلما أخذه وليه ليعاقبه على ذلك وتيقن العقوبة ، تمنى أن يعنى من العقوبة وأنه لا يجتمع به بعد ذلك وفي قلبه من محبته والحرص على معاشرته ما محمله على المعاودة بعد معاينة العقوبة ، بل بعد أن مسته العقوبة وأنهكته . فظهر له عند العقوبة ماكان يخفي من معرفته بخطئه ، وصواب ما نهاه عنه . ولو رد لعاد لما نهي منه .

وتأمل مطابقة الإضراب لهـذا المعنى ، وهو نفي قولهم : إما لو رددنا لآمنا وصدقنا . لأنه ظهر لنا الآن أن ما قاله الرسل هو الحق ، أى ليس كذلك ، بل كنتم تعلمون ذلك وتعرفونه ، وكنتم تخفونه ، فلم يظهر لكم شيء حديد لتكونوا علمين به لتعذروا ، بل ظهر لكم ماكان معلوماً ، وكنتم تتواصون باخفائه وكمانه ... والله أعلم (١)

وأما تقليب الأفئدة فقال تعالى (٦: ١١٠ ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ، وندرهم في طغيامهم يعمهون).

هذا عطف على قوله (أمها إذا جاءت لا يؤمنون) أى تحول بينهم و بين الايمان. ولو جاءتهم تلك الآية فلا يؤمنون .

واختلف في قوله (كما لم يؤمنوا به أول مرة) فقال كثير من المهسرين: المعنى بحول بينهم و بين الايمان لو جاءتهم الآية ، كما حلنا بينهم و بين الايمان أول مرة قال ابن عباس في رواية عطاء عنه : ونقلب أفئدتهم وأبصارهم حتى يرجموا إلى ما سبق عليهم من علمي . قال : وهذا كقوله ( ٨ : ٢٤ واعلموا أن الله بحول بين المرء وقلبه ) .

وقال آخرون: العنى ؛ ونقلب أفئدتهم وأبصارهم لتركم الايمان به أول مرة ، فعاقبناهم بتقليب أفئدتهم وأبصارهم . وهذا معنى حسن . فان كاف التشبيه تتضمن نوعاً من التعليل . كقوله ( وأحسن كا أحسن الله إليك ) وقوله ( كا أرسلنا فيكم رسولا منكم يتلو عليكم آياتنا و يركيكم و يعلمكم المكتاب والحكمة و يعلمكم ما لم تكونوا تعلمون ، فاذكروني أذكركم ) والذي حسن اجماع التعليل والنشبيه : الإعلام بأن الجزاء من جنس العمل في الخير والشر ، والنقليب : تحويل الشيء من وجه إلى وجه ، وكان الواجب من مقتضى إيرال

<sup>(</sup>١) عدة الصائرين على ١٩٨

الآية ووصولهم إنساكا سألوا: أن يؤمنوا إذجاءتهم لأمهم رأوها عيانا وعرفوا أدلها وتحققوا صدقها. فإذا لم يؤمنوا كان ذلك تقليبا لقلوبهم وأبصارهم عن وجهها الذي ينبغي أن تَكُون عليه . وقد روى مسلم في صحيحه من حديث عبدالله بن عمرو أنه سمم رسول الله على الله عليه يقول « إن قلوب بني آدم كلها بين إصبعين من أصابع الرحمن كقاب واحد ، يصرفه كيف يشاء ، ثم فال رسول الله صلى الله عليه وسلم : اللهم مصرف القلوب صرف قلو بنا على طاعتك » وروى الترمذي من حديث أنس فال «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر أن يقول : يامقلب القــــلوب نبت قلى على دينك . فقلت : يارسول الله ، آمنا بك و بما جئت به . فهل تخاف عليها؟ قال : نعم ، إن القاوب بين إصبعين من أصابع الله يقلبها كيف يشاء » قال الترمذي: هذا حديث حسن . وروى حماه عن أيوب وهشام و يعلي بن زياد عن ﴿ الحسن قال: قالت عائشة رضي الله عنها «دعوة كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يَكُثْرُ أَنْ يَدْعُواْ بِهَا : يَامَقُلْبُ الْقُلُوبُ ثَبِّتَ قَلْبِي عَلَى دَيْنَاكُ . فَقَالَتَ : يارسُولُ الله ، دعوة كثير أماتدعو بها ؟ قال: إنه ليس من عبد إلا وقلبه بين إصبعين من أصابع الله . فإذا شاء أن يقيمه أفامه ، وإذا شاء أن يزيغه أزاغه » .

وقواه (و ذرهم في طغيامهم يعمهون ) قال : ابن عباس : أخذلهم وأدعهم في ضلالهم يتمادون (١)

وأما النزيين فقال تعالى ( ٦ : ١٠٨ وَكَذَلِكُ زَيْنَا لَــَكِلُ أُمَّةَ عَلَمُهُم ) وقال ( ٣٠ : ٨ أَفُن زَيْنَ لَهُ سُوءَ عَلَمُ فَرَآهَ حَسَنَا ؟ فَإِنَّ اللهُ يَضَلَّ مِن يَشَاءُ وَيَهِدَى مِن يَشَاءً ) وقال ( ٣ : ٣٤ وزين لهم الشيطان ماكانوا يعملون )

وأضاف المربين اليه سبحانه خلف ومشيئة . وحذف فاعله تارة ، ونسبه إلى سببه ، ومن أجراه على يده تارة .

<sup>(</sup>١) شفاء أالعليل ص ٩٩

وهذا النزيين منه سبحاله حسن ، إذ هو ابتلاء واختبار للعبد ليتميز المطيع منهم من العاصى ، والمؤمن من الكافر ، كما قال تعالى ( ١٨ : ٧ إنا جملنا ما على الأحد من ترة لما إن اره أسر أسر عالا ) . . . . . الثر النرة

الأرض زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عملاً ) وهو من الشيطان قبيح . وأيضاً فنزيينه سبحانه للعبــد عمله السيء عقو بة منه له على إعراضه عن توحيده وعبوديته ، و إيثار سيء العمل على حسنه فإله لابد أن يعرفه سبحالهالسيء. من الحسن، فإذا آثر القبيح واختاره وأحبه ورضيه لنفسه زينه سبحانه له وأغماه عن رؤية قبحه بعدأن رآه قبيحاً . وكل ظالم وفاجر وفاسق لابد أن يريه الله تعالى ظلمه وفجوره وفسقه قبيحاً ، فإذا تمادى عليه ارتفعت رؤية قبحه من قلبه . فرعما رآه حسنا عقو بة له ، فإنه إنما يكشف له عن قبحه بالنور الذي في قلبه ، وهو حجة الله عليه فإذا تمادى في غيه وظلمه ذهب ذلك النور، فلم ير قبحه في ظلمات الجهل والفسوق والظلم. ومع هذا فحجة الله قائمة عليه بالرسالة ، و بالتعريف الأول فتريين الرب تعالى عدل ، وعقو بنه حكمة ، وتزيين الشيطان إغواء وظلم وهو السبب الخارج عن العبد، والسبب الداخل فيه حبه و بغضه ، و إعراضه ؛ والرب سبحانه خالق الحميم ، والجميع واقع بمشيئته وقدرته ، ولو شاء لهدى خلقه أجمعين . والمعصوم من عصمه الله ، والمُخذول من حَدَله الله . ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين <sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>١) شفاء العلــل ص ٣٠٠ ، ٤٠.

# سورة الاعراف



قول الله تعالى ذكره :

( ٧ : ٣٣ قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، والإنم والبغى بغير الحق، وأن تشركوا بالله مالم ينزل به سلطاناً ، وأن تقولوا على الله مالا تعامون)

وهذا دليل على أنها فواحش فى نفسها لاتستحسها العقول. فتعلق التحريم بها لفحشها. فان ترتيب الحريم على الوصف المناسب المشتق. يدل على أنه هو العلة المقتضية له. وهذا دليل فى جميع هذه الآيات التى ذكرناها. تدل على أنه حرمها لكونها فواحش، وحرم الخبيث لكونه خبيثاً. وأمر بالمعروف لكونه معروفاً. والعلة يجب أن تغاير المعلول. فلوكان كونه فاحشة هو معنى كونه منهياً عنه، وكونه خبيثاً هو معنى كونه محرماً: كانت العلة عين المعلول. وهذا محال. فتأمله.

وكذا تحريم الأثم والبغى دايل على أن هذا وصف ثابت له قبل التحريم.
ومن هذا قوله تعالى ( ١٧ : ٣٣ ولا تقر بوا الزنا إنه كان فاحشة وساء سبيلا )
فعلل النهى فى الموضعين بكون المنهى عنه فاحشة . ولوكان جهة كونه فاحشة
هو النهى لـكان تعليلا للشيء بنفسه ، ولـكان بمنزلة أن يقال : لا تقر بوا الزنا
فانه يقول لـكم لا تقر بوه ، أو فإنه منهى عنه . وهذا محال من وجهين .

أحدها: أنه يتضمن إخلاء الكلام من الفائدة . والثانى : أنه تعليل للنهى بالنهى ! (١) قوله تعالى ذكره:

(٧: ٥٥–٥٦ ادعوا رَبَكُم تَصْرَعاً وخفية . إنه لا يحب المعتدين ، ولا تفسدوا

ق الأرض بعد إصلاحها ، وادعوه خوفاً وطمعاً إن رحمة الله قريب من المحسنين ) هاتان الآيتان مشتملتان على آداب نوعى الدعاء : دعاء العبادة ، ودعاء المبألة

فإن الدعاء في القرآن يراد به هذا تارة ، وهذا تارة . ويراد به مجموعهما .

وهما متلازمان . فإن دعاء المسألة هو طلب ماينفع الداعى ، وطلب كشف مايضره ، أو

وإن دعاء المسالة هو طلب ماينفع الداعى ، وطلب كشف مايضره ، او دفعه . ومن يملك الضر والنفع فابه هو المعبود حقاً . والمعبود لابد أن يكون ما لسكا للنفع والضر . ولهذا أنكر الله تعالى على عبد من دونه مالا يملك ضراً ولا نفعاً ، وذلك كثير في القرآن . كقوله تعالى (١٠: ١٨ و يعبدون من دون الله عا لا يضرهم ولا ينفعهم ) وقوله تعالى (١٠: ١٠ ولا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك ) وقوله تعالى (٥: ٢٦ قل أتعبدون من دون الله مالا ينفعك ولا يضرك ) وقوله تعالى (٥: ٢٦ قل أتعبدون من دون الله مالا ينفعك لكم ضراً ولا نفعاً والله هو السميع العليم ) . وقوله تعالى (٢١: ٢٦ من دون الله ) وقوله تعالى (٢١: ١٠ من دون الله مالا ينفعكم شيئاً ولا يضركم ؟ أف لكم ولما تعبدون من قال أنتعبدون من دونه ما تعبدون ؟ قالوا: نعبد أصناماً فنظل لها عاكمين . قال هل يسمعونكم إذ ما تعبدون ؟ وقوله تعالى (٢٥: ٤ واتخذوا من دونه ما تعبدون ، أو ينفعونكم أو يضرون ؟ ) وقوله تعالى (٢٥: ٤ واتخذوا من دونه آلهة لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون ، ولا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعاً ولا يملكون الله مالا ينفعهم ولا يضرهم وكان الكافر على ربه ظهيراً ) .

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السمادة برس س

فنفى سبحانه عن هؤلاء المعبودين من دونه النفع والضر، القاصر والمتعدى . فلا يملكون لأنفسهم ولا لعابديهم . وهذا فى القرآن كثير بَيِّنُ : أن المعبود لابد أن يكون مالكا للنفع والضر ، فهو يُدْعَى للنفع ودفع الضر . ودعاء المسألة ، وَيُدْعَى خوفاً ورجاء ، ودعاء العبادة . فعلم أن النوعين متلازمان : فكل دعاء عبادة مستازم لدعاء المسألة ، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة .

وعلى هذا قوله تعالى ( ٢ : ١٨٦ و إذا سألك عبادى عنى ؟ فإنى قريب ، أجيب دعوة الداع إذا دعان ) يتناول نوعى الدعاء . و بكل منهما فسرت الآية .

قيل : أعطيه إذا سألني . وقيل: أثيبه إذا عبدني . والقولان متلازمان .

وليس هذا من استعال اللفظ المشترك في معنييه كليهما ، أو استعال اللفظ في حقيقته ومجازه ، بل هذا استعال له في حقيقته الواحدة المتضمنة للأمرين جميماً .

فتأمله فإنه موضع عظيم النفع ، قل من يفطن له .

وأ كَثَرُ أَلْفَاظُ الْفَرَآنُ الدَّالَةُ عَلَى مَعْنِينَ فَصَاعَدًا هِي مِنْ هَذَا القبيلِ .

ومثال ذلك قوله ( ١٧ : ٧٨ أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسق الليل ) فسر « الدلوك » بالزوال ، وفسر بالغروب . وحكيا قولين في كتب التفسير . وليسا بقولين ، بل اللفظ يتناولها معاً . فإن الدلوك هو الميل . ودلوك الشمس ميلها ولهذا الميل مبدأ ومنتهى . فبدؤه الزوال ، ومنتهاه الغروب . قاللفظ متناول لها بهذا الاعتبار لا بتناول المشترك لمعنييه . ولا اللفظ لحقيقته ومجازه .

ومثاله أيضاً : تفسير « الغاسق » بالليل والقمر ، وأن ذلك ليس باختلاف ، مِل يتناولها لتلازمهما . فإن القمر آية الليل . ونظائره كثيرة .

ومن ذلك قوله عز وجل ( ٢٥ : ٧٧ قل مايعباً بكم ربى لولا دعاؤكم ) . قيل : لولا دعاؤكم إياه . وقيل : دعاؤه إياكم إلى عبادته فيكون المصدر مضافاً م ١٦ ــ التفسيرالقيم إلى المفعول . وعلى الأول مضافاً إلى الفاعل . وهو الأرجح من القولين . وعلى هذا : فالمراد به نوعا الدعاء والعبادة أظهر ، أى ما يعبأ بكم ربى لولا أنكم تعبدونه . عبادة تستلزم مسألته . فالنوعان داخلان فيه .

ومن ذلك قوله تعالى ( ٤٠ : ٠٠ وقال ر بكم ادعوىي أستجب لكم ) فالدعاء يتضمن النوعين ، وهو في دعاء العبادة أظهر . ولهذا عقب بقوله ( إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهم داخرين ) فسر الدعاء في الآية بهذا وهذا وقد روى سفيان عن منصور عن زرّ عن نسيع الكندى عن النعان بن بشير قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول على المنبر « إن الدعاء هو العبادة مم قرأ ( ادعوني استحب لكم . إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جمم داخرين ) رواه الترمدي ، وقال حديث حسن صحيح .

وأما قوله تعمالي ( ٢٣ : ٧٧ يا أيها الناس ضرب مثل ، فاستمعوا له . إن الدين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ، ولو اجتمعوا له ) وقوله ( ٤ : ١١٧ إن يدعون من دونه إلا إناثاً ) وقوله ( ٤١ : ٤٨ وضل عنهم ما كانوا يدعون من قبل ) وكل موضع ذكر فيه دعاء المشركين لأصنامهم وآلهتهم فالمراد به دعاء العبادة ، المتضمن دعاء المسألة . فهو في دعاء العبادة أظهر لوجوه ثلاثة :

أحدها: أنهم قالوا ( ٣٠ : ٣ ما نعبدهم إلاليقر بونا إلى الله زلني ) فاعترفوا بأن دعاءهم إياهم هو عبادتهم لهم .

والثانى: أن الله تعالى فسر هذا الدعاء فى موضع آخر بأنه العبادة. كقوله ( ٩٢:٢٦ - ٩٠ وقيل لهم : أينها كنتم تعبدون من دون الله هل ينصرون كم أو ينتصرون؟) وقوله ( ٣٣ : ٩٨ إنكم وما تعبدون من دون الله حَصَب جهم ) وقوله (قليا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ) وهو كثير فى القرآن . فدعاؤهم لآلهمهم هو عبادتهم لها .

الثالث: أنهم إنماكانوا يعبدونها يتقر بوزبها إلى الله. فإذا جاءتهم الحاجات والسكر بات والشدائد دعوا الله وحده وتركوها. ومع هذا فكانوا يسألونها بعض حوائجهم ويطلبون منها، وكان دعاؤهم لها دعاء عبادة ودعاء مسألة.

وقوله تمالى ( ١٤:٤٠ فادعوا الله مخلصين لهالدين) هو دعاء العبادة . والمعنى : اعبدوه وحده ، وأخلصوا عبادته ، لاتعبدوا معه غيره .

وأما قول إبراهيم الخليل عليه السلام ( ٣٩: ١٤ إن ر بى لسميع الدعاء) فالمراد بالسمع هنا: السمع الخاص ، وهو سمع الإجابة والقبول ، لا السمع العام . لأنه سميع لكل مسموع .

و إذا كان كذلك فالدعاء هنا يتناول دعاء الثناء ودعاء الطلب. وسمع الرب تبارك وتمالى له إثابته على الثناء، و إجابته للطلب. فهو سميع لهذا ولهذا.

وأما قول زكريا عليه السلام ( ١٩ : ٤ ولم أكن بدعائك رب شقيا) فقد قيل : إنه دعاء المسألة ، والمعنى : إنك عودتنى إجابتك وإسعادك ، ولم تشقنى بالرد والحرمان ، فهوتوسل إليه تعالى بما سلف من إجابته وإحسانه ، كما حكى أن رجلا سأل رجلا وقال : أنا الذي أحسنت إلى وقت كذا وكذا . فقال : مرحبا بمن توسل إلينا بنا ، وفضى حاجته . وهذا ظاهم هنا .

و يدل عليه : أنه قدم ذلك أمام طلبه الولد ، وجعله وسيلة إلى ر به ، فطلب منه أن يجاريه على عادته التي عوده : من قضاء حوائجه و إجابته إلى ماسأله .

وأما قوله تعالى ( ١٧ : ١١٠ قل ادعوا الله أو أدعوا الرحمن أيّاً ماتدعوا ، فله الأسماء الحسنى ) فهذا الدعاء المشهور ، وأنه دعاء المسألة ، وهو سبب النزول . قالوا «كان النبي صلى الله عليه وسلم يدعو ربه ، فيقول مرة : ياألله ، ومرة : يارحمن فظن الجاهلون من المشركين أنه يدعو آلهين ، فأنزل الله تعالى هذه الآية » قال ابن عباس « سمع المشركون النبي صلى الله عليه وسلم يدعو في سجوده : يارحمن يارحيم

فقالوا : هذا يرعم أنه يدعو واحداً ، وهو يدعو مثنى مثنى . فأنزل الله هذه الآية (قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن ) .

وقيل: إن الدعاء همنا بمعنى التسمية ، كقولهم: دعوت ولدى سعيدا. وادعه بعبد الله ونحوه . والمعنى : سموا ربكم الله أو سموه الرحمن : فالدعاء همنا بمعنى التسمية . وهذا قول الزنج شرى . والذى حمله على هذا قوله ( أيّاً ما تدعو فله الأساء الحسنى ) فإن المراد بتعدده : معنى « أى » وعمومها هنا تعدد الأسماء ليس إلا . والمعنى : أى اسم سميتموه به من أسماء الله تعالى . إما الله و إما الرحمن فله الأسماء الحسنى ، أى فلمسمى سبحانه الأسماء الحسنى . والضمير في « له » بعود إلى المسمى . فهذا الذي أوجب له أن يحمل الدعاء في هذه الآية على التسمية وهذا الذي قاله هو من لوازم المعنى المراد بالدعاء في الآية وليس هو عين المراد

بل المراد بالدعاء معناه المعهود المطرد في القرآن ، وهو دعاء السؤال ، ودعاء الثناء ولكنه متضمن معنى التسمية فليس المراد مجرد التسمية الخالية عن العبادة والطلب بل التسمية الواقعة في دعاء الثناء والطلب

فعلى هذا المعنى : يصح أن يكون فى «تدعوا» معنى تسموا. فتأمله . والمعنى أيّاً ما تسموا فى ثنائكم ودعائكم وسؤالكم . والله أعلم .

وأما قوله تعالى ( ٥١ : ٣٨ إناكنا من قبل ندعوه ، إنه هو البرّ الرحيم) فهذا دعاء العبادة المتضمن للسؤال رغبة ورهبة

والمعنى: إناكنا من قبل مخلص له العبادة . وبهذا استحقوا أن وقاهم عداب السموم ، لا بمجرد السؤال المشترك بين الناجي وغيره ، فإن الله سبحانه يسأله من في السموات ومن في الأرض ، والفور والنجاة إنما هي باخلاص العبادة لا بمحردالسؤال والطلب .

وكذلك قول الفتية أصاب الكهف (١٨: ١٤ ربنا رب السموات والأرض لن تدعو من دونه إلها )أي لن نعبد غيره . وكذلك قوله تعالى ( ٣٧ : ٣٧ أتدعون بَدَعْلًا وتذرون أحسن الخالقين ؟ ) وأما قوله تعالى ( ٢٨ : ٦٤ وقيل : ادعوا شركاءكم . فدعوهم ، فلم يستجيبوا لهم ، ورأوا العذاب لوأنهم كانوا يهتدون ) فهذا من دعاء المسألة ، يبكهم الله عز وجل و يخزيهم يوم القيامة بإراءتهم أن شركاءهم لايستجيبون لدعوتهم . وليس المراد اعبدوهم .

وهو اظیر قوله تعمالی ( ۱۸ : ۵۳ و یوم یقول : نادوا شرکائی الذین زعمتم فدعوهم فلم یستجیبوا لهم ) .

وهذا التقرير نافع في مسألة الصلاة ، وأنها : هل نقلت عن مسهاها في اللغة ، فصارت حقيقة شرعية ، نقولة أواستعملت في هذه العبادة مجازاً ،العلاقة بينها و بين المسمى اللغوى ، أو هي باقية على الوضع اللغوى وضم إليها أركان وشرائعا ؟ .

وعلى ماقررناه: لاحاجة إلى شيء من ذلك . فإن المصلى من أول صلاته إلى آخرها لاينفك عن دعاء، إما دعاء عبادة وثناء، أو دعاء طلب ومسألة، وهو فى الحالين داع . فما خرجت الصلاة عن حقيقة الدعاء، فتأمله .

إذا عرفت هذا. فقوله تعالى (ادعوا ربكم تضرعا وخفيدة) يتناول نوعى الدعاء ولكنه ظاهر في دعاء السألة متضمن دعاء العبادة. ولهذا أمر باخفائه و إسراره قال الحسن: بين دعوة السر ودعوة العلانية سبعون ضعفا. ولقد كان المسلمون يحتهدون في الدعاء، وما يسمع لهم صوت، إن كان إلا همساً بينهم و بين ربهم وذلك أن الله تعالى يقول (ادعوا ربكم تضرعا وخفية) وأن الله ذكر عبدا صالحا ورضى بفعله، وقال (إذ نادى ربه نداء خفيا)

وفى إخفاء الدعاء فوائد عديدة .

أحدها: أنه أعظم إيمانا ، لأن صاحبه يعلم أن الله يسمع دعاءه الخفى . وليس كالذي قال: إن الله يسمع إن جهرنا ، ولا يسمع إن أخفينا .

وثانيها: أنه أعظم في الأدب والتعظيم. ولهذا لاتخاطب الملوك ولانسأل برفع

الأصوات، وإما تحفض عنده الأصوات، ويخف عندهم الكلام بمقدار ما يسمعونه ومن رفع صوته لديهم مقتوه، ولله المثل الأعلى. فإذا كان ربنا يسمع الدعاء الحنى فلا يليق بالأدب بين يديه إلا خفض الصوت به

ثالثها: أنه أبلغ فى التضرع والخشوع الذى هو روح الدعاء ولبه ومقصوده . فإن الخاشع الذليل الضارع إنما يسأل مسألة مسكين ذليل، قد انكسر قلبه ، وذلت جوارحه ، وخشع صوته ، حتى إنه ليكاد تبلغ به ذلته ومسكنته ، وكسرته ، وضراعته إلى أن ينكسر لسانه فلا يطاوعه بالنطق . فقلبه سائل طالب مبتهل ، ولسانه لشدة ذله وضراعته ومسكنته ساكت . وهذه الحالة لابتأتى معها رفع الصوت بالدعاء أصلا .

ورابعها : أنه أبلغ في الاخلاص .

وخامسها: أنه أبلغ في جمعيسة القلب على الله في الدعاء. فإن رفع الصوت يفرقه ويشتته. فكلما حفض صوته كان أبلغ في حمده وتجريد همته وقصده للمدعوء سبحانه وتعالى.

وسادسها - وهو من النكت السرية البديعة جداً - أنه دال على قرب صاحبه من الله، وأنه لافترابه منه، وشدة حضوره يسأله مسألة أقرب شيء اليه فيسأله مسألة مناجاة القريب القريب، لامسألة نداء البعيد البعيد. ولهدذا: أثنى سبحانه وتعالى على عبده ذكريا بقوله (إذنادى ربه نداء خفيا) فكل استحضر القلب قرب الله تعالى منه، وأنه أقرب إليه من كل قريب، وتصور ذلك أخلى دعاءهما أمكنه ولم يتأت له رفع الصوتبه، بليراه غير مستحسن كا أن من خاطب جليسا له يسمع خفى كلامه فبالغ فى رفع الصوت استهجن ذلك منه والله المثل الأغلا مبحانه. وقد أشار النبى صلى الله عليه وسلم إلى هذا المعنى بعينه بقوله فى الحديث الصحيح. لما رفع الصحابة أصواتهم بالتكبير وهم معه فى النقر في الحديث الصحيح. لما رفع الصحابة أصواتهم بالتكبير وهم معه فى النقر فقال «اربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أضم ولا غائباً إذكم تدعون

سميعاً قريباً أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته » وقال تعالى ( و إذا سألك عبادى عنى فإنى قريب . أجيب دعوة الداع إذا دعان ) وقد جاء أن سبب ترولها : أن الصحابة قالوا « يارسول الله ربنا قريب فنناجيه ، أم بعيد فنناديه ؟ فأتزل الله عز وجل ( و إذا سألك عبادى عنى فإنى قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان ) وهذا يدل على إرشادهم للمناجاة فى الدعاء ، لا للنداء الذى هو رفع الصوت فإنهم عن هذا سألوا ، فأجيبوا بأن ربهم تبارك وتعالى قريب لا يحتاج فى دعائه وسؤاله إلى النداء ، و إنما يسأل مسألة القريب المناجى ، لا مسألة البعيد المنادى .

وهذا القرب من الداعى هو قرب خاص ، ليس قرباً عاماً من كل أحد ، فهو قريب من داعيه وقريب من عابده ، و « أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد » وهو أخص من قرب الإنابة وقرب الإجابة ، الذى لم يُثبت أكثر المتكلمين سواه ، بل هو قرب خاص من الداعى والعابد ، كا قال النبى صلى الله عليه وسلم راويا عن ربه تبارك وتعالى « من تقرب منى شبراً تقربت منه ذراعاً ومن تقرب منى شبراً تقربت منه ذراعاً من داعيه وسائله فكا قال تعالى ( و إذا سألك عبادى عنى فإنى قريب ، أجيب دعوة الداع إذا دعان ) .

وقوله ( ادعوا ر بكم تضرعاً وخُفية ) فيه الإشارة والإعلام بهذا القرب . وأما قر به تبارك وتعالى من محبه فنوع آخر و بناء آخر ، وشأن آخر ، كرقد ذكرناه فى كتاب التحفة المكية . على أن العبارة تنبو عنه ولا تحصل فى القلب حقيقة معناه أبداً ، لكن بحسب قوة المحبة وضعفها يكون تصديق العبد بهذا القرب . وإياك ثم إياك أن تعبر عنه بغير العبارة النبوية ، أو يقع فى قلبك غير معناها ومرادها فتزل بك قدم بعد ثبوتها (١) وقد ضعف تمييز خلائق فى هدذا

<sup>(</sup>١) إن العبد إنما يتقرب إلى ربه سبحانه بتقدير نعمه عليه قدرها وشكرها =

المقام وساء تعبيرهم وقعوا في أنواع من الطامات والشطح، وقابلهم من غلظ حجابه، فأنكر محبة العبد لربه جملة وقربه منه وأعاد ذلك إلى محرد الثواب المخلوق فهو عنده المحبوب القريب ليس إلا. وقد ذكرنا من طرق الرد على هؤلاء وهؤلاء في كتاب التحفة أكثر من مائة طريق.

والمقصود همنا: الـكلام على هذه الآية .

وسابعها: أنه أدعى إلى دوام الطلب والسؤال، فإن اللسان لا يمل والجوارخ لا تتمب، مخلاف ما إذا رفع صوته فإنه قد يكرلُّ لسانه وتضعف بعض قواه وهذا نظير من يقرأ ويكرر رافعاً صوته، فإنه لا يطول له ذلك بخلاف من مخفض صوته.

وثامنها: أن إخفاء الدعاء أبعد له من القواطع والمشوشات والمصعفات . فإن الداعى إذا أخنى دعاءه لم يدر به أحد فلا يحصل له هناك تشويش ولا غيره ، و إذا جهر به تفطنت له الأرواح الشريرة والباطولية الخبيثة من الجن والإنس ، فشوشت عليه ولا بد ، ومانعته وعارضته ولو لم يكن من ذلك إلا أن تعلقها به يفرق عليه همته فيضعف أثر الدعاء لكنى . ومن له تجر بة يعرف هذا . فإذا أسر الدعاء وأخفاه أمن هذه المفسدة .

وتاسعها : أن أعظم النعم هو الإقبال على الله ، والتعبد له ، والانقطاع إليه والتنتل إليه . ولكل نعمة حاسد على قدرها ، دقت أو جلت ، ولا نعمة أعظم من هذه النعمة . فأنفس الحاسدين المنقطعين متعلقة بها ، وليس للمحسود أسلم من

<sup>=</sup> حق شكرها ، محسن الانتفاع بها والاستفادة منها: بوضعها في موضعها التي خلقها الله وأنعم بها من أجله ، فحكاما تقرب العبد بهذا من ربه زاده الله قوة جديدة ، وأمده بنعم وإحسان وتوفيق وتثبيت على قدر اجتهاد العبد وهمته في هذا التقدير والشكر للنعم والآيات ، والايمان بها . ولعل هذا هو المراد من حديث الرسول صلى الله عليه وسلم . والله أعلم .

إخفاء نعمته عن الحاسد وأن لا يقصد إظهارها له وقد قال يعقوب ليوسف (لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيدا إن الشيطان للانسان عدو مبين ) وكم من صاحب قلب وجمعية وحال مع الله قد تحدث بها وأخبر بهافسلبه إياها الاغيار ، فأصبح يقلب كفيه . ولهذا يوصي العارفون والشيوخ بحفظ السر مع الله وأن لايطلعوا عليه أحداً و يتكتمون به غاية التكتم كما أشد بعضهم في ذلك: من ساررود فأبدى السر مجتهدا لم يأمنوه على الأسرار ماعاشا

من ساررود فابدى السر مجهدا لم يامنوه على الاسرار ماعات وأبعدوه فلم يظفر بقر بهم وأبدلوه مكات الأنس إيحاشا لا يأمنون مذيعاً بعض سرهم حاشا ودادهم من ذلكم حاشا

والقوم أعظم شيء كماناً لأحوالهم مع الله وما وهب الله لهم من محبته والأنس به وجمعية القلب عليه ، ولا سيما للمبتدى والسالك . فإذا تم كن أحدهم وقوى وثبتت أصول تلك الشجرة الطيبة التي أصلها ثابت وفرعها في السماء في قلبه بحيث لا يخشى من العواصف ، فإنه إذا أبدي حاله وشأنه مع الله ليقتدى به ويؤتم به لم يبال . وهذا باب عظيم النفع و إنما يعرفه أهله .

وإذا كان الدعاء المأمور بإخفائه يتضمن دعاء الطلب والثناء والحجبة والإقبال على الله فهو من أعظم الكنوز التي هي أحق بالإخفاء والستر عن أعين الحاسدين وهذه فائدة شريفة نافعة .

وعاشرها: أن الدعاء هو ذكر للمدغو سبحانه متضمن للطلب منه والثناء عليه بأسمائه وأوصافه، فهو ذكر وزيادة، كما أن الذكر سمى دعاء لتضمنه الطلب كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « أفضل الدعاء الحمد لله» فسمى «الحمد لله» دعاء، وهو ثناء محض . لأن الحمد يتضمن الحب والثناء . والحب أعلى أنواع الطلب للمحبوب، فالحامد طالب لمجبوبه ، فهو أحق أن يسمى داعيا من السائل الطالب من ربه حاجة ما .

فتأمل هذا الموضع فإذا تأملته لا تحتاج إلى ماقبل: إن الذاكر متعرض للنوال

وإن لم يكن مصرحاً بالسؤال، فهو داع ما تصمنه تناؤه من التعرض ، كما قال أمية ابن أبي الصلت في ممدوحه:

أأذكر حاجتى ، أم قد كفانى ، \* حباؤك ؟ إن شيمتك الحباء إذا أثنى عليك المرء يوما \* كفاه من تعرضه الثناء وعلى هذه الطريقة التي ذكر ناها فنفس الحمد والثناء متضمن لأعظم الطلب وهو طلب الحجب، فهو دعاء حقيقة ، بل أحق أن يسمى دعاء من غيره من أنواع الطلب الذي هو دونه .

والمقصود أن كل واحد من الدعاء والذكر يتضمن الآخر ويدخل فيه . وقد قال تعالى (٧: ٢٠٥ راذكر ربك في نفسك تضرعاً وخيفة ودن الجهر من الفول) فأمر تعالى نبيه أن يذكره في نفسه . قال مجاهد وابن جريج : أمر أن يذكره في الصدر بالتضرع والاستكانة دون رفع الصوت أو الصياح . وقد مقدم حديث أبي موسى «كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر فارتفعت أصواتنا بالتكبير نقال : يا أيها الناس ،ار بعوا على أنفسكم (١) فإنكم لا تدعون أصم ولا غائباً ، إنما تدعون سميعاً قريباً أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته » .

وتأمل كيف قال في آية الذكر (واذكر ربك في نفسك تضرعاً وخيفة) وفي آية الدعاء (٧: ٥٥ ادعوا ربكم تضرعاً وخفية) فذكر التغمرع فيهما معاً، وهو التدلل والتمسكن والانكسار، وهو روح الذكر والدعاء. وخص الدعاء بالخفية لما ذكرنا من الحبكم وغيرها. وخص الذكر بالخيفة لحاجة الذاكر إلى الحوف، فإن الذكر يستنزم الحجمة ويشمرها ولا بد. فن أكثر من ذكر الله أثمر له ذلك محبته والمحبة ما لم تقرن بالخوف، فإنها لاتنفع صاحبها بل قد تضره. لأمها توجب الإدلال والانبساط، ورعما آلت بكثير من الجهال المغرورين إلى أمهم

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> أَرْبِعُوا أَى تُرْفَقُوا بِأَنْفُسَكُمْ

استغنوا بها عن الواجبات وقالوا : المقصود من العبادات إنما هو عبادة القلب و إقباله على الله ومحبته له وتألمه له . فإذا حصل المقصود فالاشتغال بالوسيلة باطل . ولقد حدثنى رجل أنه أنكر على رجل من هؤلاء خلوة له ترك فيها حضور الجمعة فقال له الشيخ : أليس الفقهاء يقولون إذا خاف على شي، من ماله فإن الجمعة تسقط عنه؟ فقال له بلي . فقال له فقلب المريد أعز عليه من ضياع عشرة دراهم ، أو كما قال . وهو إذا خرج ضاع قلبه فحفظه لقلبه عذر مسقط للجمعة في حقه . فقال له : هذا غرور بل الواجب عليه الخروج إلى أمر الله وحفظ قلبه مع الله . فالشيخ المر بى العارف يأمر المريد بأن يخرج إلى الأمر و يراعى حفظ قلبه ، أو كما قال .

فتأمل هذا الغرور العظيم كيف آل بهؤلاء إلى الانسلاخ عن الاسلام ، جملة فإن من سلك هذا المسلك انسلخ عن الاسلام العام كانسلاخ الحية من قشرها ، وهو يظن أنه من خاصة الخاصة . وسبب هذا عدم اقتران الخوف من الله بحبه و إدادته ولهذا قلل بعض السلف من عبد الله بالحب وحده فهو زنديق ومن عبده بالخوف وحده فهو حرورى . ومن عبده بالرجاء وحده فهو مرجى ، ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن . وقد جمع تعالى هذه المقامات الثلاث بقوله بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن . وقد جمع تعالى هذه المقامات الثلاث بقوله ( ١٧ : ٧٥ اؤلئك الذين يدعون يبتغون إلى رسهم الوسيلة أيهم أفرب ، ويرجون رحمته و يخافون عذابه ) فابتغاء الوسيلة هو محبته الداعية إلى التقرب إليه . ثم ذكر بعدها الرجاء والخوف . فهذه طريقة عباده وأوليائه .

ور بما آل الأمر بمن عبده بالحب المجرد إلى استحلال المحرمات، ويقول: الحجب لايضره ذنب وقد صنف بعضهم فى ذلك مصنفاً وذكر فيه أثراً مكذو بالله الحجب الله العبد لم تضره الذنوب » وهذا كذب قطعاً مناف للاسلام. فالذنوب تضر بالذات لكل أحد كضرر السم للبدن. ولو قدر أن هذا الكلام صح عن بعض الشيوخ. وأما عن رسول الله صلى الله عامه وسلم فمعاذ الله من

ذلك ـ فله (۱) محمل ، وهو أنه إذا أحبه لم يدعه حبه إياه إلى أن يصر على ذنب لأن الاصرار على الذنب بل بادر لأن الاصرار على الذنب مناف لكونه محباً لله ، وإذا لم يصر على الذنب بل بادر إلى التو بة النصوح منه ، فإنه يمحا أثره ولا يضره الذنب . وكما أذنب وتاب وأناب إلى الله زال عنه أثر الذب وضرره ، فهذا المعنى صحيح .

والمقصود أن تجريد الحب والذكر عن الخوف يوقع في هده المحاطب ، فإذا اقترن بالخوف جمعه على الطريق ورده إليها كلما شرد ، فكأن الخوف سوط يضرب به مطيته لئلا تخرج عن الدرب والرجاء حاد يحدوها يطيب لها السير ، والحب قائدها وزمامها الذي يسوقها . فإذا لم يكن للمطية سوط ولا عصى تردها إذا حادث عن الطريق ، وتركت تركب التماسيف خرجت عن الطريق وصلت عنها ، فما حفظت حدود الله ومحارمه .

وما وصل الواصلون إليه بمثل خوفه ورجانه ومحبته ، فمتى خلا القلب عن هذه الثلالة فسد فساداً لا يرجى صلاحه أبداً ، ومتى ضعف فيه شيء من هذه ضعف إيمانه بحسبه .

فتأمل أسرار القرآن وحكمته فى اقتران الخيفة بالذكر ، والخفية بالدعاء ، مم دلالته على اقتران الخيفة بالدعاء والخفية بالذكر أيضاً ، فإنه قال ( اذكر ربك فى نفسك ) فلم يحتج بعدها أن يقول «خفية » وقال فى الدعاء ( ١٠٥٥ وادعوه حوفا وطمعاً ) فلم يحتج أن يقول فى الأولى ادعوا ربكم تضرعاً وخفية فانتظمت كل واحدة من الآيتين ، للخيفة والخفية والتضرع أحسن انتظام ، ودلت على ذلك أكل دلالة

وذكر الطمع الذي هو الرجاء في آية الدعاء لأن الدعاء مبنى عليه ، فإن الداعي ما لم يطمع في سؤاله ومطلوبه لم تتحرك نفسه لطلبه ، إذ طلب ما لا طمع فيه ممتنع

<sup>(</sup>١) هذا جواب ﴿ لُو ﴾ في قوله ﴿ ولو قدر أن هذا الكلام الح ﴾

وذكر الخوف فى آية الذكر لشدة حاجة الخائف إليه كما تقدم. فذكر فى كل آية ما هو اللائق بها والأولى بها: من الخوفوالطمع، فتبارك من أنزل كلامه شفاء لما فى الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين.

وقوله تعالى ( إنه لا يحب المعتدين ) .

قيل: المراد أنه لا يحب المهتدين في الدعاء . كالذي يسأل ما لا يليق به من منازل الأنبياء وغير ذلك . وقد روى أبوداود في سننه من حديث حماد بن سلمة عن سعيد الجريرى عن أبي معاية أن عبد الله بن مغفل سمع ابنه يقول : « اللهم إلى أسألك القصر الأبيص عن يمين الجنة إذا دخلتها فقال : يا بني سل الله الجنة وتعوذ به من النار ، فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : إنه سيكون في هذه الأمة قوم يعتدون في الطهور والدعاء » وعلى هذا فالاعتداء في الدعاء تارة بأن يسأل ما لا يجوز له سؤاله من الاعانة على الحرمات ، وتارة بأن يسأل ما لا يجوز له سؤاله من الاعانة على الحرمات ، وتارة بون يسأل ما لا يفعله الله ، مثل أن بأله تخليده إلى يوم القيامة ، أو يسأله أن يرفع عنه لوازم البشرية من المعصومين ، أو يسأله أن يهب له ولدا من غير زوجة عيبه أو يسأله أن يجب له ولدا من غير زوجة ولا أمة ، وبحو ذلك مما سؤاله اعتداء . فكل سؤال يناقض حكمة الله أو يتضمن عناقضة شرعه وأمره ، أو يتضمن خلاف ما أخير به فهو اعتداء لا يجبه الله ولا يحب رسله .

وفسر الاعتداء برفع الصوت أيضاً فى الدعاء . قال ان حريج : من الاعتده رفع الصوت فى الدعاء، والنداء فى الدعاء والصياح.

و بعد فالآية أعم من ذلك كله ، و إن كان الاعتداء في الدعاء مرادا بها فهو من جملة المراد والله لا يحب المعتدين في كل شيء، دعاء كان أو غيره ، كما قال (٢ : ١٩٠ ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين . وعلى هذا فيكون قد أمر بدعائه وعبادته وأخبر أنه لا يحب أهل العدوان، وهم الدين يدعون معه غيره . فهؤلاء أعظم المعتدين عدوانا . فإن أعظم العدوان هو الشرك ، وهو وضع العبادة في غير موضعها . فهذا العدوان لا بدأن يكون داخلا في قوله ( إنه لا يحب المعتدين ) .

ومن العدوان: أن يدعوه دعاء غير متضرع، بل دعاء مُدِلِّ ، كالمستغنى مما عنده المدل على ربه به ، وهذا من أعظم الاعتداء المنافى لدعاء الضارع الذليل الفقير المسكين من كل جهة في مجموع حالاته . فمن لم يسأل مسألة مسكين متضرع خائف فهو معتد .

ومن الاعتداء: أن تعده بما لم يشرعه، وتثنى عليه بما لم يتن به على نفسه ولا أذن فيه . فإن هذا اعتداء في دعاء الثناء والعبادة ، وهو نظير الاعتداء في دعاء المسألة والطلب .

وعلى هذا فتكون الآية دالة على شيئين.

أحدهما : محبوب للرب تبارك وتعالى مرضى له ، وهو الدعاء تضرعا وخفية

والثانى: مكروه له مبغوض مسخوط ، وهو الاعتداء ، فأمر بما يحبه الله وندب إليه، وحذر مما يبغضه وزجر عنه بما هو أبلغ طرق الزجر والتحذير. وهو أنه لا يحب فاعله، ومن لم يحبه الله فأى خير يناله ؟

وفى قوله ( إنه لا يحب المعتدين ) عقب قوله ( ادعوا ربكم تصرعا وخفية ) دليل على أن من لم يدعه تضرعاً وخفية فهو من المعتدين الذين لا يحبهم .

فقسمت الآية الناس إلى قسمين : داع لله تصرعاً وحفية ، ومعتد بترك ذلك .

#### 

وقوله تعالى ( ولا تفسدوا فى الأرض بعد إصلاحها ) .

قال أكثر المفسرين: لا تفسدوا فيها بالمعاصى والدعاء إلى غير طاعة الله . بعد إصلاح الله إياها ببعث الرسل وبيان الشريعة ، والدعاء إلى طاعة الله . فإن عبادة غير الله والدعوة إلى غيره والشرك به هو أعظم فساد في الأرض ، بل فساد الأرض في الحقيقة إنما هو بالشرك به ومخالفة أمره ، قال تعالى (٣٠: ٤١ ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدى الناس ) وقال عطيمة في الآية : وقال تعصوا في الأرض ، فيمسك الله المطر ، ويهلك الحرث بمعاصيكم . وقال غير واحد من السلف : إذا قحط المطر فإن الدواب تلعن عصاة بني آدم ، وتقول: اللهم العنهم ، فبسببهم أجدبت الأرض وقحط المطر .

وبالجملة فالشرك والدعوة إلى غير الله وإفامة معبود غيره ومطاع متبع غير رسول الله صلى الله عليه وسلم: هو أعظم الفساد في الأرض ، ولا صلاح لها ولا لأهلها إلا بأن يكون الله وحده هو المعبود ، والدعوة له لا لغيره ، والطاعة والا تباع لرسوله ليس إلا ، وغيره إنما تجب طاعته إذا أمر بطاعة الرسول . فإذا أمر بمصيته وخلاف شريعته فلا سمع له ولا طاعة . فإن الله أصلح الأرض برسوله ودينه ، وبالأمر بتوحيده ، وبهى عن إفسادها بانشرك به و بمخالفة رسوله .

ومن تدبر أحوال العالم وجد كل صلاح فى الأرض فسببه توحيــد الله وعبادته وطاعة رسوله ، وكل شر فى العــالم وفتنة و بلا، وقحط وتسليط عدو وغبر ذلك فسببه مخالفة رسوله والدعوة إلى غير الله ورسوله .

ومن تدبر هـذا حق التـدبر وتأمل أحوال العالم منذ قام إلى الآن و إلى أن يرث الله الأرض ومنعليها وهو خير الوارثين \_ وجد هذا الأمر كذلك فى خاصة نفسه وفى حق غيره عموما وخصوما . ولا قوة إلا بالله العلى العظم .

#### فص\_\_\_ل

وقوله تعالى ( وادعوه خوفا وطمعا ) .

إيما كرر الأمر بالدعاء لما ذكره معه من الخوف والطمع. فأمر أولا بدعائه تضرعا وخفية ، ثم أمر بأن يكون الدعاء أيضاً خوفا وطمعا ، وفصل بين الجلتين بجملتين إحداها خبرية متضمنة للنهى ، وهي قوله « إنه لايحب المعتدين » والثانية طلبية ، وهي قوله ( ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها ) والجلتان مقررتان مقويتان للجملة الأولى ، مؤكدتان لمضمونها . ثم لما تم تقريرها وبيان ما مصادها ويناقضها أمر بدعائه خوفا وطمعا ، ثم قرر ذلك وأكد مضمونه بجملة ما مصادها ويناقضها أمر بدعائه خوفا وطمعا ، ثم قرر ذلك وأكد مضمونه بجملة خبرية ، وهي قوله ( إن رحمة الله قريب من المحسنين ) فتعلق هذه الجلة بقوله ( وادعه خوفا وطمعا ) كتعلق قوله ( إنه لا يحب المعتدين ) بقوله « ادعوا ربكم تضرعا وخفية » .

ولما كان قوله تعالى (وادعوه خوفا وطمعاً) مشتملا على جميع مقامات الإيمان والاحسان، وهي الحب والخوف والرجاء، عقبها بقوله (إن رحمة الله قريب من المحسنين) أى إنما ينال الرحمة من دعاه خوفا وطمعا، فهو المحسن والرحمة قريب منه. لأن مدار الاحسان على هذه الأصول الثلاثة.

ولما كان دعاء التضرع والخفية يقابله الاعتداء بعدم التضرع والخفية عقب ذلك بقوله ( إنه لايحب المعتدين ) .

وانتصاب قوله « تضرعا ، وخفية ، وخوفا ، وطمعا » قيل : هو على الحال أى ادعوه متضرعين محفين خائفين طامعين ، وهذا هو الذى رجحه السهيلى وغيره . وقيل : هو نصب على المفعول له . وهذا قول كثير من النجاة . وقيل : هو نصب على المصدر . وفيه على هـذا تقديران .

أحدها: أنه منصوب بفعل مقدر من لفظ المصدر، والممنى تضرعوا إليه تضرعاً وأخفوا خفية .

الثانى: أنه متصوب بالفعل المذكور نفسه لأنه فى معنى المصدر، فإن الداعى متضرع طامع فى حصول مطلوبه خائف من فواته. فكا نه تال : تضرعوا تضرعاً والصحيح فى هذا : أنه منصوب على الحال، والمعنى عليه ، فإن المعنى ادعوا ربكم متضرعين إليه خانهين طامعين . ويكو وقوع المصدر وقع الاسم على حد قوله (٢: ١٧٧ ولكن البر من آمن بالله) وقوطم : راجل عدل ، ورجل صوم . قال الشاعر \* فاتما هى إقبال و إدبار \* وهو أحسن من أن يقال : ادعوه متضرعين خانفين وأبلغ . والذي حسنه أن المأمور به هنا شيئان : بقال : ادعوه متضرعين خانفين وأبلغ . والذي حسنه أن المأمور به هنا شيئان : الدعاء الموصوف المقيد بصفة معينة وهي صفة التضرع والخوف والطمع . فالقصود تقييد المأمور به بتلك الصفة ، وتقييد الموصوف الذي هو صاحبها بها. فأتى بالحال على لفظ المصدر لصلاحيته لأن يكون صفة للفاعل وصفة للفعل المأمور به .

فتأمل هذه النكتة فانك إذا قات: اذكر ربك تضرع فانك ريد: اذكره متصرع اليه ، واذكره ذكر تضرع، فأنت مريد للأمرين معاً ولذلك إذا قلت: ادعه ادعه طمعا أي دعه دعاء طمع وادعه طامعا في فضله ، وكذلك إذا قلت: ادعه رغبة ورهبة ، كقوله تعالى ( ٢١ : ٩٠ إنهم كانوا يسارعون في الخيرات و يدعوننا رغبة ورهبة .

فتأمل هذا الباب تجده كذلك ، فأتى فيه المصدر الدال على وصف المأمور به بتلك الصفة ، وعلى تقييد الفاعل بها تقييد صاحب الحال بالحال .

وبما يدل على هذا: أنك تجد مثل هذا صالحا وقوعه جوابا لكيف. فاذا قيل: كيف أدعوه ؟ قيل: تضرعا وخفية ، وتجد اقتضاء «كيف» لهذا أشد من اقتضاء « ليم » ولوكان معمولا له لكان جوابا للم ، ولا تحسن هنا. ألا ترى أن المعنى ليس عليه. فإنه لا يصح أن يقال لم أدعوه ؟ فيقول تضرعا وخفية . وهذا واضح ، ولا هو انتصاب على المصدر المبين للنوع الذي لا يتقيد به الفاعل لما ذكرناه من صلاحيته جوابا لكيف .

و بالجلة فالمصدرية في هذا الباب لاتنافى الحال، بل الإتيان بالحال هيهنا بلفظ المصدر يفيد مايفيده المصدر مع زيادة فائدة الحال، فهو أثم معنى ولا تنافى بينهما. والله أعلى.

#### فصـــل

قول الله تعالى (٧: ٥٦ إن رحمة الله قريب من المحسنين ) .

فيه تنبيه ظاهر على أن فعل هذا المأمور به هو الاحسان المطلوب منكم ، ومطلوبكم أنتم منالله هو رحمته القريبة من المحسنين الذين فعلوا ماأمروا به من دعائه خوفاوطمعا ، فقرب مطلوبكم منكم وهوالرحمة بحسب أدائكم لمطلوبه منكم وهوالاحسان الذي هو في الحقيقة إحسان إلى أنفسكم. فإن الله هو الغني الحميد ، و إن أحسِّنْمُ أحسنتم لأنفسكم . وقوله : إن رحمة الله قريب من المحسنين له دلالة بمنطوقه ودلالة بإيمائه وتعليله ودلالة بمفهومه فدلالته بمنطوقه على قرب الرحمة من أهل الاحسان ودلالته بتعليله وإيمائه على أن هذا القرب مستحق بالاحسان فهو السبب في قرب الرحمة مهم ودلالته بمفهومه على بعد الرحمة من غير المحسنين. فهذه ثلاث دلالات لهذه ألجُلة ، و إنما اختص أهل الاحسان بقرب الرحمة منهم لأنها إحسان من الله أرحم الراحمين وإحسانه تعالى إنما يكون لأهل الاحسان لأن الجزاء من جنس العمل فكما أحسنوا بأعمالهم أحسن إليهم برحمته. وأما من لميكن منأهل الاحسان فانه لما بعد عن الاحسان بعدت عنه الرحمة بعدا ببعد وقر با بقرب، فمن تقرب بالاحسان تقرب الله اليه برحمته ومن تباعد عن الاحسان تباعد الله عنه برحمته. والله سبحانه يحب المحسنين ويبغض من ليس من المحسنين، ومن أحبه الله فرحمته أقرب شيء منه ومن أبغضه فرحمته أبعد شيء منه . والاحسان همنا هو نمل المأمور به سواء كان إحسانا إلى الناس أو إلى نفسه. فأعظم الاحسان الايمان والتوحيد والانابة إلى الله والاقبال عليه والتوكل عليه وأن يعبد الله كأنه يراه إجلالا ومهابة وحياء ومحبة وخشية فهذا هو مقام الاحسان كما قال النبي (ص) وقد سأله جبريل عن الاحسان

فقال « أن تعبد الله كأنك تراه » وإذا كان هذا هو الاحسان فرحة الله قريب من صاحبه ، فإن الله إنما يرحم أهل توحيده المؤمنين به وإنما كتب رحمته (لاذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون ) والذين يتبعون رسوله فهؤلاء هم أهل الرحمة ، كما أنهم هم المحسنون ، وكما أحسنوا جوزوا بالاحسان . وهل جزاء الاحسان إلا الاحسان ؟ يعني هل جزاء من أحسن عبادة ربه إلا أن يحسن ربه اليه ؟ قال ابن عباس : هل جزاء من قال لا إله إلا الله وعمل بما جاء به محمد (ص) إلا الجنة ؟

وقد ذكر ابن أبى شيبة وغيره من حديث الزبير بن عدى عن أنس بن مالك قال « قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم ( هل جزاء الإحسان إلاالإحسان ) ، ثم قال : هل تدرون ما قال ر بكم ؟ قالوا الله ورسوله أعلم . قال يقول : هل جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلا الجنة ؟ »

# 

وأما الإحبار عن الرحمة \_وهى مؤنثة بالناء \_ بقوله « قريب » وهو مذكر قفيه اثنا عشر مسلكا نذكرها ونبين ما فيها من صحيح وسقيم ومقارب .

المسلك الأول: أن فعيلا على ضربين: أحدها يأتى بمعنى فاعل كقدير وسميع وعليم. والثانى: يأتى بمعنى مفعول كقتيل وجريح، وكف خضيب وطرف كحيل وشعر دهين، كله بمعنى مفعول. فإذا أتى بمعنى فاعل فقياسه أن يحرى مجراه فى إلحاق الناء به مع المؤنث دون المذكر كجميل وجميلة وشريف وشريفة وصبيح وصبيحة وصبى وصبية ومليح ومليحة وطويل وطويلة ومحوه وإذا أتى بمعنى مفعول فلا يخلو إما أن يصحب الموصوف كرجل قتيال وامرأة قتيل أو بفرد عنه . فإن صحب الموصوف استوى فيه المذكر والمؤنث كرجل قتيل وامرأة قتيل، وإن لم يصحب الموصوف فإنه يؤنث إذا جرى على المؤنث نحو قتيلة وامرأة قتيل، وإن لم يصحب الموصوف فإنه يؤنث إذا جرى على المؤنث نحو قتيلة

بنى فلان . ومنه قوله تعدالى (حرمت عليكم الميتة \_ إلى قوله \_ والنطيحة ) هذا حكم فعيل ، وفعول قريب منه نفظاً ومعنى ، فإنهما مشتبهان فى الوزن والدلالة على المبالغة وورودها عمنى فاعل ومفعول .

ولما كان فعيل أخف استغنى به عن فأعل فى للضاعف كبليل وعزيز وذايل كراهية مهم الثقل التضغيف إذا قالوا: جالل وعازز وذائل، فأنوا بعميل منصولا فيه بين المثلبن والياء الساكنة، ولم أتوافى هذا بفعول لآن فعيلاأخف منه ولخفته أيضاً اطرد بناؤه من فعل كشريف وظريف وجميل وندل واليس لفعول بناء بطرد منه ولخفته أيضاً كان فى أسماء الله تعالى أكثر من فعول، فإن الرحيم والقدير والحسيب والحليل والرقيب وظائره أكثر من ألفاظ الرفف والغفور والشكور والصبور والودود والعفو، ولا يعرف إلا هذه الألفاظ السنة.

وإنا ثبت النشابه بين فعيل وفعول فيما ذكرنا وكانوا قد خصوا فعولا الذي بمعنى فاعل بتجريده من الناء الفارقة ببن المذكر والمؤنث وشركوا بينهما في نفظ المذكر فقالوا: رجل صبور وشكور وامرأة صبور وشكور ونظائرها وأما عدو وعدوة فشاذ . فإن قصد بالناء المبالغة لحقت المذكر والمؤنث كرجل ملولة وفروقة وامرأة كذلك ، وإن كان فعول في معنى مفعول لحقته الناء في المؤنث كلو بة وركو بة .

فإذا تقرر ذلك فقر ب في الآية هو فعيل بمهنى فاعل وليس المراد أنه بمهنى قارب بل بمهنى اسم الفاعل العام. فكان حقه أن يكون بالتاء ولكمهم أجروه مجرى فعيل بمعنى مفعول مجرى فعيل بمعنى مفعول مجرى فعيل بمعنى مفعول مجرى فعيل بمعنى مفعول مجرى فعيل بمعنى فاعل في إلحاقه التاء كا قالوا خصلة حميدة وفعلة ذميمة بمعنى مجمودة ومدمومة فحملوا على جميلة وشريفة في لحاق التاء فحملوا قريباً على امرأة قتيل وكف خضيب وعين كحيل في عدم إلحاق التاء حملا لكل من البابين على الآخر ونظيره قوله تعالى (قال من يحيى العظام وهي رميم؟) فحمل رميما وهي

تمعنى فأعل على امرأة قتيل و بابه فهذا المسلك هو من أقوى مسالك النحاة وعليه يعتمدون وقد اعترض عليه بثلاث اعتراضات.

أحدها: أن ذلك يستلزم النسوية بين اللازم والمتعدى فإن فعيلا بمعنى مفعول بابه الفعل المتعدى وفعيلا بمعنى مفعول بابه الفعل الملازم لأنه غالب ما يأتى من فعل المضعوم العين فلو جرى على أحدها حكم الآخر لكان ذلك تسوية بين اللازم والمتعدى وهو ممتنع .

الاعتراض الثانى: أن هذا إن ادعى على وجه العموم فبساطل ، و إن ادعى على سبيل الخصوص فما الضابط وما الفرق بين ما يسوغ ؟ يسوغ ؟

الاعتراض الثالث: أن العرب قد نطقت فى فعيل بالتــا. وهو بمعنى مفعول وجردته من التا. وهو بمعنى فاعل قال جرير يرثى خالته:

أم القرين وكنت علق مصنه \* وارى بنعق بليــة الأحجار فجرد القرين من التاء وهو بمعنى فاعل. وقال:

فسقاك حيث حلات غير فقيدة \* هزج ألرواح وديمة لا تقلع فقرن فقيدة بالتاء وهو فعيل بمعنى مفعول أى غير مفقودة . وقال الفرزدق : فداء يتسه عامين وهي قريبة \* أراها وتدنو لى مراراً وأرشف و يقولون : امرأة فتين وستريح (۱) وهر يت (۲) فردوه عن التاء ، وهو بمعنى فاعل وقالوا : امرأة فروك (۲) وهاوك (۵) ورشوف (۱) وأنوف (۱) ورضوف فجردوه وهو بمعنى فاعل كصبور . وقالوا امرأة عروب فجردوه أيضاً ثم قالوا امرأة ملولة

<sup>(</sup>۱) يممى مسرحة الشعر (۲) في القاموس الهريت الرأة الفضاة (٣) تبغض الزوج (٤) الهاوك : كصبور الفاجرة المتساقطة على الرمال والحسنة التبعل لزوجها من الأضداد (٥) الرشوف: المرأة الطيبة الهم واليابسة الفرج والناقة تأكل بمشفرها . (٣) امرأة أنوف : طيبة رائحة الأنف أو تأنف مما لاخير فيه .

وفروقة فقرنوه بالتاء وهو بمعنى فاعل أيضاً . ودعوى أن التاء همنا للمبالغة لا دليل عليها فقدرأيت اشتراك فعول وفعيل فى الاقتران بالتاء والتجرد منها . فدعوى أصالة الحجرد منها وشذوذ المقرون مقابلة بمثلها ومع مقابلها قياس اللغة فى اقتران المؤنث وتحريد المذكر . وأما ما استشهدتم به من قوله تعالى (من يحبى العظام وهي رميم) فهو على وفق قياس العربية ، فإن العظام جمع عظم وهو مذكر ولكن جمعه جمع تكسير وجمع التكسير يجوز أن يراعى فيه تأنيث الجماعة و باعتباره قال « وهى » ولم يقل وهو . و يراعى فيه معنى الواحد و باعتباره قال « رميم » كما يقال : عظم ومي » مع أن رميم الطلق على المذكر مفرداً وجمعاً . قال حرير :

آل المهلب حد الله دا برم \* أمسوا رميا فلا أصل ولا طرف فهذا الاعتراض على هذا السلك .

# فســـل

المسلك الثاني: أن قريباً في الآية من باب تأويل المؤنث بمذكر موافق له في المعنى كقول، الشاعر:

أري رجالا منهم أسيفاً كأنما \* يضم إلى كشحيه كفاً محصبا فكف مؤنث ولكن تأويله بمعنى عضو وطرف فذكر صفته فكذلك تتؤل الرحمة وهي مؤنثة بالإحسان فيذكر خبرها.

قالوا وتأويل الرحمة بالاحسان أولى من تأويل الكف بعضو لوجهين . أحدها : أن الرحمة معنى قائم بالراح والاحسان هو برالمرحوم ومعنى القرب في البر من المحسنين أظهر منه في الرحمة .

الثانى: أن ملاحظة الاحسان بالرحمة الموصوفة بالقرب من المحسنين هو مقابلة للاحسان الذى صدر مهم و باعتبار المقابلة ازداد المعنى قوة واللفظ جزالة حتى كأنه قال إن إحسان الله قريب من أهل الاحسان، كما قال تعالى (٥٥: ٠٠ هل جزاء الاحسان إلا الاحسان لا) فذكر قريباً ليفهم منه أنه صفة لمذكر وهو الاحسان الاحسان إلا الاحسان لا)

فيفهم المقابلة المطلوبة .

قالوا : ومن تأويل المؤنث بمذكر ما أنشده الفراء :

وقائع في مضر تسعة \* وفي واثل كانت العاشرة

فتأول الوقائع وهو مؤنثة بأيام الحرب المذكرة فأنت العدد الجارى عليها فقال « تسعة » ولولا هذا النأويل لقال تسع لأن الوقائع مؤنثة .

قالوا : وإذا جار تأويل المذكر بمؤنث في قول من قال : جاءته كتابي أي صحيفتي ، وفي قول الشاعر :

يا أيها الراكب المزجى مطيته ﴿ سائل بني أسد: ما هذه الصوت؟ أى ما هذه الصيحة مع أنه حمل أصل على فرع فلأن يجوز تأويل مؤنث ... عذكر لكونه حمل فرع على أصل أولى وأحرى وهذا وجه وجيه .

وقد اعترض عليه باعتراضين فاسدين غير لارمين.

أحدها: أنه لو جاز تأويل المؤنث بمذكر يوافقه وعكسه لجاز أن يقال: كلتني زيد، وأكرمتني عمرو، وكلني هند وأكرمني زينب، تأويلا لزيد وعمرو بالنفس والجثة وتأويلا لهند وزينب بالشخص والشبح. وهذا باطل، وهذا الاعتراض غير الأزم، فإلهم لم يدّعوا اطراد ذلك وإنما ادّعوا أنه مما يسوغ أن يستعمل، وفرق بين ما يسوغ في بعض الأحيان و بين ما يطرد، كرفع الفاعل ونصب المفعول وهم لم يدعوا أنه من القسم الناني.

ثم إن هذا الاعتراض مردود بكل ما يسوغ استعاله بمسوغ وهو غير مطرد وهو أكثر من أن يذكر همنا ولا ينكره نحوى أصلا . وهل هذا إلا اعتراض على قواعد العربية بالتشكيكات والمناقضات أ وأهل العربية لا يلتفتون إلى شيء من ذلك . فلو أنهم قالوا يجوز تأويل كل مؤنث بمذكر يوافقه و بالعكس لصح النقض و إنما قالوا يسوغ أحيانا تأويل أحدها بالآخر لفائدة بتضمنها التأويل كالفائدة التي ذكرناها من تأويل الرحمة بالاحسان .

الاعتراض الثابى: أن حمل الرحمة على الاحسان إما أن يكون حملا على حقيقته أو مجازه وها ممتنعان. فإن الرحمة والاحسان متغايران لا يلزم من أحدها وجود الآخر، لأن الرحمة قد توجد وافرة فى حق من لا يتمكن من الاحسان كالوالدة العاجزة ونحوها. وقد يوجد الاحسان ممن لا رحمة فى طباعه كالملك القاسى فإنه قد يحسن إلى بعض أعدائه وغيرهم لمصلحة ملكه مع أنه لا رحمة عنده. وإذا نبين انفكاك أحدها عن الآخر لم يجز إطلاقه عليه لا حقيقة ولا مجازا. أما الحقيقة فظاهر. وأما الحجاز: فإن شرطه خطور المعنى المجازى بالبال ليصح انتقال الذهن إليه فاذا كان منفكا عن الحقيقة لم يخطر بالذهن.

وهذا الاعتراض أفسد من الذي قبله . وهو من باب التعنت والمناكدة . وأين هذا من قول أكثر المتكلمين \_ ولعل هذا المعترض مهم \_ : أنه الامدى الرحة غائبيًا إلا الإحسان المحض . وأما الرقة والحنان التي في الشاهد فلا يوصف الله بها و إعا رحمته مجرد إحسانه ، ومع أنا لا رتضي هذا القول بل نثبت تله تعالى الرحة حقيقة كا أثبتها لنفسه معزهة معرأة عن خواص صفات المخلوقين كا نقوله في سائر صفاته من إرادته وسمعه و بصره وعلمه وحياته وسائر صفات كله \_ فلم نذكره إلا لنبين فساد اعتراض هذا المعترض على قول أئمته ومن قال بقول المتكلمين

ثم نقول: الرحمة لاتنفك عن إرادة الإحسان فهى مستلزمة الاحسان أو إرادته، استلزام الخاص للعام، فكما يستحيل وجود الخاص بدون العام فكذلك الرحمة بدون الإحسان أو إرادته يستحيل وجودها

وأما قضية الأم العاجرة : فإنها و إن لم تكن تقدر على الإحسان بالفعل فهى محسنة بالارادة فرحمها لاتنفك عن إرادتها التامة للاحسان التى يقترن بها مقدروها إما بدعاء و إما بإيثار عما تقدر عليه ونحو ذلك ، فتخاف بعض الإحسان الذي لاتقدر عليه عن رحمها لايخرج رحمها عن استلزامها للاحسان المقدور وهذا واضح

وأما الملك القاسي إذا أحسن فإن إحسانه لايكون رحمة فهذا لأن الإحسان . أعم من الرحمة والأعم لايستلزم الأخص ، وهم لم يدعوا ذلك فلا يلزمهم .

وأيضًا فإن الإحسان قد يقال إنه يستلزم الرحمة وما فعله الملك المذكور فليس. باحسان في الحقيقة ، و إن كانت صورته صورة الإحسان .

و بالجملة : فالعنت والمناكدة على هذا الاعتراض أبين من أن يتكلف معه رده و إبطاله .

# فصـــــــل

المسلك الثالث: إن «قريب» فى الآية من بأب حذف المضاف و إقامة المضاف اليه مقامه مع الالتفات إلى المحذوف ، فكا نه قال: إن مكان الرحمة قريب من الحسنين ، ثم حذف المكان وأعطى الرحمة إعرابه وتذكيره . ومن ذلك قول حسان :

يسقون من ورد البريض عليهم \* بَرَدَى يصفق بالرحيق السلسل فقال « بصفق » بالياء و « بردى » هى مؤنث لأنه أراد ماء بردى . ومنه قول النبى صلى الله عليه وسلم وقد أخذ بيديه ذهبا وحريرا فقال « هـ ذان حرام على ذكور أمتى » فقال « حرام » بالافراد والخبر عنه مئنى ، كأنه قال : استمال هذين حرام . وهـ ذا المسلك ضعيف جدا لأن حذف المضاف و إقامة المضاف اليه مقامه لا يسوع ادعاؤه مطاقا و إلا لالتابس الخطاب وفسد التفاهم ، وتعطات الأدلة . إذ ما من لفظ أمر أو نهى أو خبر متضمن مأموراً به ومنهيا عنه ومحبرا إلا و يمكن على هذا أن يقدر له لفظ مصاف ، بحرجه عن تعلق الأمر والنهى والخبرية ، فيقول الملحد فى قوله ( ولله على الناس حج البيت ) أى معرفة حج البيت ( وكتب عليكم الصيام ) أى معرفة الصيام . وإذا فتح هذا الباب فسد التخاطب وتعطلت الأدلة ، وإنما يضمر المضاف حيث يتمين ولا يصح الكلام

إلا بتقديره للضرورة ، كما إذا قيل: أكات الشاة فإن للفهوم من ذلك أكلت لحمها فحذف المضاف لايلبس ، وكذلك إذا قلت أكل فلان كد فلان إذا أكل ماله ، فإن المفهوم أكل ثمرة كده فحذف المصاف هنا لايلبس ونظائره كثيرة .

وليس منه (واسأل القرية) و إن كان أكثر الأصوليين يمثلون به فإن القرية اسم للسكان في مسكن مجتمع فإنما تطلق القرية باعتبار الأمرين كالكأس لما فيه من الشراب ، والدنوب للدلو الملآن ماء والخوان للمائدة إذا كان عليها طعام ونظائره.

ثم إنهم لكثرة استعالهم لهذه اللفظة ودورانها فى كلامهم أطلقوها على السكان تارة وعلى المسكن تارة بحسب سياق الكلام و بساطه، وإنما يفعلون هذا حيث لا لبس فيه ولا إضمار فى ذلك ولا حذف.

فتأمل هذا الموضع الذي خفي على القوم مع وضوحه .

و إذا عرفت هذا فقوله ( إن رحمة الله قريب من المحسنين ) ليس فى اللفظ مايدل على إرادة موضع ولا مكان أصلا فلا يجوز دعوى إضماره بل دعوى إضماره خطأ قطعاً . لأنه يتضمن الاخبار بأن المتكلم أراد المحذوف ولم ينصب على إرادته دليلا لاصر يحا ولا لزومها . فدعوى المدعى أنه أراده : دعوى باضلة .

وأما قوله « بردى يصفق » فليس أيضا من باب حذف المصاف بل أراد ببردى النهر ، وهو مذكر ، فوصفه بصفة المذكر فقال « يصفق» فلم يذكر بناء على حذف المضاف ، وإنما ذكر بناء على أن بردى المراد به النهر .

فإن قلت: فلابد من حذف مضاف لأمهم إنما يسقون ماء بردى لانفس المهر قلت: هذا إن كان مراد الشاعر، لم يلزم منه صحة ما ادعاه من أنه ذكر معنفق » باعتبار الماء المحذوف ، فإن تذكيره إنما يكون باعتبار إرادة المهر وهو مذكر ، فلا يدل على ماادعوه .

وأما قوله صلى الله عليه وسلم « هذان حرام » ففي إفراد الخبرسر بديع جدا وهو التنبيه والاشارة على أن كل واحد منهما بمفرده موصوف بأنه حرام، فلو ثنى الخبر لم يكن فيه تنبيه على هذا المعنى . فلهذا أفرد الخبر ، فكا أنه قال : كل واحد من هذين حرام فدل إفراد الخبر على إرادة الاخبار عن كل واحد واحد بمفرده .

فتأمله فإنه من بديع اللغة . وقد تقدم بيانه في هذا التعليق في مسألة «كلا وكلتا» وأن قولهم : كلاها قائم بالافراد لا يدل على أن «كلا» مفرد كما ذهب إليه البصريون بل هو مثنى حقيقة ، و إيما أفردوا الخبر للدلالة على أن الأخبار عن كل واحدمهما بالقيام . وقد قررنا ذاك بما فيه كفاية .

# فصل

المسلك الرابع: أنه من باب حذف الموصوف وإقامة الصفة مقامه ، كأنه قال : إن رحمة الله شيء قريب من المحسنين ، أو لطف قريب ، أو برقريب ونحو ذلك وحذف الموصوف كثير. فمنه قول الشاعر :

قامت تبكيه على قبره \* من لى من بعدك ياعام،؟ تركتني في الدار ذا غربة \* قد ذل من ليس له ناصر

المعنى تركتنى شخصـًا أو إنسانًا ذا غربة . ولولا ذلك لقالت تركتنى ذات غربة . ومنه قول الآخر :

فلو أنك فى يوم الرخاء سألتنى \* فراقك لم أبخل وأنت صديق أراد وأنت شخص أو إنسان صديق .

وعلى هذا المسلك حمل سيبويه قولهم للمرأة : حائض وطامث وطالق. فقال : كأنهم قالوا :شيء حائض وشيء طامث ، وهذا المسلك أيضا ضعيف لثلاثة أوجه أحدها : أن حذف الموصوف و إقامة الصفة مقامه إنما يحسن بشرطين أن تكون الصفة خاصة بعلم ثبوتها لذلك الموصوف بعينه لالغيره . الثانى: أن تكون الصفة قد غلب استمالها مفردة على الموصوف كالبروالفاجر والعالم والجاهل والمتقى والرسول والنبي ونحو ذلك بما غلب استعال الصفة فيه مجردة عن الموصوف فلا يكاد بجيء ذكر الموصوف معها كقوله تعالى ( إن الأمرار لهي نعيم . و إن الفحار لهي جحيم ) وقوله ( إن المتقين في جنات وعيون ) وقوله ( إن المسلمات والمؤمنين والمؤمنات ) وقوله ( والسكافرون هم الظالمون ) وهو كثير جداً في القرآن وكلام العرب. و بدون ذالمت لا يحسن الاقتصار على الصفة فلا يحسن أن تقول : جاء في طويل ورأيت جميلا أو قبيحا ، وأنت تريد جاء في رجل طويل ورأيت جميلا أو قبيحا ، ولا تقول سكنت في قريب، تريد في مكان قريب مع دلالة السكني على المسكان .

الثانى: أن الشيء أعم المعلومات فانه بشمل الواجب والممكن، فليس في تقديره ولا فى اللفظ به زيادة فائدة يكون الكلام بها قصيحا بليغا فصلا عن أن يكون بها في أعلى مراتب الفصاحة والبلاغة . «أى فصاحة و بلاغة فى قول القائل فى حائص وطامث وطالق : شيء حائص وشيء طامث وشيء طالق ؟ وهو لو صرح بهذا لاستهجنه السامع . فكيف يقدر فى الكلام مع أنه لايتضمن فائدة أصلا ؟ إذ كونه شيئا أمر معلوم عام لايدل على مدح ولا ذم ولا كال ولا نقصان .

وينبغى أن يتفطن همنا لأمر لابد منه وهو أنه لا يجوز أن يحمل كلام الله عز وجل ويفسر بمجرد الاحمال النحوى الاعرابي الذي يحتمله تركيب الكلام ويكون الكلام به له معنى ما ، فإن هذا مقام غلط فيه أكثر المعربين للقرآن فالهم يفسرون الآية ويعربونها بما يحتمله تركيب تلك الجملة ويفهم من ذلك التركيب أي معنى اتفق وهذا غلط عظيم يقطع السامع بأن مراد القرآن غيره ، وإن احتمل ذلك التركيب هذا المعنى في سياق آخر وكلام آخر ، فأنه لايلزم أن يحتمله القرآن ، مثل قول بعضهم في قراءة من قرأ ( والأرحام إن الله كان عليكم رقيبا ) بالجر : إنه قسم . ومثل قول بعضهم في قوله تعالى ( وصد عن سبيل الله وكفر به بالجر : إنه قسم . ومثل قول بعضهم في قوله تعالى ( وصد عن سبيل الله وكفر به

والمسجد الحرام) أن المسجد بجرور بالعطف على الضمير المجرور في به ، ومثل قول بعضهم في قوله تعالى ( لكن الراسخون في العلم مهم والمؤمنون يؤمنون بما أثرل اليك وما أثرل من قبلك والمقيمين الصلاة ) أن المقيمين بجرور بواو القسم ونظائر ذلك أضعاف أضعاف ما ذكرنا وأوهى بكثير . بل للقرآن عرف خاص ومعان معهودة لا يناسبه تفسيره بغيرها ولا يجوز تفسيره بغير عرفه والمعهود من معانيه فان نسبة معانيه إلى المعانى كنسبة ألفاظه إلى الألفاظ بل أعظم ، فكما أن ألفاظه ماوك الأنفاظ وأجلها وأفصحها ولها من الفصاحة أعلى مراتبها التي يعجز عمها قدر العالمين فكذاك معانيه أجل المعانى وأعظمها وأفهما ، فلا يجوز تفسيره بغيرها من المالى التي لاتابق به بل غيرها أعظم منها وأجل وأفخم. فلا يجوز حمله على المعانى القاصرة بمجرد الاحمال النحوى الاعرابي .

فتدبر هذه القاعدة ولتكن منك على بال فإنك تنتفع بها في معرفة ضعف كثير من أقوال المفسرين وز فمها وتقطع أسها ليست مراد المتكلم تعالى بكلامه. وسنزيد هذا إن شاء الله تعالى بيانا و سطاً في الكلام على أصول التفسير. فهذا أصل من أصوله بل هو أهم أصوله

الوجه الثالث: أن طالقاً وحائضاً وطامثاً إما حذفت ناؤه لعدم الحاجة إليها فإن التاء إما دخلت للفرق بين المذكر والمؤنث في محل اللبس، فاذا كانت الصفة خاصة بالمؤنث فلا لبس، فلاحاجة إلى التاء هذا هو الصواب في ذلك وهو المذهب الكوفي.

فإن قلت : هذا خلاف مدهب سيبو يه .

قلت: فكان ماذا ؟ وهل يرتضى محصل برد موجب الدليل الصحيح لكونه حلاف قول عالم معين ؟ هذه طريقة الخفافيش : فأما أهل البصائر فالمهم لا يردون الدليل وموجبه بقول معين أبدا ، وقليل ما هم . ولا ريب أن أبا بشر رحمه الله خم ب في هذا العلم بالقدح المعلى وأحرز من قصبات سبقه واستولى من أمده على

ما لم يستول عليه غيره فهو المصلّى فى هذا المضار، ولكن لا يوجب ذلك أن يعتقد أنه أحاط بحميع كلام العرب، وأنه لاحق إلا ما قاله. وكم لسيبويه من نص قد خالفه جمهور أصحابه فيه والمبرزون ممهم ؟ ولو ذهبنا نذكر ذلك لطال الكلام به.

ولا تنس قوله فى باب الصفة المشهة: مررت برجل حسن وجهه باضافة حسن إلى الوجه والوجه إلى الضمير ومخالفة جميع البصريين والكوفيين فى ذلك، فسيبويه رحمه الله ممن يؤخذ من قوله ويترك وإما أن نعتقد صحة قوله في كل شيء فكلا.

وسنفرد إن شاء الله كتابا للحكومة بين البصريين والكوفيين فيا اختلفوا فيه وبيان الراجح من ذلك و بالله التوفيق والتأييد .

فان قلت: يكفى فى رد ما اخترتموه فى طامث وحائص وطالق من المذهب الكوفى قوله تعالى ( ٢٠٢٧ يوم ترومها تذهل كل مرضعة عما أرضعت ) فهذا وصف يختص به الاناث وقد جاء بالتاء قلت: ليس فى هذا ولله الحد رد لهذا للذهب ولا إبطال له ، فان دخول التاء ههنا يتصمن فائدة لا تحصل بدومها فتعين الإثنان بها ، وهي أن المراد بالمرضعة فاعلة الرضاع ، فالمراد الفعل لا مجرد الوصف ولو أريد الوصف المحرد بكومها من أهل الارضاع لقيل : مرضع كائض وطامث الا ترى إلى قوله ( ص ) « لا يقبل الله صلاة حائض إلا مخمار » فال المراد به الموصوفة بكومها من أهل الحيض لا من مجرى دمها فالحائض والمرضع وصف عام الموصوفة بكومها من أهل الحيض لا من مجرى دمها فالحائض والمرضع وصف عام يقال على من لها ذلك وصفا و إن لم يكن قائما بها ، و يقال على من قام بها بالفعل فأدخلت التاء همنا إيذانا بأن المراد من تفعل الرضاع فانها تذهل عما ترضعه لشدة فول زلزلة الساعة . وأ كد هذا المعنى بقوله ( عما أرضعت ) فعلم أن المراد المرضعة التي ترضع بالفعل لا بالقوة والنهيق . وترجيح هذا المذهب له موضع غير هذا .

# فســـل

المسلك الخامس: أن هذا من باب اكتساب المضاف حكم المضاف اليه إذا كان صالحا للحذف والاستغناء عنه بالثاني ، كقول الشاعر:

لما أنى خبر الزبير تواضعت \* سور المدينة والجبال الخشع وقال الآخر:

مشين كما اهتزت رماح تسفيت \* أعاليها مر الرياح النواسم وقال الآخر:

بنى النفوس معيدة نعاءهما ته نقا، و إن عمهت وطال غرورها فأنث فى الأول « السور » المضاف إلى المدينة ، وفى الثانى « المر» المضاف إلى الرياحوفى الثالث « البغى» المضاف إلى النفوس لتأنيث المضاف اليه مع أن التذكير أصل والتأنيث فرع فحمل الأصل على الفرع فلأن يجوز تذكير المؤنث لاضافته إلى غير مؤنث أولى ، لأنه حمل للفرع على الأصل ، ومن الأول أيضا قول الشاعر :

وتشرق بالأمر الذي قد أدعته \* كما شرقت صدر القناة من الدم فأنت الصدر لاضافته إلى القناة . وأنشدني بعض أصحابنا لأبي محمد بن حزم في هذا المعنى باسناد لايحضرني:

تجنب صديقاً مثل ما واحذر الذى ﴿ تَوَاهَ كَمَمْرُو بَيْنَ عُرِبُ وأَعِمْ فَانَ صَدِيقًا لَسُوءَ يَرْدَى وشاهدى ﴿ لَا كَاشْرُقْتُ صَدْرُ الْقَنَاةُ مِنَ الدمِ ﴾ ومنه قول النابغة :

حتى استغنن بأهل الملح ضاحية \* بركضن قد قلقت عقد الأطانيب ومنه قول لبيد:

فمضى وقدمها ، وكانت عادة \* منه إذا هي عرّدت أقدامها

وهذا المسلك - و إن كان قد ارتضاء غير واحد من الفضلاء - فليس بقوى ، لأنه إيما يعرف محيئه في الشعر ، ولا يعرف في الكلام الفصيح منه إلا النادر ، كقولم : ذهبت بعض أصابعه . والذي قواه همنا شدة اتصال المضاف بالمضاف اليه ، وكونه جزؤه حقيقة ، فكا نه قال : ذهبت إصبح و إصبعان من أصابعه و حقل القرآن على المكثور الذي خلافه أفصح منه : ليس يسهل .

# <u>فصـــــــل</u>

المسلك السادس: أن هذا من ياب الدستغناء بأحد الذكور بن عن االآخرا، السكونة تبعا له ومعنى من معانيه . فإذا ذكر أغنى عن ذكره لأنه يفهم منه .

ومنه في أحد الوجوه قوله تعالى ( ٢٦ : غ إن نشأ نمزل عليهم من السماء آية فظلت أعناقهم لها خاصعين ) فاستغنى عن خبر الاعناق بالخبر عن أصحابها .

ومنه فى أحدد الوجوه قوله تعالى ( ٩ : ٦٢ والله ورسوله أحق أن يرضوه ). المعنى : والله أحق أن يرضوه ورسوله كذلك ، فاستغنى باعادة الضمير إلى الله إذ إرضاؤه هو إرضاء رسوله فل يحتج أن يقول : يرضوهما .

فعلى هذا يكون الأصل فى الآية: ان الله قريب من المحسنين. وأن رخمة الله قريب من المحسنين. وأن رخمة الله قريبة من المحسنين فاستغنى بحبر المحسدوف عن حبر الموجود وسوع ذلك ظهور المدى.

وهذا المسلك مسلك حسن إذا كسى تعبيرا أحسن من هذا. وهو مسلك لطيف المنزع دقيق على الافهام. وهو من أسرار القرآن.

والذي ينبغى أن يعبر عنه به: أن الرحمة صفة من صفات الرب تبارك وتمالى والصفة قائمة بالموصوف لاتفارقه لأن الصفة لا تفارق موصوفها. فإذا كانت قريبة من المحسنين فالموصوف تبارك وتعالى أولى بالقرب منه ، لل قرب رحمته تبع لقربه هو تبارك وتعالى من المحسنين .

وقد تقدم في أول الآية أن الله تعالى قريب من أهل الاحسان بإنابته ومن أهل سؤاله باجابته ، وذكرنا شواهد ذلك ، وأن الاحسان يقتضى قرب الرب من عده كما أن العبد قرب من ربه بالاحسان ، وأن من تقرب منه شبراً تقرب الله منه ذراعا ومن تقرب منه ذراعا تقرب منه باعا . فالرب تبارك وتعالى قريب من المحسنين ورحمته قريبة مهم ، وقربه يستازم قرب رحمته . فني حذف التا همنا تنبيه على هذه الفائدة العظيمة الجليلة ، وأن الله تعالى قريب من المحسنين لم يدل على قربه وقرب رحمته . ولو قال إن رحمة الله قريبة من وذلك يستازم القربين قربه وقرب رحمته . ولو قال إن رحمة الله قريبة من والأعم لا يستازم الأخص مخلاف قربه ، فإنه لما كان أخص من قرب رحمته والأعم لا يستازم الأخص مخلاف قربه ، فإنه لما كان أخص استازم الأعم وهو قرب رحمته فلا تستهن بهذا المسلك . فإن له شأنا . وهو متصمن لسر بديع من أمرار الكتاب . وما أظن صاحب هذا المسلك قصد هذا المعنى ولا ألم به وإيما أراد أن الإخبار عن قرب الله تعالى من المحسنين كاف عن الاخبار عن قرب رحمته مهم .

فهو مسلك سابع : في الآية وهو المختار ، وهومن أليق ما قيل فيها .

وإن شئت قلت قربه تبارك وتعالى من المحسنين وقرب رحمته منهم متلازمان لا ينفك أحدهما عن الآخر فإذا كانت رحمته قريبة منهم فهو أيضاً قريب منهم، وإذا كان المعنيان متلازمين صح إزادة كل واحد منها، فكان في بيان قربه سبحانه من المحسنين من التحريض على الاحسان واستدعائه من النفوس وترغيبها فيه عاية حظ لها وأشرفه وأجله على الاطلاق، وهو أفضل إعطاء أعطيه العبد وهو قربه تبارك وتعالى من عبده الذي هو غاية الأماني ونهاية الآمال وقرة العيون وحياة القاوب وسعادة العبد كلها فكان في العدول عن قريبة إلى قريب من وحياة القاوب وسعادة العبد كلها فكان في العدول عن قريبة إلى قريب من استدعاء الاحسان وترغيب النفوس فيه ما لا يتخلف عده إلا غلبت عليه من شقاوته ولا قوة إلا مالله .

# فص\_\_\_ل

المسلك الثامن: أن الرحمة مصدر والمصادر كما لا تثنى ولا تجمع فحقها أن لا تؤنث وهذا المسلك ضعيف جدا فإن الله سبحانه حيث ذكر الرحمة أجرى عليها التأنيث كقوله ( ورحمتى وسعت كل شيء فسأ كتبها الذين يتقون ) وقوله فيما حكى عنه رسوله صلى الله عليه وسلم « إن رحمتي غلبت أو سبقت غضبى » ولوكان حذف التاء من الرحمة لكوبها مصدراً والمصادر لاحظ للتأنيث فيها لم يعد عليها الضمير إلا مذكرا وكذلك ماكان من المصادر بالتاء كالقدرة والارادة والحكمة والهمة ونظائرها وفي بطلان ذلك دليل على بطلان هذا المسلك.

#### فص\_\_\_ل

المسلك التاسع: أن القريب يراد به شيئان أحدهما: النسب والقرابة فهذا بالتاه تقول فلانة قريبة للى والثابى قرب المكان وهذا بلا تاء تقول جلست فلائة قريبة منى وهذا مسلك الفراء رحمه الله وجماعة وهو أيضاً صعيف فإن هدذا إنما هو إذا كان لفظ القريب ظرفا فإنه يذكر كما قال تقول جلست المرأة منى قريباً. فأما إذا كان اسما محضا فلا.

#### فص\_\_\_ل

المسلك العاشر: أن تأنيث الرحمة لما كان غير حقيقى ساغ فيه حذف التاء كما تقول طلع الشمس وطلعت وهذا المسلك أيضاً فاسد فإن هذا إعا يكون إذا أسند الفعل إلى ظاهر المؤنث فأما إذا أسند إلى ضميره فلا بد من التاء كقولك الشمس طلعت وتقول الشمس طالعة ولا تقول طالع لأن في الصفة ضميرها فهي عمني الفعل في ذلك سواء.

#### فص\_\_\_ل

المسلك الحادى عشر: ان قريبا مصدر لا وصف وهو بمنزلة النقيض فجرد من التاء، لأنك إذا أخبرت عن المؤنث بالمصدر لم تلحقه التاء. ولهذا تقول: امراة عدل، ولا تقول: عدلة، وامرأة صوم وصلاة وصدق و بر ونظائره.

وهذا المسلك من أفسد ما قيل في « قريب » فإنه لا يعرف استعاله مصدراً أبداً ، وإنما هو وصف والمصدر هو « قرب » لا « قريب » ·

#### فصــــــل

المسلك الثانى عشر: أن فعيلا وفعولا مطلقا يستوى فيهما المذكر والمؤنث حقيقيا كان أو غير حقيقي ، كما قال امرؤ القيس:

برهرهة رودة رخصة \* كخرعوبة البانة المنفطر قطيع القيام ، فتور الكلام \* تفتر عن ذى عزوب خصر وقال أيضاً:

له الويل إن أمسى ولا أم هاشم \* قريب ولا البسباسة ابنة يشكرا وقال جرير:

أتنفعك الحياة وأمّ عمرو \* قريب لا تزور ولا تزار؟ وقال جرير أيضاً:

كأن لم نحارب يابثين لو أنها \* تكشف غماها وأنت صديق وقال أيضاً:

دعون الهوى ثم ارتهن قلوبنا \* بأسهم أعداء، وهن صديق قالوا: وشواهد ذلك كثيرة.

وفى هذ المسلك غنية عن تلك التعسفات والتأو يلات.

وهذا المسلك ضعيف أيضاً. وممن رده أبو عبد الله بن مالك ، فقال: هذا

القول ضعيف ، لأن قائله إما أن يربد أن فعيلا في هذا الموضع وغيره يستحق ما يستحقه فعول من الجرى على المذكر والمؤنث بلفظ واحد ، و إما أن يربد أن فعيلا في هذا الموضع خاصة مجمول على فعول . فالأول مردود لاجماع أهل العربية على الترام التاء في ظريفة وشريفة وأشباههما وزا ودلالة ولذلك احتياج علماؤهم أن يقولوا في قوله تعالى ( وما كانت أمك بغياً ) وقوله ( ولم ألك بغيا ) أن الأصل هو معوى على فعول ، فلذلك لم تلحقه التياء ، ثم أعل بابدال انواو ياء والضمية كسرة ، فصيار لفظه كلفظ فعيل ، ولو كان فعيلا أصلا للحقتة التياء ، فقيل : لم كسرة ، فصيار لفظه كلفظ فعيل ، ولو كان فعيلا أصلا للحقتة التياء ، فقيل : لم يكون تبعا له ، بل العكس أولى أن يسكون فعولا تبعا لفعيل ، ولأنه يتضمن يكون تبعا له ، بل العكس أولى أن يسكون فعولا تبعا لفعيل ، ولأنه يتضمن يكون تبعا له ، بل العكس أولى أن يسكون فعولا تبعا لفعيل ، ولأنه يتضمن فلان قريبا لا مبالغة فيه لأنه يوصف به كل ذى قرب و إن قل ، وفعول لا بد فله من المالغة .

وأيضاً فإن الدال على المبالغة لا بدأن يكون له بنية لا مبالغة فيها ، ثم يقصد به المبالغة ، فتغير بنيته كضارب وضروب ، وعالم وعلم . وقريب ليسي كذلك فلا مبالغة فيه .

وأما بيت امرؤ القيس فلا حجة فيه لوجود .

أحدها: أنه نادر فلا حكم له فلا كثرت صوره ولا جاء على الأصل كاستجود واستوثق البعير، وأغيمت السماء وأغور وأحول، وما كان كذلك فلاحكم له الثانى: أن يكون أراد قطيعة القيام، ثم حدف الناء للإضافة، فإنها يجور حدفها عند الفراء وغيره، وعليه حمل قوله تعالى ( و إقام الصلاة ) أي إقامتها، لأن المعروف في ذلك إنما هو افظ الإفامة، ولا يقال « إقام » دون إضافة كما لأ يقال « إراد » في إزادة ولا « إقال » في إفالة، لأمهم جعلوا هذه التاء عوضاً عن ألف إفعال أو عينه، لأن أصل إقامة إقوام فنقلت حركة العين إلى الفاء قانقليت

أَلْهَا فَالْنَقْتِ أَلْفَانَ فَحَدَفَتَ إحداها فَجَاءُوا بِالنّاءَ عُوضاً ، فَلَرْمَتَ إِلَا مَعَ الْإِضَافَة فإن حَدَفُها جَائِز عند قوم قياساً ، وعند آخرين سماعاً . .

ومثلمًا في اللزوم: تاء عــدة وزية . وأصلهما وعد ووزن ، فحذفت الواو ، وجعلت التاء عوضاً منها فلزمت . وقد تحذف للاضافة كقول الشاعر :

إن الخليط أجدوا البين وانجردوا وأخلفوك عِدَ الأمر الذي وعدوا أي أخلفوك عدة الأمر ، فحذف التاء .

وعلى هذه اللغة قرأ بعض القراء (ولو أرادوا الخروج لأعدوا له عِدَه) بالهاء أي عدته فذف التاء .

الثالث: أن يكون فعيل فى قوله «قطيع القيام» بمعنى مفعول ، لأن صاحب الحجام حكى أنه بقال قطعه وأقطعه إذا بكته ، وقطع هو فهو قطيع القول فقطيع على هذا بمعنى مقطوع أى مبكت ، فحذف التاء على هذا التوجيه ليس مخالفاً للقياس .

و إن جعل قطيعاً مبنياً على قَـطُع كسريع من سرع: فحقه على ذلك أن يلحقه التاء عند جريه على المؤنث إلا أنه شبه بفعيل الذي هو بمعنى مفعول ، فأجرى مجراه .

فهذا تمام اثنى عشر مسلكا فى هذه الآية ، أصحها المسلك المركب من السادس والسابع. وباقيها ضعيفواه ومحتمل والمبتدى والمقلد لايدرك هذه الدقائق والفاضل المنصف لا يخفى عليه قويها من ضعيفها. وليكن هذا آخر السكلام على الآية والله أعلم.

قول الله تعالى ذكره .

( ٧ : ٧ ، ٥ ، ٥٥ وهو الذي يرسل الرياح بُشراً بين يدى رحمت ، حتى إذا أقلَت سحابا تقالا سقناه إلى بلدميت ، فأنزلنا به الماء ، فأخرجنا به من كل الثمرات

كذلك بخرج الموتى لعلسكم تذكرون. والبلدالطيب بخرج نباته بإذن ربه ، والذي خَبُنُ لايخرج إلا نُسَكِداً .كذلك نصرف الآيات لقوم يشكرون )

أخبر سبحانه أمهما إحياء ان ، وأن أحدها معتبر بالآخر مقيس عليه . ثم ذكر قياسا آخر : أن من الأرض ما يكون أرضا طيبة . فإذا أنزلنا عليها الما أخرجت نباتها بإذن ربها . ومنها ما يكون أرضاخبيثة ، لا يخرج نباتها إلا نكدا ، أى قليلا غير منتفع به . فهذه إذا أنزل عليها الماء لم تخرج ماأخرجت الأرض الطيبة فشبه سبحانه ألوحى الذي أنزله من السهاء على القلوب بالماء الذي أنزله على الأرض ، خصول الحياة بهذا وهذا .

وشبه القلوب بالأرض ، إذ هي محل الأعمال ، كما أن الأرض محل النبات ، وأن القلب الذي لاينتفع بالوحى ، ولا يركو عليه ، ولا يؤمن به كالأرض التي لاتنتفع بالمطر ، ولا تحرج نباتها به إلا قليلا ، لاينفع

وأن القلب الذي آمن بالوحى وزكا عليه، وعمل بما فيه كالأرض التي أخرجت نباتها بالمطل .

فالمؤمن إذا سمع القرآن وعقله ، وتدبره بان أثره عليه ، فشبه بالبلد الطيب الذي يمرح و يخصب ، و يحسن أثر المطرعليه ، فينبت من كل زوج كريم ، والمعرض عن الوحى عكسه . والله الموفق (١).

قول الله تعالى ذكره:

(٧:٧) يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر)

إذا كان لا معنى عند نفاة الحكمة عن الرب ، والحسن والقبح الفطريين السعروف : إلا ما أمر به ، فصار معروفا بالأمر فقط ، ولا للمنكر : إلا ما مهى عنه . فصار منكراً بمهيمه فقط فأى معنى لقوله تعالى ( يأمرهم بالمعروف ويهاهم عن المنكر ) ؟

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ ص ١٦٠ : ١٦٦

وهل حاصل ذلك زائد على أن يقال: يأمرهم بما يأمرهم به ، وينهاهم عما ينهاهم عنه ؟

وهذا كلام ينزه عنه كلام آحاد العقلاء ، فضلا عن كلام رب العالمين .

وهل دات الآية إلا على أنه أمرهم بالمعروف الذى تعرفه العقول ، وتقر بحسنه الفطر ، فأمرهم بما هو معروف فى نفسه عند كل عقل سليم . وبهاهم عما هو منكر فى الطباع والعقول بحيث إذا عرض أمره وبهيه على العقل السليم قبله أعظم قبول ، وشهد بحسنه كما قال بعض الأعراب ، وقد سئل : بم عرفت أنه رسول الله ؟ فقال : ما أمر بشى و فقال العقل : ليته ينهي عنه . ولانهى عن شى و ، فقال : ليته أمر به .

فهذا الأعرابي أعرف بالله ودينه ورسوله من هؤلاء ، وقد أقر عقله وفطرته بحسن ما أمر به وقبح ما مهى عنه ، حتى كان في حقه من أعلام نبوته وشواهد رسالته . ولو كان جهة كونه معروفاً ومنكراً هو الأمر المجرد لم يكن فيه دليل . بلكان يطلب له الدليل من غيره .

ومن سلك ذلك المسلك الباطل لم يمكنه أن يستدل على صحة نبوته بنفس دعوته ودينه .

ومعلوم أن نفس الدين الذي جاء به ، والملة التي دعا إليها من أعظم براهين صدقه ، وشواهد نبوته . ومن يثبت لذلك صفات وجودية أوجبت حسنه وقبول العقول له ولضده صفات أوجبت قبحه ونفور العقل عنه ، فقد سد على نفسه باب الاستدلال بنفس الدعوة ، وجعلها مستدلا عليه فقط .

ومما يدل على صحة ذلك قوله تعالى

( ٧ : ١٥٨ و يحل لهم الطيبات و يحرم عليهم الخبائث ) فهذا صريح في أن الحلال كان طيباً قبل حله . وأن الخبيث كان خبيثاً قبل تحريمه . ولم يستفد طيب هذا وخبث هذا من نفس التحليل والتحريم لوجهين اثنين .

أحدها: أن هذا عَلَم من أعلام نبوته التي احتج الله بها على أهل الكتاب فقال (٧: ٧) الذين يتبعون الرسول النبي الأمي ، الذي يجدونه مكتو باً عندهم في التوراة والإنجيل ، يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ، ويحل لهم الطيبات ، ويضع عنهم إصرهم) فلوكان الطيب والخبيث إنما استفيد من التحريم والتحليل لم يكن في ذلك دليل . فإنه بمنزلة أن يقال : يحل لهم ما يحرم عليهم ما يحرم . وهذا أيضاً باطل . فإنه لا فائدة فيه وهو الوحه الثاني .

فثبت أنه أحل ما هو طيب في نفسه قبل الحل ، فكساه باحلاله طيباً. آخر ، فصار منشأ طيبه من الوجهين معاً .

فتأمل هذا الموضع حق التأمل يطلعك على أسرار الشريعة ، ويشرفك على عاسمها وكالها ومهجمها وجلالها . وأنه من الممتنع فى حكمة أحكم الحاكمين : أن تكون مخلاف ما وردت به . وأن الله تعالى منزه عن ذلك ، كا يتنزه عن سائر ما لا بلدة به (۱)

قول الله تعالى ذكره

(٧: ١٧٥ واتل عليهم نبأ الذي آتينا آياتنا فانسلخ منها. فأتبعه الشيطان في الأرض ، واتبع فكان من الغاوين. ولو شئنا لرفعناه بها ، ولكنه أخلد إلى الأرض ، واتبع هواه . فثله كثل الكلب ، إن تحمل عليه يلهث ، أو تتركه يلهث . ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا . فاقصص القصص لعلهم يتفكرون )

فشبه سبحانه من آناه كتابه ، وعلمه العلم الذى منعه غيره . فترك العمل به واتبع هواه ، وآثر سخط الله على رضاه ، ودنياه على آخرته ، والمحلوق على الخالق : والحكب الذى هو من أخس الحيوانات ، وأوضعها قدراً ، وأخسها نفساً . وهمته

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ج ٢ ص ٧ ، ٧

لا تتعدى بطنه . وأشدها شرهاً وحرصاً . ومن حرصه : أنه لا يمشى إلا وخطمه في الأرض يتشمم ، و يستروح حرصاً وشرهاً . ولا يزال بشم دبره دون سائر أجزا عسمه و إذا رميت إليه محجر رجع إليه ليعضه من فرط مهمته . وهو من أمهن الحيوانات وأحملها للهوان ، وأرضاها بالدنايا والجيفُ القذرة المروحة أحب إليه من الحيوانات والعذرة أحب إليه من الحلوى . و إذا ظفر بميتة تكنى مائة كلب من اللحم ، والعذرة أحب إليه من الحلوى . و إذا ظفر بميتة تكنى مائة كلب لم يدع كلباً يتناول معه مها شيئاً إلاً هراً عليه وقهره ، لحرصه و بخله وشرهه .

ومر عيبأمره وحرصه : أنه إذا رأى ذا هيأة رئة وثياب دنية ، وحال ررية نبحه ، وحمل عليه ، كأنه يتصور مشاركته له ، ومنازعته فى قوته .و إذا رأى ذا هيأة حسنة وثياب جميلة ورياسة : وضع له خطمه بالأرض ، وخضع له ، ولم يرفع إليه رأسه .

وفى تشبيه من آثر الدنيا وعاجلها على الله والدار الآخرة مع وفور علمه : بالكلب فى حال لهثه : سر بديع . وهو أن هذا الذى حاله ما ذكره الله من انسلاخه من آياته واتباعه هواه : إنماكان لشدة لهفه على الدنيا ، لانقطاع قلبه عن الله والدار الآخرة . فهو شديد اللهف عليها ، ولهفه نظير لهف الكلب الدائم فى حال إزعاجه وتركه . واللهف واللهث ثقيقان وأخوان فى اللفظ والمعنى .

قال ابن جریج: الکلب منقطع الفؤاد ، لا فؤاد له : إن تحمل علیه بلهث ،
 أو تترکه بلهث . فهو مثل الذي يترك الهدى ، لا فؤاد له إنما فؤلاه منقطع .

قلت : مراده بانقطاع فؤاده : أنه ليس له فؤاد يحمله على الصبر وترك اللهت وهكذا هذا الذي السلخ من آيات الله ، لم يبق معه فؤاد يحمله على الصبر عن الدنيا ، وترك اللهف عليها . فهذا يلهث على الدنيا من قلة صبره عنها . وهذا يلهث من قلة صبره عن الماه . فالكلب من أقل الحيوانات صبراً عن الماه ، و إذا عطش اكل الثرى من العطش ، و إن كان فيه صبر على الجوع . وعلى كل حال فهو أشد

الحيوانات لهثًا: يلهث قائمًا، وقاعداً، وماشيًا، وواقفًا. وذلك لشدة حرصه ، فحرارة الحرص في كبده توجب له دوام اللهث.

فهكذا مشهه : شدة الحرص وحرارة الشهوة فى قلبه توجب له دوام اللهث فإن حملت عليه بالموعظة والنصيحة فهو يلهث ، و إن تركته ولم تعظه فهو يلهث . قال مجاهد : ذلك مثل الذى أوتي السكتاب ولم يعمل به . وقال ابن عباس :

إن تحمل عليه الحكمة لم يحملها . و إن تتركه لم يهتد إلى خير ، كالسكلب إن كان رابضًا لهث ، و إن طرد لهث .

وقال الحسن : هو المنافق لا يثبت على الحق ، دعى أو لم يدع ، وعظ أو لم يوعظ كالكلب يابث طرداً وتركا .

وقال عطاء : ينبح إن حملت عليه أو لم تحمل عليه .

وقال أبو محمد بن قتيبة : كل شيء يلهث فإيمــا يلهث من إعياء أو عطش ، إلا الــكاب ، فإنه يلهث في حال الــكلال ، وحال الراحة ، وحال الصحــة ، وحال المرض والعطش .

فصر به الله مثلاً لمن كذب بآياته ، وقال : إن وعظته فهو ضال، و إن تركته فهو ضال .كالكاب إن طردته لهث ، و إن تركته على حاله لهث

ونظيره قوله سبحانه (٧: ١٩٣ و إن تدعوهم إلى الهدى لا يتبعوكم سواء عليكم أدعوتموهم أم أنتم صامتون ?)

وتأمل ما في هذا المثل من الحكم والمعاني .

فنها قوله (آتيناه آياتنا) فأخبر سبحانه أنه هو الذي آثاه آياته . فإنها نعمة والله هو الذي أنعم بها عليه . فأضافها إلى نفسه . ثم قال (فانسلخ منها) أي خرج منها ، كما تنسلخ الحية من جلدها . وفارقها فراق الجلد يسلخ عن اللحم .

ولم يقل: فسلخناه منها لأنه هو الذي تسبب إلى انسلاخه منها باتباعه هواه . ومنها: قوله سبحانه ( فأتبعه الشيطان ) أي لحقه وأدركه ، كما قال في قوم

فرعون ( ٣٦ : ٦ فأتبعوهم مشرقين ) وكان محفوظاً محروساً بآيات الله محمي الجانب بها من الشيطان لا ينال منه شيئاً إلا على غرَّة وخَطْفة . فلما انسلخ من آيات الله ظفر به الشيطان ظَفَر الأسد بفريسته ( فكان من الغاوين ) العاملين مخلاف علمهم ، الذين يعرفون الحق و يعملون بخلافه ، كعلماء السوء .

ومنها: أنه سبحاله قال (ولو شئنا لرفعناه بها) فأخبر سبحاله أن الرفعة عنده ليست بمجرد المام . فإن هذا كان من العاماء (١)، وإنما هي باتباع الحق وإيثاره، وقصد مرضاة الله . فإن هذا كان من أعلم أهل زمانه . ولم يرنعه الله بعلمه، ولم ينفعه به . نعوذ بالله من علم لا ينفع .

وأخبر سبحانه أنه هو الذي يرفع عبد، إذا شاء بما آناه من العلم ، وإن لم يرفعه الله فيو موضوع ، لا يرفع أحد به رأساً . فإن الرب الخافض الرافع سبحانه خفضه ولم يرفعه .

<sup>(</sup>۱) الآيات المعينة : هي الآيات الانسانية التي أشار إليها في أول قوله سبحانه (۷ : ۷) وإذ اخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم واشهدهم على انفسهم : الست بربكم ؟ قالو: بني أشهدنا . أن تقولوا يوم انقيامة : إنا عن هذا غافلين او تقولوا : إنما اشرك آباؤنا من قبل و كنا ذرية من بعدهم ، أفتهلكنا بما فعل البطلون؟) فهذه هي الآيات التي اعطاها الله للانسان ليعقل بها ويفهم عن ربه ، ويقدر آلاءه والعمد فانسلخ الغافل المقلد للآباء والشيوخ عنها بتقليده وغفلته . فركبه الشيطان وكان من الغاوين . وأنما أعطيت هذه النعم من السمع والبصر والنؤاد للانسان ليرتفع بها ويسمو على مدارج الكمال ، ولكن هذا أخلد إلى أرض الحيوانية بتقليده وغفلته فغلبه سلطان الهوى والشهوة ، ، وكان كالكلب . ويعلم هذا من قوله بتقليده وغفاته فغلبه سلطان الهوى والشهوة ، ، وكان كالكلب . ويعلم هذا من قوله تعالى (كذلك تفصل الآيات لقوم يتفكرون) ومن قوله بعد ذلك توبيخاً للمقلدين (لهم قاوب لايفقهون بها ، ولهم اعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها اولئك كالانعام بل هم أصل ) فالآية عامة في كل مقلد غافل منسلخ عن آيات الله في سعمه وبصره وعقله الا في شخص خاص بقال له : بلعام

والمعنى : لو شئنا فصلناه وشرفناه ورفعنا قدره ومنزلته بالآيات التي آتيناه قال ان عباس : لو شئنا لرفعناه بعلمه .

وقالت طائفة: الضمير في قوله «لرفعناه» عائد على الكفر. والمعنى: لو شئناً لرفعنا عنه الكفر للفعنا عنه الكفر الكفر على معه من آياتنا. قال مجاهد وعطاء: لرفعنا عنه الكفر بالإيمان وعصمناه.

وهذا المعى حق . والأول هو مراد الآية . وهذا من لوازم المراد . وهذا المعى حق . والأول هو مراد الآية ، فيظن وقد تقدم أن السلف كثيراً ما ينبهون على لازم معى الآية ، فيظن الظان أن ذلك هو المراد مها .

وقوله (ولكنه أخلد إلى الأرض) قال سعيد بن جبير: ركن إلى الأرض. وقال مجاهد: سكن. وقال مقاتل: رضى بالدنيا. وقال أبو عبيدة: لزمها وأبطأ. والحلد من الرجال: هو الذي يبطىء في مشيته. ومن الدواب: التي تبقى ثناياه إلى أن تخرج رباعيته.

وقال الزجاج : خلد وأحلد . وأصله من الخلود .. وهو الدوام والبقاء . يقال : أخلد فلان بالمسكان إذا أقام به . قال مالك بن نويرة :

م بأبناء حي من قبائل مالك وعمرو بن يربوع أقاموا فأخلدوا

قلت : ومنه قوله تعالى ( ٥٦ : ١٧ يطوف عليهم ولدان محلدون ) أى قد خلقوا للبقاء ، لذلك لا يتغيرون ولا يكبرون ، وهم على سن واحد أبدأ .

وقيل: هم المقرَّطون في آذابهم . والمسورون في أيديهم .

وأصحاب هذا القول فسروا اللفظة ببعض لوازمها . وذلك أمارة التخليد على ذلك السن فلا تنافى بين القولين .

وقوله ( فاتبع هواه ) قال الـكلبي : اتبع مسافل الأمور ، وترك معاليها . وقال أو رَوْق : اختار الدنيا على الآخرة . وقال عطام : أراد الدنيا وأطاع شیطانه , وقال این رید : کان هواه مع القوم ، یعنی الدین حار بوا موسی وقومه . وقال این بمان : اتبع امرأته لأنها هی التی حملته علی مافعل .

فإن قيل: الاستدراك « بلكن » يقتضى أن يثبت بعدها مانفى قبلها ، أو ينفى ما أثبت ، كَا تَقُوُّلُ: لو شئت لأعطيته ، لكنى لم أعطه ، ولو شئت لما فعلت كذا لكنى فعلته . والاستدراك يقتضي : ولو شئنا لرفعناه بها ولكنا لم نشأ ، أو لم ترفعه ، فكيف استدرك بقوله ( ولكنه أخلد إلى الأرض ) بعد قوله ( لو شئنا لرفعناه بها ) ؟

قيل : هذا من الكلام الملحوظ فيه جانب المعنى ، المعدول فيه عن مراعاة الأنساط إلى المعانى . وذلك أن مصمون قوله ( ولو شئنا لرفعناه بها ) أنه لم يتعاط الأسباب التي تقتضى رفعه بالآيات : من إيثار الله ومرضاته على هواه ، ولكنه. آثر الدنيا ، وأخلد إلى الأرض واتبع هواه

وقال الزنجشرى: المعى: ولو لزم آياتنا لرفعناه بها . فذكر المشيئة والمراد ماهى تابعة له ومسببة عنه ، كا نه قيل : ولو لزمها لرفعناه بها . قال : ألا ترى إلى قوله ( ولكنه أخلد ) فاستدرك المشيئة بإخلاده الذى هو فعله ، فوجب أن يكون : ولو شتنا في معنى : ماهو فعله ، ولو كان الكلام على ظاهره لوجب أن يقال : ولو شتنا لوفعناه ، ولكنا لم نشأ .

فهذا من الزنخشرى شنشنة نعرفها من قدرى ناف للمشيئة العامة ، مبعد المنجعة في جعل كلام الله معتزليا قدرياً .

وقوله : إن مشيئة الله تابعة للزوم الآيات : من أفسد الكلام وأبطله ، بل لزومه لآياته تابع لمشيئة الله ، فمشيئة الله سبخانه متبوعة لا تابعة . وسبب لامسبب. وموجب مقتض لا مقتضى فما شاء الله وجب وجوده وما لم يشأ

امتنع وجوده 🤼

قول الله تعالى :

(٧: ١٨٩ هو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها روجها ليسكن إليها)

فِعل علة السكون أنها منه . ولو كان علة الحب حسن الصورة الحسدية لوجب أن لا يُستحسن الأنقص من الصور . ونحن نجد كثيراً ممن يؤثر الأدبى و يعلم فضل غيره ، ولا يجد محيداً لقلبه عنه .

ولوكان للموافقة فى الأخلاق لما أحب المرء من لا يساعده ولا يوافقه . فعلمنا أنه شىء فى ذات النفس . وربما كانت المحبة بسبب من الأسباب، فتفنى بفنائه (٢٠)

<sup>(</sup>۱) اعلام الموقعين ج ١ ص ١٩٧ـ٣٠٣

<sup>(</sup>٢) روضة الحبين ص ٨٦

# سورة الأنفال

# يِنْ الْخَرْالَجَيْحَ

قول الله تعالى ذكره :

(۱۷:۸ ومارمیت إذ رمیت ولکن الله رمی ) .

قلت: اعتقد جماعة أن المراد بالآية: سلب فعل الرسول عنه، و إضافته إلى العباد، الرب تعالى، وجعلوا ذلك أصلا في الجبر، و إبطال نسبة الأفعال إلى العباد، وتحقيق نسبتها إلى الرب وحده. وهذا أغلظ منهم في فهم القرآن، فلو صح ذلك لوجب طرده في جميع الأعمال. فيقال: مأصليت إذ صليت، وما صمت إذ صمت، وما ضحيت، ولا فعلت كل فعل إذ فعلته، ولـكن الله فعل ذلك. فإن طردوا ذلك لزمهم في جميع أفعال العباد طاعاتهم ومعاصيهم، إذ فعل فرق. فإن خصوه بالرسول وحده وأفعاله جميعها، أو رميه وحده، تناقضوا، فهؤلاء لم يوفقوا لفهم ماأر يد بالآية.

و بعد: فهذه الآية نزلت في شأن رميه صلى الله عليه وسلم المشركين يوم بدر بقبضة من الحصباء ، فلم تدع وجه أحد منهم إلا أصابته . ومعلوم أن تلك الرمية من البشر لا تبلغ هذا المبلغ ، فكان منه صلى الله عليه وسلم ،بدأ الرمى وهو الحذف ومن الله سبحانه وتعالى نيابة ، وهو الإيصال . فأضاف إليه رمى الحذف الذي هو مبدؤه ونفى عنه رمى الإيصال الذي هو مهايته .

ونظير هذا قوله فى الآية نفسها ( فلم تقتلوهم ، واكن الله قتلهم ) ثم قال : ( وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى ) فأخبر أنه وحده هو الذى تفرد إبقتلهم ، ولم يكن ذلك بكم أنتم ، كما تفرد بإيصال الحصباء إلى أعينهم ، ولم يكن ذلك من رسوله . ولكن وجه الإشارة بالآية : أنه سبحانه أقام أسباباً ظاهرة لدفع المشركين ، وتولى دفعهم وإهلاكهم بأسباب باطنة غير الأسباب التي تظهر للناس . فكان ماحصل من الهزيمة والقتل والنصرة مضافا إليه ، و به ، وهو خير الناصر من (١)

قول الله تعالى ذكره:

( ٨: ٢٤ باأيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعا كم لما يحييكم واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه ، وأنه إليه تحشرون ) .

فتصمنت هذه الآية أموراً . أحدها : أن الحالة النافية انها تمديل السياة في السيد المسالة

أحدها: أن الحياة النافعة إنما تحصل باستجابة لله ولرسوله . فمن لم تحصل له هذه الاستجابة فلا حياة له ، و إن كانت له حياة بهيمية ، مشتركة بينه و بين أرذل الحيوانات . فالحياة الحقيقية الطيبة هي حياة من استجاب لله ولرسوله ظاهراً و باطناً . فهؤلا م الأحياء ، و إن ماتوا وغيرهم أموات و إن كا وا أحياء الأبدان و ولمذا كان أكمل الناس حياة أكملهم استجابة لدعوة الرسول صلى الله عليه وسلم . فإن كل ما دعا إليه ففيه الحياة . فمن فاته جزء منه فاته جزء من الحياة . وفيه من فإن كل ما دعا إليه ففيه الحياة . فن فاته جزء منه فاته جزء من الحياة . وقال الحياة عسب ما استجاب الرسول . فال مجاهد ( لما يحييكم ) يعنى : للحق . وقال الحياة تعودة القرآن ، فيه الحياة والثقة والنجاة والعصمة في الدنيا والآخرة . وقال الدى : هو الإسلام ، أحياهم به بعد موتهم بالكفر . قال ابن اسحاق وعروة ابن الزبير — واللفظ له — لما محييكم : يعنى للحرب التي أعزكم الله بها بعد الذل ، وقواكم بها بعد الضعف ، ومنعكم بها من عدوكم بعد القهر منهم لكم .

<sup>(</sup>١) مداوج السال كين ج ٢ ص ٢٧٢ - ٢٧٤

قال الواحدى : والأكثرون على أن معنى قوله ( لما يحبيكم ) هو الجماد . وهو قول ان إسحاق ، واختيار أكثر أهل المعانى .

قال الفراء: إذا دعاكم إلى إحياء أمركم بجهاد عدوكم ، يريد أن أمرهم إنما يقوى بالحرب والجهاد ، فلو تركوا الجهاد ضعف أمرهم ، واجترأ عليهم عدوهم .

قلت : الجهاد من أعظم ما يحييهم به فى الدنيا ، وفى البرزخ ، وفى الآخرة . أما فى الدنيا : فإن قوتهم وقهرهم لعدوهم بالجهاد .

وأما في البرزخ : فقد قال تعالى (٣ :١٦٩ ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون )

وأما في الآخرة: فإن حظ المجاهدين والشهداء من حياتها ونعيمها أعظم من حظ غيرهم ولهذا قال ابن قتيبة ؛ لما يحييكم يعنى الشهادة . وقال بعض الفسرين : لما يحييكم يعنى الجنة . فإنها دار الحيوان ، وفيها الحياة الدائمة الطيبة . حكاها بو علي الجرجاني . والآية تتناول هذا كله . فإن الايمان والإسلام والقرآن والجهاد يحيى القلوب الحياة الطيبة ، وكال الحياة في الجنة . والرسول داع إلى الايمان وإلى الجنة . وهو داع إلى الحياة في الدنيا والآخرة . والإنسان مضطر إلى نوعين من الحياة حياة بدنه التي بها يدرك النافع والضار و يؤثر ما ينفعه على ما يضره . ومتى نقصت فيه هذه الحياة ناله من الألم والضعف بحسب ذلك . ولذلك كانت حياة المريض والمحزون وصاحب الهم والغم والخوف والفقر والذل دون حياة من هو معافى من ذلك .

وحياة قلبه وروحه التي بها يميز بين الحق والباطل، والني والرشاد، والهوى والضلال فيختار الحق على ضده، فتفيده هذه الحياة قوة التمييز بين النافع والضار في العلوم والإرادات، والأعمال. وتفيده قوة الايمان والإرادة والحب للحق، وقوة البغض والكراهة للباطل: فشعوره وتميزه ونصرته بحسب نصيبه من هذه الحياة. كما أن البدن الحي يكون شعوره وإحساسه بالنافع والمؤلم أتم، ويكون الحياة. كما أن البدن الحي يكون شعوره وإحساسه بالنافع والمؤلم أتم، ويكون

ميله إلى النافع ونصرته عن المؤلم أعظم فهذا بحسب حياة البدن . وذاك محسب حياة القلب . فإذا بطلت حياته بطل تمييزه وإن كان له نوع تمييز لم يكن فيه قوة يؤثر بها النافع على الضار ، كما أن الإنسان لاحياة له حتى ينفخ فيه الملك الذي هو رسول الله من روحه . فيصير حياً بذلك النفخ . وكان فصل ذلك من جملة الأموات فكذلك لاحياة لروحه وقلبه حتى ينفخ فيه الرسول صلى الله عليه وسلم من الروح الذي ألق الله إليه قال تعالى ( ١٦ : ٢ ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده ) وقال ( ٤٠ : ١٥ يلقى الروح من أمره على من يشاء من عباده ) وقال ( ٤٠ : ٢ يلقى الروح من أمره على من يشاء من عباده ) وقال ( ٢٠ : ٢ وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا . ماكنت تذرى ما الكتاب ولا الإيمان ، ولكن جعلناه نوراً مهدى به من نشاء من عباده ) فأخبر أن وحيه روح ونور . فالحياة والاستنارة موقوفة على نفخ الرسول الملكي ونفخ الرسول الملكي ونفخ الرسول المبشرى حصلت له الحياتان .

ومن حصل له نفخ الملك دون نفخ الرسول حصلت له إحدى الحياتين ، وقاتته الأخرى .

قال تعالى (٢٠:٦ أو من كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشى به فى الناس كمن مثله فى الظلمات ليس مخارج مها ) فجمع له بين النور والحياة ، كما جمع لمن أعرض عن كتابه بين الموت والظلمة . قال ابن عباس وجميع المفسرين : كان كافراً ضالا فهديناه .

وقوله ( وجعلنا له نوراً يمشى به فى الناس ) يتضمن أموراً .

أحدها: أنه يمشى فى الناس بالنور ، وهم فى الظلمة . فمثله ومثلهم كمثل قوم أظلم عليهم الليل ، فضلوا ولم يهتدوا للطريق . وآخر معه نور يمشى به فى الطريق و براها ، و يرى ما يحذره فيها .

وثانيها : أنه بمشى فيهم بنوره فهم يقتبسون فيه لحاجتهم إلى النور .

وثالثها : أنه يمشى بنوره يوم القيامة على الصراط إذا بقى أهل الشرك والنفاق فى ظلمات شركهم ونفاقهم . وقوله ( ٨ : ٤ واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه ) المشهور في الآية : أنه يحول بين المؤمن و بين الكفر ، و بين الكافر و بين الإيمان . و يحول بين أهل طاعته و بين معصيته و بين أهل معصيته و بين طاعته . وهذا قول ابن عباس وجمهور المفسرين : وفي الآية قول آخر : أن المعنى : أنه سبحانه قريب من قلبه لا تخفي عليه خافية . فهو بينه و بين قلبه . ذكره الواحدى عن قتادة .

وكان هذا أنسب بالسياق . لأن الاستجابة أصلها بالقلب فلا تنفع الاستجابة بالبدن . دون القلب ، فيملم هل استجاب له قلبه ، وهل أضمر ذلك أو أضمر خلافه .

وعلى القول الأول: فوجه المناسبة: إنكم إن تثاقلم عن الاستجابة وأبطأتم عنها فلا تأمنوا أن الله يحول بينكم و بين قلو بكم. فلا يمكنكم بعد ذلك من الاستجابة، وعقو بة لكم على تركها بعد وضوح الحق واستبانته، فيكون كقوله (٢: ١٠٠ ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة) وقوله (٧: ١٠٠ فيما زاغوا أزاغ الله قلوبهم) وقوله (٧: ١٠١ فيما كأنوا ليؤمنوا بما كذبوا من قبل)

فني الآية تحذير عن ترك الاستجابة بالقلب ، و إن استجاب بالجوارح .

وفى الآية سر آخر وهو أنه جمع لهم بين الشرع والأس به وهو الاستجابة ، و بين القدر والايمان به . فهى كقوله (٢٩،٢٨:٨٢ لن شاء منكم أن يستقيم . وما تشاؤون إلا أن يشاء الله رب العالمين ) وقوله (٧٤ : ٥٦ فمن شاء ذكره . وما يذكرون إلا أن يشاء الله ) والله أعلم (١) .

قول الله تعالى ذكره :

( ٨ : ٦٤ يا أيها النبي حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين ) .

<sup>(</sup>۱) الفوائد ص ۸۸ – ۹۱

أى الله وحده كافيك وكافى أتباعك ، فلا يحتاجون معه إلى أحد . وهمنا تقديران .

أحـدها: أن تـكون الواو عاطفة اله من » على الكاف المحرورة ، و مجوز العطف على الضمير المحرور بدون إعادة الجار على المذهب المختار . وشواهده كثيرة وشبه المنع منه واهية .

والثانى أن تُكون الواو واو المعية وتكون «من» فى محل نصب عطفاً على الموضع . فإن « حسبك » فى معنى كافيك ، أى الله يكفيك و يكفى من اتبعك ، كما تقول العرب : حسبك وزيداً درهم قال الشاعر :

إذا كانت الهيجاء وانشقت العصا \* فحسبك والضحاك سيف مهند وهذا أصح التقديرين

وفيها تقدير ثالث: أن تكون «من » في موضع رفع بالابتداء أي : ومن البيك من المؤمنين فحسهم الله

وفيها تقدير رابع \_ وهو خطأ من جهــة المعنى \_ وهو أن يكون « من » في موضع رفع عطفاً على اسم الله ، و يكون المعنى : حسبك الله وأتباعك

هذا \_ و إن قال به بعض الناس \_ فهو خطأ محض لا مجوز حمل الآية عليه فإلى الحسب والكفاية لله وحده ، كالتوكل والتقوى والعبادة . قال الله تعالى ( ٢ : ١٦ و إن ير يدوا أن يخدعوك فإن حسبك الله ، هو الذى أيدك بنصره وبالمؤمنين ) ففرق بين الحسب والتأبيد . فجمل الحسب له وحده ، وحمل التأبيد له بنصره و بعباده .

وأثنى الله سبحانه على أهل التوحيد والتوكل من عباده حيث أفردوه بالحسب فقال تعالى (٣: ١٧٣ الذين قال لهم الناس: إن الناس قد جمعوا لـكم فاحشوهم فزادهم إيماناً ، وقالوا حسبنا الله ورسوله ، فإذا كان هذا قولهم ومدح الرب تعالى لهم بذلك ، فكيف يقول لرسوله و الله فإذا كان هذا قولهم ومدح الرب تعالى لهم بذلك ، فكيف يقول لرسوله و الله

وأتباعُك حسبك» وأتباعه قد أفردوا الرب تعالى بالحسب ولم يشركوا بينه و بين رسوله فيه ؟ فكيف يشرك الله بينهم و بينه فى حسب رسوله ؟ هــذا من أمحل المحال ، وأبطل الباطل

ونظير هذا : قوله تعالى (٩ : ٥٥ ولو أنهم رضوا ما آناهم الله رسوله ، وقالوا حسبنا الله سيؤتينا الله من فضله ورسوله . إنا إلى الله راغبون)

وتأمل كيف جعل الآيتاء لله وارسوله . كما قال تعالى (٥٩:٧وما آ تاكم الرسول فخذوه ) وجعل الحسب له وحده ، فلم يقل : وقالوا حسبنا الله ورسوله ، بل جعل خالص حقه ، كما قال تعالى (إنا إلى الله راغبون) ولم يقل : و إلى رسوله ، بل جعل الرغبة إليه وحده ، كما قال تعالى (١٠٤ ١٠٨ فإذا فرغت فانصب وإلى ربك فارغب) فالرغبة والتوكل والإنابة والحسب لله وحده ، كما أن العبدادة والتقوى والسجود لله وحده والنذر والحلف لا يكون إلا له سبحانه وتعالى .

ونظير هذا: قوله تعالى ( ٣٩: ٣٦ أليس الله بكاف عبده ) فالحسب هو الكافى . فأخبر سبحانه و تعالى أنه وحده كاف عبده . فكيف يجعل أتباعه مع الله فى هذه الكفاية ؟ والأدلة الدالة على بطلان هذا التأويل الفاسد أكثر من أن تذكر هيهنا (١)

وأما التثبيط فقال تعالى: ( ٩ : ٤٦ ولو أرادوا الخروج لأعدوا له عدة ، ولكن كره الله انبعائهم فتبطهم وقيل اقعدوا مع القاعدين ) والتثبيط رد الإنسان عن الشيء الذي يفعله . قال أبن عباس : يريد خراهم وكسلهم عن الخروج . وقال في رواية أخرى : حبسهم . قال مقاتل : وأوحى إلى قلوبهم اقعدوا مع القاعدين . وقد بين سبحانه حكمته في هذا التثبيط والخذلان قبل و بعد ، فقال ( ٩:٥٤ ـ ٤٦ إنما يستأذنك الذين لا بؤمنون بالله واليوم الآخر وارتابت قلوبهم فهم في ريبهم يترددون ولو أرادوا الخروج لأعدوا له عدة ولكن كره الله انبعائهم

<sup>(</sup>۱) زاد المعادج ۱ ص ٥

فتبطهم وقيل اقعدوا مع القياعدين) فلما تركوا الإيمان به و بلقائه ، وارتابوا عما لا ريب فيه، ولم يريدوا الخروج في طاعة الله ، ولم يستعدوا له ، ولا أخذوا أهبة فلك كره سبحانه انبعاث من هذا شأنه . فإن من لم يرفع به و برسوله وكتابه رأساً ولم يقبل هذا ته التي أهداها إليه على يد أحب خلقه إليه وأكرمهم عليه ، ولم يعرف قدر هذه النعمة ولا شكرها ، بل بدلها كفرا . فإن طاعة هذا وخروجه مع رسوله يكرهه الله سبحانه فتُبَطه لئلا يقع ما يكره من خروجه ، وأوحى إلى قلبه قدرا وكونا أن يقعد مع القاعدين

ثم أخبر سبحانه عن الحكمة التي تتعلق بالمؤمنين في تثبيط هؤلاء عهم فقال (٩:٧٩ لوخرجوا فيكم مازادوكم إلا خبالا ولأوضعوا خلالكم) والخبال : الفساد والاضطراب فلو خرجوا مع المؤمنين لأفسدوا عليهم أسرهم . فأوقعوا سبهم الاضطراب والاختلال . قال ابن عياس : ما زادوكم إلا خبالا : عجزا وجبناً . يعنى نجبنوهم عن لقاء العدو بنهويل أمرهم ، وتعظيمهم في صدورهم . ثم قال (٩ : ٤٧ ولأوضعوا خلالكم) أي أسرعوا في الدخول بينكم لمتفريق والافعاد . قال ابن عباس : يريد أضعفوا شجاعتكم ، يعنى بالتفريق بديهم ، تفرق الكامة فيجبنوا عن لقاء العدو . وقال الحسن : لأوضعوا خلالكم بالنميمة الإفعاد ذات البين . وقال الكلبي : ساروا بينكم يبغونكم العيب . قال لبيد :

أرانا موضعين لحتم عيب وسحر بالطعام وبالشراب أى مسرعين . ومنه قول عمر بن أبي ربيعة :

يتألهن بالعرفان لما عرفتنى وقلن اسرؤ باغ أكلَّ وأوضعا أى أسرع حتى كلت مطيته (يبغونكم الفتنة وفيكم سماعون لهم) قال قتادة: وفيكم من درمع كلامهم و يطيعهم وقال ابن اسحاق: وفيكم قوم أهل محبة المم وطاعة فيما يدعومهم إليه لشرفهم فيهم. ومعناه على هذا القول: وفيكم أهل سمم وطاعة لهم لو صحبهم هؤلاء المنافقون أفسدوهم عليكم.

قلت: تتضمن « سماعون » معنى مستحيبين. وقال مجاهد وابن زيد والحكبى: المعنى وفيكم ميول لهم ينقلون إليهم مايسمعون منكم ، أى جواسيس والقول هو الأول. كا قال تعالى ( سماعون للسكذب ) أى قابلون له . ولم يكن في المؤمنين جواسيس المنافقين . فإن المنافقين كانوا مختلطين بالمؤمنين ، يبزلون معهم و يرحلون و يصلون معهم ، و يجالسونهم ، ولم يكونوا متحيزين عنهم قد أرسلوا فيهم العيون ينقلون إليهم أخبارهم . فإن هذا إنما يفعله من انحاز عن طائفة ولم يخالطها . وأرصد بينهم عيونا له . فانقول قول قتادة وابن إسحاق والله أعلم .

فإن قبل: انبعائهم إلى طاعته طاعة له. فكيف يكرهها ؟ وإذا كان سبحانه يكرهها فهو يحب ضدها لا محالة ، إذ كراهة أحد الضدين تستازم محبة الضد الآخرية فيكون قعودهم محبوبا له ، فكيف يعاقبهم عليه ؟ .

قيل : هذا سؤال له شأن ، وهو من أكبر الأسئلة في هذا الباب . وأجو بة الطوائف على حسب أصولهم .

فا أبرية: تجيب عنه بأن أفعاله لا تعلل بالحسكم والمصالح. وكل ممكن فهو جائز عليه . و يجوز أن يعذبهم على فعل ما يحبه و يرضاً. وترك ما يبغصه و يسخطه والجميم بالنسبة إليه سواء.

وهذه الفرقة قد سدت على نفسها باب الحـكمة والتعليل .

وانقدرية: تحيب عنه على أصولها أنه سبحانه لم يشطهم حقيقة ولم يمنعهم، بل هم منعوا أنفسهم، وتبطوها عن الخروج، وفعلوا ما لا يريد. ولما كان في خروجهم الفيدة التي ذكرها الله سبحانه ألق في تفوسهم كراهة الخروج مع رسوله.

قالوا: وجعل سبحانه إلقاء كراهة الأنبعاث في فلوسهم كراهة مشيئة، من غير أن يكرد هو سبحانه انبعاثهم. فانه أسرهم به .

قانوا : وكيف يأمرهم بمسا يكوهه . ولا يخفى على من نوّر الله بصيرته فساد. هذين الجوابين وبعدها من دلالة القرآن .

فالجواب الصحيح: أنه سبحانه أمرهم بالجروج طاعة له ولأسره واتباعاً لرسوله صلى الله عليه وسلم، ونصرة له وللمؤمنين، وأحب ذلك مهم ورضيه لهم دينا، وعلم سبحانه أن خروجهم لو خرجوا لم يقع على هذا لوجه، بل يكون خروجهم خروج خدلان لرسوله وللمؤمنين. فكان خروجا يتضمن خلاف ما يحبه و يرضاه، و يستلزم وقوع ما يكرهه و يبغضه، فكان مكروها له من هذا الوجه، ومحبو با له من الوجه الذي خرج عليه أو يساءه. وهو يعلم أنه لا يقع مهم الا على الوجه المكروه له. فكرهه وعقبه على ترك الخروج الذي يحبه و يرصاه، لا على الوجه الذي يبغضه و يسخطه.

وعلى هذا فليس الخروج الذي كرهه منهم طاعة ، حتى لو فعلوه لم يثبنهم غليه ولم يرضه منهم . وهذا الخروج المسكروه له ضدان .

أحدها : الخروج المرضى المحبوب وهذا الصد هو الذي يحبه .

والثانى: التخلف عن رسوله والقعود عن الغزو معه . وهذا الصد يبغضه ويكرهه أيضاً . وكراهته للخروج على الوجه الذى كانوايخرجون عليه لا ينافى كاهته لهذا الصد .

فنقول للسائل: قعودهم مبغوض له ، ولكن ههذا أمران مكروهان له سبحاله . أحده : أكره له من الآخر . لأنه أعظم مفسدة . فإن قعودهم مكروه له ، وخروجهم على الوجه الذي ذكره أكره إليه . ولم يكن لهم بد من أحد المكروهين إليه سبحاله . فدفع المكرود الأعلى بالمكروه الأدنى . فإن مفسدة قعودهم عنه أصغر من مفسدة خروجهم مهه . فإن مفسدة قعودهم تحتص عهم ، ومفسدة خروجهم تعود على المؤمنين . فتأمل هذا الموضع .

فإن قلت : فهلا وفقهم للحروج الذي يحبه و يرضاه، وهو الذي حرج عليه الومنون؟. قلت: قد تقدم الجواب مثل هذا السؤال مرارا. وأن حكمته سبحانه تأبى أن يضع التوفيق فى غير محله. وعند غير أهله. فالله أعلم حيث بجعل هداه وتوفيقه وفضله. وليس كل محل يصلح لذلك. ووضع الشيء فى غير محله لا يليق محكمته. فإن قلت: وعلى ذلك فهو جعل الحال كلها صالحة.

قلت: يأباه كال ربوبية وملكه ، وظهور آثار السماء وصفاته في الخلق والأمر ، وهو سبحانه نو فعل ذلك لكان محبو با له . فإنه يحب أن يذكر ويشكر ويطاع ويوحد ويعبد ، ولكن كان ذلك يستلزم فوات ما هو أحب إليه بين استواء أقدام الخلائق في الطاعة والإيمان . وهو محبته لجهاز أعدائه والانتقام منهم وإظهار قدر أوليائه وشرفهم وتخصيصهم بفضله . و بذل نفوسهم له في معاداة من عاداه ، وظهور عزته وقدرته وسطوته وشدة أخذه وأليم عقابه ، وأضعاف أضعاف هذه الحكم التي لا سبيل للخلق ، ولو تناهوا في العلم والمعرفة ، إلى الإحاطة بها . ونسبة ماعقلوه منها إلى ما خني عليهم كنقرة عصفور في بحر (١)

قول الله تعالى ذكره ( ١٠٣٠٩ وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم ) أصل هذه اللفظة في اللغة يرجع إلى معنيين . أحدها : الدعاء والتبريك . والثانى : العبادة فمن القول الأول ( ٩ : ١٠٣ خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم ) وقوله تعالى في حق المنافقين ( ٩ : ٨٤ ولا تصل عليهم إن صلاتك سكن لهم ) وقوله تعالى في حق المنافقين ( ٩ : ٨٤ ولا تصل على أحد منهم مات أبداً ، ولا تقم على قبره ) وقول النبي صلى الله عليه وسلم « إذا دعى أحدكم إلى الطعام فليجب ، فإن كان صائما فليصل » فسر بهما تيل : فليدع لهم بالبركة ، وقيل : يصلى عندهم بدل أكله .

وقيل : إن الصلاة في اللغة معناها الدعاء . والدعاء نوعان : دعاء عبادة ،

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص ١٠١ ... ١٠٣

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد والترمذي وابو داود وابن ماجه عن أبي هريرة

ودعاء مسألة . والعابد داع ، كما أن السائل داع .و بهما فسر قوله تعالى ( ٢٠:٤٠ وقال ر بكم : ادعوني أشبكم .

وقيل: سلوني أعطكم. وفسر بهما قوله تعالى ( ٢ : ١٨٦ و إذا سألك عبادى عنى فإنى قريب، أحيب دعوة الداع إذا دعان ) .

والصواب أن الدعاء يم النوعين ، وهذا لفظ متواطيء لا اشتراك فيه . فمن استعاله في دعاء العبادة قوله تعالى ( ٢٤: ٢٧ قل ادعوا الذين زعتم من دون الله لا يمليكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض ) وقوله تعالى ( ١٦: ٢٠ والذين يدعون من دون الله لا يخلقون شيئا وهم يخلقون ) وقوله تعالى ( ٢٠: ٢٠ والذين يدعون من لولا دعاؤكم ) والصحيح من القولين : لولا ( ٢٠ : ٢٠ قل ما يعبأ بكم ربى لولا دعاؤكم ) والصحيح من القولين : لولا أنكم تدعونه وتعبدونه ، أيُّ شيء يعبؤه بكم لولا عبادتكم إياه . فيكون المصدر مضافا إلى الفاعل . وقال تعالى ( ٧ : ٥٥ ، ٥٦ ادعوا ر بكم تضرعا وخفية إنه لا يحب المعتدين . ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها ، وادعوه خوفا وطمعاً ) وقال تعالى إخباراً عن أنبيائه ورسله ( ٢١ : ٩٠ إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويدعوننا رغباً ورهباً )

وهذه الطريقة أحسن من الطريقة الأولى ، ودعوى الخلاف في مسمى الدعاء وبهذا تزول الإشكالات الواردة على اسم الصلاة الشرعية ، هل هو منقول من موضعه في اللغة . فيكون حقيقة شرعية ، أو مجازا شرعيا ؟ فعلى هذا تكون الصلاة باقية على مساها في اللغة ، وهو الدعاء . والدعاء دعاء عبادة ودعاء مسألة . والمصلى من حين تكبيره إلى سلامه بين دعاء العبادة ودعاء المسألة فهو في صلاة حقيقة لامجازا ، ولا منقولة ، لكن خص اسم الصلاة بهذه العبادة المخصوصة كسائر الألفاظ التي يخصها أهدل اللغة والعرف ببعض مدهاها كالدابة والرأس ونحوها . فهذا غاية تخصيص اللفظ وقصره على بعض موضوعه ولهذا لا يوجب نقلا ولا خروجاً عن موضوعه الأصلى والله أعلى .

#### فصــــــل

هذه الصلاة من الآدمي

وأما صلاة الله سبحانه على عباده فنوعان : عامة ، وخاصة

أما العامة: فهى صلاته على عباده المؤمنين ، قال تعالى (٣٣: ٣٣ هو الذى بصلى عليكم وملائكته ) ومنه دعاء النبى صلى الله عليه وسلم بالصلاة وعلى آحاد المؤمنين كقوله « اللهم صل على آل أبى أوفى » وفى حديث آخر « أن امرأة قالت له : صلّ على وعلى زوجى . قال : صلى الله عليك وعلى زوجك »

النوع الثانى صلاته الخاصة : على أنبيائه ورسله خصوصا على خاتمهم وخيرهم عمد صلى الله عليه وسلم . فاختلف الناس في معنى الصلاة منه سبحانه على أقوال أحدها : أمها رحمة . قال إسماعيل : حدثنا نصر بن على قال حدثنا محمد ابن سوار عن جو يبرعن الضحاك قال «صلاة الله رحمته وصلاة الملائكة الدعاء» وقال المبرد : أصل الصلاة الرحمة ، فهي من الله رحمة ، ومن الملائكة رحمة واستدعا، الرحمة من الله

وهذا القول هو المعروف عندكثير من المتأخرين .

والقول الثانى: أن صلاة الله مغفرته . قال إسمعيل حدثنا محمد بن أبى بكر قال : حدثنا محمد بن أبى بكر قال : حدثنا محمد بن سوار عن جو يبر عن الضحاك « هو الذى يصلى عليكم ، قال صلاة الله مغفرته . وصلاة الملائكة الدعاء»

وهذا القول هو من جنس الذي قبله . وهما ضعيفان لوجوه

أحدها :أن الله سبحانه فرق بين صلانه على عباده ورحمته . فقال (٢ : ١٥٣ و بشر الصائرين الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله و إنا إليه راجعون ، أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون ) فعطف الرحمة على الصلاة : فاقتضى ذلك فنابرهما . هذا أصل العطف

وأما قولهم \* وألني قولها كذبا ومينا \*

فهو شاذ نادر، لا محمل عليه أفصح الكلام، مع أن المين أخص من البكذب الوجه الثانى: أن صلاة الله سبحانه خاصة بأنبيائه ورسله وعبادد المؤمنين. وأما رحمته فوسعت كل شيء فليست الصلاة مرادفة للرحمة ، لكن الرحمة من لوازم الصلاة وموجباتها وتمراتها في فسرها بالرحمة فقد فسرها بعض تمراتها ومقصودها . وهذا كثيرا ماياتي في تفسير ألفاظ القرآن . والرسول صلى الله عليه وسلم يفسر اللفظة بلوازمها وجزء معناها لنفسير الريب بالشك . والشك خزء من الريب وتفسير المعفرة بأستر ، فهو جزء من مسمى المفقرة . وتفسير الرحمة بإرادة الريب . وتفسير الرحمة ، و ظائر ذلك كثيرة قد ذكر ناها في أصول التفسير الوجه الثالث : أنه لاخلاف في جواز الرحمة على المؤمنين . واحتلف السلف والخلف في جواز الرحمة على المؤمنين . واحتلف السلف والخلف في جواز الرحمة على المؤمنين . واحتلف السلف

فعلم أسهما ليسا عترادفين

إن شاء الله تعالى:

الوجه الرابع: أنه لوكانت الصلاة بمعنى الرحمة لقامت مقامها في امتثال الأمر وأسقطت الوجوب عند من أوجبها، إذا قال: اللهم ارحم محمداً وآل محمد. وليس الأمركذلك

الوجه الخامس: أنه لايقال عن رحم غيره ورق عليه فأطعمه أو سقاء أو كساه أنه صلى عليه . ويقال : إنه قد رحمه

الوجه السادس : أن الانسان قد يرخم من يبغصه و يعاديه ، فيحد في قلبه له رحمة ، ولا يصلي عليه

الوجه السابع: أن الصلاة لابد فيها من كلام. فهى ثناء من المصلى على من يصلى عليه ، وتنويه به و إشادة بمحاسنه وما فيسه ، وذكرد . ذكر البخارى في صحيحه عن أبى العالية قال « صلاة الله على رسوله ثناؤه عليه عند الملائكة » وقال إسماعيل في كتابه حدثنا نصر بن على قال حدثنا خالد بن يزيد عن أبى جعفر عن

الربيع بن أنس عن أبى العالية « أن الله وملائكته يصلون على النبي قال : صلاة الله عز وجل ثناؤه عليه ، وصلاة الملائكة عليه : الدعاء »

الوجه الثامن: أن الله سبحانه فرق بين صلاته وصلاة ملائكته وجمعهما في فعل واحد. وقال (٣٣: ٥٦ إن الله وملائكته يصلون على النبي ) وهذه الصلاة لا يجوز أن تكون هي الرحمة . و إنما هي ثناؤه سبحانه وثناء ملائكته عليه ولا يقال: الصلاة لفظ مشترك ، و يجوز أن يستعمل في معنييه معا . لأن في ذلك ، محاذر متعددة

أحدها: أن الاشتراك خلاف الأصل ، بل لايعلم أنه وقع فى اللغة من واضع واحد ، كما نص على ذلك أئمة اللغة : سهم المبرد وغيره . و إنما يقع وقوعاً عارضاً اتفاقيا ، بسبب تعدد الواضعين . ثم تختلط اللغة فيعرض الاشتراك

الثانى: أن الأكثرين لا يجوزون استعال اللفظ المشترك في معنييه ، لا بطريق الحقيقة ، ولا بطريق الحجاز وماحكى عن الشافعى من تجويره ذلك فليس بصحيح عنه . وإنما أخذ من قوله : إذا أوصى لمواليه ، وله موال من فوق ومن أسفل تناول جميعهم . فظن من ظن أن لفظ المولى مشترك بينهما ، وأنه عند التجرد يحمل عليهما . وهذا ليس بصحيح . فإن لفظ المولى من الألفاظ المتواطئة فالشافعى وأحمد في ظاهر مذهبه يقولان بدخول نوعى الموالى في هذا اللفظ . وهو عنده عام متواطىء لا مشترك

وأما ما حكى عن الشافعى أنه قال فى مفاوضة جرت له فى قوله ( ٥: ٣ أو لامستم النساء) قد قيل له : وقد يراد بالملامسة الجامعة . فقال : هى محمولة على الجس باليد حقيقة وعلى الوقاع مجازا فهذا لايصح عن الشافعى ، ولا هو من جنس الألوف من كلامه . و إنما هذا من كلام بعض الفقهاء المتأخرين . وقد ذكرنا على إبطال استمال اللفظ المشترك فى معنيه معاً فى بضعة عشر دليلا فى مسألة القرء من كتاب التعليق على الأحكام

فاذا كان معنى الصلاة هو الثناء على الرسول والعناية به ، وإظهار شرفه وفضله وحرمته ، كما هو المعروف من هذه اللفظة ، لم يكن الصلاة في الآية مشتركا محمولا على معنييه ، بل يكون مستعملا في معنى واحدد . وهذا هو الأصل في الألفاظ وسنعود إن شاء الله تعالى إلى هذه المسألة في الكلام على قوله تعالى (٥٦:٣٣ إن الله وملائكته يصلون على النبي ) (١)

وأما الصرف فقال تعالى ( ؟ ١٢٧٠ و إذا ما أثرات سورة نظر بعصهم إلى بعض : هل يراكم من أحد ؟ ثم الصرفوا صرف الله قلوبهم بأنهم قوم لايفقهون) فأخبر سبحانه عن فعلهم ، وهو الانصراف ، وعن معله فيهم ، وهو صرف قلوبهم عن القرآن وتدبره ، لأنهم ليسوا أهلا لها . فالحل غير صالح ولا قابل . فإن صلاحية المحل بشيئين : حسن فهم ، وحسن قصد . وهؤلاء قلوبهم لا تفقه ، وقصودهم سيئة . وقد صرح سبحانه بهذا في قوله : ( ٨ : ٢٣ ولو علم الله فيهم خبراً لأسمعهم ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون) فأخبر سبحانه عن عدم قابلية الإيمان فيهم ، وأبهم لاخير فيهم يدخل الإيمان سببه إلى قلوبهم . فلم يسمعهم سماع إفهام ينتفعون به ، و إن سمعوه سماع اتقوم به عليهم حجته فسماع الفهم الذي سمعه به المؤمنون لم يحصل لهم . ثم أخبر سبحانه عن مانع آخر قام بقلوبهم ، يمنعهم من الإيمان لو أسمعهم . هذا السماع الخاص ، وهو الكبر التولى والاعراض . فالأول : مانع من الههم . والثاني : مانع من الانقياد والاذعان . فأفهامهم سيئة وقصودهم رديئة وهذه سمة الصلال وعلم الشقاء . كما أن سمة الهدى وعلم السمادة فهم صويح ، وقصد صالح . والله المستعان

و أمل قوله سبحاله ( ثم انصرفوا صرف الله قلومهم ) كيف جعل هذه الجلة الثانية — سواء كانت خبراً أو إعادة — عقو بة لانصرافهم فعاقبهم عليه بصرف

<sup>(</sup>١) جلاء الافهام ص ٩٣ ــ ٩٩

آخر غير الصرف الأول. فإن انصرافهم كان لعدم إرادته سبحانه ومشيئته لا قبالم لأنه لا صلاحية فيهم ولا قبول ، فلم ينلهم الإقبال والإذعان ، فانصرفت قلوبهم عما فيها من الجهل والظلم عن القرآن . فجازاهم على ذلك صرفاً آخر غير الصرف الأول ، كا جازاهم على زيغ قلوبهم عن الهدى إزاغة غير الزيغ الأول ، كا قال ( ٢٠ : ٥ فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم ) وهكذا إذا أعرض العبد عن ربه سبحانه جازاه بأن يعرض عنه ، فلا يمكنه من الاقبال عليه . ولتكن قصة إبليس منكر على ذكر تنتفع بها أتم انتفاع . فإنه لما عصى ربه تعالى ولم ينقد لأمره وأصر على ذلك عاقبه بأن جعله داعياً إلى كل معصية . فعاقبه على معصيته الأولى بأن جعله داعياً إلى كل معصية . فعاقبه على معصيته الأولى بأن جعله داعياً إلى كل معصية وفروعها ، صغيرها وكبيرها . وصار هذا الإعراض والكفر عقو بة لذلك الإعراض والكفر السابق . فمن عقاب السيئة السيئة بعدها . كا أن قواب الحسنة الحسنة بعدها .

فإن قيل: فكيف يلتئم إنكاره سبحانه عليهم الانصراف والإعراض عنه وقد قال تعالى ( فأنى يصرفون؟) و ( أني يؤفكون؟) وقال ( فما لهم عن التذكرة معرضين) فإذا كان هو الذى صرفهم وجعلهم معرضين ومأفوكين، فكيف ينعى ذلك عليهم ؟

قيل: هم دا رون بين عدله وحجته عليهم، في كنهم وفتح لهم الباب، ونهج لهم الطريق، وهيأ لهم الأسباب. فأرسل إليهم رسله، وأنزل عليهم كتبه، ودعاهم على ألسنة رسله. وجعل لهم عقولا تميز بين الخير والشر، والنافع والضار، وأسباب الردى وأسباب الفلاح. وجعل لهم أسماعاً وأبصاراً، فآثروا الهوى على التقوى، واستحبوا العمى على الهدى، وقالوا: معصيتك آثر عندنا من طاعتك، والشرك أحب إلينا من توحيدك، وعبادة سواك أنفع لنا في دنيانا من عبادتك. فأعرضت قلوبهم عن ربهم وخالقهم ومليكهم، وانصرفت عن طاعته ومحبته. فهذا عدله فيهم، وتلك حجته عليهم. فهم سدوا على أنفسهم باب الهدى إرادة منهم فيهم، وتلك حجته عليهم. فهم سدوا على أنفسهم باب الهدى إرادة منهم

واختياراً ، فسده عليهم اصطراراً . فحلاهم وما اختاروا لأنفسهم ، وولاهم ماتركوه ومكهم فيا ارتضوه ، وأدخلهم من الباب الذي استبقوا إليه . وأغلق عنهم الباب الذي تولوا عنه ، وهم معرضون . فلا أقبح من فعلهم ، ولا أحسن من فعله . ولو شاء خلقهم على غير هذه الصفة . ولأنشأهم على غير هذه النشأة ، ولكنه سبحانه خالق العلو والسفل ، والنور والظلمة ، والنافع والضار ، والطيب والخبيث والملائكة والشياطين ، والنساء والذباب ، ومعطيها آلاتها وصفاتها وقواها وأفعالها ومستعملها في خلقت له . فبعضها بطباعها ، و بعضها بارادتها ومشيئها . وكل ذلك جار على وفق حكمته ، وهو موجب حمده ، ومقتضي كاله المقدس ، وملكه التام ولا نسبة لما علمه الخلق من ذلك إلى ما خني عليهم بوجه ما . إن هو إلا كنقرة عصفور من البحر (١)

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص: ٩

#### سورة يونس

#### بن السلطاق

قول الله تعالى ذكره

( ١٠ : ١٤ إنما مثل الحياة الدنيا كاء أنرلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض بما يأكل الناس والأنعام، حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وازَّينت، وظن أهلها أنهم و درون عليها أناها أمرنا ليلا أو نهاراً ، فجعلناها حصيداً كأن لم تغن بالأمس ، كذلك نفصل الآيات لقوم يتفكرون )

شبه سبحانه الحياة الدنيا في أنها تنزين في عين الناظر، فتروقه بزينها، وتعجبه، فيميل إليها، ويهواها، اغتراراً منه بها. حتى إذا ظن أنه مالك لها قادر عليها سُلبها بغتة أحوج ماكان إليها وحيل بينه و بينها. فشبهها بالأرض التي ينزل الغيث عليها، فتعشب و يحسن نباتها، ويروق منظرها للناظر، فيغتربها، ويظن أنه قادر عليها، مالك لها. فيأتيها أمر الله فتدرك نباتها الآفة بغتة، فتصبح كأن لم تكن قبل شيئاً. فيخيب ظنه، وتصبح يداه منها صفراً.

فهكذا حال الدنيا والواثق بها سواء .

وهذا من أبلغ التشبيه والقياس .

ولما كانت الدنيا عرضة لهذه الآفات وجنة الآخرة سليمة منها، قال (٢٥:١٠ والله يدعو إلى دار السلام) فسماها ههنا دار السلام، لسلامتها من هذه الآفات التي ذكرها في الدنيا. فعم بالدعوة إليها، وخص بالهداية لها من يشاء. فذاك عدله. وهذا فضله (١).

فإن قيل : فهل يظهر فرق بين قوله تعالى فى سورة يونس ( ٣٠:١٠ قل من

<sup>(</sup>۱) اعلام الموقعين ج ١ ص ١٨٢ ، ١٨٣

يرزقكم من السماء والأرض؟ أممن يملك السمع والأبصار؟ إلى قوله فسيقولون الله) و بين قوله في سورة سبأ (٢٤:٣٤ قل من يرزقكم من السموات والأرض؟ قل الله) قيل : هذا من أدق هذه المواضع وأغضها ، وألطفها فرقاً . فتدبر السياق تجده نقيضاً لما وقع ، فإن الآيات التي في يونس سيقت مساق الاحتجاج عليهم بما أقروا به ، ولم يمكنهم إنكاره من كون الرب تعالى هو رازقهم ، ومالك أسماعهم وأيصارهم ، ومدبر أمورهم وغيرها . ومحرج الحي من الميت والميت من الحي .

فلما كانوا مقرين بهذا كله حين الاحتجاج به عليهم: أن فاعل هذا هو الله الذي لا إله غيره . فكيف يعبدون معه غيره و يجعلون له شركاء لا يملكون شيئًا من هذا ، ولا يستطيعون فعل شيء منه ولهذا قال بعد أن ذكر ذلك من شأنه تعالى ( فسيقولون : الله ) أى لا بد أمهم يقرون بذلك ، ولا يجحدونه . فلا بد مقرين ولا عالمين بعزول الرزق من سماء إلى سماء ، حتى تنتهى إليهم ، ولم يصل علمهم إلى هذا . فأفرد لفظ السماء هنا ، فأنهم لا يمكنهم إنكار عبى الرزق منها ، لا سيا والرزق همنا إن كانوا هو المطر فمجيئه من السماء التي هي السحاب، فإنه يسمى سماء لعاوه . وقد أخبر سبحانه أنه بسط السحاب في السماء بقوله ( الله الذي يرسل الرياح فتثير سحابًا فيبسطه في الديماء كيف يشاء) والسحاب إنما هو مبسوط في جهة العاو، لا في نفس الفلك . وهذا معاوم بالحس، فلا يلتفت إلى غيره . فلما انتظم هذا بذكر الاحتجاج عليهم لم يصلح فيه إلا إفراد السماء ، لأمهم لا يقرون بما ينزل من فوق ذلك من الأرزاق العظيمة للقاوب والأرواح . فلا بد من الوحى الذي به الحياة الحقيقية الأبدية . وهو أولى باسم الرزق من المطر الذي به الحياة الفانية المنقصية . فما ينزل من فوق ذلك من الوحي والرحمة والالطاف والمواد الربانية ، والتنزلات الإلهَّـية ، وما به قوام العالم العلوى والسفلي من أعظم أنواع الرزق. ولكن القوم لم يكونوا مقرين به ، فخوطبوا بما هو أقرب الأشياء إليهم ، بحيث لا يمكنهم إنكاره .

أما الآية التي في سبأ : فلم تنتظم ذكر إقرارهم بما ينزل من السموات . ولهذا أمر رسوله بأن يتولى الجواب فيها ، ولم يذكر عنهم أنهم الجيبون المقرون . فقال (قل : من يرزف كم من السموات والأرض ؟ قل الله ) ولم يقل : سيقولون الله . فأمر تعالى نبيه صلى الله تعالى عليه وسلم أن يجيب بأن ذلك هو الله وحده الذى ينزل رزقه على اختلاف أنواعه ومنافعه من السموات السبع . وأما الأرض فلم يدع السياق إلى جمعها في واحدة من الاثنين إذ يقر به كل أحد مؤمن وكافر ، و بر وفاجر (١)

قول الله تعالى

(٨:١٠) قل بفضل الله و برحمته فبذلك فليفرحوا ، هو خير بما يجمعون)

قال ابن عباس وقتادة ومجاهد والحسن وغيرهم: ورحمته القرآن ، فجعلوا رحمته أخص من فضله . فإن فضله الخاص على أهل الإسلام ، ورحمته بتعليم كتابه لبعضهم دون بعض . فجعلهم مسلمين بفضله ، وأبرل إليهم كتابه برحمته . قال تعالى ( ١٦٠٢٨ وما كنت ترجو أن يلقى إليك الكتاب إلا رحمة من ربك ) وقال أبو سعيد الخدرى « فضل الله القرآن ، ورحمته أن جعلنا من أهله »

قلت : يريد بذلك أن همنا أمرين :

أحدها: الفضل فى نفسه. والثانى: استعداد المحل لقبوله، كالغيث يقع على الأرض القليلة النبات فيتم المقصود بالفضل وقبول المحل له. والله أعلم.

وقد جاء الفرح فى القرآن على نوعين : مطلق ، ومقيد . فالمطلق : جاء فى الذم كقوله ( ٢٠:١١ إنه الذم كقوله ( ٢٠:١١ إنه لذي عب الفرحين ) وقوله ( ١٠:١١ إنه لفرح فخور ) والمقيد نوعان أيضاً : مقيد بالدنيا ، ينسى صاحبه فضل الله ومنته ،

<sup>(</sup>۱) بدائع الفوائد ج ۱ ص ۱۱۷

فهو مذموم .كقوله ( ٢:٤حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بنتة فإذا هم مبلسول ) والثانى : مقيد بفضل الله وبرحمته ، وهو نوعان أيضاً : فضل ورحمة بالسببوفضل ورحمة بالسبب.

فالأول : كقوله : (قل بفضـال الله و برحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون ).

والثانى : كقوله ( ١٧٠٠ فرحين بما آناهم الله من فضله ) فالفرح بالله ورسوله وبالإيمان والسنة وبالعلم والقرآن من علامات العارفين . قال الله تعالى ( ١٣٤:٩ وإذا ماأ ترلت سورة فهمهم من يقول : أيكم زادته هذه إيماناً ؟ فأما الذين آمنوا فزادتهم إيماناً ، وهم يستبشرون ) وقال ( ١٣٠: ٣٨ والذين آنيفاهم الكتاب يفرحون بما أنول إليك ) فالفرح بالعلم والإيمان والسنة دليل على تعظيمه عند صاحبه ومحبته له ، و إيثاره له على غيره ، فإن فرح العبد بالشيء عند حصوله على قدر محبته له ورغبته فيه ، فن ليس له رغبة في الشيء لا يفرحه حصوله ، ولا يحزنه فواته . فالفرح تابع للمحبة والرغبة . فالفرق بينه و بين الاستبشار : أن الفرح بالحبوب بعد حصوله ، والاستبشار يكون به قبل حصوله إذا كان على ثقة من بالحبوب بعد حصوله ، والاستبشار يكون به قبل حصوله إذا كان على ثقة من بالحبوب بعد حصوله ، والاستبشار يكون به قبل حصوله إذا كان على ثقة من بالخين لم يلحقوا بهم من خلفهم ).

والفرح صفة كال . ولهذا يوصف الرب تعالى أعلى أنواعه وأكلها ، كفرحه بتوية التائب أعظم من فرح الواحد براحاته التي عليها طعامه وشرايه في الأرص المهلكة بعد فقده لها والناس من حصولها .

والمقصود: أن الفرح على أنواع: نعيم القلب ولذته ، وبهجته ، والفرح والسرور: نعيمه . والهم والحزن : عذابه . والفرح بالشيء فوق الرضي به ، فإن الرضي طمأنينته وسكونه وانشراحه. والفرح لذته وبهجته وسروره . فكل فرح راض . وليس كل راض فرح . ولهذا كان الفرح ضد الحزن ، والرضي ضد

السخط ، والحزن يؤلم صاحبه . والدخط لا يؤلمه ، إلا إن كان مع العجز عن الانتقام . والله أعلم (١) .

قول الله تعالى ذكره

( ۱۰ : ۸۷ وأوحينا إلى موسى وأخيه أن تبوءا لقومكما بمصر بيوتاً ، واجعلوا بيوتكم قبلة ، وأقيموا الصلاة و شر المؤمنين ) .

هو من أحسن النظم وأبدعه ، فإنه ثنى أولا ، إذ كان موسى وهارون ها الرسولان المطاعان . و يجب على بنى إسرائيل طاعــة كل واحد منها ، سواء . و إذا تبوآ البيوت لقومها فهم لهما تبع .

ثم جمع الضمير فقال (وأقيموا الصلاة) لأن إقامتها فرض على الجميع ، ثم وحده في قوله (و بشر المؤمنين) لأن موسى هو الأصل في الرسالة وأخوه رده ووزير ، وكما كان موسى الأصل في الرسالة فهو الأصل في البشارة .

وأيضاً : فإن موسى وأخاه لما أرسلا برسالة واحدة كانا رسولا واحداً ، كقوله تعدالى ( ٢٦ : ١٦ إنا رسولا رب العالمين ) فهذا الرسول هو الذى قيل له : و بشر المؤمنين (٢)

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ج ٣ ص ٩٧ – ٩٩

<sup>(</sup>۲)مدائع الفوائد \_ ج ٤ ص ١٠ و ١١

# سورة هود



قول الله تعالى ذكره :

( ٢٣:١١ إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأخبتوا إلى ربهم أولئك أصحاب الحنة هم فيها خالدون ) .

واَلَحْبْت في أصل اللغة : المكان المنخفض من الأرض ، و به فسر ابن عباس وقتادة لفظ « المخبتين » وقالا : هم المتواضعون . وقال محاهد : المخبت : المطمئن

إلى الله عز وجل

قال: والحبت المحكان المطمئن من الأرض. وقال الأخفش: الخاشفون وقال إبراهيم النخمي: المصلون المخلصون.

وقال الكتابي : هم الرقيقة قلوبهم . وقال عمرو بن أوس : هم الذين لا يظلمون ، و إذا ظلموا لم ينتصروا .

وهذه الأقوال تدور على معنيين: التواضع، والسكون إلى الله عز وجل ولذلك عُدى به إلى» تضميناً، لمعنى الطأ نينة والإنابة، والسكون إلى الله (١)

قول الله تعالى :

( ١٢ : ٢٤ مثل الفريقين كالأعمى والأصم والبصبر والسميع . هل بستويان مثلاً أفلا تذكرون )

<sup>(</sup>١) مدارج الساليكين جلد ٣ ص ٣

فإنه ذكر سبحانه الكفار ووصفهم بأنهم ما كانوا يستطيعون السمع وما كانوا يبصرون ، ثم ذكر المؤمنين ووصفهم بالإيمان والعمل الصالح والإخبات إلى ربهم فوصفهم بعبودية الظاهر والباطن ، ثم جعل أحد الفريقين كالأعمى والأصم من حيث كان قلبه أعمى عن روية الحق ، أعمى أصم عن ساعه . فشبه بمن بصره أعمى عن رؤية الأشياء ، وسمعه أعم عن استماع الأصوات .

والفريق الآخر: بصير القلب سميعه بصير العين، سميع الأذن.

وقد تضمنت الآيه قياسين وتمثيلين للفريقين . ثم نغى التسوية عن الفريقين بقوله ( هل يستويان مثلا؟ ) (١٠ .

قول الله تعالى ذكره :

( ۱۱ : ۳۲ ولا أقول الذين تزدرى أعينكم : لن يؤتيهم الله خيرا ، الله أعلم بما فى أنفسهم )

أودع الله فى قلوب أتباع رسله سراً من أسرار معرفته ومحبته ، والإيمان به خنى على أعداء الرسل ، فنظروا إلى ظواهرهم ، وعموا عن بواطنهم ، فازدروهم والحقروهم وقالوا للرسول : وهؤلاء عنك حتى نأتيك ونسمع منك ، وقالوا : ه أهؤلاء من الله عليهم من بيننا ؟ » فقال نوح لقومه ( ولا أقول لسكم عندى خزائن الله ، ولا أعبلم الغيب ، ولا أقول : إلى ملك ، ولا أقول للذين تزدرى أعينكم لن يؤتيهم الله خيراً . الله أعلم بما فى أنفسهم ).

قال الزجاج: المعنى: إن كنتم تزعمون أمهم اتبعونى فى بادى، الرأى وظاهره فليس على أن أطلع على مافى أنفسهم، فإذا رأيت من يوحد الله عملت على ظاهره ورددت علم مافى نفوسهم إلى الله. وهذا معنى حسن.

والذَّى يظهر من الآية : أن الله يعلم ما في أنفسهم إذ أهَّلهم ، لقبول دينه ،

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين مجلد ١ ص ١٨٤، ١٨٤

وتوحيده ، وتصديق رسله ، والله سبحانه وتعالى حكيم ، يضع العطاء في مواضعه وتحده ، وتصديق رسله ، والله سبحانه وكذلك فتنا بعضهم ببعض ليقولوا أهؤلاء مَنَّ الله عليهم من بيننا ؟ أليس الله بأعلم بالشاكرين؟)

فإسهم أنكروا أن يكون الله سبحانه أهّانهم للهدى والحق ، وحرمه رؤساء الكفار وأهل العزة مهم والثروة ، كأنهم استدلوا بعطاء الدنيا على عطاء الآخرة ، فأخبر سبحانه أنه أعلم بمن يؤهله لذلك ، لسر عنده من معرفة قدر النعمة ورؤيها من مجرد فصل المنعم ومحبته وشكره عليها ، وليس كل أحد عنده هذاالسر ، فلا يؤهل لهذا العطاء كل أحد أ

(۱۱:۱۱ إلى توكات على الله ربى وربكم، ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها إن ربى على صراط مستقيم ).

أخبر عن عموم قدرته تعالى ، وأن الخلق كلهم تحت تسخيره وقدرته ، وأنه آخذ بنواصيهم . فلا محيص لهم عن نفوذ مشيئته وقدرته فيهم . ثم عقب ذلك بالإخبار عن تصرفه فيهم ، وأنه بالعدل لا بالظلم ، وبالإحسان لا بالإساءة ، و بالصلاح لا بالفساد . فهو يأمرهم وينهاهم إحساناً إليهم وحماية وصيانة لهم لا حاجة إليهم ، ولا مخلا عليهم . بل جوداً وكرماً و براً ولطفاً ويثيبهم إحساناً وتفضلا ورحمة . لا لعاوضة واستحقاق منهم وَدَيْن واجب يستحقونه عليه ويعاقبهم عدلا وحكة . لا تشفياً ولا محافة ولا ظلماً . كا يعاقب الملوك وغيرهم ، في أمره ونهيه ، في أمره ونهيه ، في الصرط المستقيم . وهو صراط العدل والإحسان . في أمره ونهيه ، وثوانه وعقانه .

فتأمل ألفاظ هذه الآية وما جمعته من عموم القدرة ، وكمال الملك ، ومن تمام

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ؛ برم ص ١٠٩

الحسكة والعدل والإحسان ، وما تضمنته من الرد على الطائفتين، فإنها من كنوز القرآن. ولقد كفت وشفت لمن فتح عليه باب فهمها

فكونه تمالى على صراط مستقيم : ينفى ظلمه للعباد . وتكليفه إياهم ما لا يطيقون . وينفى الميب من أفعاله وشرعه ، ويثبت لها غاية الحكمة والسداد ، رداً على منكرى ذلك ، وكون كل دابة تحت قبضته وقدرته ، وهو آخذ بناصيتها . ينبغى أن لا يقع فى ملكه من أحد من مخلوقاته شىء بغير مشيئته وقدرته .

وأن من ناصيته بيد الله وفى قبضته لا يمكنه أن يتحرك إلابتحريكه ، ولايفعل الا بإقداره ولا يشاء إلا بمشيئته تعالى.وهذا أبلغ رد على منكرى ذلك من القدرية فالطائفتان ما وفوا الآية معناها ، ولا قدروها حق قدرها .

فهو سبحانه على صراط مستقيم فى إعطائه ومنعه ، وهدايته و إضلاله ، وفى نفعه وضره ، وعافيته و بلائه ، و إغنائه و إفقاره ، و إعزازه و إذلاله ، و إنعامه وانتقامه ، وثوابه وعقابه ، و إحيائه و إماتته ، وأصره ومهيه ، وتحليله وتحريمه ، وفى كل مايخلق ، وكل مايأس به ، وهذه المعرفة بالله لاتكون إلا للأنبياء ولورثتهم (١)

#### سورة يوسف

#### بنـــناللها

قول الله نعالى ذكره :

( ۱۲ : ۳۰ وقال نسوة في المدينة : امرأة العزير تراود فتاها عن نفسه، قد شَغَفْها حباً ! إنا لنراها في ضلال مبين )

هذا الكلام متضمن لوجوه من المكر .

أحدها: قولهن « امرأة العزير تراود فتاها » ولم يسموها باسمها ، بل ف كروها بالوصف الذى ينادى عليها بقبيح فعلها بكونها ذات بعل ، فصدور الفاحشة من ذات الزوج أقبح من صدورها بمن لا زوج لها .

الثانى: أن زوجها عزير مصر، ورئيسها، وكبيرها. وذلك أقبـــح لوقوع الفاحشة منها.

الثالث : أن الذي تراودوه مملوك لا حُرٌّ . وذلك أبلغ في القبح .

الرابع: أنه فتاها الذي هو في بينها، وتحتكنفها. فحكمه حكم أهل البيت مخلاف من تطلب ذلك من الأجنبي البعيد

والخامس: أنها هي المراودة الطالبة .

السادس : أنها قد بلغ بها عشقها له كل مبلغ ، حتى وصل حبها له إلى شغاف قلبها .

السابع: أن فى ضمن هذا: أنه أعنتُ منها وأبر، وأوفى، حيث كانت هى المراودة الطالبة، وهو الممتنع، عفافاً وكرماً وحياء. وهذا غاية الذم لها . الشامن : أنهن أتين بفعل المراودة بصيفة المستقبل الدالة على الاستمرار

والوقوع حالا واستقبالا ، وأن هذا شأمها ، ولم يقلن : راودت فتاها . وفرق بين قولك: فلان أضاف ضيفا، وفلان يقرى الضيف و يطعم الطعام ، و يحمل الكلّ . فإن هذا يدل على أن هذا شأنه وعادته .

التاسع: قولهن (إنا الراها في ضلال مبين) أي إنا لنستقبح منها ذلك غاية الاستقباح. فنسبن الاستقباح إليهن ومن شأنهن مساعدة بعضهن بعضاً على الهوى ولا يكدن يرين ذلك قبيحا ، كا يساعد الرجال بعضهم بعضا على ذلك ، فحيث استقبحن منها ذلك كان هذا دليلا على أنه من أقبح الأمور ، وأنه مما لاينبغي أن تساعد عليه ، ولا يحسن معاونتها عليه .

العاشر: أنهن جمعن لها في هذا الكلام واللوم بين العشق المفرط، والطلب المفرط، فلم تقتصد في حبها، ولا في طلبها.

أما العشق فةولهن ( قد شغفها حباً ) أي وصل حبه إلى شغاف قلبها .

وأما الطلب المفرط فقولهن ( تراود فتاها ) والمراودة : الطلب مرة بعد مرة فنسبوها إلى شدة العشق ، وشدة الحرص على الفاحشة .

فلما سمعت بهذا المكر منهن هيأت لهن مكرا أبلغ منه ، مهيأت لهن متكأ ، ثم أرسات اليهن ، فجمعتهن ، وخبأت يوسف عليه السلام عنهن . وقيل : إنها جملته ، وألبسته أحسن ما تقدر عليه ، وأخرجته عليهن فجأة ، فسلم يَرُمُهُنَّ إلا وأحسن خلق الله وأجمله قد طلع عليهن بغتة ، فراعهن ذلك المنظر الهي . وف أيديهن مُدًى يقطعن بها ما يأكار ، فدهشن حتى قطعن أيديهن ، وهن لايشعرن .

وقد قيل: إنهن أبنَّ أيديهن. ولكن الظاهر خلاف ذلك. و إنما تقطيعهن أيديهن جرحها، وشقها بالمدى، لدهشتهن بما رأين. فقابلت مكرهن القولى بهذا المكر الفعلى، وكانت هذه في النساء غاية في المكر. (١)

<sup>(</sup>١) إغاثة الليفان ص ٣٨٣

قول الله تعالى ذكره :

( ١٢ : ٤٠ ما تعبدون من دونه إلا أسماء سميتموها )

إنما عبدوا المسميات ، ولكن من أجل أمهم محلوها أسماء باطلة ، كاللات والعزّى ، وهي محرد أسماء كاذبة باطلة لا مسمى لها في الحقيقة . فإمهم سموها آلهة وعبدوها لاعتقادهم حقيقة الإآمهية لها ، وليس لها من الإآمهية إلا محرد الأسمى الاحقيقة المسمى . ثما عبدوا إلا أسماء ، لاحقائق لمسمياتها . وهذا كمن سمى قشور البصل لحما ، وأكلها . فيقال : ما أكلت من اللحم إلا اسمه لامسماه ، وكمن سمى التراب خبراً وأكله ، يقال له : ما كلت إلا اسم الخبر ، بل هذا النفي أبلغ في التراب خبراً وأكله ، يقال له : ما كلت إلا اسم الخبر ، بل هذا النفي أبلغ في المقرب فايه لاحقيقة لالمتبارة وحدم من المكرة ثم الاسم دالا

آلهتهم . فإنه لاحقيقة لإلهيتها وجه . وما الحكمة ثم الا مجرد الاسم فتأمل هذه الفائدة الشريفة في كلامه تعالى (١)

قول الله تعالى ذكره .

( ۱۲ : ۵۳ وما أبرىء نفسي )

فإن قيل : فكيف قال وقت ظهور براءته ؟ ( وما أبرىء نفسى ) .

قيل: هذا قد قاله جماعة من المفسرين. وخالفهم في ذلك آخرون أجل مهم. وقالوا: إن هذا من قول امرأة العزيز، لا من قول يوسف عليه السلام.

والصواب معهم من وجوه .

أحدها: أنه متصل بكلام المرأة ، وهو قولها ( ١٦: ٥١ ـ ٥٠ الآن حصص الحق. أنا راودته عن نفسه ، و إنه لمن الصادقين . ذلك ليعلم أنى لم أخنه بالغيب ، وأن الله لا يهدى الخائنين . وما أبرى و نفسي ) ومن جعله من قوله فإيه يحتاج إلى إضمار قول لادليل عليه في اللفظ بوجه ما . والقول في مثل هذا لا يحذف ، لئلا يوقع في اللبس . فإن غايته : أن يحتمل الأمرين . فالكلام الأول أولى به قطاما .

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ج ١ ص ١٩

والثانى: أن يوسف عليه السلام لم يكن حاضرا وقت مقالتها هذه ، بلكان فى السبحن لما تكلمت بقولها الآن «حصحص الحق» والسياق صحيح صريح فى ذلك . فإنه لما أرسل اليه الملك يدعوه قال للرسول ( ارجع إلى ربك ، فاسأله : مأبال النسوة اللاتى قطعن أيديهن ؟ ) . فأرسل اليهن الملك وأحضرهن ، وسألهن ، وفيهن امرأته . فشهدن ببرا ، ته و مزاهته فى غيبته ، ولم يمكمهن إلا قول الحق ، فقال النسوة «حاش لله ماعلمنا عليه من سوء » وقالت امرأة العزيز ( أنا راودته عن نفسه و إنه لمن الصادقين ) .

فإن قيل: لكن قوله ( ذلك ليعلم أنى لم أخنه بالغيب وأن الله لايهدى كيد الخائنين ) الأحسن أن يكون من كلام يوسف عليه السلام، أى إنماكان تأخيرى عن الحضور مع رسوله ليعلم الملك أنى لم أخنه فى امرأته فى حال غيبته ، وأن الله لايهدى كيد الخائنين. ثم إنه صلى الله عليه وسلم قال (وما أبرىء نفسى إن النفس لأمارة بالسوء ، إلا مارحم ربى إن ربى غفور رحيم) وهذا من تمام معرفته صلى الله عليه وسلم بربه ونفسه . فإنه لما أظهر تراهته و براءته مما قذف به أخبر عن حال نفسه ، وأنه لايذكيها ولا يبرئها ، فامها أمارة السوء ، لكن رحمة ربه وفضله هو الذى عصمه . فرد الأمر إلى الله بعد أن أظهر براءته

قيل: هذا و إن كان قد قاله طائفة. الصواب أنه من تمام كلامها، ولكن فان الضمائر كلها في نسق واحد يدل عليه. وهو قول النسوة ( ماعلمنا عليه من سوء ) وقول امرأة العزيز ( أنا راودته عن نفسه ، و إنه لمن الصادقين ) هذه خسة ضمائر بين بارز ومستتر. ثم اتصل بها قوله ( ٢٠١٧ ذلك ليعلم أنى لم أخنه بالغيب ) فهذا هو المذكور أولا بعينه. فلا شيء يفصل الكلام من نظمه ، ويُضْتَرُ

فأن قيل : فما معنى قولها : « ليملم أبى لم أخنه بالغيب » .

قيل: هذا من تمام الاعتذار، قرنت الاعتذار بالاعتراف، فقالت ذلك ،

أى قولى هذا و إقرارى ببراءته: ليعلم أنى لم أخنه بالكذب عليه فى غيبته ، و إن خنته فى وجهه فى أول الأمر ، فالآت يعلم أنى لم أخنه فى غيبته ،ثم اعتذرت عن نفسها بقولها « وما أبرىء نفسى » ثم ذكرت السبب الذى لأجله لم تبرىء نفسها ، وهى أن النفس أمارة بالسوء .

فتأمل ما أعجب أمر هذه المرأة ، أقرت بالحق واعتذرت عن محبوبها ، ثم اعتذرت عن نفسها ، ثم ذكرت السبب الحامل لهما على ما قعلت ، ثمم ختمت ذلك بالطمع فى مغفرة الله ورحمته ، وأنه إن لم يرحم عبده و إلا فهو عرضة للشر فوازن بين هذا و بين تقدير كون هذا الكلام كلام يوسف عليمه السلام لفظاً ومعنى .

وتأمل مابين التقديرين من التفاوت ، ولا يستبعد أن تقول المرأة هذا وهي على دين الشرك . فإن القوم كا وا يقرون بالرب سبحانه وتعالى و محقه ، و إن أشركوا معه غيره . ولا تنس قول سيدها لها في أول الحال ( ١٧ : ٢٩ واستغفرى لذنبك إنك كنت من الحاطئين ) (١) .
قول الله تعالى ذكره :

(۱۰۱:۱۳ أنت ولي في الدنيا والآخرة توفني مسلماً، وألحقني بالصالحين ) محمت هذه الدعوة الإقرار بالتوحيد والاستسلام للربو إظهار الافتقار إليه ، والبراءة من موالاة غيره سبحانه ، وكون الوفاة على الإسلام أجل غايات العبد ، وأن ذلك بيد الله لا بيد العبد ، والاعتراف بالمعاد وطلب مرافقة السعداء . (۲) قول الله تعالى ذكره :

( ۱۰۸ : ۱۰۸ قل : هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني )
قال الفراء : وجماعة « ومن اتبعني» معطوف على الضمير في « أدعو » يعني
أنا ومن اتبعني يدعو إلى الله كما أدعو ، وهذا قول الكابي ، قال : حق على كل من

<sup>(</sup>۱) روضة المحبين ص ۳۶۲ — ۳۶۵ (۱) الناب

<sup>(</sup>۲) الفوائد ص ۲۰۱

اتبعه أن يدعو إلى مادعا إليه ، و يذكر بالقرآن والموعظة .

ويقوى هذا القول من وجوه كثيرة :

قال ابن الأنبارى: ويجوز أن يتم السكلام عند قوله « الى الله » نم يبتدى، بقوله « على بصيرة أنا ومن اتبعنى » فيكون الكلام على قوله جملتين ، أحبر فى أولاها أنه يدعو إلى الله،وفى الثانية: بأنه مع أتباعه على بصيرة،والقولان متلازمان فلا يكون الرجل من أتباعه حقاً حتى يدعو إلى مادعا إليه و يكون على بصيرة . وقول الفراء أحسن وأقرب إلى الفصاحة والبلاغة .

و إذا كانت الدعوة إلى الله أشرف مقامات العبد وأجلها وأفضلها : فهى لا تحصل إلا بالعلم الذى يدعو به و إليه ، بل لا بد فى كال الدعوة من البلوغ فى العلم إلى حد أقصى يصل إليه السعى ، و يكنى هذا فى شرف العلم : أن صاحبه يحوز به هذا المقام ، والله يؤتى فضله من يشاء (١) .

<sup>(</sup>۱) مفتاح دار السعادة ج ۱ ص ۱۹۲ .

## سورة الرعد

## بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ۱۳ : ۸ الله يعلم ما تحمل كل أنثى وما تغيض الأرحام وما ترداد ) قال ابن عباس رضى الله عنهما ( ما تغيض الأرحام ) من التسعة أشهر ( وما ترداد ) : ماتريد فها ، ووافقه على هذا أصحابه ، كمجاهد وسعيد بن جبير .

وقال مجاهد أيضاً: إذا حاضت المرأة على ولدها كان نقصاناً من الولد، وما ترداد، قال: إذا زادت على تسعة أشهركان ذلك تماماً لما نقص من ولدها.

وقال أيضاً : ما رأت الحامل من الدم في حملها فهو نقصان من الولد ، والزيادة مازاد على نسعة أشهر ، وهو تمام النقصان .

وقال الحسن : ما تغيض الأرجام : ما كان من سقط ، وما ترداد : تلد المرأة مشرة أشهر .

وقال عكرمة : ما تغيض الأرحام : الحيض بعد الحمل، فكل يوم رأت فيه الدم حاملا ازدادته في الأيام طاهراً ، فما حاضت يوماً إلا ازدادت في الحمل. وقال قددة : الغيض : السقط ، وما ترداد : فوق التسعة أشهر .

وقال سميد بن جبير: إذا رأت المرأة الدم على الحمل فهو الغيض للولد، فهو علمان في غذاء الولد، وزيادة في الحمل (١).

<sup>(</sup>١) ﴿ الظاهر مِن الآية \_ والله أعلم \_ أن الله عليم بكيفية انفصال نويضة المرأة واستعدادها لملاقاة الحيوان المنوي من الله كر ، ثم ذهامهما به إلى الرحم ؛ فانضهام الرحم عليها، واحتضائه لهما،ثم امتصاص الرحم من جميع أجزاء الجسم مواد التعذية \_\_\_\_

«تغيض ، وترداد» فعلان متعديان مفعولها محذوف ، وهو العائد إلى « ما » الموصولة ، والغيض : النقصان .ومنه ( ٤٤:١١ وغيض الماء ) وضده الزيادة .

والتحقيق في معنى الآية: أنه يعلم مدة الحمل، وما يعرض فيها من الزيادة والنقصان، فهو العالم بذلك دونكم، كما هو العالم بحا تحمل كل أنى: هل هو ذكر أو أنى ؟ وهذا أحد أنواع الغيب التي لا يعلمها إلا الله تعالى ، كما في الصحيحين عنه صلى الله عليه وسلم « مفاتيح الغيب خس لا يعلمهن إلا الله: لا يعلم مافى الأرحام إلا الله، ولا تدرى نفس بأى أرض تموت إلا الله » فهو سبحانه مافى الرحم، وعلم مدة إقامته فيه ، وما يزيد فى بدنه، وما ينقص،

وما عدا هذا القول فهو من تواسه ولوازمه كالسقط والمام ، ورؤية الدم وانقطاعه .

والمقصود ذكر مدة إقامة الحل في البطن، وما يتصل بهما من زيادة ونقصان (١).

قوله تعالی د کره :

﴿ ١٧:١٣ أَثِلَ مِن السَّاءَ مَاءَ فَسَالَتَ أُودِيَّةً بِقَدْرِهَا . فَاحْتَمَلُ السَّيْلُ زَبِدًا رابيًا . ومما يُرقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو متاع زبد مثله مُكذلك يضرب الله

والتنمية للجنين ، وماينشى، الله من ذلك من مختلف الأعضاء للجنين ، والأوعية والأعشية التي تحيط بالجنين في الرحم ، حفظاً له حتى تتم مدة الحل التي هي التسعة الأشهر ، ولا تزيد عن تسعة أشهر إلا أياماً قليلة أو تنقص .

أما قولهم : إن الآية لزيادة الحل عن التسعة الأشهر ، حتى بالغ بمضهم وجملها سنتين وثلاثا فهذا خطأ وليس للآية علاقة بالسقط ، فان معنى « غاض » يؤخذ من قوله تعالى في سورة هود «وغيض ألماء »اي امتصت الأرض ماكان عليها من طوفان الماء فجفت .

<sup>(</sup>١) تَحْفَةُ الوَّدُودُ صَ ٨٩

الحق والباطل، فأما الزبد فيذهب جُفاءا. وأما ماينفع الناس فيمكث في الأرض. كذلك يضرب الله الأمثال).

شبه الله الوحى الذى أنزله لحياة القاوب والأسماع والأبصار بالماء الذى أنزله لحياة الأرض بالنبات. وشبه القلوب بالأودية . فقلب كبير . يسع علماً عظيا . كواد كبير يسع ماء كثيراً . وقلب صغير إنما يسع بحسبه ، كواد صغير ، فسالت أودية بقدرها ، وكا أن السيل إذا خالط بقدرها ، وكا أن السيل إذا خالط الأرض ومر عليها احتمل غُمّاء وزَبداً . فكذلك الهدى والعلم إذا خالط القلوب أنار مافيها من الشهوات والشبهات ، ليقلعها ويذهبها ، كا يثير الدواء وقت شر به من البدن أخلاطه ، فيتكدر بها شار به ، وهي من تمام نفع الدواء . فإنه إنما أثارها ليذهب بها ، فإنه لا يجامعها ولا يشاركها . وهكذا يضرب الله الحق والباطل .

ثم ذكر المثل النارى فقال (ومما يوقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو متاع زبد مثله) وهو الخبث الذى يخرج عند سبك الذهب والفضة والنحاس والحديد، فتخرجه النار وتميزه، وتفصله من الجوهم الذى ينتفع به، فيرمى ويطرح ويذهب دفاء، وكذلك الشهوات والشهات يرميها العلم والهدى من قلب المؤمن ويطرحها. ويحفوها ، كا يطرح السيل والنار ذلك الزبد والغثاء والخبث، ويستقر في قرار الوادى الماء الصافى الذى يستستى منه الناس ويزرعون ويسقون أنعامهم كذلك يستقر في قرار القلب وجذره الإيمان الخالص الصافى الذى ينفع صاحبه وينتفع به غيره. ومن لم يفقه هذين المثاين ولم يتدبرها، ويعرف ما يراد منها فليس من أهلها. والله الموفق (١)

وقال في مفتاح دار السعادة :

(١٧:١٣ أنزل من السهاء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل رّ بدأ رابياً)

<sup>(</sup>١) اعلام الموقعين ج ٢ ص ١٨١ - ١٨٢

هذا هو المثل المائي. شبه الوحى الذي أنزله لحياة القاوب بالماء الذي أنزله من السياء. وشبه القلوب الحاملة له بالأودية الحاملة للسيل، فقلب كبير يسع علماً عظيما كواد كبير يسع ماء كثيراً، وقلب صغير كواد صغير بسسع علماً قليلا، فحملت القلوب من هذا العلم بقدرها عكماً سالت الأودية بقدرها.

ولما كانت الأودية مجارى السيول فيها النثاء ونحوه بما يمر عليه السيل، فيطفو على وجه للاء زبداً عالياً يمر عليه متراكا، ولكن تحته الماء الفرات الذي به حياة الأرض، فيقذف الوادي ذلك النثاء إلى جنبتيه حتى لا يبقى ذلك منه شيء، ويبقى الماء الذي تحت الفئاء يسقى الله تعالى به الأرض فيحيي به البلاد والعباد والشجر والهواب والغثاء يذهب جفاء يُحفى ويطرح على شفير الوادي، فكذلك العلم والإيمان، الذي أنزله في القلوب، فاحتملته، فأثار منها بسبب مخالطته لها مافيها من غثاء الشهوات وزبد الشبهات الباطلة فيطفو في أعلاها ، واستقر العلم والإيمان والهدى في جذر القلوب، فلا يزال ذلك فيطفو في أعلاها ، واستقر العلم والإيمان والهدى في جذر القلوب ، فلا يزال ذلك الغثاء والزبد يذهب جفاء ويزول شيئاً فشيئاً حتى يزول كله ، ويبقى العلم النافع، والإيمان الخالص في هذا القلب ، يرده الناس فيشر بون ويسقون و يُمرعون (١٠) قوله تعالى ذكره .

( ۱۳ : ۱۸ الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله . ألا بذكر الله تطمئن القاوب )

الطمأنينة: سكون القلب إلى الشيء، وعدم اصطرابه وقلقه. ومنه الأثر المعروف « الصدق طمأنينة ، والكذب ريبة » أى الصدق يطمئن إليه قلب السامع ، ويجد عنده سكونا إليه ، والكذب يوجب اضطرابا وارتيابا . ومنه قوله صلى الله عليه وسلم « البر ما اطمأن إليه القلب » أى سكن إليه وزال عنه اضطرابه وقلقه .

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ج ١٦٢ ١٦٢

وفى «ذكر الله» همنا قولان .

أحدها : أنه ذكر العبد ربَّه ، فانه يطمئن إليه قلبه ، ويسكن . فإذا اضطرب القلب وقلق فليس له ما يطمئن به سوى ذكر الله .

ثم اختلف أصاب هذا القول فيه . فمهم من قال : هذا في الحلف واليمين ، إذا حلف المؤمن على شيء سكنت قلوب المؤمنين إليه ، واطمأنت . ويروى هذا عن ابن عباس رضى الله عهما .

ومنهم من قال: بل هو ذكر العبد ربه بينه و بينه ، يسكن إليــه قلبه ، ويطمئن .

والقول الثانى: أن ذكر الله ههنا القرآن ، وهو ذكره الذى أنزله على رسوله به طمأنينه قلوب المؤمنين. فإن القاب لا يطمئن إلا بالإيمان واليقين . ولا سبيل إلى حصول الإيمان واليقين إلا من القرآن . فإن سكون القلب وطمأنينته من يقينه ، واضطرابه وقلقه من شكه . والقرآن هو المحصل لليقين الدافع للشكوك والظنون والأوهام . فلا تطمئن قلوب المؤمنين إلا به . وهذا القول هو المختار

وكذلك القولان أيضاً في قوله تعالى ( ٣٦ : ٣٦ ومن يعش عن ذكر الرحمن نُقيِّض له شيطانا فهو له قرين أ) والصحيح : أنه ذكره الذي أثرله على رسوله ، وهو كتابه من أعرض عنه قيض الله له شيطانا يضله و يصده عن السبيل . وهو يحسب أنه على هدى .

وكذلك القولان أيضاً في قوله تعالى ( ٢٠ : ١٣٤ ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكا ، وتخشره يوم القيامة أعمى) والصحيح : أنه ذكره الذي أثرله على رسوله وهو كتابه . ولهذا يقول المعرض عنه ( ٢٠ : ١٢٥ ، ١٧٦ رب لم حشرتنى أعمى ، وقد كنت بصيرا ؟ قال : كذلك أتتك آياتنا فلسيتها ، وكذلك اليوم تنسى ) .

وأما تأويل من تأوله على الحلف فنى غاية البعد عن المقصود . فإن ذكر الله بالحلف بجرى على لسان الصادق والمكاذب والبر والفاجر . والمؤمنون تطمئن قلوبهم إلى من يرتابون منه ولوحلف .

وجعل الله الطمأنينة فى قلوب المؤمنين ونفوسهم . وجعل الغبطة والمدحة والبشارة بدخول الجنة لأهل الطمأننة. فطو بى لهم وحسن مآب<sup>(١)</sup>

<sup>. (</sup>١) مدارج السالكين ج ٢ ص ٢٨٣

# سورة ابراهيم

( ۱۵ : ۱۸ مثل الذين كفروا بربهم أغمالهم كرماد اشتدت به الربح في يوم

عاصف. لا يقدرون بما كسبوا على شيء. ذلك هو الصلال البعيد).

شبه الله تعالى أعمال الـكفار في بطلانها وعدم الانتفاع بها برماد مرت عليه رمح شديدة في يوم عاصف.

فشبه سبحانه أعملهم في حبوطها وذهامها باطلاكالهباء المنتور، لكومها على غير أساس من الإيمان والإحسان، وكومها لغير الله عز وجل، وعلى غير أمره برماد طيرته الربح العاصف. فلا يقدر صاحبه على شيء منه وقت شدة حاجته إليه فلذلك قال ( لا يقدرون بما كسبوا على شيء ) لا يقدرون يوم القيامة مما كسبوا من أعمالم على شيء (۱) . فلا يرون له أثراً من ثواب، ولا فائدة نافعة . فإن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصاً لوجهه ، موافقاً لشرعه .

والأعمال أربعة : فواحد مقبول . وثلاثة مردودة .

<sup>(</sup>١) وفي الدنيا أيضا . لأن جزاء الأعمال يسمى ثوابا . وهو ما يثوب و يرجع إلى العامل في الدنيا قبل الاخرة . ولكل عمل ثمرته ولابد . فثمرة العمل الطيب طيبات . وثمرة العمل الحبث خبائث . والعمل الطيب : ما كان على هدى سن الله الكونية وآياته القرآنية ، وهدى رسوله صلى الله عليه وسلم ، على علم وبصيرة ، ممازجا للقلب والحبي اليقظ الذاكر والروح الكريم ، يحضر القلب والروح فيه مع كل حركة من حركاته . والعمل الحبيث على ضد ذلك . ومن أشد ما أصل الناس اعتقادهم أن ثواب الأعمال الصالحة لاينتفع به إلا في الاخرة .

فالمقبول: الخالص الصواب. فالخالص: أن يكون لله لا لغيره. والصواب أن يكون مما شرعه الله على لسان رسوله.

والثلاَّنة المردودة ماخالف ذلك .

وفى تشبيهها بالرماد سر بديع . وذلك للتشابه بين أعمالهم و بين الرماد ، في إحراق النار و إذهابها لأصل هذا وهذا . فكانت الأعمال التي لغير الله ، وعلى غير مراده : طعمة للنار ، وبها تُسعَّر النار على أصحابها . و ينشىء الله سبحانه لهم من أعمالهم الباطلة نارا وعذابا ، كما ينشىء لأهل الأعمال الموافقة لأمره وبهيه التي هي خالصة لوجهه من أعمالهم نعيا وروحا ، فأثرت النار في أعمال أولئك حتى جملتها رمادا . فهم وأعمالهم وما يعبدون من دون الله وقود النار (١)

قول الله تعالى :

( ۱۶: ۱۶ ألم تركيف ضرب الله مثلاً : كلة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء ، تُؤتى أكلهاكل حين بإذن ربها ، ويضرب الله الأمثال للناس ، لعلهم يتذكرون)

شبه سبحانه الكلمة الطيبة بالشجرة الطيبة. لأن الكلمة الطيبة تثمر العمل الصالح ، والشجرة الطيبة تثمر النمر النافع . وهذا ظاهر على قول جمهور المفسرين الدين يقولون : الكلمة الطيبة : هي شهادة أن لاإله إلاالله. فإمها تثمر جميع الأعمال الصالحة ، الظاهرة والباطنة . فكل عمل صالح مرضى لله فهو ثمرة هذه الكلمة .

وفى تفسير علي بن أبى طلحة عن ابن عباس قال : كلة طيبة : شهادة أسلا إله إلا الله . كشحرة طيبة : وهو المؤمن . أصلها ثابت قول : لا إله إلا الله فى قلب المؤمن ( وفرعها فى السماء ) يقول : يرفع بها عمل المؤمن إلى السماء .

وقال الربيع بن أنس : كله طيبة : هذا مثل الايمان . فإن الايمان الشجرة

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ج ١ ص ٢٠٤ ، ٢٠٥

الطيبة ، وأصلما الثابتُ الذي لايزول: الإخلاص فيه . وفرعها في السهاء : خشية الله . والتشبيه على هذا القول أصح وأظهر وأحسن . فإنه سبحانه شبعرة التوحيد في القلب بالشجرة الطيبة الثابتة الأصل ، الباسقة الفرع في السهاء علواً ، التي لا تزال تؤتى تمرتها كل حين .

وإذا تأملت هذا التشبيه رأيته مطابقاً لشجرة التوحيد الثابتة الراسخة ق القلب التي فروعها من الأعمال الصالحة صاعدة الى السهاء . ولا تزال هذه الشجرة تشمر الأعمال الصالحة كل وقت ، بحسب ثباتها في القلب ، ومحبة القلب لها ، وإخلاصه فيها ، وسرضه تحقيقتها ، وقيامه محقوقها ، ومراعاتها حق رعايها . فمن رسخت هذه الكلمة في قلبه محقيقتها التي هي حقيقتها ، واتصف قلبه مها، وانصبغ بها بصبغة الله التي لا أحسن صبغة منها . فعرف حقيقة إلهيته التي يثبتها قلبه لله ، ويشهد بها لسانه ، وتصدقها جوارحه ، ونفي تلك الحقيقة ولوازمها عن كل ماسوى الله وواطأ قلبه السانه ، وتصدقها جوارحه ، ونفي تلك الحقيقة ولوازمها عن كل ماسوى الله وواطأ قلبه السانه في هذا النفي والإثبات ، وانقادت جوارحه لمن شهد له بالوحدانية طائعة سالكة شبل ربه ذلكاً غير ناكبة عنها ولا باغية سواها مدلا . كا لا يبتغي القلب سوى معبوده الحق بدلا . فلا ريب أن هذه الكامة من هذا لا لقلب على هذا اللسان لا تزال تؤتى تمرتها من العمل الصالح الصاعد إلى الته كل القلب على هذا اللهان لا تزال تؤتى تمرتها من العمل الصالح إلى الرب تعالى الله وقت . فهذه الكامة الطيبة هي التي رفعت هذا العمل الصالح إلى الرب تعالى .

وهذه الكامة الطيبة تشركاً كثيراً طيباً ، يقارنه عمل صالح ، فيرفع العمل الصالح الكلم الطيب والعمل الصالح الكلم الطيب ، كا قال تعالى ( ٢٥ : ١٠ إليه يصعد الكلم الطيب وأخبر أن الصالح يرفع الكلم الطيب . وأخبر أن الكلمة الطيبة تثمر لقائلها عملا صالحاً كل وقت

والمقصود: أن كلة التوحيد إذا شهد بها المؤمن عارفًا بمعناها وحقيقها نفيًا و إثباتًا ، ومتصفًا بموجبها، قائمًا قلب ولسانه وجوارحه بشهادته. فهذه الكلمة الطيبة هي التي رفعت هذا العمل من هذا الشاهد أصلها ثابت راسخ في قلبه . وووعها متصلة بالسهاء . وهي مخرجة ثمرتها كل وقت .

ومن السلف من قال: إن الشجرة الطيبة هي النخلة . ويدل عليه حديث ابن عمر في الصحيح.

ومنهم من قال : هي المؤمن نفسه . كما قال محمد بن سعد : حدثني أبي حدثني عى حدثني أبي عن أبيه عن ابن عباس في قوله ( ألم تركيف ضرب الله مثلا كلة طيبة كشجرة طيبة ) يعني بالشجرة الطيبة : المؤمن ، ويعني بالأصل الثابت في الأرض، والفرع في السماء : بكون المؤمن يعمل في الأرض ويتكلم ، فيبلغ عمله وقوله السماء . وهو في الأرض.

وقال عطية العوفي في قوله ( ضرب الله مثلاً كلة طيبة كشجرة طيبة ) قال : ذلك مثل المؤمن ، لا يزال يخرج منه كلام طيب وعمل صالح يصعد إلى الله .

وقال الربيع بن أنس : أصلها ثابت وفرعها في السماء، قال : ذلك المؤمن ً ضرب مثله في الإخلاص لله وعبادته وحده لا شريك له ، أصلها تابت قال : أصل عمله ثابت في الأرض ، وفرعها في السماء قال : ذكره في السماء . ولا اختلاف بين القواين .

والمقصود بالمثل : المؤمن، والنخلة مشبهة به، وهو مشبه بها. و إذا كانت النخلة شجرة طيبة فالمؤمن المشبه بها أولى أن يكون كذلك.

ومن قال من السلف : إنها شجرة في الجنــة . فالنخلة من أشرف أشجار الحنة

وفي هذا المثل من الأسرار والعلوم والمعارف ما يليق به ، ويقتضيه علم الرب الذي تكلم به ، وحكمته سبحانه .

فمن ذلك : أن الشجرة لابدلها من عروق وساق وفروع وورق وثمر. فكذلك شحرة الإيمان والإسلام ليطابق المشبه المشبه به . فعروقها : العلم والمعرفة ، واليقين وساقها : الإخلاص ، وفروعها : الأعال ونمرتها : ما توجب الأعمال الصالحة من الآثار الحيدة ، والصفات المهدوحة ، والأخلاق الزكية ، والسمت الصالح والهدى والدّلِ المرضى . فيستدل على غرس هذه الشجرة فى القلب وثبوتها فيه بهذه الأمور . فإذا كان العلم صحيحاً مطابقاً لمعلومه الذى أثرل الله كتابه به ، والاعتقاد مطابقاً لما أخبر به عن نفسه ، وأخبرت به عنه رسله ، والإخلاص قائم فى القلب ، والأعمال موافقة للأمر ، والهدى والدّل والسمّت مشابه لهذه الأصول مناسب لها : علم أن شجرة الإيمان فى القاب أصلها ثابت وفرعها في السماء .

وإذا كان الأمر بالعكس علم أن القائم بالقلب إنما هو الشجرة الخبيثة ، التي اجْتُتَ من فوق الأرض ما لها من قرار .

ومنها: أن الشجرة لانبقى حية إلا عادة تسقيها وتنميها. فإذا قطع عنها السقى أوشك أن تيبس . فهكذا شجرة الاسلام فى القلب ، إن لم يتعاهدها صاحبها بسقيها كل وقت بالعلم النافع والعمل الصالح ، والعود بالتذكر على التفكر ، وبالتفكر على التذكر ، وإلا أوشك أن تيبس .

وفى مسند الامام أحمد من حديث أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إن الايمان يَخاَق فى القلب كما يخلق الثوب ، فجددوا إيمانكم » وبالجلة : فالغرس إن لم يتعاهده صاحبه أوشك أن يهلك .

ومن همنا تعلم شدة حاجة العباد إلى ما أمر الله به من العبادات على تعاقب الأوقات ، ومن عظيم رحمته ، وتمام نعمته و إحسانه إلى عباده : أن وظفها عليها وجعلها مادة لستى غراس التوحيد الذى غرسه فى قلوبهم .

ومها: أن الغرس والزرع النافع قد أجرى الله سبحانه العادة أنه لابد أن يخالطه دَعَل ونبت غريب، ليس من جنسه. فإن تعاهده ربه ونقاه وقلعمه كمل الغرس والزرع، واستوى وتم نباته، وكان أوفر لثمرته وأطيب، وأذكى، وإن

تركه أوشك أن يغلب على الغراس والزرع ، ويكون الحسكم له أو يصعف الأصل و يجعل الثمرة ذميمة الفصة بحسب كثرته وقلته .

ومن لم يكن له فقه نفس في هــذا ومعرفة به ، فإنه يفوته ربح كبير . وهو لا يشعر .

فالمؤمن دائماً سعيه في شيئين : ستى هذه الشجرة ، وتنقية ما حولها . فبسقيها تبقى وتدوم ، و بتنقية ما حولها تكمل وتتم . والله المستعان وعليه التكلان .

فهذا بعض ما تضمنه هذا المثل العظيم الجليل من الأسرار والحسكم . ولعلها قطرة من بحر ، محسب أذهاننا الواقفة ، وقلو بنا المخطئة ، وعلومنا القاصرة . وأعمالنا التي توجب التو بة والاستغفار ، و إلا فلو طهرت منا القلوب ، وصفت الأذهان ، وذكت النفوس ، وخلصت الأعمال ، وتجردت الهمم للتلقى عن الله ورسوله لشاهدنا من معانى كلام الله وأسراره وحكمه ما تضمحل عنده العلوم ، وتتلاشى عنده معارف الخلق .

و بهذا تعرف قدر علوم الصحابة ومعارفهم ، وأن التفاوت الذي بين علومهم وعلوم من بعدهم كالتفاوت الذي بينهم و بينهم في الفضل . والله أعلم حيث يجعل مواقع فضله ، و يختص من يشاء برحمته .

#### افصـــل

ثم ذكر سبحانه مثل الكلمة الخبيثة . فشبهها بالشجرة الخبيثة التى اجتثت من فوق الأرض ، ما لها من قرار ، فلا عرق ثابت، ولا فرع عال ، ولا ثمرة زاكية . فلا أصل ، ولا جنّى ، ولا ساق قائم ، ولا عرق فى الأرض ثابت . فلا أسفلها مُغدق ، ولا أعلاها مُونق ولا جنى لها ، ولا تعلو ، بل تُعْلَى .

وإذا تأمل اللبيب أكثر كلام هـذا الخلق فى خطابهم وكتبهم. وجده كذلك. فالخسران كل الخسران: الوقوف معنه، والاشتغال به عن أفضل الكلام وأنفعه، الذى هوكتاب الرب سبحانه. قال الضحاك: ضرب الله مثل الكافر بشجرة اجتثت من فوق الأرض مالها من قرار ، يقول : ليس لها أصلولافرع ، وليس لها تمرة ، ولافيها منفعة . كذلك الكافر لا يعمل خبراً ، ولا يقوله ، ولا يجعل له فيه تركة ولا منفعة .

وقال ابن عباس: ومثل كلة حبيثة : وهى الشرك ، كشجرة خبيثة : يعنى السكافر . اجتثت من قوق الأرض ما لها من قرار ، يقول : الشرك ليس له أصل يأخذ به السكافر ، ولا برهان . ولا يقبل الله مع الشرك عملا ، فلا يقبل عمل المشرك ولا يصعد إلى الله ، فليس له أصل ثابت في الأرض ، ولا فرع في الساء يقول : ليس له عمل صالح في الساء ولا في الأرض .

وقال الربيع بن أنس: مثل الشجرة الخبيئة مثل الكافر، ليس لقوله ولا لعمله أصل ولا فرع، ولا يستقر قوله ولا عله على الأرض، ولا يصعد إلى السهاء وقال سعيد عن قتادة في هذه الآية: إن رجلا لتي رجلامن أهل العلم، فقال له: ما تقول في الكلمة الخبيئة ؟ قال: ما أعلم لها في الأرض مستقرا، ولا في السهاء مصعداً، إلا أن تلزم عنق صاحبها، حتى يوافي بها القيامة.

وقوله « احتلت » أي استؤصلت من فوق الأرض

ثم أحبر سبحانه عن فضله وعدله فى الفريقين: أصحاب الكلم الطيب، وأصحاب الكلم الطيب، وأحباب الكلم الخبيث. فأخبر أنه يثبت الذين آمنوا بايمانهم بالقول الثابت أحوج ما يكونون إليه فى الدنيا والآخرة، وأنه يضل الظالمين، وهم المشركون عن القول الثابت. فأضل هؤلاء بعدله لظلمهم، وثبت المؤمنين بفضله لإيمانهم (1)

ابت . فاصل هولاء بعدله تطامهم ، وبنت المؤمنين بفصله لا يمامهم . قول الله تعالى ذكره :

( ١٤ : ٢٧ يُثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة )

<sup>(</sup>١) إعلام المؤقفين ج ١ ص ٢٠٥ - ٢١١

تحت هذه الآية كنز عظيم ، من وُقِّق لمعرفته وحسن استخراجه واقتنائه وأَفْقَ منه فقد غيم ، ومن حرمه فقد حرم .

وذلك أن العبد لا يستغنى عن تثبيت الله له طرفة عين . فإن لم يتبته الله ، و إلا رالت سماء إيمانه وأرضه عن مكالمهما . وقد قال تعالى لأكرم خلقه عليمه عبده ورسوله ( ٧٤:١٧ ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شبئا قليلا ) وقال تعالى لأكرم خلقه ( ١٧:٨ إذ يوحى ر بك إلى الملائكة أنى معكم فتبتوا الذين آمنوا ) وفي الصحيحين من حديث البكيلي قال : « وهو يسألهم و يثبتهم » وقال تعالى لرسوله ( ١٨:١٠ وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك )

والخلق كلهم قسمان : موفق بالتثبيت ، ومخذول بترك التثبيت .

ومادة التثبيت أصله ومنشؤه من القبل الثابت، وفعل ما أمر به العبد. فبهما يثبت الله عبده. فكل من كان أثبت قولا وأحسن فعلا كان أعظم تثبيتاً قال تعالى (٤: ٦٦ ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لسكان خيراً لهم وأشد تثبيتاً) فأثبت الناس قلباً : أثبتهم قولاً.

والقول الثابت : هو القول الحق الصدق . وهو ضد القول الباطل الكذب فالقول نوعان : ثابت له حقيقة ، و باطل لا حقيقة له .

وأثبت القول: كلة التوحيد ولوازمها. فهى أعظم ما يثبت الله بها عبده في الدنيا والآخرة. وله ذا ترى الصادق من أثبت الناس وأشجعهم قلبا، والكاذب من أبغض الناس وأخبهم وأكثرهم تلونا، وأقلهم ثباتا. وأهل الفراسة بعرفون صدق الصادق من ثبات قلبه وقت الاخبار وشجاعته ومهابته. ويعرفون كذب الكاذب بضد ذلك. ولا يخفى ذلك إلا على ضعيف البصيرة.

وسئل بعضهم عن كلام سمعه من مشكلم به ?

فقال : والله ما فهمت منه شيئًا إلا أنى رأيت لـكلامه صولة ليست

صولة مبطل.

فا منح العبد منحة أفضل من منحة القول الثابت، ويجد أهل القول الثابت الموج ما يكونون إلى في قدره ، ويدم معاده ، كا في حديد مسا من

ثمرته أحوج ما يكونون إليه في قبوره ، ويوم معاده . كما في صبح مسلم من حديث البراء بن عارب عن النبي صلى الله عليه وسلم « إن حدده الآية نزلت في

عداب القبر» (١)

(۱) إعلام للوقعين ج ١ س ٢١١ – ٣١٢

## سورة الحجر

بِنَ الْحَالَ الْحَالِ الْحَالِ

قول الله تعالى ذكره :

(١٥: ٢١ و إن من شيء إلا عندنا خزائنه )

متضمن لكنز من الكنوز ، وهو أن كل شيء لا يطاب إلا ممن عنده خزائنه ، ومَن مفاتيح تلك الخزائن بيديه ، و إن طلبه من غيره طلب ممن ليس عنده ، ولا يقدر عليه

وقوله (٣٠:٧٣ وأن إلى ربك المنتهى) متضمن لكنز عظيم . وهوأن كل مراد إن لم يُرد لأجله و يتصل به ، و إلا فهو مضمحل منقطع . فأنه ليس إليه المنتهى وليس المنتهى إلا إلى الذى انتهت إليه الأمور كلها . فأنتهت إلى خلقه ومشيئته . وحكمته وعلمه ، فهو غاية كل مطلوب ، وكل محبوب لا يحب لأجله فمحبته عناء وعذاب . وكل عمل لا يراد لأجله فهو ضائع و باطل . وكل قلب لا يصل إليه فهو شقى محجوب عن سعادته وفلاحه

فاجتمع مايراد منه كله فى قوله (و إن من شىء إلا عندنا خزائنه) واجتمع مايراد له كله فى قوله (وأن إلى ربك المنتهي) فليس وراءه سبحانه غاية تُطلب، وليس دونه غاية إليها المنتهى (١)

قول الله تمالى ذكره :

( ١٥ : ٧٥ إن في ذلك لآيات للمتوسمين )

قد مدح الله سبحانه وتعالى الفراسة وأهلها في مواضع من كتابه . هذا منها .

<sup>(</sup>۱) الفوائد ص ۳۰۳

والمتوسمون : هم المتفرسون الذين يأخذون بالسياء ، وهى العلامة . يقال : توسمت فيك كذا ، أى تفرسته ، كأمها أخذت من السياء ، وهى فعلاء من السمة ، وهى العلامة وهى العلامة وقال تعالى ( ٤٠ : ٠٠ ولو نشاء لأرينا كهم فلعرفتهم بسياهم ) وقال تعالى ( ٢ : ٢٧٣ يحسمهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسياهم ) وفي الترمذي مرفوعاً « اتقوا فراسة المؤمن ، فأنه ينظر بنور الله » ثم قرأ ( إن في ذلك لآيات المتوسمين ) (1)

وقال في مدراج السالكين:

قال مجاهد رحمه الله : المتوسمين المتفرسين . وقال ابن عباس رضى الله علمها : الناظرين . وقال قدادة : المقرين ، وقال مقاتل : المتفكرين .

ولا تنافى بين هذه الأقوال. فإن النماظر متى نظر فى آثار ديار المكذبين ومنازلهم ، وما آل إليه أمرهم ، أورثه فراسة وعبرة وفكرة . وقال تعالى فى حق المنافقين (ولو نشاء لازينا كهم فلعرفتهم لسياهم ولتعرفهم فى لحن القول) فالأول فراسة النظر والعين . والثانى فراسة الأذن والسمع

وسمعت شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله يقول: علق معرفته إياهم بالنظر على المشيئة ولم يعلق نعر يفهم بلحن خطابهم على شرط، بل أخبر به حبرا مؤكدا بالقسم فقال ( رئتمرفهم في لحن القول ) وهو تعريض الخطاب، وفحوى الكلام ومغزاه واللحن ضربان . صواب وخطأ

فلحن الصواب نوعان . أحدها : الفطنة . ومنه قول النبي صلى الله عليه وسلم المتخاصمين « وامل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض »

والثانى: التعريض والاشارة. وهو قريب من الكتابة. ومنهقول الشاعر: وحديث ألده ، وهو مما يشتهى السامعون يوزن وزيا

منطق صائب، وللحن أحيا اله، وخير الحديث ما كان لحنا

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ج ٣ ص ١١٩.

والثالث: فساد المنطق في الاعراب، وحقيقته: تغيير الكلام عن وجهه، إما إلى خطأ، وإما إلى معنى خنى، لم يوضع له اللفظ

والمقصود: أنه سبحانه أقسم على معرفته المنافقين من لحن خطامهم . فإن معرفة المتكلم وما في ضميره من كلامه أقرب من معرفته بسياه وما في وجهه . فان دلالة الكلام على قصد قائله وضميره أظهر من دلالة السياء المرئية . والفراسة تتعلق بالنوعين: بالنظر، والسماع .

وفى الترمذى من حديث أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال « انقوا فراسة المؤمن ، فانه ينظر بنور الله » ثم قرأ قوله تعالى ( إن فى ذلك لآيات للمتوسمين ) (١)

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ج ٢ ص ٢٦٦

## سورة النحل

## بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

(۱٦: ٧٥، ٧٦ ضرب الله مثلا عبدا مملوكا لايقدر على شيء، ومن رزقناه منا رزقا حسنا فهو ينفق منه سرا وجهرا، هل يستوون ? الحمد الله، بل أكثرهم لا يعلمون . وضرب الله مثلا : رجلين أحدها أبكم لايقدر على شيء، وهو كل على مولاه أيما يوجهه لايأت بخير، هل يستوى هو ومن يأس بالعدل وهو على صراط مستقيم ؟)،

هدان مثلان متضمنان قياسين من قياس المكس. وهو ننى الحكم لنفى علته وموجبه .

فإن القياس نوعان: قياس طَرْدٍ، يقتضى إثبات الحَمَ في الفرع الثبوت علة الأصل فيه . وقياس عَكس ، يقتضى نفى الحَمَ عن الفرع لنفى علة الحَمَ فيه .

فالمثل الأول: ماضر به الله سبحانه لنفسه وللأوثان. فالله سبحانه هو المالك لكل شيء ، ينفق كيف يشاء على عبيده ، سرا وجهرا ، وليلا ومهارا ، يمينه ملائي لا يغيضها نفقة ، سَحَّاء الليل والمهار. والأوثان مملحكة لعابديها عامجزة لا تقدر على شيء ، فكيف بجعلومها شركاء لله ، و يعبدونها من دونه ، مع هذا التفاوت العظيم ، والقرق المبين ؟ هذا قول مجاهد وغيره .

وقال ابن عباس : هو مثل ضربه الله للمؤمن والمكافر ، مثــل المؤمن في الخير الذي عنده ، ثم رزقه منه رزقا حسنا . فهو ينفق منه على نفسه وعلى غيره سرا

وجهراً . والكافر بمنزلة عبد مملوك عاجز، لايقدر على شيء ، لأنه لاخير عنده ، فهل يستوى الرجلان عند أحد من العقلاء ؟

والقول الأول: أشبه بالمراد، فإنه أظهر فى بطلان الشرك، وأوضح عندالخاطب وأعظم فى إقامة الحجة، وأقرب نسبا بقوله (ويعبدون من دون الله مالا يملك لهم رزقا من السموات والأرض شيئا ولا يستطيعون . فلا تضر بوا لله الأمثال، إن الله يعلم وأنتم لا تعلمون) ثم قال (ضرب الله مثلا عبدا مملوكا لا يقدر على شىء) ومن لوازم هذا المثل وأحكامه: أن يكون المؤمن الموحد كمن رزقه الله رزقا حسنا والكافر المشرك كالعبد المملوك الذى لا يقدر على شىء . فهذا عما نبه عليه المثل وأرشد إليه . فذكره ابن عباس رضى الله عمهما منها على إرادته ، لا أن الآية اختصت به .

فتأمل فإنك تجده كثيرا في كلام ابن عباس وغيره من السلف في فهم القرآنِ فيظن الظان أن ذلك هو معنى الآية التي لامعنى لها غيره ، فيحكيه قوله .

وأما المثل النابى: فهو مثل ضربه الله سبحانه وتعالى لنفسه ولما يعبد من دونه عمراة رجل أبكم ، لا يعقل ولا ينطق ، بل هو أبكم القلب واللسان . قد عدم النطق القلبى واللسانى ، ومع هذا فهو عاجئ لا يقدر على شى ، البتة . ومع هذا فأينما أرسلته لا يأتيك بخير ، ولا يقضى لك حاجة . والله سبحانه حى فادر متكلم ، يأمر بالعدل ، وهو على صراط مستقيم ، وهذا وصف له بغاية الكمال والحمد . فإن أمره بالعدل ـ وهو الحق ـ يتضمن أنه سبحانه عالم به ، معلم له ، راض به ، آمر لعباده به ، محب لأهله . لا يأمر بسواه ، بل ينزه عن ضده ، الذى هو الجور والظلم والسفه والباطل . بل أمره وشرعه عدل بل ينزه عن ضده ، الذى هو الجور والظلم والسفه والباطل . بل أمره وشرعه عدل بل د وأهل العدل هم أولياؤه وأحباؤه ، وهم المجاورون له عن يمينه على منابر من نور

وأمره بالعدل يتناول الأمر الشرعى الدينى ، والأمر القدرى الكوبى . وكلاها عدل ، لا جور فيه بوجه ما ، كما فى الحديث الصحيح « اللهم إلى عبدك ابن عبدك ، ابن أمتك ، ناصيتى بيدك ، ماض فيَّ حكمك ، عدل في قضاؤك » فقضاؤه : هو أمره الكوبى . فإنما أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون فلا يأمر إلا بالحق والعدل ، وقضاؤه وقدره القائم به حق وعدل. و إن كان فى المقضى المقدّر ماهو جور وظلم . فالقضاء غير المقضى ، والقدر غير المقدر .

نم أخبر سبحانه أنه على صراط مستقيم . وهذا نظير قول رسوله هود (٢:١٠ والى توكلت على الله ربى وربكم مامن دانة إلا هو آخذ بناصيتها ، إن ربى على صراط مستقيم)

فقوله ( ما من دابة إلا وهو آخذ بناصيها ) نظير قوله صلى الله عليه وسلم : 

لا ناصيتي بيدك » وقوله ( إن ربى على صراط مستقيم ) نظير قوله لا عدل في قضاؤك » فالأول ملكه . والثاني حمده . وهو سبحانه له الملك . وله الحد . وكونه سبحانه على صراط مستقيم يقتضى أنه لا يقول إلا الحق ، ولا يأمر إلا بالعدل ، ولا يفعل إلا ماهو مصلحة ورحمة ، وحكمة وعدل ، فهو على الحق في أقواله وأفعاله فلا يقضى على العبد بما يكون ظالماً له به ، ولا يأخذه بغير ذنبه ، ولا ينقصه من حسناته شيئا . ولا بحمل عليه من سيئات غيره التي لم يعملها ولم يتسبب إليها شيئا ، ولا يؤاخذ أحدا بذنب غيره ، ولا يفعل قط مالا يحمد عليه و يثنى به عليه ، ويكون له فيه العواقب الحميدة والغايات المطلوبة . فإن كونه على صراط مستقيم : أبى ذلك كله .

قال مجمد بن جرير الطبرى: وقوله (إن ربى على صراط مستقيم) يقول: إن ربى على طريق الحق ، يجارى المحسن من خلقه باحسانه ، والمسى الساءله . لا يظلم أحداً منهم شيئاً ، ولا يقبل منهم إلا الإسلام والإيمان به . ثم حكى عن مجاهد من طريق ابن أبى نجيح عنه ( إن ربى على صراط مستقيم ) قال : الحق. وكذلك رواه ابن جريج عنه .

وْقَالَتْ فَرَقَةَ : هِي مثل قُولُه ( ١٤ : ١٤ إِنْ رَبُّكُ لَبَالْمُرْصَادُ )

وهذا اختلاف عبارة . فإن كونه بالمرصاد : هو مجازاة الحسن باحسانه والمسيء باساءته .

وقالت فرقة : في الكلام حذف ، تقديره : إن ربى يحثكم على صراط مستقيم و يحضكم عليه .

وهؤلا. ، إن أرادوا أن هذا معنى الآية التي أريد بها . فليس هو كما زعموا . ولا دليل على هذا المقدر . وقد فرق سبحانه بين كونه آمراً بالمدل ، و بين كونه على صراط مسقيم

و إن أرادوا : أن حَمَّةً على الصراط المستقيم من جملة كونه على صراط مستقيم، فقد أصابوا

وقالت فرقة أخرى : معنى كونه على صراط مستقيم : أن مرد العباد والأمور كلها إلى الله ، لايفوته شيء منها .

وهؤلاء: إن أرادوا أن هذا معنى الآية فليس كذلك . و إن أرادوا : أن هذا من لوازم كوله على صراط مستقيم ، ومن مقتضاه وموجبه : فهو حق .

وقالت فرقة أخرى : معناه كل شىء تحت قدرته وقهره ، وفى ملكه وقبضته وهذا ــ و إن كان حقا ــ فليس هو معنى الآية . وقد فرق هود عليه السلام بين قوله ( ما من دابة إلا هو آخــ ذ بناصيتها ) و بين قوله ( إن ر بى على صراط مستقيم ) فها معنيان مستقلان .

فَالقول قول مجساهد . وهو قول أئمة التفسير . ولا تحتمل العربية غيره إلا على استكراه <sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١)انظرصفحة ١٥ والتعليق هناك

قال جرير بمدح عمر بن عبد العزيز :

أمير المؤمنين على صراط ﴿ إِذَا اعْوِجُ المُوارِدِ مُسْتَقِّمِ

وقد قال تعــالى (٣٩:٦ من يشأ الله يضله . ومن يشأ بجمــله على مراط مستقيم)

وإذا كان الله سبحانه هو الذي جمل رسله وأنباعهم على صراط مستقيم في أقوالهم وأفعالهم، على صراط مستقيم في أقوالهم وأفعالهم، على سبحانه أحق بأن يكون على صراط مستقيم في قوله وقعله. وإن كان صراط الرسل وأنباعهم هو موافقة أمره، فصراطه الذي هو سبحانه عليه: هو مايقتضيه حمده وكاله ومجده، من قول الحق وفعله. وبالله التوفيق (١) وعله في مفتاح دار السعادة:

فالمثل الأول الصم وعاديه . والمثل الثاني : ضربه الله تعالى لنفسه ، وأبه يأمر بالعدل ، وهو على صراط مستقيم

فسكيم أسوتى بينه و بين الصم الذي له مثل السوء؟ فيها معلم الرب تبارك وتعالى مع عباده: هو غاية الجسكة والاحسان والعدل، في إقدارهم وإعطائهم ومنعهم ، وأمرهم ومهيم

فدعوى المدعى: أن هذا نظير تخلية السيد بين عبيده و إمائه يفجر المضهم بعض ، ويسبى المضهم بعضا: أكذب دعوى وأطلها . والفرق المها أظهر وأعظم من أن يُعتاج إلى ذكره ، والتنبية عليه . والحد لله الفنى الحيد . فعنه التام فارق ، وحده وملكه ، وعزته وحكته وعلمه ، و إحساله وعدله ، ودينه وشرعه وحكه وكرمه ، ومحبته للمفرة والعفو عن الجناة ، والصفح عن المسيئين ، وقبوله توبة التائبين ، وصبر الصابرين ، وشكر الشاكرين الذين يؤثرونه على غيره ، و يتطلبون مرضاته ، و يعبدونه وحده ، و يسيرون في عبيد سيرة العدل والاحسان والنصائح ، و يجهدون أعداده ، فيهذلون دماءهم وأموالهم في محبته ومرضائه . ليتميز والنصائح ، و يجهدون أعداده ، فيهذلون دماءهم وأموالهم في محبته ومرضائه . ليتميز

<sup>﴿ (</sup>١) أعلام الموقعين ج ١ ص ١٩١ - ١٩٦

الحبيث من الطيب ، ووليه من عدوه، و يخرج طيبات هؤلاء وخبائث أولئك إلى الخارج ، فيترتب عليها آثارها الحبو بة للرب تعالى من الثواب والعقاب ، والحمد لأونيائه والذم لأعدائه (1)

قول الله تعالى ذكره :

( ۱۲ : ۹۹ إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون . إنما سلطاره على الدين يتواونه والذين هم به مشركون )

قال قبل : عند أثبت له على أوليائه همنا سلطانا ، فكيف نفاه بقوله تعالى حاكيا عنه مقرراً له (٢٣:١٤ وقال الشيطان لما قضى الأمر : إن الله وعدكم وعد الحق ووعدت كم فأخلفتكم ، وما كان لى عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لى) وقال تعالى (٢٣:١٥ ولقد صدق عليهم إبليس ظنه فاتبعوه إلافريقاً من المؤمنين ، وما كان له عليهم من سلطان إلا لنعلم من يؤمن بالآخرة ممن هو منها في شك )

قيل: السلطان الذي أثبته له عليهم غير السلطان الذي نفاه من وجهين

أحدهما؛ أن الساطان الثابت: هو سلطان التمكن منهم، وتلاعبه بهم، وسوقه إياهم كيف أراد، بتمكينهم إياد من ذلك، بطاعته وموالاته. والسلطان الذي نفاد: سلطان الحجة. فتم يكن لإبليس عليهم من حجة يتسلط بها، غير أنه دعاهم فأجابوه بلا حجة ولا برهان

الثانی: أن الله لم يجعل له عليهم سلطانا ابتداء ألبتة ، ولكن هم سلطوه على أنفسهم بطاعته ، ودخولهم فى جملة جنده وحزبه ، فلم يتسلط عليهم بقوته . فإن كيده ضعيف . وإنما تسلط عليهم بارادتهم واختيارهم

والمقصود: أن من قصده أعظم أوليائه وأحبابه واصحائه ، فأخذه وأخذ أولاده وحاشيته وسلمهم إلى عدوه .كان من عقو بته : أن يسلط عليه ذلك العدو نفسه<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ج ٢ ص ٨٥

<sup>(</sup>٢) عدة الصابرين ص ٧١

قول الله تعالى ذكره :

( ۱۲ : ۱۲۰ ادع إلى سبيل ر بك بالحكمة والموعظة الحسنة ، وحادلهم بالتي هي أحسن )

جعل الله سبحانه مراتب الدعوة بحسب مراتب الخلق . فالمستحبب القابل الذكي الذي لا يعاند الحق ولا يأباه : يدعى بطريق الحكمة .

والقابل الذي عنده نوع غفلة وتأخر : يدعى بالموعظة الحسنــة . وهي الأمر والنهي المقرون بالترغيب والترهيب .

والمعاند الجاحد : بجادل بالتي هي أحسن ..

هذا هو الصحيح في معنى هذه الآية (١) .

لا ما يزعم أسـير منطق اليونان: أن الحكمة قياس البرهان. وهي دعوة الخواص، والموعظة الحسنة: قياس الخطابة، وهي دعوة العوام. وبالمجادلة بالتي هي أحسن: القياس الجدلى، وهو رد شغب المشاغب بقياس جدلى مسلم المقدمات. وهذا باطل. وهو مبنى على أصول الفلسفة. وهو مناف لأصول المسلمين. وقواعد الدين من وجوه كثيرة. ليس هذا موضع ذكرها (٢)

(١) الحكمة في اللغة وفي سياق كلام الله تعالى كما سبق تفسير الشيخ ابن الهيم لها — : هي وضع الشيء في موضعه اللائق به . ويزيد ذلك بياناً ووضوحاً لمن عقل عن الله ورسوله صلى الله عليه وسلم : ما كان عليه الرسول صلى الله عليه وسلم وهو الذي أعطاه ربه من الحكمة ما لم يعط أحداً . وقد كان يضع السيف في موضعها والمحادلة بالتي هي أحسن في موضعها . فاستعمال الغلظة والمدة والسيف في مواضعها من أحكم الحسكمة والله تعالى يقول لنبيه (جاهد المنافقين واغلظ عليهم)

<sup>(</sup>۲) مفتاح دار السعادة ج ۱ ص ۱۹۳

## سورة الاسراء

# بني بالنالج المالية

قول الله تعالى ذكره :

(۱۷ : ۸۰ رب أدخلني مُدخَل صدق ، وأخرجني نُخرَج صدق ، واجعل لى من لدنك سلطانا نصيراً ) .

وأخبر عن خليله ابراهيم صلى الله عليه وسلم : أنه سأله أن يهب له لسان صدق فى الآخرين) و بشر صدق فى الآخرين) و بشر عباده : أن لهم عنده قدم صدق . ومقعد صدق . فقال تعالى ( ١٠ : ٢ و بشر الذين آمنوا أن لهم قدم صدق عند ربهم) وقال ( ٥٤ : ٥٤ ، ٥٥ إن المتقين فى حنات و بهر . فى مقعد صدق عند مليك مقتدر ) .

وهده خمسة أشياء : مدخل الصدق . ومخرج الصدق ، ولسان الصدق ، وقدم الصدق ، ومقعد الصدق .

وحقيقة الصدق في هذه الأشياء : هو الحق الثابت المتصل بالله ، الموصل إلى الله . وهو ماكان به وله، من الأقوال والأعمال ، وجزاء ذلك في الدنيا والآخرة .

فدخل الصدق ومحرج الصدق: أن يكون دخوله وخروجه حقاً ثابتاً بالله ، وله ، وفي مرضاته ، منصلا بالظفر بالبغية ، وحصول المطلوب ، ضد محرج الكذب ومدخله ، الذي لا غاية له يوصل إليها ، ولا له ساق ثابتة يقوم علمها . كمخرج أعدائه يوم بدر ، ومخرج الصدق : كمخرجه صلى الله عليه وسلم هو وأصحابه في تلك الغزوة . وكذلك مدخله المدينة كان مدخل صدق بالله ، ولله ، وابتغاء مرضاة الله . فاتصل به التأبيد والظفر والنصر ، وإدراك ما طلبه في الدنيا والآخرة ، مخلاف

مدخل الكدب الذي رام أعداؤه أن يدخلوا به المدينة وم الأحزاب. فإنه لم يكن لله ، ولا بالله ، بلكان محادة لله ولرسوله. فلم يتصل به إلا الخذلان والبوار.

وكذلك مدخل من دخل من اليهود والمحار بين لرسول الله صلى الله عليه وسلم حصن بنى قُرُ يظة فإنه لماكان مدخل كذب أصابهم معه ما أصابهم

فَكُلُ مَدَخُلُ وَمُحْرَجُكُانَ بَاللهُ وَللهُ وَابْتَغَاءُ مَرْضَاةَ اللهُ : فَصَاحِبُهُ صَامِنَ عَلَى الله . فَهُو مَدَخُلُ صَدَقَ وَنَحْرَجِ صَدَقَ

وكان بعض السلف إذا خرج من داره رفع رأسه إلى السماء وقال: اللهم إلى أعوذ يك أن أخرج نخرجاً لا أكون فيه ضامناً عليك . يريد أن لا يكون الحرج محرج صدق . ولذاك فسر مدخل الصدق ومخرجه : محروجه صلى الله عليه وسلم من مكة ، ودخوله المدينة . ولا ريب أن هذا على سبيل التمثيل . فإن هذا المدخل والحرج من أجل مداخله ومخارجه سلى الله عليه وسلم . و إلا فداخله ومخارجه كلها مداخل صدق ومخارج سدق ، إذ هي لله وبالله ء بأمره ، ولا بتغاء مرضاته . وما خرج أحد من عه وهخل سوقه أو أى مدخل آخر إلا بصدق أو بكذب . فمخرج كل واحد ومد غله لا يمدو الصدق والكذب . والله المستعان .

وأما لمنان الصدق: فهو النّما، الحسن عليه صلى الله عليه وسمم من سائر الأمم بالصدق، أيس ثنا، بالكذب، كما قال عن ابراهيم. وذريته من الأنهيا، والرسل عليهم صوات الله وسلامه (١٩:٠٥ وجملنا لهم لسان صدق عليًا)

والمراد باللسان ههذا : الثناء الحسن . فلما كان الصدق باللسان ، وهو محله ، أطلق الله سبحانه ألسنة العباد بالثناء على الصادق ، جزاء وفافاً . وعبر به عنه .

قان اللسان براد به ثلاثة معان : هـذا ، واللغة، لقوله تعالى ( ١٤ ؛ ٥ وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ) وقوله ( ٣٠ : ٣٠ واختلاف ألسنتكم وألواتكم ) وقوله ( ١٠ : ١٠ السان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين ) و راد به الحارمة نفسماكا في قوله ( ٧٠ : ١٦ لا تحرك به لسانك لتعجل به )

وأما قدم الصدق : ففسر بالجنة ، وفسر بمحمد صلى الله عليه وسلم . وفسر بالأعمال الصالحة .

وحقيقة القدم: ما قدموه، ويقدمون عليه يوم القيامة. وهم قدموا الأعمال والأعمال على محمد صلى الله عليه وسلم، ويقدمون على الجنة التى هى جزاء ذلك. فمن فسره بها أزاد ما يقدمون عليه. ومن فسره بالأعمال وبالنبي صلى الله عليه وسلم فإنهم قدموها وقدموا الايمان به بين أيديهم. فالثلاثة قدم صدق.

وأما مقعد الصدق: فهو الجنة عند الرب تبارك وتعالى .

ووصف ذلك كله بالصدق مستلزم لثبوته واستقراره ، وأنه حق مستلزم لدوامه ونفعه وكمال عائدته . فإنه متصل بالحق سبحانه ، كائن به وله . فهو صدق غبر كذب ، وحق غير باطل . ودائم غير زائل ، ونافع غير ضار . وما للباطل ومتعاقاته إلبه سبيل ولا مدخل (۱)

قول الله تعالى (١٧:٥٥ و إذا قرأت القرآن جعلنا بينك و بين الذين لأيؤمنون بالآخرة حجاباً مستوراً) وقوله ( ٤١:٥ ومن بيننا و بينك حجاب) على أصح القولين . والمعنى : جعلنا بين القرآن إذا قرأته و بنهم حجاباً يحول بيهم و بين قومه وتدبره ، والايمال به ، و بينه قوله ( ٤٥:١٧ وجعلنا على قاوبهم أكنة أن يفقهوه وفي آذابهم وقراً) .

وهذ. النازئة هي النازئة المدكورة في قوله ( ٤١ : ٥ ونالوا قلو بنا في أكنة مما تدعونا إليه ، وفي آذاننا وقر ، ومن بيننا و بينك حجاب ) فأخبر سبحانه أن ذلك جعله .

والحجاب بمنع من رؤية الحق ، والأكنة تمنع من فهمه ، والوقر يمنع من سماعه

<sup>(</sup>۱) مدارج السالسكين ج ١ ص ١٥١ ١٥٢٠

وقال الكلبي : الحجاب ههنا مانع يمنعهم من الوصول إلى رسول الله بالأذى من الرعب ونحوه نما يصدهم عن الإقدام عليه . ووصفه بكومه مستوراً . فقيل : بمعنى ساتر . وقيل : على النسب ، أى فى ستر، والصحيح : أنه على بابه ، أى مستوراً عن الأبصار فلايرى . ومجيء مفعول بمعنى فاعل لايثبت ، والنسب في مفعول لم يشتق من فعله ، كمكان محول أى ذى حول ، ورجسل مرطوب ، أى ذى رطو بة . فأما مفعول فهو جارٍ على فعله فهو الذى وقع عليه الفعل ، كمضروب ومجروح ومستور (١)

قول الله تعالى ذكره :

( ١٧ : ٨٣ ونَبْرُلُ مِنَ القِرآنِ مَا هُو شَفَاءُ وَرَحْمَةُ الْمُؤْمِنِينِ ﴾

و همن اله ههذا لبيان الجنس ، لا للتبعيض . فإن القرآن كله شفاء . كما قال في الآية الأحرى (١٠: ٧٠ يا أيها الناس قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور ، وهدى ورحمة للمؤمنين )

فهو شفاء للقاوب من داء الجهل ، والشك والريب ، فلم يعزل الله سبحاله من السهاء شفاء قط أعر ولا أنفع ، ولا أعظم ، ولا أسرع في إذالة الداء من القرآن (٢٠)

<sup>(</sup>۱) شفاء العليل ص ۴۴

<sup>(</sup>٢) الحواب الكافئ ص ٣ مصر

## سورة الكهف

### بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ١٨ : ١٨ ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً )

فإذا أراد العبد أن يقتدى ترجل فلينظر هل هو من أهل الذكر أو من الهافلين ؟ وهل الحاكم عليه هو الهوى الهافلين ؟ وهل الحاكم عليه هو الهوى وهو من أهل الغفلة .كان أمره فرطاً .

ومعنى الفرط قد فسر بالتضييع ، أى أمره الذى يجب أن يلزم و يقوم به ، و به رشده وفلاحه : ضائع ، قد فرط فيه .

وفسر بالاسراف ، أى قد أفرط . وفسر بالاهلاك . وفسر بالخلاف للحق . وكلها أقوال متقار بة .

والمقصود: أن الله سبحانه وتعالى بهى عن طاعة من جمع هذه الصفات. فينبغى للرجل أن ينظر في شيخه وقدوته ومتبوعه. فان وجده كذلك فليبعد منه و إن وجده بمن غلب عليه ذكر الله تعالى عز وجل واتباع السنة ، وأمره غير مفروط عليه ، بل هو حازم في أمره فليستمسك بغرزه (١)

وقد سئل أو العباس ثعلب عن قوله تعالى ( أغفلنا قلبه عن ذكرنا ) فقال :

(١) الوابل المصيب ص ٧١.

وكذلك لا ينبغي للمؤمن أن يتخد بمن أغفل الله قلبه عن ذكره لأنه أتبع هواه : صاحباً ولا قريناً ولا زواحاً ، الا ليسمل على ايقاظه ورده إلى الهدى وطاعة الله ورسوله . وكذلك لا ينبغي أن يقيم وزنا لأمر ولا لشأن الدين اتبعوا أهواءهم فغفلت قلومهم عن الله وآياته وشرائهه وكتابه ورسوله فتحاكموا إلى الطاغوت في العقائد وفي العبادات والأحكام .

جعلناه غافلا. قال: ويكون في الكلام: أغفلته ، سميته غافلا: ووجدته غافلا. قلت: الغُفل الشيء الفارغ ، والأرض الففل: انتي لا علامة بها ، والكتاب الغُفل: الدي لاشكل عليه . فأغفلناه: تركناه غافلاعن الذكر فارغاً منه . فهو إبقاء له على العدم الأصلى ، لأنه سبحانه لم يشأ له الذكر ، فبقى غافلا ، فالففلة وصفه .

والإغفال فعل الله فيه بمشيئته ، وعدم مشيئته لتذكره . فكل مهما مقتض لغفلته . فإذا لم يشأ له النذكر لم يتذكر ، وإذا شاء غفلته امتنع منه الذكر .

فان قيل : فهل تضاف النفاة والكفر والاعراض وتحوها إلى عدم مشيئة الرب لأضدادها ء أم إلى عدم مشيئته لوقوعها ؟

قيل: القرآن قد نطق بهذا و بهذا . قال تعالى ( ٤١:٥ أولئك الذين لم يرد الله أن يطهر قلوبهم) وقال (٤١:٥ ومن يرد الله فتنة فلم تملك له من الله شيئاً (١٠) وقال (٢: ١٧٥ فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره اللسلام . ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقا حرجا كأنما بَدَّمَد في السماء )

فان قيل: فَكَيف يَكُون عدم السبب المقتصى موجباً الأثر؟

قيل: الأثر إن كان وجودياً فلابدله من مؤثر وجودى ، وأما العدم فيكنى فيه عدم رببه وموجبه ، فيبقى على العدم الأصلى ، فإذا أضيف إليه ،كان من باب إضافة الشيء إلى دليله ، فعدم السبب دليل على عدم المسبب ، وإذا سمى موجباً ومقتضياً بهذا الاعتبار فلا مشاحة في ذلك ، وإما أن يكون العدم أثراً ومؤثراً فلا. وهذا الإغمال ترتب عليه اتباع هواه ، وتفريطه في أمرد .

<sup>(</sup>١) الدليلان آية وأجدة في سورة المائدة ، الأولى و سف وحكم على الموسوفين في الثانية المنتونين .

هذا والله استجانه حمل كل شيء مما أعطاه للإنسان وأنعم به عليه فتنة رامتحانا . فمن عمي عن الرحمة والعدل والحكمة فيا أعطاه ربه : ضل فزاده الله ضلالا وزيغا ( فلما زاغوا أزاغ الله قاويهم ) . ومن استبصر وآمن بالعدل والحكمة والرحمة : هدى إلى سواء السبيل . فزاده الله هدى ( والذين اهتدوا زادهم هدى ) .

قال مجاهد : كان أمرد فرطًا : أي ضياعًا .

وقال قتادة : ضاع أكبر الصيعة .

وقال السدى : هلاكا .

وقال أبو الحسن بن الهيم : أمر فرط : متهاون به مضيَّع . والتفريط تقديم العجز .

وقال أبو إسحق : من قدم العجز في أمر أضاعه وأهلكه .

وقال الليث : الفرط الأمر الذي يفرط فيه . يقال : كل أمر فلان مرط .

وقال الفراء : فرطاً متروكا ، فرط فيها لا ينبغى التفريط فيه . واتبع ما لا ينبغي اتباعه . وغفل عما لا يحسن الغفلة عنه (١)

قُولُه تَعَالَى ( ١٨ : ٥٧ إناجِعَلْنَا عَلَى قَالُوبِهُمْ أَكُنَةُ أَنْ يَفْقَهُوهُ ﴾

وهی جمع کنان ، کعنان وأعنة . وأصله : من الستر والتغطية . ويقال :
کنه ، وأکنه ، وکنان ، بمعنی واحد ، بل بينهما فرق . فأکنه ، إذا ستره
وأخفاد . کقوله تعالی ( ۲ : ۱۷۷ أو أکننتم فی أنفسكم ) وکنه : إذا صابه
وحفظه ، کقوله ( ۳۷ : ٤٩ كا نين بيض مكنون ) و پشتركان فی الستر ،
واله كنان : ما أكن انشى، وستره . وهو كالغلاف .

وقد أقروا على أنفسهم بذلك فقالوا (٤١، ٥ قلو بنا فى أكنة مماتدعوا إليه ، وفى آذاننا وقر ، ومن بيننا و بينك حجاب) فذكروا غطاء القلب: وهو الأكنة ، وغطاء الأذن ، وهو الوقر ، وغطاء المين وهو الحجاب .

والمهنى : لا نفقه كلامك، ولا نسمعه، ولا تراك.

والمهنى: إنا فى ترك القبول منك بمنزلة من لا يفقه ما تقول ، ولا يراك . قال ابن عباس : قلو بنا فى أكنة : مثل الكنانة التى فيها السهام . وقال مجاهد : كجعبة النَّبل . وقال مقاتل : عليها غطاء فلا نفقه ما تقول (٢) .

<sup>(</sup>۱) شفاء العليل ص ۹۸

<sup>(</sup>٢) شفاء العليل صاسمه

وقوله تمالى ( ١٠١: ١٨ ) وعرضنا جهم يومئذ للكافرين عرضا الذين كانت أعيبهم في غطاء عن ذكري وكانوا لأيستطيعون سمعا).

وهذا يتضمن معنيين .

أحدها : أن أعيمهم في غطاء عما تضمنه الذكرمن آيات الله ، وأدلة توحيده ، وعجائب قدرته .

والثانى: أن أعين قلومهم في غطاء عن فهم القرآن وتدبره، والاهتداء له.

وهذا الغطاء للقلب أولاً ، ثم يسرى منه إلى العين (1)

## سورة مريم

### بسم الله الرحمن الرحيم

#### قول الله تعالى ذكره :

( ١٩:١٩ وأنذرهم يوم الحسرة إذ قضى الأمر وهم فى غفلة وهم لا يؤمنون )وعن أبى سميد الخدرى قال قال رسول الله عليه وسلم«بجاء بالموت يومالقيامة كأنه كبش أملح ، فيوقف بين الجنة والنار، فيقال : يا أهل الجنة ، هل تعرفون هذا؟فيشر تُبون وينظرون ، ويقولون : نعم . هذا الموت ، ثم يقال : يا أهل النار ، هل تعرفون هذا ؟ فيشرئبون و ينظرون ، و يقولون : نعم . هذا الموت . قال : فيؤمَر به فيذبح . قال : ثم يقال : يا أهل الجنة ، خلود فلا موت ، ويا أهل النار خلود فلا موت . تم قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم ( وأنذرهم يوم الحسرة إذ قضى الأمر وهم في غفلة وهم لا يؤمنون ) متفق عليه . وفي الصحيحين أيضاً من حديث ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلمِقال « يدخل أهل الجنة الجنة ، و يدخل أهل النار النار ، ثم يقوم مؤذن بينهم ، فيقول: ياأهل الجنة ، لاموت ، ويا أهل النار ، لاموت . كلُّ خالد فيما هوفيه » وعنه قال قال رسول الله صلى الله عليهوسلم « إذا صار أهل الجنة إلى الجنة ، وصارأهل النار إلى النار ، أنَّى بالموت ، حتى ُجعل بينالنار والجنة. ثم ينادى مناد : يا أهل الجنة ، لاموت . ويا أهل النار لا موت . فيزداد أهل الجنة فرحاً . ويزداد أهل النار حزناً » وعن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « إذا دخل أهل الجنة الجنة . وأهل النار الغار أتى بالموت مُلَبِّبًا ، فيوقف على السور الذي بين أهل الجنة وأهل النار ، ثم يقال : يا أهل الجنة ، فيتَطلمون خائفين . ثم يقال : ياأهل النار ، فيطلمون مستبشرين يرجون الشفاعة . فيقال لأهل الجنة وأهل النار : هل تعرفون هذا ؟ م ٢٣ -- التفسير القيم

ميقول هؤلاء وهؤلاء: قد عرفناه ، هو الموت الذي و كلّ بنا ، فيُضجع فيذبح ذبحًا على السور ، ثم يقال : يا أهل الجنة خلود ولا موت ، ويا أهل النسار خلود ولا موت » رواه النسائى والترمذي ، وقال : حديث حسن صحيح .

وهذا الكبش والاضجاع والذبح ومعاينة الفريقين ذلك حقيقة لاخيال ولا تمثيل ، كما أخطأ فيه بعض الناس خطأ قبيحاً . وقال : الموت عَرَض والعرض لا يتجسم ، فضلا عن أن يذبح .

وهذا لا يصح. فإن الله سبحانه ينشى، من الموت صورة كبش يذبح ، كا ينشى، من الأعمال صورا يثاب بها صاحبها ويعاقب ، والله تعالى ينشى، من الأعراض أجساماً تكون الأعراض مادة لها . وينشى، من الأحسام أعراضاً ، كا ينشى، سبحانه من الأعراض أعراضاً . ومن الأجسام أجساماً .

فالأقسام الأربعة ممكنة مقدورة للرب تعالى، ولا يستلزم جمعاً بين النقيضين، ولا شيئاً من المحال ، ولا حاجة إلى تكاف من قال : إن الذيح لملك الموت ، فهذا كاه من الاستدراك الفاسد على الله ورسوله ، ومن التأويل الباطل الذي لا يوجبه عقل ولا نقل ، وسببه : قلة الفهم لمراد رسول الله صلى الله عليه وسلم من كلامه ، فظن هذا القائل : أن لفظ الحديث يدل على أن نفس العرض يذبح .

وظن غالط آخر: أن العرض يعدم و يزول ، و يصير مكانه جسم يذبح ، ولم يهتد الفريقان إلى هذا القول الذي ذكرناه ، وأن الله سبحانه ينشيء من الأعراض أجساما و يجعلها مادة لها ، كما في الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم قال « تجيء البقرة وآل عمران يوم القيامة كأنهما غمامتان \_ الحديث » فهذه هي القراءة التي ينشيء منها الله سبحانه غمامتين . وكذلك قوله في الحديث الآخر « ما تذكرون من جلال الله : من تسبيحه وتحميده وتهليله ؟ يتعاطفن حول العرش ، لهن دوي كدوى النحل ، يذكرن بصاحبهن » ذكره أحمد . وكذلك قوله في عذاب القبر وحيمه للصورة التي يراها المقبور « فيقول : من أنت ؟ فيقول : أنا عملك القبر وحيمه للصورة التي يراها المقبور « فيقول : من أنت ؟ فيقول : أنا عملك

الصالح ، وأنا عملك السي. » وهذا حقيقة لا خيال ، ولكن الله سبحانه أنشأ للمؤمن من عمله صورة حسنة وللماجر من عمله وصورة قبيحة .

وهل النور الذي يقسم بين المؤمنين يوم القيامة إلا نفس إعامهم ؟ أنشأ الله سبحاله لهم منه نوراً يسعى بين أيديهم الفهذا أمر معقول ، و إن لم يرد به النص ، فورود النص به من باب تطابق العقل والسمع .

وقال سعيد عن قتادة: بلغنا أن نبى الله صلى الله عليه وسلم قال « إن المؤمن إذا خرج من قبره صور الله له عمله في صورة حسنة و بشارة حسنة ، فيقول له : من أنت ؟ فوالله إلى الأراك اسرأ صدق ، فيقول : أنا عملك ، فيكون له نوراً وقائداً إلى الجنة . وأما الكافر فاذا خرج من قبره صور له عمله في صورة سيئة ، و بشارة سيئة ، فيقول : من أنت ؟ فوالله إلى الأراك امرأ سوء ، فيقول له : أنا عملك ، فينطلق به حتى يدخله النار » وقال مجاهد مثل ذلك .

وقال ابن جریح: یمثل له عمله فی صورة حسنة ، وریح طیبة ، یعمارض صاحبه و ببشره بکل خیر ، فیقول له : من أنت ؟ فیقول : أنا عملك ، فیجعل له نوراً بین یدیه ، حتی یدخله الجنة ، فذلك قوله ( ۹:۱۰ یهدیهم ربهم بایماهم) والمكافر بمثل له عمله فی صورة سیئة وریح منتنة ، فیلازم صاحبه و یلیه ، حتی بقذفه فی النار .

وقال ابن المبارك: حدثنا المبارك بن فضالة عن الحسن أنه ذكر هذه الآية ( ١٠٥ : ٥٥ : ٥٩ أَمَّا نحن بميتين إلا موتتنا الأولى ، وما نحن بميتين إلا موتتنا علموا أن كل نعيم بعده للموت: أنه يقطعه ، فقالوا : أها نحن بميتين إلا موتتنا الأولى ، وما نحن بمعذبين ؟ قيل : لا ، قالوا : إن هذا لهو الفوز العظيم .

وكان يزيد الرئاشي يقول فى كلامه: أمن أهل الجنة من الموت ، فطاب لهم الميش ، وأمنوا من الأحقام ، فهناهم فى جوار الله طول المقام ، ثم يبكى حتى تجرى دموعه على ماييته ('').

<sup>(</sup>۱) حادی الأرواح ، ج ۱ ص ۲٤٦- ۲۵۱

# سورة طه

َ **قُولِ الله تعالى ذ**كره .

( ۲۰: ۲۰ وأقبُّم الصلاة لذكرى )

قيل: المصدر مُصَاف إلى الفاعل، أي لأذكرك بها .

وقيل: مَضَافُ إلى المذكور، أي لتردكروني بها، واللام على هذا لام التعليل ، وقيل : هي اللام الوقتية ، أي أقم الصلاة عند ذكري كقوله (٧٠ : ٧٨

أقم الصلاة لدلوك الشمس ) وقوله تعمالي ( ٢١ : ٤٧ ونضع الموازين القسط ليوم القيامة )

وهذا المعنى يراد بالآية ، لـكن تفسيرها به على أنه معناها فيه نظر ، لأن هذه اللام الوقتية بابها أسماءُ الزمان والظروف والذكر : مصدر ، إلا أن يقدر زمان محذوف ، أي عند وقت ذكري ، وهذا محتمل .

والأظهر : أمها لام التعليل ، أى أقم الصلاة لأجل ذكرى ، ويلزم من هذا أن تِـكُون إِنَّامِتُهَا عُنْدَ ذَكْرِهِ ، و إذا ذَكُر العبد رَّ به ، فذكر الله سابق على ِ ذَكُرهِ ، فانه لما ذَكُرهِ أَلْهُمه ذَكُرهِ . فالمعاني الثلاثة حق <sup>(۱)</sup>

- قول الله أعالى ذكره

( ۲۰ : ۱۱۸ ، ۱۱۹ إن لك أن لا تجوع فيها ولا تعرى ، وأنك لا يظمــ

فيها ولا تصحي ) .

تأمل كيف قابل الجوع بالعرى ، والظمأ بالصحى

(١) الوابل الصيب ص ٧٦٧ ، ٧٦٤

والواقف مع القالب ربما يخيل إليه: أن الجوع يقابل بالظمأ ، والعرى بالضحى والواقف مع القالب ربما يخيل إليه: أن الجوع يقابل بالظمأ ، والعرى الله : يرى هذا الكلام في أعلى الفصاحة والجلالة لأن الجوع ألم الباطن ، والعرى ألم الظاهر ، فهما متناسبان في المهنى ، وكذلك الظمأ مع الضحى ، لأن الظمأ موجب لحرارة الباطن ، والضحى موجب لحرارة الناهرا و باطناً (١)

قول الله تعالي ذكره

( ۲۰ : ۱۲۶ ومن أعرض عن ذكرى فان له معيشة صنكا ، ومحشرد يوم القيامة أعمى )

لما أخبر سبحانه عن حال من اتبع هداه وماله من الرغد وطيب الحياة في معاشه ومعاده أخبر عن حال من أعرض عن الهدى ولم يتبعه ، فقال (ومن أعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا ) أى عن الذكر الذي أنزلته ، فالذكر هنا مصدر مضاف إلى الفاعل ، كقيما عى وقراء تى ، لا إلى المفعول ، وليس المعنى : ومن أعرض عن أن يذكرنى ، بل هذا لازم المعنى ومقتضاه من وجه آخر سنذكره . وأحسن من هذا الوجه : أن يقال : الذكر همنا مضاف إضافة الأسماء ، لا إضافة المصادر إلى معمولاتها .

والمعنى: ومن أعرض عن كتابى ولم يتبعه ، فان القرآن يسمى ذكرا ، قال تعالى ( ٢١ : ٥٠ وهذا ذكر مبارك أنزلناه) وقال تعالى ( ٣٠ : ٥٠ ذلك نتاوه عليك من الآيات والذكر الحكيم) وقال تعالى ( ٢٠ : ٥٠ وما هو إلا ذكر للعالمين) وقال تعالى ( ١٠ : ٤١ إن الذين كفروا بالذكر لما جاءهم و إنه لكتاب عز بز) وقال تعالى ( ٢٠ : ١١ إنما تنذر من اتبع الذكر وخشى الرحمن بالغيب) وأمثالها كثير.

بدائع الفوائد ب ٣ ص ٣٣٠

فإضافته كإضافة الأسها، الجوامد التي لا قصد به بها إضافة العامل إلى عموله ونظيره في إضافة إسم الفاعل قوله ( 20: ٢ غافر الدنب وقابل التوب شديد العقاب ) فإن هذه الإضافات لا يقصد بها قصد الفعل المتجدد، وإنما قصد بها قصد الوصف الثابت اللازم، ولذلك حرت أوصافاً على أعرف المعارف، وهو اسم الله تعالى في قوله تعالى ( 180: ١- ٣ نمزيل الكتاب من الله العزيز العلم غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذي الطول لا إله إلاهو إليه المصير)

قوله تعالى ( ٢٠ : ١٢٤ فان له معشة صنكا ) فسره غير واحد من السلف بعذاب القبر ، وجعلوا هذه الآية أحد الأدلة الدالة على عذاب القبر ، ولهذا قال ( ومحشره يوم القيامة أعمى ، قال : رب لم خشرتنى أعمى وقد كذت بصيرا ؟ قال : كذلك أتتك آياننا فلسيتها وكذلك اليوم تنسى ) أى تترك في العذاب ، كما تركت العمل بآياننا . فذكر عذاب البرزخ وعذاب دار البوار .

ونظيره قوله تعالى فى حق آل فرعون ( ٤٠ : ٤٦ النار يعرصون عليها غدواً وعشياً ) فهذا فى البرزخ (٤٠ : ٤٦ ويوم تقوم الساعة أدخلوا آل فرعون أشد العذاب ) فهذا فى القيامة الكبري .

ونظيره قوله تعالى (٦: ٣، واو ترى إذ الظالمون في غرات الموت والملائكة باسطوا أبديهم أخرجوا أنفسكم، اليوم تجزون عداب الهون بمــاكنتم تقولون على الله غير الحق وكنتم عن آياته تستكبرون ) فقول الملائكة « اليوم تجزون عذاب الهون » المراد به : عذاب البرزخ الذي أوله يوم القبض والموت .

ونظيره قوله تعالى ( ٨ : ٥٥ ولو ترى إذ يتوفى الدين كفروا الملائكة يضر بون وجوههم وأدبارهم وذوقوا عذاب الحريق) فهذه الإذاقة هى فى البرزخ. وأولها حين الوفاة فإنه معطوف على قوله ( يضر بون وجوههم وأدبارهم ) وهو من القول المحذوف مقوله لدلالة الكلام عليه . كنظائره . وكلاهما واقع وقت الوفاة وفى الصحيح عن البراء بن عازب رضى الله عنه فى قوله تعالى (١٤: ٧٧ يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت فى الحياة الدنيا وفى الآخرة ) قال « ترلت فى عذاب القبر » والأحاديث فى عذاب القبر تكاد تبلغ حد التواتر .

والمقصود: أن الله سبحانه أخبر أن من أعرض عن ذكره ـ وهو الهدى الذي من اتبعه لا يضل ولا يشقى ـ فإن له معيشة ضنكا . وتكفل لمن حفظ عهده أن يحييه حياة طيبة ، و يجزيه أجره في الآخرة . فقال تعالى (٩٧:١٦ من عمل صالحا من ذكر أو أنى وهو مؤمن ، فلنحيينه حياة طيبة . ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون .

فأخبر سبحانه عن فلاح من تمسك بعهده علما وعملا فى العاجلة بالحياة الطيبة ... وفى الآخرة بأحسن الجزاء . وهذا بعكس من له المعيشة الضنك فى الدنيا والبرزخ ونسيانه فى العذاب بالآخرة .

وقال سبحانه (۳۲: ۳۲، ۳۲ ومن یَمْس عن ذکر الرحمن نقیض له شیطانا فهو له قرین، و إبهم لیصدومهم عن السبیل، و یحسبون أنهم مهتدون) فأخبر سبحانه أن من انتلاه بقرینه من الشیاطین وضلاله به إنما کان سبب إعراضه وعشوه عن ذکره الذی أثرله علی رسوله . فکان عقو به هذا الاعراض أن قیض له شیطانا یقارنه ، فیصده عن سبیل ر به ، وطریق فلاحه . وهو یحسب آنه مهتد ، حتی إذا وافی ر به یوم القیامة مع قرینه ، وعاین هبلاکه و إفلاسه . قال ( ۲۲: ۲۸ یا لیت بینی و بینك بعد المشرفین فبئس القرین ) .

وكل من أعرض عن الاهتداء بالوحى الذي هو ذكر الله فلا بدأر. يقول هذا يوم القيامة .

فإن قيل: فهل لهذا عذر في ضلاله ؟ إذ كان مجسب أنه على هدى ،كا قال تمالي ( ٣٠: ٧ و يحسبون أنهم مهتدون ) قيل: لا عدر لهذا لا لأمثاله من الضلال الذين منشأ ضلالهم الإعراض عن الوحى الذي جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم . ولو ظن أنه مهتد . فإنه مفرط بإعراضه عن اتباع داعى الهدى . فإذا صل فإيما أأنى من تفريطه و إعراضه . وهذا مخلاف من كان ضلاله لعدم بلوغ الرسالة ، وعجزه عن الوصول إليها . فذاك له حكم آخر . والوعيد في القرآن إيما يتناول الأول .

وأما الثانى: فإن الله لا يعذب أحداً إلا بعد إقامة الحجة عليه ، كا قال تعالى ( ١٩٥٤ رسلا ) وقال تعالى ( ١٩٥٤ رسلا ) وقال تعالى ( ١٩٥٤ رسلا مبشر ين ومنذر بن ائلا يكون الناس على الله حجة بعد الرسل ) وقال تعالى في أهل النار ( ٤٣ : ٧٦ وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين ) وقال تعالى ( ٢٠٣٩ و وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين ) وقال تعالى ( ٢٠٣٩ و وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين ) وقال تعالى ( كنت لمن الساخرين أن تقول نفس : ياحسرتى على ما فرطت في جنب الله ، و إن كنت لمن الساخرين أو تقول وأن الله هدانى لكنت من المتقين . أو تقول حين ترى العداب : لوأن لى كرة فأكون من المحسنين . بلى قد جاءتك آيانى فكذبت بها واستكرت وكنت من المكافرين ) وهذا كثير في القرآن .

وقوله تعالى (۲۲:۲۰ و محشره يوم القيامة أعمى . قال : رب ، لم حشرتنى أعمى وقد كنت بصيرا ؟) اختلف فيه : هل هو من عمى البصيرة ، أو من عمى البصيرة ، والذين قالوا : هو من عمى البصيرة إنما حملهم على ذلك قوله ( ١٩ : ٣٨ أسمع بهم وأبصر يوم يأتوننا ) وقوله ( ٥٠ : ٢٢ لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد ) وقوله ( ٢٥ : ٢٢ يوم يرون الملائك لا بشرى يومئذ للمحرمين ) وقوله ( ٢٠ : ٢٠ لترون الجحيم . ثم لتروم عين اليقين ) ونظائر هذا مما أثبت لهم الرؤية في الآخرة . كقوله تعالى ( ٤٠ : ٤٠ وقوله وتراهم يعرضون عليها خاشعين من الذل ينظرون من طرف حنى ) وقوله

( ٥٢ : ١٤،١٣ يوم يدعون إلى نار جهنم دعًا. هذه النار التي كنتم بها تكذبون أفسحر هذا أم أنتم لا تبصرون ؟ ) وقوله ( ١٨ :٥٣ ورأى المجرمون النار فظنوا أنهم مواقعوها )

والذين رجحوا أنه من عمى البصر قالوا: السياق لا يدل إلا عليه. لقوله ( ١٧٤:٢٠ قال: رب ، لم حشرتنى أعمى ، وقد كنت بصيراً ) وهو لم يكن بصيراً في كفره قط ، بل قد تبين له حينئذ أنه كان في الدنيا في عمى عن الحق ، فكيف يقول: وقد كنت بصيرا ؟ وكيف بجاب بقوله: ( ٢٠: ١٢٥ كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ) بل هذا الجواب فيه تنبيه على أنه من عمى البصر ، وأنه جوزى من جنس عمله . فإنه لما أعرض عن الذكر الذي بعث الله به رسوله وعميت عنه بصيرته: أعمى الله بصره يوم القيامة . وتركه في العذاب ، كما ترك هو الذكر في الدنيا ، فجازاه على عمى بصيرته عمى بصره في الآخرة . وعلى تركه في العذاب ، وقال تعالى ( ١٧ : ٧٧ ومن يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد لهم أولياء من دونه ، وتحشرهم يوم القيامة على وجوههم عُميا وبُكمًا وصُمًا ) .

وقد قيل في هذه الآية أيضاً : إنهم عمى و بكم وصم عن الهدى ، كما قيل في قوله « وتحشره يوم القيامة أعمى ، قالوا : لأنهم يتكلمون يومئذ ويسمعون ويبصرون» .

ومن نصر أنه العمى والبكم والصم المضاد للبصر والسمع والنطق قال بعضهم: هو عمى وصمم و بكم مقيد لا مطلق . فهم عمى عن رؤية ما يسرهم وسماعه . ولهذا قد روى عن ابن عباس رضى الله عنهما قال « لا يرون شيئاً يسرهم »

وقال آخرون : هذا الحشر حين تتوفاهم الملائكة يخرجون من الدنيا كذلك فإذا قاموا من قبورهم إلى الموقف قاموا كذاك . ثم إنهم يسمعون ويبصرون فيا بعد . وهذا مروى عن الحسن .

وقال آخرون: هذا إنما يكون إذا دخلوا النار واستقروا فيها سلبوا الأسماع والأبصار والنطق، حين يقول لهم الرب تبارك وتعالى ( ٢٣ : ١٠٨ الحسؤوا فيها ولا تكلمون ) فحيئذ ينقطع الرجاء وتبكم عقولهم، فيصيرون بأجمعهم عمياً بكما صماً لا يبصرون ولا يسمعون ولا ينطقون، ولا يسمع منهم إلا الزفير والشهيق. وهذا منقول عن مقاتل.

والدين قالوا: المراد به العمى عن الحجة إنمها مرادهم : أنهم لاحجة لهم ، ولم يريدوا أن لهم حجة هم عمى عنها ، بل هم عمى عن الهدى ، كما كانوا فى الدنيا . فإن العبد يموت على ما عاش عليه ، و يبعث على مامات عليه .

و بهذا يظهر أن الصواب هو القول الآخر ، وأنه عمى البصر . فإن الكافر يعلم الحق يوم القيامة عياما ، و يقر بما كان يجحده فى الدنيا . فليس هو أعمى عن الحق ومئذ ،

وفصل الخطاب : أن الحشرهو الصم والجمع ، ويراد به نارة : الحشر إلى موقف القيامة . كقول النبي صلى الله عليه وسلم « انكم محشورون إلى الله حفاة عراة غرلاً » وكقوله تعالى (٨١ : ٥ و إذا الوحوش حشرت ) وكقوله تعالى دار ١٨ : ٤٢ وحشرناهم فلم نغادر ممهم أحدا ) ويراد به الضم والجمع إلى دار المستقر . فحشر المنقين : جمعهم وضمهم إلى الجنة . وحشر الكافرين : جمعهم وضمهم إلى النار ، قال تعالى (١٩ : ٥٨ يوم نحشر المتقين إلى الرحمن وفدا ) وقال تعلى (٢٣ : ٢٧ احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وما كانوا يعبدون من دون الله فاهدوهم إلى صراط الجمعم ) فهذا الحشرهو بعد حشرهم إلى الموقف ، رهو خشرهم وضمهم إلى النار . لأنه قد أخبر عمهم أنهم قالوا (٣٧ : ٢١ يا ويلنا هذا يوم الدين . هذا يوم الفصل الذي كنم به تكذبون ) ثم قال تعالى (٣٧ : ٢٧ يا وسلم المشروا الذين ظلموا وأزواجهم ) وهذا الحشر الثانى .

وعلى هذا فهم ما بين الحشر الأول من القبور إلى الموقف ، والحشر الثانى من الموقف إلى النار، فعند الحشر الأول: يسمعون و يبصرون ، و يجادلون، و يتكلمون وعند الحشرالثانى: يحشرون على وجوههم عميا و بكما وصماً . فلكل موقف حال يليق به ، و يقتضيه عدل الرب تعالى ، وحكمته . فالقرآن يصدق بعضاً بعضاً ( ٤ : ٨٢ ولوكان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا ) (١)

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ج ١ ص ٥٥ - ٤٨

### سورة الانبيا.

### خالفالفالف

قول الله تعالى ذكره :

( ۲۱ : ۸۳ وأيوب إذ نادي ربه أني مسنى الضر وأنت أرح الراحين )

ووجود طم المحبة في التملق له ، والإقرار له بصفة الرحمة، وأنه أرخم الراحمين . والتوسل إليه بصفاته سبحانه ، وشدة حاجته هو ونقره . ومتى وحد المبتلي هذا

كشفت عنه بلواه . وقد جرب أنه من قالها سبع مرات ولا ســما مع هذه المعرفة

كشف الله ضره . (١)

قول الله تعالى ذكره :

( ۲۲: ۰۷: وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ) أصح القولين في هذه الآية : أنها على عمومها .

اطلع الفولين في تلده اريه . إنها على وفيها على هذا التقدير وجهان .

أحدها: أنَّ عموم العالمين حصل لهم النفع برسالته. أما أتباعه: فنالوا بها كرامة الدنيا والآخرة

وأما أعداؤه المحاربون له : فالذين عجل قتلهم وموتهم خير لهم لأن حياتهم زيادة لهم في تغليظ العذاب عليهم في الدار الآخرة . وهم قد كتب عليهم الشقاء ، فتعجيل موتهم خير لهم من طول أعمارهم في الكفر .

وأما المعاهدون له: فعاشوا في الدنيا تحت ظله وعهده وذمته . وهم أقل شراً

بذلك العهد من المحار بين له .

(١) الفوائد ص ٣٣١

وأما المنافقون فحصل لهم بإظهار الايمان به حقن دمائهم وأموالهم وأهليهم واحترامها وجريان أحكام المسلمين عليهم في التوارث وغيرها .

وأما الأمم النائية عنه : فإن الله سبحانه رفع برسالته العذاب العام عرب أهل الأرض ، فأصاب كل العالمين النفع برسالته .

الوجه الثانى: أنه رحمة لكل أحد ، لكن المؤمنون قبلوا هذه الرحمة فانتفعوا بها دنيا وأخرى ، والكفار ردوها ، فلم يخرج بذلك عن أن يكون رحمة لهم ، لكن لم يقبلوها ، كما يقال : هذا دواء لهذا المرض . فإذا لم يستعمله لم يخرج عن أن يكون دواء لذلك المرض (1)

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام ص ١١٥و١١٦

# سورة الحج

قول الله تعالى ذكره

( ۲۲ : ۱ یا أیها الناس اتقوا ر بکم إن زلزلة الساعة شیء عظیم ، یوم ترویها تذهل کل مرضعة عما أرضعت )

المرضع: من لها ولد ترضعه . والمرضعة : من ألقمت الثدى للرضيع .

وعلى هذا فقوله تعالى ( يوم ترومها تذهل كل مرضعة عما أرضعت ) أبلغ من مرضع في هذا المقام. فإن المرأة قد تذهل عن الرضيع إذا كان غير مباشر للرضاعة.

مرضع في عدد المدام . فإن المراه قد الدهل عنه إلا لأمر هو أعظم عندها من فإذا التقم الثدى واشتغلت برضاعه لم تذهل عنه إلا لأمر هو أعظم عندها من اشتغالها بالرضاع

وتأمل رحمك الله السر البديع فى عدوله سبحانه عن كل حامل إلى قوله (ذات حمل) فإن الحامل قد تطلق على المهيأة للحمل، وعلى من هى فى أول حملها ومباديه . فإذا قيل : ذات حمل لم بكن إلا أنقد ظهر حملها وصلح للوضع كاملا، أو سقطا . كما يقال : ذات ولد .

فأتى في المرضعة بالتاء التي تحقق فعل الرضاعة دون النَّهيمُو لها .

وأتى فى الحامل بالسبب الذى يحقق وحود الحمل وقبوله للوضع . والله سبحانه وتعالى أعر (١)

قول الله تعالى د كره :

( ٣١،٣٠ : ٣١،٣٠ فاجتنبوا الرجس من الأونان واجتنبوا قول الزور حنَّفاء لله

<sup>(</sup>۱) بدائع الفوائد ج ۽ ص ۲۱

غير مشركين به ومن يشرك بالله فكا أنما خر من السهاء فتخطفه الطَّير أو تهوى به الريح في مكان سحيق).

فتأمل هذا المثل ومطابقته لحال من أشرك بالله . وتعلق بغيره .

و يجوز لك في هذا النشبيه أمران .

أحدها: أن تجعله تشبيهاً مركباً. ويكون قد شبه من أشرك بالله وعبد معه غيره برجل قد تسبب إلى هلاك نفسه هلا كالا يرجى معه نجاة . فصور حاله بصورة حال من خراً من السهاء فاختطفته الطير في الهواء فتفرق مِزعا في حواصلها ، أو عصفت به الربح حتى هوت به في بعض المطارح البعيدة .

وعلى هذا لا تنظر إلى كل فرد من أفراد المشبه ومقابله من المشبه به .

الثانى : أن يكون من التشبيه المفرق ، فيقابل كل واحد من أجزاء الممثل به . بالمثل به .

وعلى هذا فيكون قد شبه الايمان والتوحيد في علوه وسعته وشرفه بالسهاء التي هي مصعده ومهبطه . فمها هبط إلى الأرض وإليها يصعد منها . وشبه نارك الايمان والتوحيد بالساقط من السهاء إلى أسفل سافلين ، من حيث التضييق الشديد والآلام أنتراكة . والطير التي تتخطف أعضاءه وتمزقه كل ممزق بالشياطين التي يرسلها سبحانه وتعالى عليه تؤزه أزّا وتزعجه وتدفعه إلى مظان هلاكه . فكل شيطان له مِزعة من دينه رقابه ، كما أن لكل طير مزعة من لحمه وأعضائه والريح التي تهوى به في مكان سمحيق : هو هواه الذي يحمله على إنقاء نفسه في أسفل مكان وأبعده من السهاء (١)

قول الله تعالى ذكره:

( ٢٢ : ٢٣ يا أيها الناس ضرب مثل فاستمعوا له : إن الذين تدعون من

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ص٢١٦ ٢١٧٤

دون الله لن يخلقوا دباباً ولو اجتمعوا له . وإن يسلبهم الدباب شيئاً لا يستنقذوه منه ، ضعف الطالب والمطلوب . ما قدروا الله حق قدره إن الله لقوى عزيز ) حقيق على كل عبد أن يستمه قلمه لهذا الثال ، و تدريد من المستمد قلم المناسبة المستمد قلمه لما الثال ، و تدريد المستمد قلم المناسبة المستمد قلم المناسبة المستمد المستمد

حقيق على كل عبد أن يستمع قلبه لهذا المثل ، ويتسديره حق تديره . فإنه يقطع مواد الشرك من قلبه .

وذلك أن المعبود أقل درجاته أن يقدر على إيجاد ما ينفع عابده و إعدام ما يضره . والآلهة التي يعبدها المشركون من دون الله لن تقدر على خلق الذباب ، ولو اجتمعوا كلهم فخلقه ، فكيف بما هو أكبر منه ، بل لا يقدرون على الانتصار من الذباب إذا سلبهم شيئاً محا عليهم من طيب ونحوه ، فيستنقذوه منه . فلا هم قادرون على خلق الذباب الذي هو من أضعف الحيوانات ، ولا على الانتصار منه ، واسترجاع ما سلبهم إياه . فلا أعجز من هذه الآلهة ، ولا أضعف مها . فكيف يستحسن عاقل عبادتها من دون الله ؟

وهذا المثل من أبلغ ما أنزله الله سبحانه فى بطلان الشرك، وتجهيل أهله، وتقبيح عقولهم، والشهادة على أن الشيطان قد تلاعب بهم أعظم من تلاعب الصبيان بالكرة، حيث أعطوا الآلهـة التى من بعص لوازمها القدرة على جميع المقدورات، والإحاطة بحميع المعلومات، والغنى عن جميع المخلوقات، وأن يصمد إلى الرب فى جميع الحاجات، وتفريج الكربات، وإغاثة اللهفات، وإجابة الدعوات \_ فأعطوها لصور وتماثيل يمتنع عليها القدرة على أقل مخلوقات الإله الحق، وأذلها وأصغرها وأحقرها، ولو اجتمعوا لذلك وتعاونوا عليه.

نم سوى بين العابد والمعبود في الضعف والعجز بقوله ( ضعف الطالب والمطلوب ) قيل: الطالب والعابد، والمطلوب: المعبود، فهو عاجز متعلق بعاجز.

وقيل : هو تسوية بين السالب والمسلوب منه وهو تسوية بين الإله والذباب في الضعف والمجز .

وعلى هذا فقيل : الطالب الإله الباطل ، والمطلوب الذباب يطلب منه · ما استليه منه .

وقيل: الطااب الذباب، والمطاوب الإله فالذباب يطلب منه ما يأخذه بما عليه . والصحيح : أن اللفظ يتناول الجيع ، فضعف العابد والمعبود والمستسلب . فن جمل هذا إلها مع القوى العزيز ، فما قدر الله حق قدره ، ولاعرفه حق معرفته ولا عظمه حق تعظمه . (١)

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ ص ٢١٧، ٢١٨

# سورة المؤمنون

بسم الله الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ۲۳ : ۱۰ ، ۱۱ أولئك هم الوارثون . الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون) والفردس : اسم يقال على جميـم الجنة . ويقال : على أفضامها وأعلاها ، كا نه

أحق بهذا الاسم من غيره من الجنات

وأصل الفردوس: البستان، والفراديس البساتين. قال كمب: هو البستان الذى فيه الأعناب وقال الليث: الفردوس جنة دات كروم، يقال: كرم مفردس، أى معرش. وقال الضحاك: هى الجنة الملتفة بالأشجار، وهو اختيار المبرد.

وقال: الفردوس \_ فيما سمعت من كالام العرب \_ : الشجر الملتف ، والأعاب عليه

العنب، وجمعه الفراديس. قال: وله أما سمى باب الفراديس بالشام . وأنشد لجرير: فقلت للركب ، اذ جد المسير بنا يا مد ما ببن أبواب الفراديس

وقال مجاهد: هذا البستان بالرومية . واختاره الزجاج . فقال : هو بالرومية ، منقول إلى لغة العرب . قال وحقيقته : أنه البستان الذي يجمع كل مايكون في البستانين . قال حسان :

و إن ثواب الله كل مخلد جنان من الفردوس فيها يخلد (١) قول الله تعالى ذكره:

(٢٣ : ٩١ ما أتحد الله من ولد وما كان معه من إله . إذاً لذهب كل إله بما خاق، ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون )

<sup>(</sup>۱) حادى الأرواح بر ١ ص١٥٩ ، ١٦

تأمل هذا البرهان الباهم بهذا اللفظ الوجيز البين. فإن الأله الحق لابد أن يكون خالقا فاعلا ، يوصل إلى عابديه النفع ، و يدبع عنهم الضر فلو كان معه سبحانه إله لكان له خلق وفعل ، وحينئذ فلايرضى شركة الآله الآخر معه ، بل إن قدر على قهره والتفرد بالألهية دونه فعل، و إن لم يقدر على ذاك انفرد بخلفه ، وفهب به ، كا ينفرد ملوك الدنيا بعضهم عن بعض بمماليكهم ، إذا لم يقدر المنفرد على قهر الآخر ، والعلو عليه ، فلا بد من أحد أمور ثلاثة : إما أن يذهب كل إله بخلقه وسلطانه . و إما أن يعلو بعضهم على بعض . و إما أن يكونوا كلهم تحت قهر إله واحد ، يتصرف فيهم ولا يتصرفون فيه ، و يمتنع من حكهم ولا يمتنعون من حكمهم ولا يمتنعون من حكمهم ولا يمتنعون من حكمه ، فيكون وحده هو الاله الحق ، وهم العبيد المر بو بون المقهورون .

وانتظمام أمر العالم العلوى والسفلى وارتباط بعضه ببعض ، وجريانه على نظام محكم لايختلف ، ولا يفسد . من أدل دليل على أن مديره واحد ، لا إله غيره كا دل دليل التمانع على أن خالقه واحد ، لارب غيره .

فذلك تمانم في الفمل والإيجاد ، وهذا تمانع في الغاية والألوهية .

فكما يستحيل أن يكون للعــالم ربان خالقان متكافئان كذلك يستحيل أن يكون له إلهان معبودان (١)

<sup>(</sup>۱) صوائق مرسلة ج ۱ ص ۹۹

# سورة النور

بسم الله الرحمن الرحم

قال الله تعالى ذكره :

الله نور السموات والأرض مثل نوره كشكاة فيها مصباح. المصباح في زجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية ، يكاد زيتها يضىء ولولم تمسسه نار ، نور على نور يهدى الله انوره من يشاء. ويضرب الله الأمثال للناس. والله بكل شيء عليم ) .

قال أبي بن كعب: مشل نوره فى قلب المسلم. وهذا هو النور الذى أودعه الله فى قلب عبده من معرفته ومحبته والإيمان به وذكره. وهو نوره الذى أنزله اليهم فأحياهم به ، وجعلهم يمشون به بين الناس. وأصله فى قلوبهم ، ثم تقوى مادته فتترايد حتى تظهر على وجوههم وجوارحهم وأبداتهم ، بل وثيابهم ودورهم ، يبصره من هو من جنسهم ، و إن كان سائر الخلق له منكر فإذا كان يوم القيامة ببصره من هو من جنسهم ، و إن كان سائر الخلق له منكر فإذا كان يوم القيامة برز ذلك النور ، وصار بأيمانهم يسمى بين أيديهم فى ظلمة الجسر حتى بقطعود وهم فيه على حسب قوته وضعفه فى قلوبهم فى الدنيا .

منهم من نوره كالشمس ، وآخر كالقمر ، وآخر كالنجوم ، وآخر كالسراج ، وآخر كالسراج ، وآخر يعطى نوراً على إبهام قدمه يضى ، مرة و يطفأ أخرى ، إذ كانت هذه حال نوره في الدنيا ، فأعطى على الجسر بمقدار ذلك ، بل هو نفس نوره ظهر له عيانا ولا لم يكن للمنافق نور ثابت في الدنيا ، بل كان نوره ظاهراً لا باطنا أعطى نوراً ظاهر اماله إلى الظلمة والذهاب .

وضرب الله عز وجل لهذا النور ومحمله وحامله ومادته مثلا بالشكاة، وهي الكوّة في الحائط فهي مثل الصدر، وفي تلك المشكاة زجاجة من أصفي الزجاج

حتى شبهت بالسكوكب الدرى فى بياضه وصفائه. وهى مثل القلب وشبه بالزجاجة لأنها جمعت أوصافا هى فى قلب المؤمن ، وهى الصفاء والرقة والصلابة فيرى الحق والهدى بصفائه وتحصل منه الرأفة والرحمة والشفقة برقته ، و يجاهد أعداء الله تعالى و يغلظ عليهم و يشتد فى الحق ، و يصلب فيه بصلابته ، ولا تبطل صفة منه صفة أخرى ولا تعارضها بل تساعدها وتعاضدها ( ٤٨ : ٢٩ أشداء على الكفار رحماء أينهم ) وقال تعالى (٣٠ : ٩ من الله لنت لهم ، ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك ) وقال تعالى (٣٠ : ٩ يا أيها النبي جاهد الكفار والمنافقين واغلظ عليهم )

وفي أثر « القلوب آنية الله تعالى فى أرضه، فأحبها إليه أرقها وأصلبها وأصفاها » .

و بازاء هذا القلب قلبان مذمومان على طرفى نقيض .

أحدها : قلب حجرى قاس ، لارحمة فيه ، ولاإحسان ولا بر ، ولا له صفاء يرى به الحق ، بل جبار جاهل ، لاعلم له بالحق ولا رحمة فيه للخلق .

و بازائه قلب ضعيف مائى لاقوة فيه ولا استمساك ، بل يقبل كل صورة وليس له قوة حفظ تلك الصور ، ولا قوة التأثير في غيره. وكل ماخالطه أثر فيه من قوى وضعيف ، وطيب وخبيث .

وفى الرجاجة مصباح ، وهو النور الذى فى الفتياة ، وهى حاملته . ولذلك النور مادة وهو زيت قد عصر من زيتونة فى أعدل الأماكن تصيبها الشمسأول المهار وآخره ، فزينها من أصفى الزيت وأبعده من الكدر ، حتى إنه ليكاد من صفائه يضىء بلا نار .

فهذه مادة نور المصباح . وكذلك مادة نور المصباح الذي في قلب المؤمن : هو من شجرة الوحي التي هي أعظم الأشياء بركة ، وأبعدها عن الانحراف ، بل هي

أوسط الأمور وأعدلها وأفضلها ، لم تنخرف انحراف النصرانية ، ولا انحراف البهودية بل هي وسط بين الطرفين المذمومين في كل شيء .

فهذه مادة مصباح الإيمان في قلب المؤمن

ولما كان ذلك الزيت قداشتد صفاؤه حتى كاد أن يضى. بنفسه ، ثم خالط النار فاشتدت بها إضاءته وقويت مادة ضوء النارية فيه كان ذلك نوراً على نور .

وهكذا المؤمن: قلبه مضى ويكاديمرف الحق بفطرته وعقله ، ولكن لامادة له من نفسه ، فجاءت مادة الوحى فباشرت قلبه . وخالطت بشاشته فازدادنورا بالوحى على نوره الذى فطره الله تعالى عليه . فاجتمع له نور الوحى إلى نور الفطرة . نور على نور ، فيكاد ينطق بالحق ، و إن لم يسمع فيه أثراً ، ثم يسمع الأثر مطابقا لما شهدت به فطرته ، فيكون نورا على نور.

فهذا شأن المؤمن يدرك الحق بفطرته مجملاً ، ثم يسمع الأثر جاء به مفصلاً ، فينشأ إيمامه عن شهادة الوحى وعن شهادة الفطرة

فليتأمل اللبيب هذه الآية العظيمة ومطابقتها لهذه المعانى الشريفة فقد ذكر سبحانه وتعالى نوره فى السموات والأرض ، ونوره فى قلب عباده المؤمنين : النور المعقول المشهور بالبصائر والقلوب ، والنور المحسوس المشهود بالأبصار الذى استنارت به أقطار العالم العلوى والسفلى . فهما نوران عظيمان ، وأحدها أعظم من الآخر .

وكما أنه إذا فقد أحدها من مكان أو موضع لم يمش فيه آدمى ولاغيره ، لأن الحيوان إنما يكون حيث يكون النور ، ومواضع الظامة التي لا يشرق عليها نور لا يعيش فيها حيوان ولا يكون البتة ، فكذلك أمة فقد فيها نور الوحى والايمان ميتة ولابد ، وقلب فقد منه هذا النور : ميت ولابد ، لا حياة له البتة ، كا لاحياة للحيوان في مكان لانور فيه (١)

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب ص ٧٣٦

### قول الله تعالى ذكره :

( ٣٥:٧٤ الله نور السموات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح فى زجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب دُرِّيٌّ يوقد من شجرة مباركة زيتونة ، لاشرقية ولاغر بية ، يكاد زيتها يضى، ولو لم تمسسه نار . نور على نور ، يهدى الله لنوره من يشاء . و يضرب الله الأمثال للناس . والله بكل شىء عليم )

وقد فسر قوله تمالى ( الله نور السموات والأرض ) بَكُونه منور السموات والأرض، وهادى أهل السموات والأرض، فبنوره اهتدى أهل السموات والأرض وهذا إنما هو فعله ، و إلا فالنور الذى هو من أوصافه قائم به . ومنه اشتق له اسم النور ، الذى هو أحد الأسماء الحسنى

والنور يضاف إليه سبحانه على أحدد وجهين : إضافة صفة إلى موصوفها ، وإضافة مفعول إلى فاعله

فالأول كقوله عز وجل (٣٩ :٦٩وأشرقت الأرض بنور ربها) فهذا إشراقها يوم القيامة بنوره تعالى ، إذا جاء افصل للقضاء

ومنه قول النبي صلى الله عليه وسلم فى الدعاء المشهور « أعوذ بنور وجهك الكريم : أن تُضلَّى . لا إله إلا أنت »

وفى الأثر الآخر «أعوذ بوجهك، أو بنور وجهك الذى أشرقت له الظلمات» فأخبر صلى الله عليه وسلم: أن الظلمات أشرقت لنور وجه الله ، كما أخسبر تعالى: أن الأرض تشرق يوم القيامة بنوره

وفى معجم الطبرانى والسنة له ، وكتاب عثمان بن سعيد الدارمى وغيرها : عن ابن مسمود رضى الله تعالى عنه قال « ليس عند ر بكم ليـــل ولا مهار ، نور السموات والأرض من نور وجهه »

وهذا الذي قاله ابن مسمود رضى الله تمالى عنه أقرب إلى تفسير الآية من قول من فسرها بأنه هادي أهل السموات والأرض وأما من فسرها بأنه مُنَوِّر السموات والأرض فلا يتنافى بينه و بين قول بن مسعود.

والحق أنه نور السموات والأرض بهذه الاعتبارات كلها

وفى صحيح مسلم وغيره من حديث أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه قال « قام بيننا رسول الله صلى الله عليه وسلم بخمس كلات ، فقال : إن الله لاينام ، ولا ينبغى له أن ينام ، يخفض القسط و يرفعه ، يُرفع إليه عمل الليل قبل عمل المهار وعمل المهار قبل عمل الليل ، حجابه النور لوكشفه لأحرقت سُبحات وجهم ما انتهى إليه بصره من خلقه »

وفى صحيح مسلم عن أبي ذر رضى الله عنه قال « سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم : هل رأيت ر بك ؟ قال : نور . أنَّى أراه ؟! »

سمعت شیخ الاسلام این تیمیة رحمه الله یقول : معناه :کارے کُمُّ نور ، أو حال دون رؤیته نور ، فأنَّی أراه ؟

قال: ويدل عليه: أن في حض الألفاظ الصحيحة « هل رأيت ربك؟ فقال: رأيت نورا »

وقد أعضل أمر هذا الحديث على كثير من الناس ، حتى صححه بعضهم فقال « نور إنى أراه » على أمها ياء النسب . والكلمة كلة واحدة . وهذا خطأ لفظاً ومعنى . و إنما أوجب لهم هذا الاشكال والخطأ : أنهم لما اعتقدوا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى ربه ، وكان قوله « أنى أراه » كالانكار المرؤية حارو فى الحديث ورده بعضهم باضطراب لفظه

وكل هذا عدول عن موجب الدليل

وقد حكى عُمَان من سعيد الدارمي في كتاب الرؤية له إجماع الصحابة على أنه لم ير ربه ليلة المعراج . و بعضهم استثنى ابن عباس فيمن قال ذلك

وشيخنا يقول: ليس ذلك بخلاف في الحقيقة ، فان ابن عباس لم يقل رآه

بعینی رأسه . وعلیه اعتمد أحمد فی إحدی الروایتین ، حیث قال : إنه صلی الله علیه وسلم رأی ر به عز وجل . ولم يقل بعینی رأسه . ولفظ أحمد لفظ ابن عباس رضی الله عنه

و يدل على صحته : ما قال شيخنا فى معنى حديث أبى ذر رضى الله عنه : قوله صلى الله عليه وسلم فى الحديث الآخر «حجابه النور » فهذا النور هو \_والله أعلم \_ النور المذكور فى حديث أبى ذر رضى الله عنه « رأيت نورا »

#### فص\_\_\_ل

وقوله تعالى ( مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ) هذا مثل لنوره فى قلب عبده المؤمن ، كما قال أبى بن كعب وغيره

وقد اختلف فى مفسر الضمير فى «نوره» فقيل : هو النبى صلى الله عليه وسلم أى مثل نور محمد صلى الله عليه وسلم

وقيل : مفسره المؤمن ، أي مثل نور المؤمن

والصحيح: أنه يعود على الله مبحانه وتعالى . والمعنى : مثل نور الله سبحانه وتعالى في قلب عبده وأعظم عباده نصيبا من هذا النور : رسوله صلى الله عليه وسلم فهذا مع ماتضمنه عود الضمير المذكور ، وهو وجه الكلام ، يتضمن التقادير الثلاثة ، وهو أتم لفظا ومعنى

وهذا النور بضاف إلى الله تعالى ، إذ هو معطيه لعبده ، وواهبه إياه.و يضاف إلى العبد ، إذ هو محله وقابله . فيضاف إلى الفاعل والقابل . ولهــذا النور فاعل وقابل ، ومحل وحامل ، ومادة

قد تضمنت الآية ذكر هذه الأمور كلها على وجه التفصيل. فالفاعل: هو الله تمالى مفيض الأنوار، الهادى لنوره من يشاء. والقابل: العبد الؤمن. والحمل: قلبه. والحامل: همته وعزيمته وإرادته. والمادة: قوله وعمله

وهذا التشبيه المحيب الذي تضمنته الآية فيه من الأسرار والمعانى و إظهار تمام نعمته على عبده المؤمن بما أباله من نوره : مانقر به عيون أهله ، وتبتهرج به قلوبهم .

وفي هذا التشبية لأهل المعاني طريقتان

إحداها: طريقة التشبيه المركب، وهي أقرب مأخداً وأسلم من التكلف، وهي أن تشبه الجلة برمنها بنور المؤمن من غدير تعرض لتفصيل كل جزء من أجزاء المشبه، ومقابلته بجزء من المشبه به. وعلى هذا عامة أمثال القرآن

فتأمل صفة المشكاة ، وهي كُوَّة تنفذ لتكون أجمع للضو، ـ قد وضع فيها مصباح . وذلك المصباح داخل زجاجة تشبيه الـكوكب الدرى في صفائها وحسنها، ومادته من أصفى الأدهان وأتمها وقوداً ، من زيت شجرة في وسط القراح ، لاشرقية ولا غربية ، نحيث تصيبها الشمس في إحدى طرفي النهار ، بل هي في وسط القراح ، محمية بأطراف ، تصيبها الشمس أعدل إصابة. والآفات إلى الأطراف دومها . فمن شدة إضاءة زيتها وصفائه وحسنه يكاد يضي، من غير أن تمسه نار دومها . فمن شدة إضاءة زيتها وصفائه وحسنه يكاد يضي، من غير أن تمسه نار وخصه به

والطريقة الثانية : طريقة النشبيه المفصل ، فقيل : المشكاة صدر المؤمن . والزجاجة : قلبه. شبه قلبه بالزجاجة لرقتها وصفائها وصلابها. وكذلك قلب المؤمن فانه قد جمع الأوصاف الثلاثة ، فهو يرحم ويحسن ، ويتحنن ، ويشفق على الخلق برقته ، و بصفائه تتجلى فيه صور الحقائق والعلوم على ماهى عليه . ويباعد الكدر والدرن والوسيخ بحسب ما فيه من الصفاء ، و بصلابته يشتد في أمر الله ويتصلب في ذات الله تعالى ، ويقوم بالحق لله تعالى .

وقد جعل الله تعالى القاوب كالآنية ، كما قال بعض السلف « القلوب آنية الله في أرضه ، وأحبها إلى الله أرقها وأصلبها وأصفاها » والمصباح هو ور الإيمان في

قلبه ، والشجرة المباركة : هي شجرة الوحى المتضمنة للهدى ودين الحق. وهي مادة المصباح التي يتقد منها . والنور على النور نور الفطرة الصحيحة ، والادراك الصحيح ونور الوحى والكتاب ، فينضاف أحد النورين إلى الآخر فيزداد العبد نوراً على نور . ولهذا يكاد ينطق بالحق والحسكة قبل أن يسمع ما فيه من الأثر ، ثم يباغه الأثر عثل ما وقع في قلبه ونطق به ، فيتفق عنده شاهد العقل والشرع ، والفطرة والوحى فيريه عقله وفطرته وذوقه الذي جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم هو الحق لا يتعارض عنده العقل والنقل ، بل يتصادقان و يتوافقان فهذا علامة النور على النور ، عكس من تلاطمت في قلبه أمواج الشبه الباطلة ، والخيالات الفاسدة ، النور ، عكس من تلاطمت في قلبه أمواج الشبه الباطلة ، والخيالات الفاسدة ، كا قال الله (٢٤٠٤ و كظامات في بحر لجي يغشاه موج من فوقه موج ، من فوقه سيحاب ، ظلمات بعضها فوق بعض ، إذا أخرج يده لم يكد يراها . ومن لم يجعل الله نوراً فاله من نور )

فانظر كيف تضمنت هذا الآيات طرائق انتظمت طوائف بنى آدم أثم انتظام واشتبلت عليها أكل اشتمال . فإن الناس قسمان : أهل الهدى والبصائر . الذين عرفوا أن الحق فيا جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم عن الله سبحانه ، وأن كل ما عارضه فشبهات يشتبه أمرها على من قل نصيبه من العقل والسمع ، فيظنها شيئاً له حاصل ينتفع به ، وهي

(۲۶ : ۳۹ : ۲۶ مراب بقيعة يحسبه الظمآن ماءً ، حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده فوفاه حسابه. والله سريع الحساب ، أو كظامات فى بحر لجى يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ظلمات بعضها فوق بعض ، إذا أخرج يده لم يكد يراها . ومن لم يجعل الله له نوراً فماله من نور )

وهؤلاء هم أهل الهدى ودين الحق ، أصحاب العلم النافع ، والعمل الصالح ، الذين صدقوا الرسول صلى الله عليه وسلم في أخباره ، ولم يعارضوه بالشبهات ،

وأطاعوه فى أوامره ، ولم يضيعوها بالشهوات . فلاهم فى علمهم من أهل الخوض المخراصين ، (الذين هم فى غرة ساهون) ، ولاهم فى علمهم من المستمتعين بخلاقهم ، الذين حبطت أعمالهم فى الدنيا والآخرة ، وأولئك هم الخاسرون . أضاء لهم نور الوحى المبين ، فرأوا فى نوره أهل الظلمات فى ظلمات آرائهم يعمهون ، وفى ضلالتهم يتهوكون ، وفى ريبهم يترددون ، مغترين بظاهر السراب ، مُعجلين مجدبين مما بعث الله به رسوله صلى الله عليه وسلم من الحكمة وفصل الخطاب ، مُعدبين مما بعث الله به رسوله صلى الله عليه وسلم من الحكمة وفصل الخطاب ، إن عندهم إلا نحاتة الأفكار ، وزبالة الأذهان التي قد رضوا بها واطمأ وا إليها ، وقدموها على السنة والقرآن (إن فى صدورهم إلا كبر ماهم ببالغيه ) أوجبه لهم اتباع الهوى ، ونخوة الشيطان ، وهم لأجله بجادلون فى آبات الله بغير سلطان .

#### فصبيل

القسم الثانى: أهل الجهل والظلم ، الذين جمعوا بين الجهل بما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والظلم لأنفسهم باتباع أهوائهم ، الذين قال الله تعالى فيهم ( ٥٣ : ٢٣ إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس . ولقد جاءهم من ربهم الهدى ) .

### وهۇلاء قىلمان :

أحدهما: الذين يحسبون أمهم على علم وهدى ، وهم أهل الجهل والصلال . فيؤلاء أهل الجهل المركب ، الذين يجهلون الحق و يعادون أهله ، و ينصرون الباطل و يوالونه ، و يوالون أهله ( ٥٨ : ١٨ و يحسبون أمهم على شيء ، ألا إنهم هم الكاذبون ) .

فهم لاعتقادهم الشيء على خلاف ماهو عليه بمنزلة رأنى السراب ، الذي يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئًا . وهكذا هؤلاء أعمالهم وعلومهم بمنزلة السراب الذي لا يخون صاحبه أحوج ماهو إليه . ولم يقتصر على مجرد الحيبة والحرمان .كما هو حال من أمَّ السراب فلم يجده ماء ، بل انضاف إلى ذلك :

أنه وجدعنده أحكم الحاكين ، وأعدل العاليين سبحانه وتعالى ، فحسب له ماعنده من العلم والعمل، فوفاه إياه بمثاقيل الذر . وقدم إلى ماعمل من عمل يرجو نفعه ، فجعله هباء منثوراً ، إذ لم يكن خالصاً لوجهه ، ولا على سنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، وصارت تلك الشبهات الباطلة التي كان يظنها علوماً نافعة كذلك هباء منثوراً ، فصارت أعماله وعلومه حسرات عليه .

و« السراب » ما يرى فى الفلاة المنبسطة من ضوء الشمس وقت الظهيرة ، يسرب على وجه الأرض ، كأنه ماء بجرى .

و « القيعة » والقاع : هو المنبسط من الأرض الذي لا جبل فيه ولا واد .

فشبه علوم من لم يأخذ علومه من الوحى وأعماله : بسراب يراه المسافر فى شدة الحر فيؤمه ، فيخيب ظنه ، و يجده ناراً تتلظى .

فهكذا علوم أهل الباطل وأعمالهم إذا حشر الناس، واشتد بهم العطش بدت لهم كالسراب فيحسبونه ماء، وإذا أتوه وجدوا الله عنده، فأخذتهم زبانية العذاب فنقلوهم إلى نار الجحيم (٤٧: ١٥ فسقوا ماء حميا فقطع أمعاءهم) وذلك الماء الذي سقوه هو تلك العلوم التي لا تنفع والأعمال التي كانت فنير الله تعالى صبرها الله تعالى حميا، وسقاهم إياه، كما أن طعامهم ( ١٨٠ ٢، ٢ من ضريع لا يسمن ولا يغنى من جوع) وهو تلك العلوم والأعمال الباطلة، التي كانت في الدنيا كذلك لا تسمن ولا تغنى من جوع.

وهؤلاء هم الذين قال الله عنهم ( ١٠٤،١٠٣٠١٨ قل هل ننبشكم بالأخسرين أعالا ? الذين صل سعيهم فى الحياة الدنيا، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً ) وهم الدين عنى الله بقوله (٢٠: ٢٥ وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثوراً ).

وهم الذين عنى بقوله تعالى ( ٢ : ١٦٧ كذلك يريهم الله أعمالهم حسرات عليهم وما هم بخارجين من النار ) القسم الثاني من هذا الصنف : أصحاب الظلمات .

وهم المنغمسون في الجهل ، بحيث قد أحاطت بهم جاهليتهم من كل وجه ، وهم لذلك بمنزلة الأنعام ، بل هم أضل سبيلا .

فرؤلاء أعمالهم التي يعملونها على غير بصيرة ، بال بمحرد التقليد ، واتباع الآباء من غير نور من الله تعالى .

فظلمات : جمع ظلمة ، وهى ظلمة الجهل ، وظلمة الكفر ، وظلمة ظلم النفس بالتقليد واتباع الهوى ، وظلمة الشك والربب ، وظلمة الإعراض عن الحق الذى بعث الله تعالى به رسله صلوات الله وسلامه عليهم . والنور الذى أثرله معهم ليخرجوا به الناس من الظلمات إلى النور .

فالمعرض عما بعث الله به عبده ورسوله محمداً صلى الله عليه وسلم من الهدى ودين الحق بتقلب فى خمس ظلمات: قوله ظلمة ، وعمله ظلمة ، ومدخله ظلمة ، ومحرجه ظلمة ، ومصيره إلى الظلمة ، وقلبه مظلم ، ووجهه مظلم ، وكلامه مظلم ، وحاله مظلم ، و إذا قابلت بصيرته الخفاشية ما بعث الله به محمداً صلى الله عليه وسلم من النور حَدَّ فى الهرب عنه ، وكاد نوره يخطف بصره . فهرب إلى ظلمات الآراه . التي هي به أنسب . كا قيل :

خفافيش أعشاها الهار بضوئه ووافقها قطع من الليل مظلم فإذا جاء إلى زبالة الافكار ، ونحاتة الأذهان ، جال وصال ، وأبدى وأعاد ، وقعقع وفرقع . فإذا طلع نور الوحى ، وشمس الرسالة انجَحَر فى حِحَرة الحَمْرات . قوله ( فى نحر لجى ) « اللجى » العميق ، منسوب إلى لجة البحر . وهو معظمه وقوله تعالى ( ينشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ) تصوير لحال هذا المعرض عن وحيه .

فشبه تلاطم أمواج الشبه والبـاطل فى صدره بتلاطم أمواج ذلك البحر . وأنها أمواج بعضها فوق بعض . والضمير الأول في قوله « يغشاه » راجع إلى البحر . والضمير الثاني في قوله « من فوقه » عائد إلى الموج .

ثم إن تلك الأمواج مغشاة بسحاب .

فههنا ظلمات : ظلمة البحر الاجي ، وظلمة الموج الذي فوقه ، وظلمة السحاب الذي فوق ذلك كله . إذا أخرج من في هذا البحر يده لم يكد يراها .

واختِلف في معنى ذلك

فقال كثير من النحاة : هو نفى لمقار بة رؤيتها وهو أبلغ من نفيه الرؤية ، وأنه قد ينفى وقوع الشيء ولا ينفى مقار بته . فكأنه قال : لم يقارب رؤيتها بوجه قال هؤلاء : «كاد » من أفعال المقار بة ، لها حكم سائر الأفعال فى النفى والإثبات . فإذا قيل : كاد يفعل فهو إثبات مقار بة الفعل . فإذا قيل : لم يكد يفعل ، فهو نفى لمقار بة الفعل .

وقالت طائعة أخرى : بل هذا دال على أنه إنما يراها بعد جهد شديد . وفى ذلك إثبات رؤيتها بعد أعظم العسر ، لأجل تلك الظلمات .

قالوا: لأن «كاد» لها شأن ليس لغيرها من الأفعال . فإنها إذا أثبتت نفت ، وإذا نفت أثبتت ، فإذا قلت : ماكدت أصل إليك . فهناه : وصلت إليك بعد الجهد والشدة . فهذا إثبات للوصول . وإذا قلت :كاد زيد يقوم . فهى نفى لقيامه ،كما قال تعالى (٧٧: ١٩ وأنه لما قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه لبدا ) ومنه قوله تعالى (٨٠: ٥١ و إن يكادوا الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم لما سمعوا الذكر ) وأنشد بعضهم في ذلك لغزا

أنحوى هذا العصر : ما هى لفظة جرت فى لسان جرهم وتمود ؟ و إذا استعملت فى صورة النفي أثبتت فإن أثبتت قامت مقام جحود ؟ وقالت فرقة ثالثة ، منهم أبو عبد الله بن مالك وغيره : إن استعالها مثبتة يقتضى نفيه بطريق يقتضى نفيه بطريق

الأولى . فهى عنده تنفى الخبر ، سواء كانت منفية أو مثبتة . فلم يكد زيد يقوم أبلغ عنده فى النفى من لم يقم . واحتج بأنها إذا نفيت وهى من أفعال المقار بة فقد نفت مقار بة الفعل ، وهو أبلغ من نفيه . وإذا استعملت مثبتة فهى تقتضى مقار بة اسمها لخبرها . وذلك يدل على عدم وقوعه . واعتذر عن مثل قوله تعالى مقار بة اسمها لخبرها وذلك يدل على عدم وقوعه . واعتذر عن مثل قوله تعالى ( ٢١: ٢ فذبحوها وما كادوا يفعلون ) وعن مثل قوله : وصلت إليك وما كدت أصل ، وسلمت وما كدت أسلم : بأن هذا وارد على كلامين متباينين أى فعلت كذا بعد أن لم أكن مقار باله . فالأول يقتضى وجود الفعل . والثانى يقتضى أنه لم يكن مقار باله ، بل كان آيساً منه . فها كلامان مقصود بهما أمران متباينان .

وذهبت فرقة رابعة: إلى الفرق بين ماضيها ومستقبلها . فإذا كانت في الإثبات فعى لمقار بة الفعل ، سواء كانت بصفة الماضى أو المستقبل . وإن كانت في طرف النفى فإن كانت بصيغة المستقبل كانت لنفى الفعل ومقار بته نحو قوله ( لم يكد يراها ) وإن كانت بصيغة المساضى فهى تقتضى الإثبات ، نحو قوله ( فذبحوها وما كادوا يفعلون )

فهذه أر بعة طرق للنحاة في هذه اللفظة .

والصحيح: أنها فعل يقتضى المقاربة . ولها حكم سائر الأفعال ، ونفى الخبر لم يستفد من لفظها ووضعها . فإنها لم توضع لنفيه ، و إنما استفيد من لوازم معناها . فإنها إذا اقتضت مقاربة الفعل لم يكن واقعاً ، فيكون منفياً باللزوم .

وأما إذا استعملت منفية فإن كانت في كلام واحد فهى لنفى المقاربة ، كا إذا قلت : لا يكاد البطال يفلح ، ولا يكاد البخيل يسود ، ولا يكاد العبان يفرح . ونحو ذلك .

و إن كانت في كلامين اقتضت وقوع الفعل بعد أن لم يكن مقار با . كا قال ابن مالك .

فهذا التحقيق في أمرها .

والقصود: أن قوله ( لم يكد يراها ) إما أن يدل على أنه لا يقارب رؤيتها لشدة الظلمة ، وهو الأظهر . فإذا كان لا يقارب رؤيتها فكيف يراها ؟ قال ذو الرمة :

إذا عَيَّر النأى المحبين ، لم يَكد رسيس الهوى من حب مَيَّة ببرح أي لم يقارب البراح . وهو الزوال . فكيف يزول ؟

فشبه سبحانه أعالهم أولا فى فوات نفعها وحصول ضررها عليهم بسراب خداء يخدع رائيه من بعيد ، فإذا جاءه وجد عنده عكس ما أمّله ورجاه .

وشبهها ثانياً في ظلمتها وسوادها لكونها باطلة خانية عن نور الإيمان بظلمات متراكمة في لجج البحر المتلاطم الأمواج، الذي قد غشيه السحاب من فوقه.

فياله تشبيهاً ما أبدعه ، وأشد مطابقة لحال أهل البدع والضلال ، وحال سن عبد الله سبحانه وتعالى على خــلاف ما بعث به رسوله صلى الله عليه وسلم وترك به كتابه .

وهذا التشبيه هو تشبيه لأعمالهم الباطلة بالمطابقة والتصريح، ولعلومهم وعقائدهم الفاسدة باللزوم.

وكل واحد من السراب والظلمات مثل لمجموع علومهم وأعمالهم . فهي سراب لا حاصل لها ، وظلمات لا نور فيها .

وهذا عكس مثل أعمال المؤمن وعلومه التي تلقاها من مشسكاة النبوة . فإنها مثل النيث الذي به انتفاع أهل الدنيا والآخرة . ولهذا يذكر سبحانه هذين المثلين في القرآن في غمير موضع لأوليائه وأعدائه (١)

وقال في أعلام الموقعين :

<sup>. (</sup>١) اجتماع الجيوش الاسلامية ص ٦ ـــ ١٣

ذكر سبحانه للكافرين مثلين : مثلا بالسراب، ومثلا بالظلمات المتراكمة وذلك لأن المعرضين عن الهدى والحق وعان .

أحدهما: من يظن أنه على شيء، فيتبين له عند انكشاف الحقائق خلاف ما كان يظنه، وهذه حال أهل الجهل، وأهل البدع والأهواء، الذين يظنون أمهم على هدى وعلم. فاها انكشفت الحقائق تبين لهم أنهم لم يكونوا على شيء، وأن عقائدهم وأعمالهم التي ترتبت عليها كانت كسراب بقيعة ، يرى في عين الناظر ماء ولا حقيقة له، وهكذا الأعمال التي لغير الله، وعلى غير أمره ، يحسبها العامل نادمة له، وليست كذلك. وهذه الأعمال التي قال الله عز وجل فيها ( ٢٥ : ٢٣ وقدمنا إلى ماعلوا من عمل فجعلناه هباءاً منثورا)

وتأمل جعل الله سبحانه السراب بالبقيعة \_ وهي الأرض القفراء الخالية من البناء، والشجر والنبات والعالم \_ فجعل السراب أرض قفر لاشيء بها، والسراب لاحقيقة له، وذلك مطابق لأعمالهم وقاوبهم التي أقفرت من الإيمان والهدى

وتأمل ما تحت قوله ( تحسبه الظمآن ما، ) والظآن : الذي قد اثنتذ عطشه فرأى السراب فظنه ما، فتبعه ، فلم يجدد شيئاً ، بل خانه أحوج ما كان إليه فكذلك هؤلاء لما كانت أعمالهم على غير طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم، ولغير الله جعلت كالسراب ، فرفعت لهم أظمأ ما كانوا وأحوج ما كانوا إليها ، فلم يجدوا شيئاً ، ووجدوا الله سبحانه ثم فجازاهم بأعمالهم ، ووفاهم حسابهم .

وفي الصحيح من حديث أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم في حديث التجلي يوم القيامة « ثم يؤتى بجهم، سرض كأمها السراب، فيقال المهود: ما كنتم تعبدون ? فيقولون: كنا نعبد عزير ابن الله، فيقال: كذبتم، لم يكن لله صاحبة ولا ولد، فما تريدون ؟ فيقولون: تريد أن تسقينا، فيقال لهم: اشر بوا، فيتساقطون في جهم ، ثم يقال المنصاري: ما كنتم تعبدون ؟ فيقولون: كنا نعبد المسيح ابن الله، فيقال لهم: كذبتم، لم يكن لله صاحبة ولا ولد، فما تريدون ؟

فيقولون: تريد أن تسقينا ، فيقال لهم: اشر بوا ، فيتساقطون» وذكر الحديث. وهذه حال كل صاحب باطل ، فانه يخونه بأطله أحوج ماكان إليه. فان الباطل لاحقيقة له ، وهوكاسمه باطل .

فاذا كان الاعتقاد غير مطابق ولا حَق كان متعلقه باطلا، وكذلك إذا كانت غاية العمل العمل العمل الغير الله ، أو على غير أمره ، بطل العمل ببطلان غايته ، وتضرر عامله من بطلانه ، و بحصول ضد ما كان يؤمله ، فلم يذهب عليه عمله واعتقاده ، لا له ولا عليه ، بل صار معذباً بفوات نقعه ، و بحصول ضد النقع فلمذا قال الله تعالى ( ووجد الله عنده فوفاه حسابه ، والله سريع الحساب ) فهذا مثل الضال الذي يحسب أنه على هدى .

#### فصل

اننوع الذي : أسحاب مثل الظامات المتراكة ، وهم الذين عرفوا الحقوالمدى وآثروا عليه ظلمات الباطل والضلال ، فتراكمت عليهم ظلمة الطبع ، وظلمة النفوس وظلمة الجهل ، حيث لم يعملوا بعلمهم ، فصاروا جاهلين ، وظلمة اتباع الني والهوى فالهم كال من كان في بحر لجي ، لاساحل له ، وقد غشيه موج ، ومن فوق ذلك الموج ، ومن فوقه سحاب مظلم ، فهو في ظلمة البحر ، وظلمة الموج ، وطلمة السحاب .

وهذا نظير ما هو فيه من الظامات التي لم يخرجه الله مهما إلى نور الإيمان . وهذان المثلان بالسراب الذي ظنه مادة الحياة ، وهو الماء ، والظامات المضادة للنور : نظير المثلين اللذين ضربهما الله للمنافقين والمؤمنين ، وهما المثل المائي ، والمثل النارى ، وجعل حظ المؤرنين مهما الحياة والإشراق ، وحظ المنافقين ملهما الظامة المضادة للنوز ، وللوت المضاد للحياة ، قكذلك الكفار في هذين المثلين . حظهم من الماء السراب الذي يغر الناظر ولا حقيقة له ، وحظهم الظلمات المتراكمة .

وهذا يجوز أن يكون المراد به حال كل طائفة من طوائف الكفار ، وأسهم عدموا مادة الحياة والإضاءة بإعراضهم عن الوحى فيكون المثلان صفتين لموصوف واحد و يجوز أن يكون المراد به تنويع أحوال الكفار ، وأن أصحاب المثل الأول مم الذين عملوا على غير علم ولا بصيرة ، بل على جهل وحسن ظن بالأسلاف فكانوا بحسبون أنهم يحسنون صنعاً .

وأسحاب المثل الثانى: هم الذين استحبوا الصلالة على الهدى ، وآثروا الباطل على الحق ، وعوا عنه بعد أن أبصرود ، وجحدوه بعد أن عرفوه ، فهمذا حاك المغضوب علمهم ، والأول حال الصالين .

وحال الطائفتين مخالف لحال المنعم عليهم المدكورين في قوله تعالى ( الله نور السموات والأرض ، مثل نورد كشكاة فيها مصباح ـ إلى قوله ـ ايجزيهم الله أحسن ماعملوا ، ويزيدهم من فضله ، والله يرزق من يشاء بغير حساب )

فتضمنت الآيات أوصاف الفرق الثلاثة المنعم عليهم، وهم أهل النور، والصالين، وهم أصاب السراب، والمفضوب عليهم؛ وهم أهل الظلمات المتراكمة، والله أعلم فالمثل الأول من المئلين؛ لأصحاب العمل الباطل الذي لاينفع.

والمثل الثانى: الأصحاب العلم الذى لا ينفع، والاعتقادات الباطلة، وكالإهامضاد المهدى ودين الحق، ولهذا مثل حال الفريق الثانى فى تلاطم أمواج الشكوك والشبهات والعلوم الفاسدة فى قلوسهم: بتلاطم أمواج البحر فيه، وأنها أمواج متراكة، من فوقها سحاب عظلم، وهكذا أمواج الشكوك والشبهان فى قلوبهم المظلمة التى قد تراكت علمها حجب الغى والهوى والباطل.

فليتدبر اللبيب أحوال الفريقين وليطابق بينهما وبين المثلين : يعرف عظمة القرآن وجلالته ، وأنه تنزيل من حكيم حميد .

وأخبر سبحانه، أن الموجب لذلك : أنه لم يجعل لهم نورًا ، بل تركهم على

الظلمة التي خلقوا فيها، فلم يخرجهم منها إلى النور، فانه سبحانه ولى الدين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور.

وفى المسند من حديث عبد الله بن عررضى الله عنه: أن النبى صلى الله عليه وسلم قال «إن الله خلق خلقه في ظلمة ، وألتى عليهم من نوره ، فمن أصابه من ذلك النور اهتدى ، ومن أخطأه ضل ، فلذلك أقول : جف القلم على علم الله » .

فالله سبحانه خلق الخاق في ظلمة ، فمن أراد هدايته جعل له نورا وجوديا يحيى به قلبة وروحه ، كما يحيى بدنه بالروح التي ينفخها فيه .

فهما حياتان: حياة البدن بالروح، وحياة الروح والقلب بالنور، ولهذا سمى سبحانه الوحى روحاً، لتوقف الحياة الحقيقية عليه ، كما قال تعالى ( ١٦: ٢ ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده) وقال ( ٤٠: ١٠ يلقى الروح من أمره على من يشاء من عباده) وقال تعالى ( ٤٠: ٢٥ وكذلك أوحينا إليك من أمره على من يشاء من عباده) وقال تعالى ( ٤٠: ٢٥ وكذلك أوحينا إليك رحاً من أمراه ما كنت تدرى ما السكتاب ولا الإيمان، ولسكن جعلناه نورا لهدى به من نشاء من عبادها).

فجمل وحيه روحاً ونوراً ، فمن لم يحيه بهذا الروح فهو عيت ، ومن لم يجمل له بورا منه فهو في الظلمات وماله من نور (١) .

<sup>(</sup>١) إعلام للوقعين ج ١ ص ١٨٥ – ١٨٩

## سورة الفرقان

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى د كره:

(٣٥ : ٤٤ أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون؟ إن هم إلا كالأنعام ابل هر أضل سبيلا)

فشبه أكثر الناس بالأنعام ، والجامع بين النوعين التساوى في عدم قبول الهدى والانقياد له ، وجعل الأكثرين أصل سبيلًا من الأنعام ، لأنَّ البهيمـــة يهديها سائقها فلمتدى، وتتبع الطريق، فلاتحيد عمهايميناً ولاشمالاً. والأكثرون يدعوهم الرسل ويهدونهم السليل فالريستجيبون، ولا يهتدون ولا يُفرقون بين مايضرهم و بين ماينفعهم .

والأنعام تفرَّق بين مايضرها من النبات والطريق فتتجنبه ، ومَا يَنفعهافتُؤثره والله تعالى لم يخلق الأنعام قلوبًا تعقل بها ، ولا ألسنة تفطق بها ، وأعطى ذلك لهؤلاء، ثم لم ينتفلموا بما جعل لهم من العُقول والثَّلُوبُ والألسنة والأسماع مع الدليل إليه هو أضل وأسوأ خالا ممن لا يهتدى حيث لا دليل لهعه ل قول الله تعالى د کره .

(٢٥ : ٢٥) يَا لَمْ تُرَ إِلَى رَبُّكَ كَيْفَ مَدَّ الظَّلَ ، ولو شاء لجعله ساكَنَّا ، ثُمّ جملنا الشمس عليه دليلا ، ثم قبضناه إلينا قبضاً يسيراً ) .

أخبر تعانى أنه بسط الظل ومدَّه، وأنه جعله متحركا نبعاً لحركة الشَّمْسَ

<sup>(</sup>١) اخلام الموقعين لجرا من ١٨٩-١٩٠

ولو شاء لجعله ساكناً لا يتحرك ، إما بسكون المظهر له والدليل عليه ، وإما بسبب آخر .

ثم أخبر أنه قبضه بعد بسطه قبضاً يسيراً ، وهوشى، بعد شى، ، لم يقبضه حملة فهذا من أعظم آياته الدالة على عظيم قدرته وكمال حكمته .

فندب سبحانه إلى رؤية صنعته وقدرته وحكمته في هذا الفرد من مخلوقاته .

ولوشاء ربنا لجعله لاصقاً بأصل ما هو ظل له، من جبل و بناء وشجر وغيره، فلم ينتفع به أهله، فإن كال الانتفاع به تابع لمده و بسطه وتحوله من مكان إلى مكان

وفى مده و بسطه ، ثم قبضه شيئاً فشيئاً : من المصالح والمنافع ما لا يخفى ولا يحصى . فلوكان ساكناً دائماً ، أو قبض دفعة واحدة ، لتعطلت مرافق العالم ومصالحه به و بالشمس ، فحدُّ الظل وقبضه شيئاً فشيئاً لازم لحركة الشمس على ماقدرت عليه من مصالح العالم .

وفى دلالة الشمس على الظلال : ماتعرف به أوقات الصلوات ، وما مضى من اليوم ، وما بقى منه .

وفى تحركه وانتقاله: مايبرد ماأصابه حر الشمس ، و ينفع الحيوانات والشجر والنبات ، فهو من الآيات الدالة عليه .

وفى الآية وحه آخر: وهو أنه سبحانه مدَّ الظل حين بنى السها، كالقبة المضروبة ، ودحا الأرض من تحتها ، فألقت القبة ظلها عليها . فلو شاء سبحانه لجمله ساكناً مستقراً فى تلك الحال . ثم خلق الشمس ونصبها دليلا على ذلك الظل ، فهو يقبعها فى حركتها ، يزيدبها ، وينقص ، ويمتدويقلص . فهو تابع لها تبعية المداول لدليله .

وفيها وجه آخر : وهو أن يكون المراد قبضه عند قيام الساعة بقبض أسبابه ، وهى الأجرام التى تلقى الظلال ، فيكون قد ذكر إعدامه بإخدام أسبابه ، كما ذكر إنشاءه بانشاء أسبابه .

وقوله (قبضناه إلينا) كأنه يشعر بذلك.

وقوله ( قبضاً يسيراً ) يشبه قوله ( ٥٠ : ٤٤٤لك حَشْر علينا يسير )

وَقُولُه (ُقَبَضِنَاهُ) بَصِيغَةُ المَاضَى لا يَنَافَى ذَلَكَ ، كَقُولُهُ تَعَالَى ( ١:١٦ أَنَى أَمَرَ الله ) والوجه في الآية : هو الأول <sup>(١)</sup>.

قول الله تعالى د كره .

(٢٥ : ٥٥ وكان الكافر على ربه ظهيرا ) .

هذا من ألطف خطاب القرآن ، وأشرف معانيه ، وأن المؤمن داعماً مع الله على نفسه وهواه وشيطانه وعدو ربه . وهذا معنى كونه من حزب الله وجنده وأوليائه . فهو مع الله على عدوه الداخل فيه والخارج عنه ، يحاربهم ويعاديهم ويبغضهم له سبحانه ، كما يكون خواص الملك معه على حرب أعدائه ، والبعيدون منه فارغون من ذلك غير مهتمين به .

والكافر مع شيطانه ونفسه وهواه على ربه

وعبارات السلف على هذا تدور . ذكر ابن أبى حاتم عن عطاء بن دينا عن سعيد بن جبير قال : عونا للشيطان على ربه بالعداوة والشرك .

وقال ليث ومجاهد : يظاهر الشيطات على معصية الله ، يعينه عليه وقال زيد بن سلم : ظهيرا أي موالياً .

والمعنى: أنه يوالى عدوه على معصيته والشرك به ، فيكون مع عدود معيت له على مساخط ربه . فالمعية الخاصة التى للمؤمن مع ربه وإليه قد صارت لهذا الكافر والفاجر مع الشيطان ، ومع نفسه وهواد وملذاته

ولهذا صدر الآية بقوله ( ويعبدون من دون الله مالا ينفعهم ولا يصرهم ) وهذه العبادة : هي الموالاة والحجبة والرضى بمعبوديهم المتضمنة لمعينهم الخاصة لهم

<sup>(1)</sup> مدارج السالكين ج٣ ص ١٨٨٤١٨٧

فظاهرَ أعداء الله على معاداته ومحالفته ، ومساخطه . بخلاف وليه سبحـانه . فإنه معه على نفسه وشيطانه وهواه .

وهذا المعنى من كنوز القرآن لمن فهمه وعقله . وبالله التوفيق .

قوله نعالی ذکره .

(۲۰: ۷۱–۷۳ والذين إذا ذُكِّر وا بآيات ربهم لم يخروا عليها صما وعميانا) قال مقاتل: إذا وعظوا بالقرآن لم يقموا عليه صما ، لم يسمعوه ، وعميانا : لم يبصروه ، ولكنهم سمعوا وأبصروا وأيقنوا به .

وقال ابن عباس : لم یکونوا علیها **مهاً** وعمیانا ، بل کانوا خاتفین خاشعین . وفال الکایی : یخرون علیها سمعا و بصرا .

وقال الفراء: وإذا تلى عليهم القرآن لم يقعددوا على حالهم الأولى ، كا مهم لم يسمعوه. فدلك الخرور ،و سمعت العرب تقول : قعديشتمني ، كقولك : قام يشتمني وأقبل يشتمني .

والممنى على ماذكر : لم يصيروا عندها صما وعميانا .

وقال الزجاج : المعنى إذا تلبت عليهم آيات ربهم خروا سجدا وبكيا سامعين ، مبصرين . كما أمروا به .

وقال ابن قتیبة: أی لم یتفافلوا عنها، كأمهم صم لم یسمعوها، وعمی لم یروها.
قلت: همنا أمران: ذكر الخرور، وتسلیط النفی علیه. وهل هو خرور القلب
أو خرور البدن السجود؟ وهل المعنی: لم یكن خرورهم عن صم و عمیه، فالهم علیها
حرور بالقلب خضوعاً، أو بالبسدن سجودا أو لیس هناك خرور، وعبر به

عن القمود ؟(١)

<sup>(</sup>١) الفوائد ص ٧٩ – ٨١

## سورة الشعراء

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره .

( ٢٦: ٨٨، ٨٩ يوم لاينفع مال ولا بنون . إلا من أتى الله بقلب سليم ) والسليم : هو السالم، وجاء على هذا المشال لأنه للصفات ، كالطويل والقصير والظريف . فالسليم : القلب الذي قد صارت السلامة صفة ثابتة له كالعليم والقدير وأيضا فإنه ضد المريض والسليم والعليل .

وقد اختلفت عبارات الناس في معنى القلب السليم .

والأمر الجامع لذلك: أنه الذي قد سلم من كل شهوة تخالف أمر الله ونهيه ومن كل شهوة تخالف أمر الله ونهيه ومن كل شهة تعارض خبره . فسلم من عبودية ماسواه ، وسلم من تحكيم غير رسوله فسلم في محبته مع تحكيمه لرسوله في خوفه ورجائه والتوكل عليه ، والإنابة اليه ، والذل له ، وإبثار مرضاته في كل حال ، والتباعد من سخطه بكل طريق . وهذا هو حقيقة العبودية التي لا تصلح إلا لله وحده .

فالقلب السليم: هو الذي سلم من أن يكون لغير الله فيها شركة بوجه ما ، بل قد حلصت عبوديته لله تعالى : إرادة ، ومحبة وتوكلا ، وإنابة ، وإخبانا ، وخشية ، ورجاه . وخلص عمله وأمره كله لله ، فإن أحب أحب في الله ، وإن بغض أبغض في الله ، وإن أعطى لله ، وإن منع منع لله . ولا يكفيه هذا حتى يسلم من الانقياد والتحكيم لكل من عدا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيعقد قلبه معه عقداً والتحكيم لكل من عدا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيعقد قلبه معه عقداً عكما على اللإنهام والاقتداء به وحده ، دون كل أحد في الأموال والأعمال : من أقوال اللسان ، وهي الخبر عما في القلب وأعمال القلب أقوال القلب وأعمال القلب

وهى الإرادة والحجبة والكراهة وتوابعها ، وأعمال الجوارح ، فيكون الحكم عليه في ذلك كله . دقّه وجَلّه : لماجاء به الرسول صلى الله عليه وسلم . فلا يتقدم بين بديه بعقيدة ولا قول ولاعمل ، كما قال تعالى ( ٤٩ : ١ ياأيها الذبن آمنوا لاتقدموا بين يدى الله ورسوله ) أى لا تقولوا حتى يقول ، ولا تفعلوا حتى يأمر .

قال بعض السلف : مامن فعلة ، و إن صغرت ، إلا ينشر لها ديوانان : لم ؟ وكيف ؟ أى لم فعلت ؟ وكيف فعلت ؟

فالأول سؤال: عن علة الفعل و باعثه وداعيه : هل هو حظ عاجل من حظوظ العامل ، وغرض من أغراض النفس في محبة المسدح من الناس وخوف ذمهم ؟ أو استجلاب محبوب عاجل أو دفع مكروه عاجل ، أم الباعث على الفعل القيمام بحق العبودية لله ، وطلب التودد والتقرب إلى الرب سبحانه ، وابتغاء الوسيلة اليه ؟ ومحل هذا السؤال : أنه هل كان عليك أن تفعل هذا الفعل لمولاك أم فعلته لحظك وهواك ؟

والنَّاني : سؤالك عن متابعة الرسول عليه الصلاة والسلام في ذلك التعبيد ؟ أى هلَّ كان ذلك العمل عاشرعته لك على لسان رسولي ، أم كان عملًا أشرعه ولم أرضه ؟

فالأول : سؤال عن الاخلاص . والثاني :عن المتابعة . فإن الله سبحانه لايقبل عملا إلا مهما .

فطريق التخلص من السؤال الأول: بتجريد الإخلاص. وطريق التخلص من السؤال الثانى: بتحفيق المنابعة ، وسلامة القلب من إرادة تعارض الإخلاص ومن هوى يعارض الاتباع. مهذا حقيقة سلامة القلب . فمن سلم قلبه ضمنت له النحاة والسعادة (١)

قول الله تعالى ذكره .

( ٣٦ : ٩٧ : ٩٨ تالله إن كنا اني ضلال مبين . إذ نسو يكم برب العالمين )

<sup>(</sup>١) إغانة اللهفان ج ١ ص ٧٠ ٪ طبعة الحلبي

وهذه النسوية إنماكانت فى الحب والتأليه واتباع ما شرعوا ، لافى الخلق والقدزة والربوبية وهى العدل الذى أخبر به عن الكفار ، كقوله (١:١٠ الحمد لله الذى خلق السموات والأرض وجعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا بربهم يعدلون ).

وأصح القولين: أن المعنى: ثم الذين كفروا تربهم يعدلون، فيجملونله أعدلا يحبوله ويقدسونه ويعبدونه، كالمعبدون الله ويعبدونه، ويعظمون أمره (١) وقال في طريق الهجرتين:

وهــذه القسوية لم تسكن منهم في الأفعال والصفات ، محيث اعتقدوا أنها مساوية لله سبحانه في أفعاله وصفائه . و إنماكانت تسوية منهم بين الله و بينها في المحبة والعبودية والتعظيم ، مع إقرارهم بالفرق بين الله و بينها . فتصحيح هذه : هو تصحيح شهادة أن لا إله إلا الله .

فقيق لمن نصح نفسه ، وأحب شعادتها ونجاتها : أن يتيقظ لهذه المسألة علماً وعملا ، وتكون أهم الأشياه عنده ، وأجل علومه وأعماله . فإن الشأن كله فيها ، والمدار كله عليها ، والسؤال نوم القيامة علما . قال تعالى (٣٠١٥ فور بنك لنسألهم أجمين عما كانوا يعملون ) قال غير واحد من السلف : هو عن قول « لا إله إلا الله » وهذا حق فإن السؤال كله علها ، وعن أحكامها وخقوقها ، وواجباتها ولوازمها . فلا يسأل أحد فط إلا علما وعن واجباتها ، ولوازمها وحقوقها . قال أبو العالية : كلتان يسأل علمها الأولون والآخرون : ماذا كنتم تعبدون ؟ وماذا أجبتم المرسلين ؟

فالسؤال عما ذا كانوا يعبدون: هو السؤال عنهما نفسها. والسؤال عما ذا أجانوا المرسلين: سؤال عن الوسيلة والطريق المؤدية إليها: هل سلكوها وأجانوا الرسل لما دعوهم إليها؟ فعاد الأمركله إليها. وأمر هذا شأنه حقيق بأن تُثَنَى عليه

<sup>(</sup>۱) مفتاح دار السعادة بر ۲ ص ۱۳۲

الخناصر ، و يُعَضُّ عليه بالنواجد ، و يقبض فيه على الجمر . ولا يؤخذ بأطراف الأنامل ، ولا يطلب على فضلة ، بل يجعل هو المطلب الأعظم ، وما سواد إنما يطلب على النضلة . والله الموفق لا إله غيره ولا رب سواه (١)

## سورة النمل

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٧٧ : ٥٩ قال الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى )

هؤلا، هم أعلى الطبقات وأكرتها على الإطلاق. وهم الموسلون. فأكرم الخلق على الله ، وأخصهم بالزلني لديه : هم رسله. وهم المصطفون من عبادد، الدين سلم عليهم في العالمين ، كأ قال تعالى (٣٧ : ١٨١ وسلام على المرسين) وقال تعالى (٣٧ : ١٠٩٠ سلام على نوح في العالمين) وقال (٣٧ : ١٠٩٠ سلام على إبراهيم . كذلك جزى المحسنين) وقال (٣٧ : ١٣٠ سلام على إلياسين) وقال في بدائم الفوائد:

. هل السلام من الله ؟ فيكون المأمور به : الحمد والوقف التام عليه ، أو هو داخل في القول والأمر بهما جميعاً ؟

فالجواب عنه: أن الكلام يحتمل الأمرين. ويشهد لكل منهما ضرب من الترجيح.

فيرجح كونه داخلا في جملة القول لأمور :

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين : ٣٨٤ • ٣٨٤

منها: اتصاله به ، وعطفه عليه من غير فاصل ، وهذا يقتضى أن يكون فعل القول واقعاً على كل واحد منهما . هذا هو الأصل ، مالم يمنع منه مانع . ولهذا إذا قلت : قل : الحد لله ، وسبحان الله. فإن التسبيح هنا داخل فى القول .

ومنها: أنه إذا كان معطوفا على القول .كان عطف خبر على خبر، وهو الأصل. ولوكان منقطفا عنه .كان عطف جملة خيرية على جملة الطلب، وليس بالحسن عطف الخبر على الطلب.

ومنها: أن قوله « قل الحمد لله ، وسلام على عباده الدين اصطفى » ظاهر فى أن المسلم هو القائل: الحمد لله . ولهذا أنى بالصمير بلفظ النيبة ، ولم يقل: سلام على عبادى .

ويشهد لكون السلام من الله تعالى أمور:

أحدها: مطابقته لنظائره فى القرآن ، من سلامه تعالى بنفسه على عباده الذين اصطفى، كقوله (٧٩:٣٧ سلام على نوح فى العالمين ) وقوله : (٧٣٠٠٠٠ سلام على موسى وهرون ) وقوله (٧٣٠٠٣٠ سلام على موسى وهرون ) وقوله (٧٣٠٠٣٠ سلام على موسى على إلياسين )

والثاني: أن عباده الدين اصطفى: هم المرسلون. والله سبحانه يقرن بين تسبيحه لنفسه وسلامه عليهم. وبين حمده لنفسه وسلامه عليهم.

أما الأول: فقال تعالى (۱۷۱،۱۸۰،۳۷ سبحان ر بك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين) وقد ذكر تعزيه لنفسه عما لا يليق بجلاله، ثم سلام على رسله . وفي افتران السلام عليهم بتسبيحه لنفسه سرعظيم من أسرار القرآن يتضمن الرد على كل مبطل ومبندع ، فإنه ترد نفسه تعزيها مطلقاً ، كا ترد نفسه عما يقول ضلال خلقه فيه ، ثم سلم على المرسلين . وهذا يقتضى سلامهم من كل مايقول المكذبون لهم ، المخالفون لهم . وإذا سلموا من كل مار ماهم أعداؤهم لزم سلامة كل ما جا وا به من الكذب والفساد .

وأعظم ماجاءوا به: التوحيد ومعرفة الله، ووصفه بما يليق بجلاله مما وصف به نفسه على ألسنتهم. وإذا سلم ذلك من الكذب والحسال والفساد: فهو الحق المحض. وما خالفه: فهو الباطل، والكذب المحال.

وهذا المعنى بعينه فى قوله (قل الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى) . فإنه يتضمن حمده بما هو من نعوت الكال وأوصاف الجلال ، والأفعال الحميدة ، والأسماء الحسنى وسلامة رسله من كل عيب ونقص وكذب . وذلك يتضمن سلامة ما جاءوا به من كل باطل .

فقابل هذا السر في اقتران السلام على رسله بحمده وتسبيحه . فهذا يشهد بكون السلام هنا من الله تعالى ،كما هو في آخر الصافات .

وأعا عطف الخبر على الطلب فما أكثره . فمنه قوله تعالى ( ٢١ : ١١٢ قال رب احكم بالحق ، وربنا الرحمن المستعان ) وقوله ( ٣٣ : ١١٨ وقل : رب اغفر وارحم وأنت خير الراحمين ) وقوله ( ٧ : ٨٩ ر بنا افتح بيننا و بين قومنا بالحق ، وأنت خير الفاتحين ) ونظائره كثيرة جداً .

وفصل الخطاب في ذلك: أن يقال الآية تنضمن الأمرين جميعاً، وتنتظمها انتظاما واحدا. فإن الرسول هو المبلغ عن الله كلامه، وليس له فيه إلا البلاغ، والكلام كلام الرب تبارك وتعالى، فهو الذي حمد نفسه، وسلم على صفوة عباده، وأمر رسوله بتبليغ ذلك . فإذا قال الرسول: الحمد لله، وسلام على عباده الذين اصطفى كان قد حمد الله وسلم على عباده بما حمد الرب به نفسه وسلم به هو على عباده. فهو سلام من الله ابتداء، ومن المبلغ بلاغا، ومن العباد: افتداء وطاعة . عباده . فهو سلام من الله ابتداء ، ومن المبلغ بلاغا، ومن العباد: افتداء وطاعة . فنحن نقول كما أمرنا ربنا تعالى « الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى » (١) . فتكون وكماة « السلام » همنا يحتمل أن تكون داخلة فى حَيِّز القول . فتكون

<sup>(</sup>۱) بدائع الفوائد ج ۲ ص ۱۷۰ – ۱۷۲

معطوفة على الجملة الخبرية ، وهي « الحمد لله » و يكون الأمر بالقول متناولاً للحملتين معاً .

وعلى هذا فيكون الوقف على الجملة الأخيرة ويكون محلم! النصب، محكية بالقول

و يحتمل أن تكون جملة مستأنفة مستقلة ، معطوفة على جملة . الطلب وعلى هذا : فلا محل لها من الإعراب . وهذا التقدير أرجح .

وعليه يكون السلام من الله عليهم ، وهو المطابق لما تقدم من سلامه سبحاً له على رسله صلى الله عليهم وسلم .

وعلى التقدير الأول: يكون أمرنا بالسلام عليهم ، ولكن يقال على هندا : كيف يعطف الخبر على الطلب ، مع تنافر ما بينهما ؟ فلا يحسن أن يقال : قم وذَهَب زيد ، ولا أخرج وقَمَد عمرو .

و يجاب عن هذا : بأن جملة الطلب قد حكيت بجملة خبرية ، ومع هذا يمتنع العطف فيه بالخبر على الحملة الطلبية . لعدم تنافر الكلام فيه وتباينه . وهذا نظير قوله تعالى (١٠١:١٠ قل انظروا ماذا في السموات والأرض وما تغنى الآيات والنذر عن قوم لا يؤمنون ؟)

فقوله تعالى « وما تغنى الآيات » ايس معطوفا على القول وهو « الظروا » بل معطوف على القول وهو « الظروا » بل معطوف على الحملة السكبرى ، على أن عطف الحمر على الطلب كثير ، كقوله تعالى ( ٢١ : ١١٣ قال : رب احكم بالحق . ور بنا الرحمن المستعان على ما تصفون ) وقوله ( ٢٣ : ١١٨ وقل رب اغفر وارجم ، وأنت خير الراحمين )

والمقصود: أنه على هذا القول: يكون الله سبحانه قد سلم على المصطفين من عباده، والرسل أفضلهم. وقد أخبر تعالى: أنه أخلصهم كما قال (٣٨: ٣٦، ٤٦، إنا أخلصناهم بخالصة ذكرى الدار، وإنهم عندنا لمن المصطفين الأخيار) ويكفى في شرفهم وفضلهم: أن الله اختصهم بوحيه. وجعلهم أمناءه على

رسالته ، وواسطته بينه و بين عباده ، وخصهم بأنواع كراماته ، فمنهم من اتخذه خليلا . ومنهم من كله تكليما ، ومنهم من رفعه مكانا عليا على سائرهم درجات . ولم يجعل لعباده طريقا للوصول إليه إلا من طريقهم ، ولا دخولا إلى جنته إلا خلفهم (1)

## سورة القصبص

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

وتحقيق القول في هذا الأصل العظيم : أن القبح نابت للفعل في نفسه ، وأنه لا يعذب الله عليه إلا بعد إقامة الحجة بالرسالة . وهذه النكتة هي التي فاتت المعتزلة والكلابية كليهما ، فاستطالت كل طائفة مهما على الأخرى ، لعدم جمعها بين هذين الأمرين . فاستطالت الكلابية على الممتزلة بإثباتهم العذاب قبل إرسال الرسل ، وترتيبهم العقاب على مجرد القبح العقلى . وأحسنوا في رد ذلك عليهم .

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين ص ٤٥٣ ـــ ٤٥٥ طبعة منير

واستطالت المعتزلة عليهم في إنسكارهم الحسن القبح العقليين جملة ، وجعلهم انتفاء العذاب قبل البعثة دليلا على انتفاء القبح ، واستواء الأفعال في أنفسها وأحسنوا في رد هذا عليهم .

فكل طائفة استطالت على الأخرى لسبب إنكارها الصواب

وأما من سلك هذا السلك الذي سلكناه فلا سبيل لواحدة من الطائفتين إلى رد قوله ، ولا الظفر عليه أصلا . فانه لوافق لكل طائفة على مامعها من الحق مقرر له ، مخالف لها في باطلها منكر له (١)

قول الله تعالى ذكره:

( ۲۸ : ۷۱ ، ۷۷ قل أرأيتم إن جعل الله عليكم الليل سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بضياء ؟ أفلا تسمعون ؟ . قل أرأيتم إن جعل الله عليكم النهار سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ؟) خص سبحانه المهار بذكر البصر ، لأنه محله . وفيه سلطان البصر وتصرفه .

وحص الليل بذكر السمع . لأن سلطان السمع يكون بالليل، وتسمع فيه الحيوانات مالا تسمع في المهار . لأنه وقت هدوء الأصوات ، وخود الحركات ، وقوة سلطان السمع وضعف سلطان البصر . والمهار بالعكس ، فيه قوة سلطان البصر ، وضعف سلطان السمع .

فقوله (أفلا تسمعون؟) راجع إلى قوله « قل أرأيتم » أى إن جعل الله عليكم الليل سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم به ؟

وقوله « أفلا تبصرون » راجع إلى قوله « قل أرأيتم إن جعل الله عليكم النهار سرمدا إلى يوم القيامة » (٢)

<sup>(</sup>۱) مفتاح دار السعادة ج ٣ ص ٨

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة ج ١ ص ٣١٩ .

## سورة العنكبوت

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ۲۹ : ۲۹ مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيتاً و إن أوهن البيوت لبيت العنكبوت لوكانوا يعامون )

فذكر سبحانه أنهم ضعفاء ، وأن الذين اتخذوهم أولياء أضعف مهم . فهم فى ضعفهم وما قصدوه من اتخاذ الأولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيتاً. وهو أوهن السدت وأضعفها .

وتحت هذا المثل أن هؤلا، المشركين أضعف ما كانواحيث اتخذوا من دون الله أولياء فلم يستفيدوا بمن اتخذوهم أولياء إلا ضعفاً على ضعفهم كا قال تعالى (٨٢،٨١:١٩ واتخذوا من دون الله آلهة ليكونوا لهم عزاً . كالاسيكفرون بعبادتهم ويكونون عليهم ضدا) وقال تعالى (٧٥٠٤:٣٦ واتخذوا من دون الله آلهة لعلهم ينصرون لا يستطيدون نصرهم وهم لهم جند محضرون) وقال بعد أن ذكر إهلاك ينصرون لا يستطيدون نصرهم وهم لهم جند محضرون) وقال بعد أن ذكر إهلاك الأمم المشركين ( ١٠١: ١٠١ وما ظلمناهم ولكن ظلموا أنفسهم فما أغنت عهم قلمهم التي يدعون من دون الله من شيء لما جاء أمر ر بك ومازادوهم غير تتبيب) فهذه أر بعة مواضع في القرآن تدل على أن من اتخذ من دون الله وليا يتعزز به ، و يتكبر به ، و يستقر به لم يحصل له به إلا ضد ، قصوده .

وفى القرآن أكثر من ذلك، وهو من أحسن الأمثال وأدلها على بطلان الشرك، وعلى خسران صاحبه وحصوله على مقصوده.

فان قيل : مهم يعلمون أن أوهن البيوت بيت العنكبوت ، فكيف نفي عهم علم ذلك بقوله ( لوكانوا يعلمون )

فالجواب: أنه سبحاله لمينف عهم علمهم بوهن بيت العنكبوت، وإنما نني عهم علمهم بوهن بيت العنكبوت، وإنما نني عهم علمهم بأن اتخاذهم المونى أولياء من دونه كالعنكبوت اتخذت بيتاً، فلو علموا ذلك مافعلوه، ولسكن ظنوا أن اتخاذهم الأولياء من دونه يفيدهم عزاً وقدرة. والأمر فى الواقع مخلاف ما ظنوه (١)

قول الله تعالى ذكره :

( ٢٩ : 20 إن الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر ولدكر الله أكبر )

وقيل: المعنى: أنكم فى الصلاة تذكرون الله، وهو ذاكركم ولذكر الله تعالى إياكم أكبر من ذكركم إياه. وهذا يروى عن ابن عباس وسلمان وأبى الدرداء وابن مسعود رضى الله عمهم.

وذكر ابن أبى الدنيا عن فصيل بن مرروق عن عطية « ولذكر الله أكبر» قال : هو قوله تعالى لكم أكبر الله تعالى لكم أكبر من ذكركم إياه .

وقال ابن زيد وقتادة : معناه ، ولذكر الله أكبر من كل شيء .

وقيل لسلمان:أى الأعمال أفضل ؟ فقال: أما تقرأ القرآن (ولذكر الله أكبر) ويشهد لهذا حديث أى الدرداء « ألا أنبئكم بخير أعمالكم وأزكاها عندمليككم

وخير لكم من إنفاق الذهب والورق ــ الحديث »

وكان شيخ الإسلام أبو العباس ابن تيمية قدس الله روحه يقول: الصحيح أن معنى الآية: أن الصلاة فيها مقصودان عظيان، وأحدها أعظم من الآخر. فإمها تنهى عن الفحشاء والمنكر، وهي مشتملة على ذكر الله تعالى، ولما فيها من

<sup>(</sup>١) اعلام الموقعين ج ١ ص ١٨٥ ، ١٨٥

ذكر الله تعالى ، أعظم من سيها عن الفحشا، والمنكر (١).

وذكر ابن أبي الدنيا عن ابن عبـاس : أنه سئل أي العمل أفضل؟ قال : ذكر الله أكبر (٢٠).

## **سورة الروم** بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٣٠ : ٣٨ ضرب لكم مثلا من أنفسكم هل لكم مما ملكت أيمانيكم من شركاء فيما رزقناكم ، فأنتم فيه سواء تخافونهم كحيفتكم أنفسكم ؟ كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون )

هذا دلیل قیاس . احتج الله سبحانه به علی المشرکین ، حیث جعلوا له من عبده ومالکه شرکاه فأقام علیهم حجة یعرفون صحتها من نفوسهم ، لایحتاجون میها إلی غیرهم

ومن أبلغ الحجاج . أن يأخذ الانسان من نفسه ، ويحتج عليه بمــا هو ف

<sup>(</sup>١) وقد تعطى الآية: أن المعنى: ولذكر الله أكبر ناه عن الفاحشة والمنكر وهو حضور القلب مع الله بأسائله وصفاته في القلب مراقبته حضوره وشهوده ، وعدله وحكمته عندكل عمل وحركة . . وتعطى الآية على هــذا : أنه ليس كل صلاة تكون ناهية عن الفاحشة والمنكر ، بل لا تنهى عن الفاحشة والمنكر إلا الصلاة التي يكون فيها القلب حاضرا مع الله في كل كلة وحركة فإن هذه هي الصلاة التي مثلها الرسول صلى الله عليه وسلم بنهر جار يعتسل فيه العبد كل يوم خمس مرات . والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) الوابل الصيب ص ٧٦٣

فسه مقرر عندها ، معلوم لها . فقال (هل لسكم مما ملسكت أيمانسكم) من عبيدكم و إمائسكم شركاء في المال والأهل ؛ أى هل بشاركه عبيدكم في أموالسكم وأهليكم فأنتم وهم في ذلك سدواء ؟ تخافون أن يقاسموكم أموالسكم ، ويشاطروكم إياها ، ويستكثرون ببعضها عليكم ، كا يخاف الشريك شريكه

وقال ابن عباس: تخافوتهم أن يرثوكم كما يرث بعضكم بعضاً

والمعنى: هل برضى أحد منكم أن يكون عبده شريكه فى ماله وأهله ، حتى بساويه فى التصرف فى ذلك؟ فهو بخاف أن ينفره فى ماله بأمر يتصرف فيه ، كا بخاف غيره من الشركاء والأحرار؟ فاذا لم ترضوا ذلك لأنفسكم ، فلم عداتم بى من خلق من هو مملوك لى ؟ فإن كان هذا الحكم باطلا فى فطركم وعقولكم ، مع أنه جائز عليكم ، ممكن فى حقكم ، إذ ليس عبيدكم ملكا لمكم حقيقة ، وإيما هم إخوانكم ، جعلهم الله تحت أبديكم ، وأنتم وهم عبداه لى ، فكيف تستجيزون مثل هذا الحكم فى حتى ؟ مع أن جعلتموهم بى شركاء عبيدى وملكى وخلقى ؟ مثل هذا الحكم فى حتى ؟ مع أن جعلتموهم بى شركاء عبيدى وملكى وخلقى ؟ فهكذا يكون تفصيل الآيات لأولى العقول (١)

قول الله تعالى د كره :

(۳۰ : ۲۱ ظهر الفساد فی البر والبحر بما کسبت أیدی الناس لیذیقهم معض الذی عملوا لملّهم برجعون )

قال مجاهد: إذا ولى الظالم أساء بالظلم والفساد ، فيحبس بذلك القطر ، ويهلك الحرث والنسل ، والله لايحب الفساد . ثم قرأ (ظهر الفساد في البر والبحر عاكست أيدي الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجمون) ثم قال : أما والله ما هو بحركم هذا ، ولكن كل قرية على ماء جار ، فهو بحر ، وقال عكرمة : ظهر الفساد في البر والبحر ، أما إلى لا أقول لكم : بحركم هذا ، ولكن كل قرية على ما ما ما المدا ، ولكن كل قرية

<sup>(</sup>١) اعلام الموقعين ج ١ ص ١٩٠ ، ١٩١

وقال قنادة : أما البر: فأهل العمور ، وأما البحر : فأهل القرى والريف قلت : وقد سمى الله تعالى الماء المذب بحراً ، فقال ( ٢٥ : ٥٠ وهو الذى مرج البحرين هذا عَذَبْ فُرات وهذا ملح أجاج ) وليس فى العالم بحر حاو واقفا ، إنما هى الأنهار الجارية والبحر المالح والساكن . وتسمى القرى التى على المياه الجارية السم ثلك المياه .

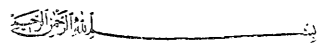
وقال ابن زيد : ظهر الفساد في البروالبحر ، قال : الذنوب

قات : أراد أن الذنب سبب الفساد الذي ظهر ، وإن أراد أن الفساد الذي ظهر هو الذوب نفسها ، فيكون اللام في قوله (ليذيقهم بعض الذي عملوا) لام العاقبة والتعليل . وعلى الأول : فالمراد بالفساد: النقص والشر والآلام التي يحدثها الله في الأرض بمعاصى العباد فكاما أحدثوا ذنبا أحدث الله لهم عقو بة . كا قال بعض السلف : كما أحدثتم ذنبا أحدث الله لم من سلطانه عقو بة

والظاهر \_ والله أعلم ـ أن الفساد المراد به الذنوب وموجباتها

و بدل عليه قوله تعالى (ليذيقهم بعض الذى عملوا) فهذا حالنا دائما ، أذاقنا الله الشيء اليسير من أعمالنا ، فلو أذاقنا كل أعمالنا لما ترك على ظهرهامن دابة (١).

# سورة سبأ



( ٣٤ : ٢٧ قل ادعوا الذين زعمم من دون الله ، لايملكون مثقال ذرة فى السموات ولا فى الأرض، وما لهم فيهما من شرك وما له منهم من ظهير ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له)

فتأمل كيف أخذت هذه الآية على المشركين مجامع الطرق التي دخلوا منها

<sup>(</sup>١) الجواب الكافى ص ٣٣

إلى الشرك وسدت بها عليهم الباب أبلغ سد وأحكمه فان العابد إنما يتعلق بالمعبود لما يرجو من نفعه ، و إلا فلوكان لا يرجو منفعة منه فلا يتعلق قلبه به أبدا . وحينئذ فلا بد أن يكون المعبود إما مالكا للأسباب التي ينتفع بها عابده ، أو شريكا لمالكها ، أو ظهيرا أو وزيرا أو معاونا له ، أو وجيها ذا حُرمة وقَدْر ، يشفع عنده فاذا انتفت هذه الأمور الأربعة من كل وجه انتفت أسباب الشرك وانقطعت موادم

فنني سبحاله عن آلهتهم أن تملك مثقال ذرة في السموات والأرض فقد يقول المشرك : هي شريكة للمالك الحق . فنغي شركها له

فيقول المشرك : قد كون ظهيرا أو وزيرا ، أو معاونا . فقال (وما له منهم من ظهير)

ولم يبق إلا الشفاعة فنفاها عن آلهمهم، وأخبر أنه لايشفع أحد عنده إلا بإذنه فان لم يأذن للشافع لم يتقدم بالشفاعة بين يديه ، كما يكون في حق المخلوقين . فان المشفوع عنده بحتاج إلى الشافع و إلى معاونته له فيقبل شفاعته ، و إن لم يأذن له مها . وأما من كل ما سواه فقير اليه بذاته فهو الغنى بذاته عن كل ماسواه . فكيف يشفع عنده أحد بغير إذنه ؟ (1)

### سورة فاطر

#### بنينانيلا الخالفة

قول الله تعالى ذكره :

( ٣٥ : ١٥ يا أيها الناس أنتم الفقراء إلى الله والله هو الغني الحيد )

بين سبحانه في هذه الآية أن فقر العباد إليه أمر ذاتي لهم ، لاينفك عنهم ، كما أن كونه غنيا حيدا ذاتي فنناه وحمده ثابت له لذاته : لا لأمر أوجبه . وفقر

<sup>(</sup>۱) الصواعق المرسلة ج ۱ ص ۹۸

من سواه إليه ثابت له لذاته ، لا لأمر أوجبه فلا يعلل هذا الفقر بحدوث ولا إمكان بل هو ذاتي للفقير . فحاجة العبد إلى ربه لذاته لا لعلة أوجبت تلك الحاجة . كما أن غنى الرب سبحانه لذاته لا لأمر أوجب غناه . كما قال شيخ الاسلام ابن تيمية والفقر لى وصف ذات لازم أبدا كما أن الغنى أبدا وصف له ذاتى

فالخلق فقير محتاج إلى ربه بالذات لابعلة . وكل مايذكر ويقرر من أسباب لفقر والحاجة فهى أدلة على الفقر والحاجة ، لاعلل لذلك . إذ ما بالذات لا يُعلَّل لفقير بذاته محتاج إلى الغنى بذاته . فما يذكر من إمكان وحدوث واحتياج فهى أدة على الفقر لا أسباب له

ولهذا كان الصواب فى مسألة علة احتياج العالم إلى الرب سبحانه غير القولين اللذين تذكرهما الفلاسفة والمتكامون

فان الفلاسفة قالوا: علة الحاجة الامكان . والمتكامون قالوا : علة الحاجة الحدوث .

والصواب: أن الامكان والحدوث متلازمان، وكلاهما دليل الحاجة والافتقار وفقر العالم إلى الله سبحانه أمر ذاتى لايملل فهو مقير بذاته إلى ربه الغنى بذاته ثم يستدل بامكانه وحدوثه وغير ذلك من الأدلة على هذا الفقر

والقصود: أنه سبحانه أخبر عن حقيقة العباد وذواتهم بأنها فقيرة إليه سبحانه كما أخبر عن ذاته المقدسة ، وحقيقته أنه غنى حميد

فالفقر المطلق من كل وجه ثابت لذواتهم وحقائقهم من حيث هي . والدى المطلق من كل وجه ثابت لذاته تعالى وحقيقته من حيث هي فيستحيل أن يكون العبد إلا فقيراً . ويستحيل أن يكون الرب سبحانه إلا غنيًا ، كما أنه يستحيل أن يكون الرب إلا ربًا (١)

<sup>(</sup>١) طربق الهجرتين ص ٦ و٧

### سورة يس

بسم الله الرحمي الرحيم

قوله تعالی د کره

وأما الغل فقال تعالى (٩،٨،٧:٣٦ لقد حق القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون .
إما جعلنا في أعنافهم أغلالا فهي إلى الأذقان فهم مقمحون . وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لا يبصرون ) قال الفراء : جبسناهم عن الإنفاق في سبيل الله . وقال أع عبيدة : منعناهم عن الايمان بموانع . ولما كان الغل مانعاً للمغلول من التصرف والتقلب كان الغل الذي على القلب مانعاً من الايمان .

فإن قيل : فالغل المانع من الايمان هو الذي في القلب ، مكيف ذكر النل الذي في العنق .

قبل : لما كان عادة الفل أن يوضع في العنق ناسب ذكر محله والمراد به القلب . كقوله تعالى ( ١٧ : ١٧ وكل إنسان ألزمناء طائره في عنقه ) ومن هـذا قولهم : اثمى في عنقك . وهذا في عنقك . ومن هـذا قوله ( ١٧ : ٢٩ ولا تجمل يدك مغلولة إلى عنقك ) شبه الإمساك عن الإنفاق باليد إذا غلت إلى العنق . ومن هذا فال الفراء : إنا جملنا في أعنافهم أغلالا : حبسناهم عن الإنفاق . قال أبو إسحاق : إنما يقال للشيء اللازم : هذا في عنق فلان ، أي لزومه كاروم القلادة من بين ما يلبس في العنق . فقال أبو على : هذا مثل قولهم : طوقتك كذا وقلدتك . ومنه : قلده السلطان كذا ، أي صارت الولاية في لزومها له في موضع القلادة ، ومكان الطوق .

قلت : ومن هذا قولهم : قلدت فلاناً حكم كذا وكذا .كأنك جعلته طوقا في عنهم عنقه . وقد سمى الله التكاليف الشاقة أغلالا في قوله (٧:٧٠ و يضع عهم

إصرهم والأغلال التي كانت عليهم) فشبهها بالأغلال لشدتها وصمو بنها. قال الحسن: هي الشدائد التي كانت في العبادة . كقطع أثر البول والنجاسة ، وتتلل النفس في التو بة . وقطع الأعضاء الخاطئة . وتتبع العروق من اللحم . وقال ابن قتيبة : هي تحريم الله سبحانه عليهم كثيراً بما أطلقه لأمة محمد صلى الله عليه وسلم وجعلها أغلالا لأن التحريم يمنع ، كا يفيض الغل اليد .

وقوله (فهى إلى الأذنان) تالت طائمة : الضمير يمود إلى الأيدى ، و إن لم تذكر لدلالة السياق عليها . قالوا : لأن الفل يكون فى العاقى فتجمع إليه اليد . ولذلك سمى جامعة . وعلى هذا فالمعنى : فأيديهم ، أو فأيمانهم مضموسة إلى أذقالهم. وهذا قول الفراء والزجاج .

وقالت طائفة : الضّمير يرجع إلى الأغلال . وهذا هو الظاهر . وقوله ( فهيّ الدُّذَنَان ) أي واصلة والزوزة إنيها ، فهو غل عريض قد أحاط بالعنق حتى وصل إلى الذّةن .

وقوله ( فهم مقمحون ) قال الفراء والزجاج : المقمح : هو الفاض بصره بعد رفع رأسه . ومعنى الأقماح فى اللغة رفع الرأس وغض البصر . يقال : أقمح البعير رأسه ، وقمح . وقال الأصمعى : بعير قامح إذا رفع رأسه عن الحوض ولم يشرب . قال الأزهرى : لما غلت أيديهم إلى أعناقهم رفعت الأغلال أذقالهم وروسهم صُعُداً كالإبل الرافعة روسها انتهى .

فإن قيل : فما وجه التشبيه بين هذا و بين حبس القاب عن الهدى والأيمان . قيل : أحسن وجه وأبينه . فإن الغل إذا كان في العنق واليد . مجموعة إليها منع اليد عن التصرف والبطش . فإذا كان عريضاً قد ملا العنق ووصل إلى الذقن منع الرأس من تصويبه . وجعل صاحبه شاخص الرأس منتصبه ، لاتستطيع له حركة ، ثم أكد هذا المعنى والحبس بقوله ( وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً) قال ان عباس : منعهم عن الهدى لماسبق في علمه والسد الذي جعل

من بين أيديهم ومن خلفهم هو الذي سد عليهم طريق الهدى. فأخبر سبحانه عن الموانع التي منعهم بها من الايمان ، عقو بة لهم ، ومثلها بأحسن تمثيل وأبلغه وذلك حال يوم قد وضعت الأغلال المريضة الواصلة إلى الأذقان في أعناقهم ، وضمت أيديهم إليها وجعلوا بين السدين ، لايستطيعون النفوذ من بينها، وأغشيت أبصارهم فهم لا يرون شيئاً .

و إذا تأملت حال الكافر الذي عرف الحق وتبين له ثم جحده وكفر به وعاداه أعظم معاداة وجدت هذا المثل مطابقة له أتم مطابقة ، وأنه قد حيل بين. و بين الايمان كما بين هذا و بين التصرف. والله المستعان (١)

# سورة الصافات

#### بنيالغالغان

قول الله تعالى ذكره :

قال تمالی عن نوح ( ٧٨:٣٧\_ ٨٠ وترکنا عليه في الآخرين سلام على نوح في المالمين إما كذلك تجزى المحسنين )

وقال عن ابراهيم خليله (٣٧ : ١٠٨ ، ١٠٩ وتركنا عليمه في الآخرين سلام على إبراهيم )

وقال فی موسی وهارون ( ۳۷ : ۱۱۹ ، ۱۲۰ وترکنا علیهما فی الآخرین سلام علی موسی وهارون )

وقال ( ۳۷ : ۱۳۰ سلام على إلياسين )

فالذي تركه سبحانه على رسله في الآخرين : هو السلام عليهم المذكور

<sup>: (</sup>١) شفاء العليل ص ٤٩

وقد قال جماعة من المفسرين، منهم: مجاهد وغيره. «وتركنا عليهم في الآخرين» الثناء الحسن، ولسان الصدق للأنبياء كلهم. وهذا قول قتادة أيضاً. ولا ينبغى أن يحكى هذا قولان للمفسرين، كما يفعله من ليس له عناية بحكاية الأقوال، بل ها قول واحد. فمن قال: إن المتروك هو السلام عليهم في الأخرى نفسه، فلا ريب أن قوله «سلام على نوح» جملة في موضع نصب بتركنا. والمعنى: أن العالمين يسامون على نوح ومن بعده من الأنبياء.

ومن فسره بلسان الصدق والثناء الحسن . نظر إلى لازم السلام وموجبه، وهو الثناء عليهم ، وما جعل لهم من نسان الصدق الذى لأجله إذا ذكروا سلم عليهم . وقد زعمت طائفة ، منهم : ان عطية وغيره . أن من قال : تركنا عليه ثناء

لها حسناً ولسان صدق . كان : «سلام على نوح فى العالمين» جملة ابتدائية ، لا محل من الإعراب . وهو سلام من الله سلم به عليه .

قالوا: فهذا السلام من الله أمنة لنوح في العالمين أن يذكره أحد بشر: قاله الطيراني .

وقد يقوى هذا القول: أنه سبحانه أخبر أن المتروك عليمه هو في الأخرى وأن المسلم عليه في العالمين، وبأن ابن عباس رضى الله عليمها قال: أبتى الله عليه ثناء حسناً. وهذا القول ضعيف لوجوه.

أحدها: أنه يلزم منه حذف المفعول لتركنا ، ولا يبقى فى الكلام فائدة على هذا التقدير ، فإن المعنى يؤول إلى : أنا تركنا عليه فى الآخرين أمراً لاذكر له فى اللفظ . لأن السلام عند هذا القائل منقطع بما قبله ، لانعلق له بالفعل .

الثانى: أنه لوكان الفعول محذوفاكا ذكره لذكروه فى موضع واحد، ليدل على المراد منه عند حذفه . ولم يطرد حذفه فى جميع من أخبر أنه ترك عليه فى الآخرين الثناء الحسن . وهذه طريقة القرآن ، بل وكل كلام فصيح: أن يذكر الشيء فى موضع ثم يحذفه فى موضع آخر ، لدلالة المذكور على المحذوف . وأكثر

ما تجده مذكوراً وحذفه قليل. و إما أن يحذف حذفا مطرداً ولم يذكره في موضع واحد، ولا في اللفظ ما يدل عليه. فهذا لا يقع في القرآن.

الثالث: أن في قراءة ابن مسعود، وتركنا عليه في الآخرين. سلاما فالنصب وهذا يدل على أن المتروك هو السلام نفسه.

الرابع : أنه لوكان السلام منقطماً مما قبله لأخل ذلك بفصاحة الكلام رجزالته ، ولما حسن الوقوف على ما قبله .

وتأمل هذا محال السامع إذا سمع قوله ( وتركنا عليمه في الآخرين ) كيف مجد قلبه متشوفا متطلعاً إلى تمام الكلام واجتناء الفائدة منه ، ولا مجد فائدة الكلام انتهت وتمت ، ليظهر عندها ، بل ببقي طالباً لتمامها وهو المتزوك . فالوقف على « الآخرين » ليس بوقف تام .

فإن قيل: فيجوز حذف المحذوف من هذا الباب، لأن «ترك» هنا في مدى « أعطى » لأنه أعطاه ثناء حسناً أبقاه عليه في الأخرى و يجوز في باب « أعطى » ذكر المنعولين وحذفها والاقتصار على أحدها: وقد وقع ذلك في القرآن. كقوله فكر المنعولين وحذفها والاقتصار على أحدها. وقال ( ٩٣: ٥ فأما من أعطى ) فذكرها وقال ( ٩٣: ٥ فأما من أعطى ) فذفها . وقال السوف ( ٩٨: ٥ ولسوف يعطيك ر بك ) فحذف الثاني ، واقتصر على الأول . وقال ( و يؤتون الزكاة ) فحذف الأول . واقتصر على الثاني .

قيل: فعل الإعطاء فعل مدح، لفظه دايل على أن المفعول المعطي قد باله عطاء المعطى والإعطاء إحسان ونفع و تر، فجار ذكر المفعولين وحدفهما والاقتصار على أحدهما بحسب الغرض المطلوب من الفعل.

فإن كان المقصود إيجاد ماهية الإعطاء المخرجة للعبد من البخل والشح والمنع، المنافى للاحسان ذكر القعل مجرداً . كما قال تعالى ( فأما من أعطى واتقى) ولم يذكر ما أعطى، ولا من أعطى . وتقول فلان يعطى ويتصدق ويهب و محسن ، وقال النبى صلى الله عليه وسلم « اللهم لامانع لما أعطيت ، ولا معطى لما منعت »

لما كان المقصود بهذا تفَرُّد الرب سبحانه بالإعطاء والمنع لم يكن لذكر المعطى ولا لحظ المعطى معنى ، بل المقصود: أن حقيقة الاعطاء والمنع إليك لا إلى غيرك ، بل أنت المتفرد بها ، لا يشركك فيها أحد ، فذكر المفعولين هنا يُخلّ بتمام المعنى و بلاغته .

و إذا كان المقصود ذكرها ذكرا معاً كقوله تعالى (١٠٨: ١ إنا أعطيناك الكوثر) فإن المقصود إخباره لرسوله صلى الله عليه وسلم بما خصه به وأعطاه إياه من الكوثر . ولا يتم هذا إلا بذكر المفعولين . وكذا قوله تعالى ( ٧٦: ٨ و يطعمون الطعام على حبه مسكيناً و يتيا وأسيراً ) .

و إذا كان المقصود أحدهما فقط اقتصر عليه . كقوله تعالى ( و يؤتون الزكاة ) المقصود به : أنهم يفعلون هذا الواجب عليهم ، ولا يهملونه . فذكره لأنه هو المقصود .

وقوله عن أهل النار ( ٧٤ : ٤٣ ، ٤٤ لم نك من المصلين . ولم نك نطعم المسكين) لما كان المقصود الإخبار عن المستحق للاطعام أنهم بخلوا عنه . ومنعوه حقه من الاطعام ، وقست قلوبهم عنه كان ذكره هو المقصود ، دون ذكر المطعوم وتدبر هذه الطريقة في القرآن ، وذكره للأهم المقصود ، وحذفه لنيره ، يُطْلَمْهُكَ على باب من أبواب إعجازه وكال فصاحته .

وأما فعل الترك: فلا يشمر بشى من هذا ، ولا يمدح به . فلو قلت : فلان يترك لم يكن مفيداً فائدة أصلا ، بخلاف قولك : يطعم ، ويعطى ، ويهب ، و محوه ، بل لابد أن تذكر ما يترك . ولهذا لا يقال : فلان يأكل ، ويقال : مطعم ومطعم . ومن أسمائه سبحانه المعطى.

فقياس « ترك » على « أعطى » من أفسد القياس .

و ( ســــلام على نوح فى العالمين ) جملة محكية ، قال الزمخشرى : وتركه:

عليه في الآخرين من الأمم . هذه الكلمة \_ وهي (سلام على توج)\_يعنى يسلمون عليه تسليماً . ويدعون له ، وهو من الكلام الحكي ، كقولك : قرأت : سورة أنزلناها .

الخامس: أنه قال (سلام على نوح فى العالمين) فأخبر سبحانه أن هذا السلام عليه فى العالمين ، ومعلوم أن هذا السلام فيهم هو سلام العالمين عليه ، كلهم يسلم عليه ، ويذى عليه ، ويدعو له . فذ كره بالسلام عليه فيهم .

وأما سلام الله سبحانه عليه . فليس مقيداً بهم ، ولهذا لا يشرع أن يسأل الله تعالى مثل ذلك : فلا يقال : السلام على رسول الله فى المالمين ، ولا : اللهم سلم على رسولك فى العالمين ، ولو كان هذا هو سلام الله لشرع أن يطلب من الله على رسولك فى العالمين ، ولو كان هذا هو سلام الله لشرع أن يطلب من الله على الوجه الذى سلم به .

وأما قولهم : إن الله سلم عليه في العالمين . وترك عليه في الآخرين . فالله سبحانه وتعالى أبقى على أنبيائه ورسله سلاماً وثناء حسناً فيمن تأخر بعدهم ، جزاء على صبرهم وتبليغهم رسالات ربهم ، واحمالهم للأذى من أمهم في الله وأخبر أن هذا المتروك على أوج هو عام في العالمين ، وأن هذه التحية ثابتة فيهم جميعاً ، لا يخلون منها . فأدامها عليه في الملائكة والثقلين طبقاً بعد طبق ، وعالماً بعد علم عالم مجازاة لنوح عليه السلام بصبره ، وقيامه محق ربه ، و بأنه أول رسول أرسله عالم أهل الأرض . وكل المرسلين بعده بعثوا بدينه ، كما قال تعالى ( ٤٠ : ١٠٠ شرع لسكم من الدين ماوصي به نوحاً ) الآية .

وقولهم: إن هذا قول ابن عباس ، فقد تقدم . أن ابن عباس وغيره : إنما أرادوا بذلك أن السلام عليهم من الثناء الحسن ولسان الصدق . فذكروا عمني السلام عليه وفائدته . والله سبحانه أعلم (١)

<sup>(</sup>١) جلاء الافتهام ص ٢١٣ ــ ٢١٧

قول الله تعالى ذكره :

( ۱۳۰ : ۱۳۰ سلام على إلياسين ) فهذه الآية فيها قراءتان .

إحداها : إلياسين بوزن إسماعيل . وفيه وجهان .

أحدها: أنه اسم ثان للنبي إلياس والياسين . كميكال وميكاثيل -

والوجه الثانى : أنه جمع وفيه وجهان .

أحدها: أنه جمع إلياس . وأصله إلياسين . بياءين . كعبرانيين . خففت إحدى الياءين . فقيل : إلياسين . والمراد : أتباعه ، كما حكى سيبويه : الأشعرون مثله الأعجبون .

والثانى : أنه جمع إلياس محذوف الياء .

والقراءة الثانية ( سلام على آل ياسين) وميه أوجه .

أحدها : أن « ياسين » اسم لأبيسه ، فأضيف إليه الآل ، كما يقال : آل إبراهيم .

والثانى: أن « آل ياسين » هو إلياس نفسه . فيكون « آل» سضافة إلى « ياسين » والمراد بالآل : ياسين نفسه ، كما ذكر الأولون .

والثالث : أنه على حذف ياء النسب ، فيقال : ياســين وأصله : ياســين ، كا تقدم . وآلهم أتباعهم على ديمهم .

والرابع : أن « ياسين » هو القرآن ، وآله هم أهل القرآن .

والحامس : أنه النبي صلى الله عليه وسلم ، وآله أقار به وأتباعه . كما سيأتى وهذه الأقوال كلها ضعيفة .

والذي حمل قائليها عليها : استشكالهم إضافة آل إلى « ياسين » واسمه « الياس » و « الياسين » ورووها في المصحف مفصولة . وقد قرأها بعض القراء « آلياس » فقال طائفة منهم : له أمهاء ياسين ، والياسين ، وإلياس .

وقالت طائفة : ياسين : اسم لغيره .

ثم اختلفوا : فقال الكلبي « ياسين » محمد صلى الله عليه وسلم .

وقالت طائفة: هو القرآن. وهذا كله تعسف ظاهر لاحاجة إليه

والصواب \_ والله أعلم \_ ف ذلك أن أصل الكلمة « آل ياسين » كا ل إبراهيم ، فحذفت الألف واللام من أوله لاجتماع الأمثال ، ودلالة الاسم على موضع المحذوف . وهذا كثير فى كلامهم ، إذا اجتمعت الأمثال كرهوا النطق بها كلها ، فحذفوا منها مالا لبس فى حذفه ، و إن كانوا لا يحذفونه فى موضع لا تجتمع فيه الأمثال . ولهذا يحذفون النون من إني وأني وكأبى ولكنى . ولا يحذفونها من ليتنى . ولما كانت اللام فى « لسل » شبيهة بالنون حذفوا النون معها ، ولا سيا عادة العرب فى استعالها للاسم الأعجمى وتغييرها له ، فيقولون مرة : إلياسين . ومرة : إلياس . ومرة : إلياس ، ومرة : ياسين ، وربما قالوا : ياس .

ويكون على إحدى القراءتين : قد وقع السلام عليه ، وعلى القراءة الأخرى : على آله (١).

#### سورة ص

بستم الله الرحمن الرحيم

( ۳۸ : ۵۰ ، ۵۱ جنات عدن مفتحة لهم الأبواب . متكثين فيها يدءون فيها بفاكهة كثيرة وشراب)

تأمل قوله ، كيف تجد تحته معنى بديماً ؟ وهو أنهم إذا دخلوا الجنة لم تغلق أوابها عليهم ، بل تبقى منتحة كما هى . وأما النار فاذا دخلها أهلها أغلقت عليهم أبوابها . كما قال تعالى ( ١٠٤ : ٨ إنها عليهم مؤصدة ) أى مطبقة مغلقة . ومنه سمى الباب وصيدا . وهى مؤصدة فى عمد ممددة قد جعلت العمد

<sup>. (1)</sup> حلاء الأقهام ضفحة ١٣٧\_١٣٧

ممسكة للأبواب من خلفها .كالحجر العظيم الذى يجعل خلف الباب .

قال مقاتل: يعنى أبوابها عليهم مطبقة. فلا يفتح لها باب، ولا يخرج منها غم. ولا يدخل فيها روح آخَرَ الأبد.

وأيضا فان فى تفتيح الأبواب لهم إشارة إلى تصرفهم وذهابهم و إيابهم وتبوئهم فى الجنة حيث شاءوا، ودخول الملائكة عليهم كل وقت بالتحف والألطاف من ربهم، ودخول مايسرهم عليهم كل وقت.

وأيضاً فيه إشارة إلى أنها دار أمن، لايحتاجون فيها إلى غلق الأبواب، كما كانوا يحتاجون إلى ذلك في الدنيا.

وقد اختلف أهل العربية في الضمير العائد من الصفة على الموصوف في هذه الجلة . فقال الكوفيون : التقدير مفتحة لهم أبوابها . والعرب تعاقب بين الألف واللام والاضافة ، فيقولون : مررت برجل حسن العين ، أي عينه . ومنه قوله تعالى ( فان الحجيم هي المأوى ) أي مأواه . وقال بعض البصريين : انتقدير مفتحة لهم الأبواب منها . فحذف الضمير وما انصل به . قال : وهذا التقدير في العربية أجود من أن يجعل الألف واللام بدلا من الهاء والألف . لأن معنى الألف واللام ليس من معنى الهاء والألف السم ، والألف واللام دخلتاً للتعريف . فلا يبدل حرف من اسم ، ولا ينوب عنه .

قالوا: وأيضا لوكانت الألف واللام بدلا من الضمير لوجب أن يكون في «مفتحة» ضمير الجنات، ويكون المعنى: مفتحة هي ،ثم أبدل منها الأبواب ولوكان كذلك لوجب نصب الأبواب ، لكون « مفتحة » قد رفع ضمير الفاعل فلا يجوز أن يرفع به اسم آخر ، لامتناع ارتفاع فاعلين بفعل واحد . فلما ارتفع « الأبواب » دل على أن « مفتحة » حال من ضمير، و «الأبواب» مرتفعة به . وإذا كان في الصفة ضمير تعين نصب الثاني ، كا تقول: مررت برجل حسن الوجه ، ولو رفعت الوجه ونونت « حسنا » لم يجز . فالألف واللام إذاً للتعريف ليس

إلا. فلا بد من صمير يعود على الموصوف الذي هو « جنات عدن » ولا ضمير في اللهظ . فهو محذوف ، تقدره : الأبواب منها .

وعندى أن هذا غير مبطل لقول الكوفيين - فالهم لم يريدوا بالبدل إلا أن الألف واللام خلف وعوض عن الضمير تغنى عنه ، وإجماع العرب على قولم : حسن الوجه ، وحسن وجهه : شاهد بذلك . وقد قالوا : إن التنوين بدل من الألف واللام ، عمنى أمهما لا يجتمعان ، وكذلك المضاف إليه يكون بدلا من التنوين والتنوين والتنوين بدلا من الاضافة بمعنى التعاقب والتوارد . ولا يريدون بقولم : هذا بدل من هذا : أن معنى البدل معنى المبدل منه ، بل قد يكون في كل مهما هذا بدل من هذا : أن معنى البدل معنى المبدل منه ، بل قد يكون في كل مهما معنى لا يكون في الآخر ...

فالمكوفيون أرادوا أن الألف واللام في « الأبواب » أغنت عرف الضمير لو قيل: أبوام، وهذا محيح ، فأن المقصود الربط بين الصفة والموصوف بأمر يجعلها له ، لامستقلة . فلما كان الضمير عائدا على الموصوف ننى توهم الاستقلال وكذلك لام التعريف فإن كلا من الضمير واللام يعين صاحبه ، هذا يعين مفسره وهذا يعين مادخل عليه . وقد قالوا في زيد نعم الرجل : أن الألف واللام أغنت عن الضمير والله أعلم .

وقد أعرب الزمحشرى هذه الآية إعراباً اعترض عليه فيه . فقال « جنات عدن » معرفة لقوله ( ١٩ : ١٩ جنات عدن التي وعد الرحن عباده بالغيب ) وانتصابها على أنها عطف بيان ( لحسن مآب ) و « مفتحة » حال ، والعامل فيها ما في «المتقين » من معنى الفعل . وفي « مفتحة » ضمير الجنات ، والأبواب بدل من الضمير ، تقديره : مفتحة هي الأبواب ، كقولهم : ضرب زيد اليد والرجل . وهو من بدل الاشتمال . هذا إعرابه .

فاعترض عليه بأن « جنات عدن » ليس فيها مايقتضي تعريفها . وأما قوله « التي وعد الرحمن عباده » فبدل لاصفة . و بأن جنات عدن لا يسهل أن يكون

عطف بيان لحسن مآب ، على قوله . لأن جريان المعرفة على النكرة عطف بيان الاقائل به . فإن القائل قائلان . أحدها : أنه لا يكون إلا فى المعارف ، كقول البصريين . والثانى : أنه يكون فى المعارف والنكرات ، بشرط المطابقة ، كقول الكوفيين وأبى على الفارسى .

وقوله : إن في «مفتحة» ضمير الجنات . فالظاهر خلافه . فإن الأبواب ترتفع به ولا ضمير فيه .

وقوله : إن « الأواب » بدل اشهال . فبدل الاشهال قد صرح هو وغيره : أنه لابد فيه من الضمير . و إن نازعهم فيه آخرون ، ولكن يجوز أن يكون الضمير ملفوظا به . فلا بد من تقدير ، أى الأبواب منها . فإذا كان التقدير : مفتحة لهم هي الأبواب منها : كان فيه تكثير الاضهار وتقليله أولى (1)

قول الله تعالى ذكره :

( ۳۸ : ۵۷ خلقت بیدی ) .

إن لفظ اليد جاء في القرآن على ثلاثة أنواع . مفرداً ، ومثنى ، ومجموعاً . فالفرد : كقوله ( خلقت بيدي ) والمثنى كقوله ( خلقت بيدي ) والحمو ع كقوله ( علت أيدينا ) .

فيث ذكر اليد مثناة . أضاف الفعل إلى نفسه بضمير الافراد، وعدى الفعل بالباء باليهما ، وقال (خلقت بيدى).

وحيث ذكرها مجموعة أضاف الفعل إليها، ولم يعدُّ الفعل بالباء .

فَهِدْهُ ثَلَاثُهُ فَرُوقَ : فَلَا يَحْتَمُلُ ﴿ خِلْقَتَ بِيدِيُ ﴾ من الحجاز ما يحتمله (عملت أيدينا ) فإن كل أحد يفهم من قوله (عملت أيدينا ) ما يفهم من قوله : عملنا وخلقنا ، كما يفهم ذلك من قوله ( بما كسبت أيديكم ) وأما قوله ( خلقت بيدي )

<sup>(</sup>١) خادي الأرواح ص ٩٣ – ٩٧

فلو كان المرادمنه مجرد الفعل لم يكن لذكر اليد بعد نسبة الفعل إلى الفاعل معنى فكيف وقد دخلت عليها الباه ؟ فكيف إذا ثنيت ؟

وَسِرُ الفرق ؛ أن الفعل قد يضاف إلى يد ذي اليد ، والمراد الإضافة إليه كقوله (مما قدمت بداك) (و مما كسبت أيديكم) وأما إذا أضيف إليه الفعل ، ثم عدى بالباء إلى اليد مفردة أو مثناة ، فهو مما باشرته بده . ولهدذا قال عبد الله بن عمر « إن الله لم يخلق بيده إلا ثلاثاً ؛ خلق آدم بيده ، وغرس جنة الفردوس بيده ، وكتب التوراة بيده » فلو كانت اليد هى القدرة لم يكن لها اختصاص بدلك ، ولا كانت لآدم فصيلة بذلك على كل شيء مما خلق بالقدرة .

وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن « أهل الموقف يأتوله يوم القيامة ، فيقولون : يا آدم ، أنت أبو البشر ، خلقك الله بيده » وكذلك قال آدم لموسى في محاجته له « اصطفاك الله بكلامه ، وخط لك الألواح بيده » وفي لفظ آخر « كتب لك التوراة بيده » وهو من أصح الأحاديث . وكذلك الحديث المشهور « أن الملائك كه قالوا : يارب خلقت بني آدم يأ كلون ويشر بون ، ويذكحون ، و يركبون ، فاجعل لهم الدنيا ولنا الأخرى ، فقال الله تعالى : لا أجعل صالح ذرية من خلقت بيدي ونفخت فيه من روحي ، كمن قلت له : كن فكان » .

وعذا التخصيص إنما فهم من قوله «خلقت بيدي » فلوكان مثل قوله (ماعملت أيدينا) لحكان هو والأنعام فى ذلك سواء . فلما فهم المملمون أن قوله (٧٥:٣٨ مامنعك أن تسجد لماخلقت بيدي ) يوجب له تخصيصاً وتفضيلا بكومه مخلوقا باليدين على من أمر أن يسجد له ، وفهم ذلك أهل الموقف حين جعلوه من خصائصه : كانت النسوية بينه وبين قوله (٧٦:٣٦ أولم يروا أنا خلقنا لهم مماعمات أبدينا أنعاماً ) خوا محفاً (١)

<sup>(</sup>١) الصواعق الرسلة ج ١ ص ٣٨ - ٣٩

## سورة الزمر

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٣٩ : ٢٩ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون ورجلا سَلَماً لرجل ، هل يستويان مثلاً ؟ الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون )

هذا مثل ضربه الله سبحانه للمشرك والموحد. فالمشرك بمنزلة عبد يملكه جماعة متنازعون ، مختلفون متشاجّون .

والرجل الشَّكِسُ: الضيق الخلق. فالمشرك لمماكان يعبد آلهة شَتَّى شُبه. بعبد يملكه جماعة متنافسون في خدمته ، لا يمكنه أن يبلغ رضاهم أجمعين.

والموحد لما كان يعبد الله وحده فمثله كمثل عبد لرجل واحد ، قد سَدِم له ، وعلم مقاصده ، وعرف الطريق إلى رضاه . فهو فى راحة من تشاحن الخلطاء فيه ، بل هو سالم لمالكه من غير تنازع فيه ، مع رأفة مالكه به ، ورحمته له ، وشفقته عليه ، و إحسانه إليه ، وتوليه لمصالحه .

فهل يستوي هذان العبدان ؟.

وهذا من أبلغ الأمثال .فان الخالصلمالك واحد يستحق من معونته و إحساله والتفاته إليه وقيامه بمصالحه مالا يستحق صاحب الشركاء المنشأكسين ( الحمد لله . بل أكثرهم لا يعلمون )(۱)

قول الله تعالى ذكره :

( ۲۹: ۲۳ الله خالق کل شيء )

احتج المعتزلة على خلق القرآن بقوله تعمالي ( خالق كل شيء ) وبحو ذلك من الآيات

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ج ١ ص ٢٧٤ ، ٢٧٥

فأجاب الأكثرون: بأنه عام مخصوص، يختص محل النزاع، كساثرالصفات: من العلم والنحو . قال ابن عقيل في الإرشاد : ورقع نحو لي هذا أن القرآن لا تتناوله هذه الأخبار، ولا تصلح لتناوله، قال: لأن به حصل عقد الإعلام بكون الله خالقاً لكل شيء ، وما حصل به عقد الاعلام والإخبار لم يكن داخلا تحت الخبر. قال: ولو أن شخصاً قال: لاأتكلم اليوم كلاماً إلا كذبا . لايدخل إخباره بذلك تحت ما أخبر به .

قلت : ثم تذَّبرت هذا فوجدته مذكوراً في قوله تعالى في قصة مريم : (٢٩:١٩ فإما تَرَ يَنَّ من البشر أحداً فقولى : إنى نذرت الرحمن صوماً ، فلن أكلم اليوم إنسيًّا ) و إنما أمرت بذلك لئلا تُســـأل عن ولدها . فقولها « فلن أكام اليوم إنسيا » به يحصل إخبارها بأنها لا تكلم الإنس ، ولم يكن ما أحدث به داخلا تحت الخبر، و إلا كان قولها مخالفاً لنذرها <sup>(1)</sup>

﴿ ٣٩ : ٣٩ وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زُمَرًا ، حتى إذا جاءوها وفتحت

أبوابها ، وقال لهم خزنتها : سلام عليكم طبتم ، فادخلوها خالدين) .

عَمَّب دخولها على الطيب بحرف الفاء، الذي يؤذن بأنه سبب للدخول، أي يسبب طيبكم قيل لكم: ادخاوها \_ فامها دار الطبيين لايدخامها إلا طيب (٢٠) وقال في حادي الأرواح :

قال لأهل الجنة ( حتى إذا جاءوها وفتحت أبوابها ) بالواو .

وقال فى صفة البار ( حتى إذا جاءوها فتحت أبوابها ) بغير واو

فقالت طائفة : هذه واو الثمانية . دخلت في أبواب الجنة لكومها ثمانية ، وأبواب النار سبعة ، فلم تدخلها الواو . وهذا قول ضعيف لا دليل عليه ، ولا تعرفه

قول الله تعالى ذكره :

<sup>(</sup>۱) بدائع الفوائد م ۲ ص ۳۱۸

<sup>(</sup>٢) الوابل الصيب من ٢٩٣

العرب، ولا أئمة العربية . وإنما هو من استنباط بعض المتأخرين .

وقالت طائفة أخرى: الواو زائدة . والجواب الفعل الذى بعدها ، كما هو فى الآية الثانية . وهذا أيضاً ضعيف . فإن زيادة الواو غير معروف فى كلامهم ، ولا يليق بأسفه السكلام أن يكون فيه حرف زائد لغير معنى ولا فائدة .

وقالت طائفة ثالثة : الجواب محذوف .

وقوله ( وفتحت أبوابها ) عطف على قوله ( جاءوها ) وهذا اختيار أبى عبيدة والمبرد والزجاج وغيرهم .

قال المبرد : وحذف الجواب أبلغ عند أهل العلم .

وقال أبو الفتح ابن جِنِّى: وأصحابنا يدفعون زيادة الواو، ولا يجيزونه، ويرون أن الجواب محذوف للعلم به .

بقى أن يقال: فما السرفى حــذف الجواب فى آية أهل الجنة ، وذكره فى آية أهل النار ؟

فيقال: هذا أبلغ في الموضعين. فإن الملائكة تسوق أهل النار إليها، وأبوابها مفلقة، حتى إذا وصلوا اليها فتحت في وجوههم، فيهجؤهم العذاب بعتة فحين انتهوا إليها فتحت أبوابها بلا مهلة. فإن هذا شأن الجزاء المرتب على الشرط: أن يكون عقيبه. والنار دار الإهانة والخزى، فلم يستأذن لهم في دخولها، ويطاب إلى خزتها أن يمكنوهم من الدخول. وأما الجنة فانها دار الله، ودار كرامته، وعل خواصه وأوليائه، فإذا انتهوا إليها صادفوا أبوابها مفلقة، فيرغبون إلى صاحبها ومالكها أن يفتتحها ويستشفعون إليه بأولى العزم من رسله، وكامهم يتأخر عن ذلك حتى تقع الدلالة على خاتمهم وسيدهم وأفضائهم. فيقول «أنا لها» فيأتى إلى تحتى العرش ويخر ساجداً لربه فيدعهر به ساجداً ما شاء أن يدعه، ثم يأذن له في رفع رأسه، وأن يسأل حاجته، فيشفع إليه سبحانه في فتح أبوابها، فيشفعه، ويفتحها تعظيا خاطرها، وإظهاراً لمزلة رسوله وكرامته عليه، وأن مثل هذه الدار

التى هى دار ملك الملوك ورب العالمين إنما يُدخَل إليها بعد تلك الأهوال العظيمة ، التى أولها من حين عَقَل العبد في هذه الدار إلى أن انتهى إليها ، وما ركبه من الأطباق طَبقاً بعد طبق ، وقاساه من الشدائد شدة بعد شدة ، حتى أذن الله تعالى خلاتم انبيائه ورسله ، وأحب خلقه إليه أن يشفع إليه في فتحها لهم . وهذا أبلغ وأعظم في تمام النعمة وحصول الفرح والسرور مما يقدّر بخلاف ذلك ، لئلا ينوهم الجاهل أنها بمنزلة الحان الذي يدخله من شاء . فينة الله عالية غانية ، وبين الناس وبينها من العقبات والمفاور والأخطار مالا تنال الا به . فما لمن أتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني ولهذه الدار لا فليعد عنها إلى ما هو أولى به . وقد خلق له وهي وله .

وتأمل ما في سوق الفريقين إلى الدارين زمرا: من فرحة هؤلاء باخوالهم وسيرهم معهم ،كل زمرة على حدة ، كشتركين في على متصاحبين فيه على زمرتهم وجماعهم ، مستبشرين أقويا، القلوب ، كاكانوا في الدنيسا وقت اجماعهم على الخير كذلك يؤنس هضهم ببعضا ، ويفرح بعضهم ببعض ، وكذلك أصحاب الدار الأخرى : النار يساقون إليها زمرا يلعن بعضهم بعضا ، ويتأذى بعضهم ببعض . وذلك أبلغ في الخزى والفضيحة والهتيكة . من أن يساقوا واحدا واحدا . فلا تهمل وتدبر قوله ( زمرا ) وقول خزنة الحنة لأهلها « سلام عليكم » فلا تهمل وتدبر قوله ( زمرا ) وقول خزنة الحنة لأهلها « سلام عليكم » فبدؤوهم بالسلام المتضمن للسلامة من كل شر ومكروه ، أي سلم فلا يلحقكم بعد اليوم ما تكرهون ، ثم قالوا لهم « طبتم فادخلوها خالدين » أي سلامتكم ودخول كم الجنة بطيبكم ، فإن الله حرمها إلا على الطيبين ، فبشروهم بالسلامة والطيب ، والدخول والخلود .

أما أهل النار فانهم حين انتهوا إليها على تلك الحال من الهم والغم والحزن، فتحت لهم أبوابها فوقفوا عليها ، وزيدوا على ماهم عليه: تو بيخ خزنتها وتبكيتهم لهم بقولهم « ألم يأت كم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم ، وينذرونكم لقاء

يومَ كم هذا ؟ » فاعترفوا وقالوا « بلى » فبشروهم بدخول النار والخلود فيها ، وأنها بئس المثوى والمآب لهم .

وتأمل قول خزنة الجنة لأهلها « ادخلوها » وقول خزنة النار لأهلها «ادخلوا أبواب جهنم » تجد تحته سراً لطيفاً ، ومعنى بديعاً ، لايخنى على المتأمل . وهو أنه لما كانت النار دار العقو بة وأبوابها أفظع شيء وأشده حرا ، وأعظمه غما ، يستقبل الداخل فيها من العذاب ما هو أشد منها ، و يدنو من الغم والخزى والحزن والكرب بدخول الأبواب . فقيل « ادخلوا أبواب جهنم » صَعَاداً لهم ، و إذلالا وخزيا . ثم قيل لهم : لا يقتصر بكم العذاب على مجرد دخول الأبواب الفظيعة ، ولكن وراءها الخلود في النار .

وأما الجنة : فهي دار الكرامة ، والمنزل الذي أعده الله لأولياؤه ، فَبُشِّرُوا من أول وَهْلة بالدخول إلى الأرائك والمنازل والخلود فيها (١)

قول الله تعالى ذكره :

( ٣٩ : ٧٥ رتري الملائـكة حافين من حول العرش ، يسبحون بحمد ربهم وقضى بينهم بالحق ، وقيل : الحمد لله رب العالمين )

بَفذَفُ فاعل القول ، لأنه غير ممين ، بلكل أحد يحمده على ذلك الحكم الذي حكم به ، فيحمده أهل السموات وأهمل الأرض : الأبرار ، والفجار ، والإس والجن ، حتى أهل النار .

قال الحسن : وغيره : لقد دخلوا النار ، و إن حمده لغي قلومهم ، ماوجدا لهم عليه سبيلا.

وهذا — والله أعلم — هو السر الذي حذف لأجله الفاعل في قوله (قيل ادخلوا أبواب جهم خالدين فيها) وفي قوله (٢:٦٦ وقيل ادخلا النار مع الداخلين) كأن الكون كله نطق بذلك ، وقال لهم ذلك ، والله أعلم بالصواب (٢)

<sup>(</sup>۱) حادي الارواح ج ١ ص٨٨ – ٩٣ (٢) روضة المحبين ص ٢٥

### سورة غافر

بسم الله الرحن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٤٠ : ٣٧ وَكَذَلْكَ زُينَ لَفَرْعُونَ سُوهُ عَمْلُهُ وَصُدٌّ عَنِ السَّبِيلِ ﴾

قرأ أهل الكوفة «وصد» على البناء المفعول ، حملا على « رَ ين » وقرأه الباقون « وصَد » بهتج الصاد ، و يحتمل معنيين .

أحدها: أعرض، فيكون لازما

والثانى: يكون صد ومنع غيره ، فيكون متعديا، والقراء بان كالآيتين لا يتناقصان

وأما الشد على القلب فني قوله عالى (١٠: ٨٨، ٨٩ وقال موسى: رَ بِنَا إِنْكُ

آتيت فرعون وملأه زينة وأموالا في الحياة الدنيا ، ربنا ليصلوا عن سبيلك ، ربنا اطمس على أموالهم ، واشدُد على قلوبهم ، فلا يؤمنوا حتى يروا العداب الأليم ، قال : قد أجيبت دعوتكما فاستقما )

فهذا الشد على القاب: هو الصد والمنع ، ولهذا قال ابن عباس : يربد

منعها ، والمعنى قسّما واطبع عليها ، حتى لا تلين ، ولا تنشرح للايمان (') . وهذا مطابق لما في التوراة : إن الله سبحانه قال لموسى : اذهب إلى فرعون ،

فإنى سأقسى قلبه، فلا يؤمن حتى أظهر آياتى وعجائبي بمصر.

وهذا الشد والتقسية ، من كال عدل الرب سبحانه في أعداله ، فانه معله عقو بة

<sup>(</sup>۱) الشد فى اللغة : توثيق الرباط على الصرة وتحوها ، فمناها يفهم من قوله تعالى فى سورة الصف ( ۲۱ : ۵ فاما زاغوا أزاغ الله قلوبهم ) وقوله فى سورة النساء ( ٤ : ١٥٥ بل طبع الله عليها كفرهم )

لهم على كفرهم و إعراضهم ، ، كعقو بنه لهم بالمصائب ، ولهذا كان مجمودا ، فهو حسن منه ، وأقبح شيء منهم ، فأنه عدل منه وحكمة ، وهو ظلم منهم وسفه فالقضاء والقدر فعل عادل حكيم عنى عليم ، يضع الخير والشر في أليق المواضع لهما والمقضى المقدر يكون من العبد ظلماً وجوراً وسفها ، وهو فعل جاهل ظالم سفيه (١)

# سورة حم السجدة

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ١٦: ٤١ فأرسلنا عليهم ريحاً صرمراً في أيام تحسات )

لا ريب أن الأيام التي أوقع الله سبحانه فيها العقوبة بأعدائه وأعداء رسله كانت أياما تحسات عليهم ، لأن النحس أصابهم فيهما ، وإن كانت أيام خير لأوليائه المؤمنين ، فهي تحس على المكذبين ، سعد للمؤمنين .

وهذا كيوم القيامة ، فأنه عسير على الكافرين ، يوم نحس لهم ، يسير على المؤمنين ، يوم سعد لهم .

قال مجاهد : أيام محسات مشائيم ، وقال الضحاك : معناه شديد ، أى شديد البرد ، حتى كان البرد عدابا لهم .

وقال أبو على : وأنشد الأصمى في النحس بمعنى البرد :

كأن سُلافة عرضت بنحس يحيل شفيفها الماء الزلالا وقال ابن عباس: نحسات متتابعات. وكذلك قوله ( ١٥: ١٩ فأرسلنا عليهم ربحاً صَرْصَراً في يوم نحس مستمر )

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص ٩٦

وكان اليوم محساً عليهم لأرسال العذاب عليهم فيه ، أى لايقلع عبهم ، كا تقلع مصائب الدنيا التي تأتى و تذهب ، بل هذا النحس دائم على هؤلاء المكذبين للرسل و « مستمر » صفة للنحس ، لا لليوم ، ومن ظن أنه صفة لليوم ، وأنه كان يوم أر بعاء آخر شهر ، وأن هذا اليوم نحس أبدا . فقد غلط وأخطأ فهم القرآن ، فان اليوم المذكور بحسب ما يقع فيه ، فكم لله من نعمة على أوليائه في هذا اليوم ، وكم له فيه من بلايا وتقم على أعدائه ، كما يقع ذلك في غيره من الأيام ، فسعود الأعمال ، وموافقها لمرضاة الرب ، ونحوس الأيام ونحوسها : إنما هو لسعود الأعمال ، وموافقها لمرضاة الرب ، ونحوس الأعمال : إنما هو بمخالفها لما جاءت به الرسل . واليوم الواحد بكون يوم سعد المؤمنين ، ويوم نحس على السائفة ، ونحس لطائفة ، كا كان يوم بدر يوم سعد للمؤمنين ، ويوم نحس على السكافرين (١).

وقال تعالى ( ٤١ : ٣٣ ومن أحسن قولاً بمن دعا إلى الله وعمل صالحاً وقال إنني من المسلمين )

وقال تعالى ( ١٠٨:١٢ قل هذه سبيلى أدعو إلى الله على بصيرة أما ومن اتبعنى ) وسواء كان المعنى : أما ومن اتبعنى يدعو إلى الله على بصيرة أما ومن اتبعنى ) فالقولان عند قوله ( أدعو إلى الله ) ثم يبتدىء ( على بصيرة أما ومن اتبعنى ) فالقولان متلازمان . فإنه أمره سبحانه أن يخبر أن سبيله الدعوة إلى الله . فمن دعا إلى الله تعالى . فهو على بصيرة ، وهو من أتباعه ، ومن دعا إلى غير ذلك فليس على سبيله ، ولا هو على بصيرة ، ولا هومن أتباعه ، ومن دعا إلى غير ذلك فليس على سبيله ، ولا هو على بصيرة ، ولا هومن أتباعه . فالدعوة إلى الله تعالى هى وظيفة المرسلين وأتباعهم ، وهم خلفاء الرسل في أتباعه . والناس تبع لهم . والله سبحانه قد أمر رسوله أن يبلغ ما أنزل إليه من أممهم ، وضمن له حفظه وعصمته من الناس . وهؤلاء المبلغون عنه من أممه له من أممه من حسب قيامهم بدينه ، وتبليغهم له ، وقد أمر النهى صلى حفظ الله وعصمته إياهم محسب قيامهم بدينه ، وتبليغهم له ، وقد أمر النهى صلى

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ج ١ ص ٢٠٤ ؟ ٥٠٠

الله عليه وسلم بالتبليغ عنه ولوآية ، ودعا لمن بلغ عنه ولو حديثًا .

وتبليغ سنته إلى الأمة أفضل من تبليغ السهام إلى تحور العدو . لأن تبليغ السهام يفعله كثير من الناس . وأما تبليغ السنن فلا يقوم به إلا ورثة الأنبياء وخلفاؤهم فى أممهم . جعلنا الله تعالى مهم بمنه وكرمه

وهم كا قال عمر بن الخطاب فى خطبته التى ذكرها ابن وصاح فى كتاب الحوادث والبدع له ، إذ قال :

« الحمد لله الدى امتن على العباد بأن جعل فى كل زمان الرة من الرسل بقايا من أهل العلم ، يدعون من صل إلى الهدى ، ويصبرون منهم على الأذى ، ويبصرون بكتاب الله أهل العمى ، كم من قتيل لابليس قد أحيوه . وصال قد هدوه ، بذلوا دماءهم وأموالهم دون هلكة العباد . فما أحسن أثرهم على الناس ، وما قبح أثر الناس عليهم . يغلبونهم فى سالف الدهر ، و إلى يومنا هذا . فمانسيهم ربك . وما كان ربك نسياً ، جعل قصصهم هدى ، وأخبر عن حسن مقالتهم ، فلا تقصر عنهم ، فإنهم فى منزلة رفيعة و إن أصابتهم الوضيعة » .

وقال عبد الله بن مستود « إن لله عند كل بدعة كيد بها للاسلام وليا من أوليائه يذب عنها ، و ينطق بعلاماتهما ، فاغتنموا حضور تلك المواطن وتوكلوا على الله » .

و يكفى فى هذا قول النبى صلى الله عليه وسلم لعلى ولمعاذ أيضاً « لأن يهدى بك الله رجلاً واحداً خير لك من حمر النعم » وقوله صلى الله عليه وسلم « من أحيى شيئاً من سنتى كنت أنا وهو في الجنة كهاتين . وضم بين إصبعيه » وقوله « من دعا إلى الهدى فاتبع عليه كان له مثل أجر من اتبعه إلى يوم القيامة » .

فه يدرك العامل هذا الفضل العظيم . والحظ الجسيم بشيء من علمه . و إنما ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم (١) .

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام

## سورة الشوري

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ١١ : ٢١ جعل لكم من أنفسكم أزواجا ومن الأنعام أزواجا يذرؤكم فيه )

معناها : أن الله سبحانه يعيشكم فيا خلق لكم من الأنعام المذكورة، قال

الكلبي : يكثرها لكم ويكثر نسلكم في هذا الترويج ، ولولا هذا الترويج لم يكثر النسل .

والمعنى : يخلقكم في هذا الوجه الذي ذكر : من جعله لـكم وللا نعام أزواجا ، فإن سبب خلقتنا وخلق الحيوان بالأزواج .

والضمير في قوله « فيه » يرجع إلى الجمل.

ومعنى « الدرم » الخلق ، وهو همنا الخلق الكثير ، فهو خلق وتكثير فقيل « في » بمعنى الباء ، أى يكثركم بذلك . وهذا قول الكوفيين .

والصحيح : أنها على بابها ، والفعل متضمن معنى ينشئكم ، وهو يتعدى بفي

كما قال تعالى ( ٥٦ : ٦١ وننشئكم فيما لا تعلمون (١٦).

قول الله تعالى دكره :

(٤٦ : ٤٩ لله ملك السموات والأرض يحلق مايشاء يهب لمن يشاء إنائا ويهب لمن يشم الذكور، أو يزوجهم ذكرانا وإنائا ويجعل من يشاء عقيها . إنه عليم قدير)

قسم سبحانه حال الزوجين إلى أر بعة أقسام، اشتمل عليها الوجود، وأحبر

أن ماقدره بينهما من الولد فقد وهبهما إياه وكنى بالعبـد تعرضا لمقته : أن يتــخط ما وهبه .

وبدأ سبحانه بذكر الإناث. فقيل: خيراً لهن لأجل استقبال الوالدين لمكانهما وقيل ... وهو أحسن ... إنما قدمهن لأن سياق الكلام أنه فاعل لما يشاء ، لا لما يشاء الأبوان . فإن الأبوين لابريدان إلا الذكور غالبا ، وهو سبحانه قد أخبر أنه يخلق مايشاء ، فبدأ بذكر الصنف الذي يشاؤه ولا يريده الأبوان .

وعندى وجه آخر: وهو أنه سبحانه قدم ماكانت تؤخره الجاهليـة من أمر البنات ، حتى كا أن الغرض بيان أن هذا النوع المؤخر الحقير عندكم مقدم عندى فى الذكر .

وتأمل كيف نكر سبحامه الإناث، وعرف الذكور، فجبر نقص الأنوثة بالتقديم، وجبرنقص التأخير للدكور بالتعريف. فإن التعريف تنزيه كأنه قال: ويهب لمن يشاء الفرسان الأعلام المذكورين الذين لايخفون عليكم.

ثم لما ذكر الصنفين معا قدم الذكور إعطاء لكل من الجنسين حقه من التقديم والتأخير . والله أعلم بما أراد من ذلك .

والمقصود: أن التسخط بالإباث من أخلاق الجاهلية الذين ذمهم الله سبحامه في قوله ( ١٦:١٦ و إذا بشر أحدهم بالأنتى ظل وجهه مسودا وهو كظيم ، يتوارى من القوم من سوء مابشر به : أيمسكه على هون ، أم يدسه في التراب ؟ ألا ساء ما يحكون ) وقال تعالى ( ٤٣ : ١٧ و إذا بشر أحدهم بما ضرب للرحمن مثلا ظل وجهه مسودا وهو كظيم )

ومن همنا عَبَر بعض المعبرين لرجل قال له: رأيت كأن وجهى أسود. فقال له: ألك امرأة حامل ؟ فال: نعم، قال تلد لك أنثى ؟ (١)

<sup>(</sup>١) تحفة الودود ص ٦ ، ٧

قول الله تعالى ذكره .

(۲:٤۲ وكذلك أوحينا إليك روحاً منأمرنا ، ماكنت تدرى ماالكتاب ولا الإيمان ، ولكن جعلناه نورا مهدي به من نشاء من عبادنا )

قد قيسل: إن الصمير في « جعلناه» عائد إلى الأمر. وقيل: إلى الكتاب وقيل: إلى الإبمان.

H .1 1 11

والصواب: أنه عائد إلى «الروح» أي جملنا ذلك الروح الذي أوحيناه اليك نورا ، فسماه روحا لما يحصل به من الحياة الطيبة ، والعلم والقوة . وجعله نورا لما يحصل به من الإشراق والإضاءة ، وهما متلازمان . فحيث وجدت هذه الحياة بهذا الروح وجدت الإضاءة والاستنارة ، وحيث وجدت الاستنارة والإضاءة وجدت الحياة .

فمن لم يقبل قلبه هذا الروح فهو ميت مظلم ، كما أن من فارق بدنه روح الحياة فهو هالك مضمحل .

فلهذا يضرب سبحانه وتعالى المثلين المائى والنارى لما يحصل بالماء من الحياة، وبالنار من الإشراق والنور ، كما ضرب ذلك في أول سورة البقرة (١)

### سورة الدخان

بسنم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٤٤ : ٥١ إن المتقبن في مقام أمين ) .

المقام: موضع الإقامة. و « الأمين » الآمن من كل سوء وآفة ومكروه. وهو الذي قد جمع صفات الأمن كاما . فهو آمن من الزوال والخراب ، وأنواع

<sup>(</sup>۱) حادی الأرواح ص ۱۷۰

النقص . وأهله آمنون فيه من الخروج والنقص والنكد ، والبلد الأمين الذي قد أمن أهله فيه مما يخاف منه سواهم .

وتأمل كيف ذكر سبحانه الأمن في قوله ( ١٠٤٤ ) إن المتقين في مقام أمين) وفي قوله تعالى ( ٤٤ : ٥٥ يدعون فيها بكل فاكهة آمنين) فجمع لهم بين أمن المسكان . وأمن الطعام . فلا يخافون انقطاع الفاكهة ، ولا سوء عاقبتها ومضرتها وأمن الخروج منها . فلا يخافون ذلك ، وأمن الموت ، فلا يخافون فيها موتاً (١)

( ٤٤ : ٥٧ ـ ٥٦ إن المتقين في مقام أمين في جنات وعيون . يلبسون من سندس وإستبرق متقابلين . كذلك وزوجناهم بحور عين . يدعون فيها بكل فاكهة آمنين . لا يذوقون فيها الموت إلاالموتة الأولى ووقاهم عذاب الجحيم ) .

جمع لهم بين حسن المنزل وحصول الأمن فيه من كل مكروه ، واشتاله على الثمار والأنهار ، وحسن اللباس ، وكال العشرة بمقابلة بعضهم بعضاً ، وتمام اللذة بالحور الدين ، ودعائهم لجميع أنواع الفاكهة ، مع أمنهم من انقطاعها ومضرتها وغائلتها ، وختام ذلك : أعلمهم بأنهم لا يذوقون فيها هناك موتاً .

« والحور » جمع حوراء. وهي المرأة الشابة الحسناء ، الجيلة ، البيضاء شديدة سواد العين . وقال زيد بن أسلم : الحوراء التي يحار فيها الطرف . و «عين» حسان الأعين . وقال مجاهد : الحوراء التي يحار فيها الطرف ، من رقة الجلد ، وصفاء اللون . وقال الحسن : الحوراء شديدة سياض العين ، شديدة سواد العين .

واختلف فى اشتقاق هذه اللفظة . فقال ابن عباس : الحور فى كلام العرب : البيض . وكذلك قال قتادة : والحور البيض . وقال مقاتل : الحور البيض الوجوه وقال مجاهد : الحور العين : التى بحار فيهن الطرف ، باديا منح سوقهن من وراة ثيابهن ، ويرى الناظر وجهه فى كبد إحداهن ، كالمرآة من رقة الجلد وصفاء اللون ،

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب ص ٣٣٢

وهذا من الاتفاق . وايست اللفظة مشتقة من الحيرة . وأصل الحور : البياض ، والتحوير التبييض . والصحيح : أن الحور مأخوذ من الحور في العين ، وهو شدة بياضها مع قوة سوادها . فهو يتضمن الأمرين . وفي الصحاح للجوهري «الحور» شدة بياض العين في شدة سوادها ، وامرأة حوراء بينة الحور . وقال أبو عمرو : الحور : أن تسود العين كلها ، مثل أعين الظباء والبقر . وليس في بني آدم حور وإنما قيل للنساء : حور العسين . لأبهن شبهن بالظباء والبقر . وقال الأصمعي : ما أدرى ما الحور في العين ؟

قلت: خالف أبو عمرو أهل اللغه في اشتقاق اللفظة ، ورد الحور إلى السواد ، والناس غيره إنما ردوه إلى البياض ، و إلى بياض في سواد . والحور في العين معن يلتم من حسن البياض والسواد وتناسبهما ، واكتساب كل واحد منهما الحسن من الآخر ، ويقال عين حوراء ، إذا اشتد بياض أبيضها وسواد أسودها . ولا تسمى المرأة حوراء حتى يكون مع حور عينها بياض لون الجسد .

«والدين» جمع عيناء . وهي العظيمة العين من النساء ، ورجل أعين : إذا كان ضخم الدين . وامرأة عيناء . والجمع عين . والصحيح : أن الدين هن اللاتي جمعت أعيم صفات الحسن والملاحة . قال مقاتل : الدين حسان الأعين . ومن محاسن المرأة : اتساع عيمها في طول . وضيق الدين في المرأة من الديوب (١) قول الله تعالى ذكره :

ر ٤٤: ٥٥ وروجناهم بحور عين ) قال أبو عبيدة : جعلناهم أزواجاً ، كا يزوج النعل بالنعل . جعلناهم اثنين اثنين . وقال يونس : قرناهم بهن ، وليس من عقد النزويج . قال : والعرب لا تقول : تزوجت بها ، و إنما تقول : تزوجتها . قال ابن نصر : هـذا والتنزيل يدل على ما قاله يونس . وذلك قوله تسالى

<sup>(</sup>۱) حادی الأرواح ج ۱ س ۲۶۹ — ۲۶۹

( ٣٣ : ٣٧ فلما قضى زيد منها وطرا زوجناكها ) ولوكان على تزوجت بها لقال : زوجناك بها . وقال ابن سلام : تميم تقول : تزوجت امرأة . وتزوجت بها . وحكاه الكسائي أيضاً . وقال الأزهرى : تقول العرب : زوجته امرأة ، وتزوجت امرأة وليس من كلامهم : تزوجت بامرأة .

قوله تعالى (وروجناهم بحور عين) أى قرناهم ، وقال الفراء : هى لغة فى أزد شنوءة . قال الواحدى : وقول أبى عبيدة فى هذا أحسن ، لأنه جعله من التزويج الذى هو بمعنى جعل الشيء زوجاً . لا بمعنى عقد النكاح . ومن هذا يجوز أن يقال : كان فرداً فزوجته بآخر ، كما يقال : شققته بآخر . و إنما تمنع الباء عند من يمنعها إذا كان بمعنى عقد التزويج .

قلت: ولا يمتنع أن يراد الأمران معاً. فلفظ الترو بج يدل على النكاح . كما قال مجاهد: أنكحناهم الحور. ولفظ الباء تدل على الاقتران والضم. وهذا أبلغ من حذفها والله أعلم (١)

# سورة الجاثية

بسم الله اار حمن الرحيم

قول الله نعالی ذکره

( ٤٥ : ٢٣ وجعل على بصره غشاوة )

النشاوة: هى الغطاء. وهذا الغطاء سرى إليها من غطاء القلب. فإن ما فى القلب من الخير والشر يظهر على العين، فالعين مرآة القلب، تظهر ما فيه. وأنت إذا أبغضت رجلا بغضاً شديداً أبغضت كلامه ومجالسته، فتجد على عينك غشاوة عند رؤيته ومخالطته. فذلك أثر البغض والإعراض عنه.

<sup>(</sup>۱) حادي الأرواح ج ص ٣٤٨ ، ٣٤٧

وغلظت الغشاوة على الكفار عقوبة لهم على إعراضهم ونفورهم عن الرسول صلى الله عليه وسلم ، وعما جاءيه من الهدى ومن الحق . وجعل الغشاوة عليها يشعر بالإحاطة على ما تحتها كالغامة ، ولما غشوا عن ذكره الذي أثرله صار ذلك الغشى غشاوة على أعيبهم ، فلا تبصر مواقع الهدى (١)

# سورة الأحقاف

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٤٦ : ١٥ حتى إدا بلغ أشدد ) .

قال الزجاج من نحو سبع عشرة سنة إلى نحو الأربعين. وقال ابن عباس فى رواية عطاء: سن الأشد ثلاث وثلاثون سنة . وروى عنه أيضاً ثلاثمون . وقال الضحاك: عشرون سنة . وقال مقاتل ثمان عشرة .

وقد أحكم الأرهرى تفسير اللفظة ، فقال بلوغ الأشد يكون من وقت بلوغ الإنسان مبلغ الرجال إلى أر بعين سنة ، قال : فبلوغ الأشد مرتبة بين البلوغ و بين الأر بعين .

ومعنى اللفظة من الشدة ، وهي القوة والجلادة ، والشديد الرجل القوى فالأشد القوى .

قال الفراء واحدها شد في القياس ، ولم أسمع لها بواحد . وقال أبو الهيثم: واحدها شدة كالنعمة وأنعم .

وقال بعض أهل اللغة : واحدها شد ــ بضم الشين ـ. .

وقال آخرون مهم هو اسم مفرد وليس لجمع حكاه ابن الأنباري (٢)

<sup>(</sup>۱) شفاء العليل ص ۹۹ (۲) تحفة الودود ص ۱۰۹

#### سورة محمد

صلى الله عليه وسلم بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٤٧ : ٤٧ أفلا تدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها ؟ ) قال ابن عباس : يريد على قلوب هؤلاء أقفال .

وقال مقاتل: يعنى الطبع على القلب. وكأن القلب بمنزلة الباب المرتج، الذى قد ضرب عليه قفل. فإنه إن ما لم يفتح القفل لا يمكن فتح الباب والوصول إلى ما وراءد. وكذلك ما لم يرفع الخم والقفل عن القلب لم يدخل الإيمان ولا القرآن.

وتأمل تنكير القلوب وتعريف الأقفال بالاضافة إلى صمير القلوب . فإن تنكير القلوب يتضمن إرادة قلوب هؤلاء وقلوب من هم بهذه الصفة . ولو قال : أم على القلوب أقفالها . لم تدخل قلوب غيرهم في الجلة .

وفى قوله « أقفالها » بالتعريف نوع تأكيد . فإنه لو قال : أقفال . لذهب الوهم إلى ما يعرف بهذا الاسم . فلما أضافها إلى شمير القلوب علم أن المراد بها ما هو للقلب بمنزلة العقل للباب ، فكأنه أراد أقفالها المختصة بها ، التي لا تكون لغيرها والله أعلم (1)

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص ٩٥

# سورة الحجرات

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره ::

( ٤٩ : ٦ يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا ، أن تصيبوا قوماً بجهالة ، فتصبحوا على ما فعلتم نادمين )

تزلت في الوليد بن عقبة بن أبي مُعَيط ، لما بعثه رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بني المصْطَـكِـق – بعد الوقعة – مُصدِّ قاً. وَكَانَ بَيْنَهُ وَ بَيْنِهُم عَدَاوَةً في الجاهلية . فلما سمم به القوم تلقوه ، تعظما لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم . فحدثه الشيطان : أمهم بريدون قتله ، فهامهم ، ورجع من الطريق إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقال: إن بني المصطلق منعوا صدقاتهم ، وأرادوا قتلي، فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهَمَّ أن يغزوهم ، فبلغ القومَ رجوعه ، فأتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقالوا : يا رسول الله سمعنا برسولك ، فخرجنا نتلقاه ونكرمه ، ونؤدى إليه ماقِبلنا منحق الله ، فبدا لنا ، فخشينا أنه إنما رده من الطريق كتاب جاءه منك لغضب غضبته علينا . و إنا نموذ بالله من غصبه وغصب رسوله . فاتهمهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، و بعث خالدَ بن الوليد خفية في عسكر ، وأمره أن يخفي عليهم قدومه ، وقال له « أنظر ، فإن رأيت منهم ما يدل على إيمامهم فخذ منهم زكاة أموالهم . و إن لم تر ذلك فاستعمل فيهم ما تستعمل في الكفار » ففعل ذلك خالد ، ووافاهم ، فسمع منهم أذان صلاتى المغرب والعشاء ، فأخذ منهم صدقاتهم ، ولم ير منهم إلا الطاعة والخسير . فرجع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأخبره الخير . فنزلت ( ٤٩ : ٦ يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا ) والنبأ هو الخبر الغائب عن الحجبر، إدا كان له شأن. « والتبيُّن » طلب بيان حقيقته ، والإحاطة بها علماً

وههناً فأثدة لطيفة . وهى أنه سبحانه لم يأمر برد خبر القاسق وتكذيبه وشهادته جملة . و إنما أمر بالتبين . فإن قامت قرائن وأدلة من خارج تدل على صدقه عمل بدليل الصدق ، ولو أخبر به من أخبر .

فهكذا ينبغى الاعتماد فى رواية الفاسق وشهادته . وكثير من الفاسقين يصدقون فى أخبارهم ورواياتهم وشهاداتهم ، بل كثير منهم يتحرى الصدق غاية التحرى ، وفسقه من جهات أخر . فمثل هذا لا يرد خبره ولا شهادته ، ولو ردت شهادة مثل هذا وروايته لتعطلت أكثر الحقوق ، و بطل كثير من الأخبار الصحيحة ، ولا سيا مَن فسقه من جهة الكذب : فإن كثر منه وتكرر ، محيث بغلب كذبه على صدقه . فهذا لا يقبل خبره ولا شهادته .

و إن ندر منه مرة أو مرتين ففي رد شهادته وخبره بذلك قولان للعلماء ، وهما روايتان عن الإمام أحمد رحمهم الله (١)

قول الله تعالى ذكره .

( وه ي : ١٦ يا أيها الدين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن إن بعض الظن إنم ولا تجسسوا ، ولا يغتب معضكم بعضاً \_ أيحب أحدكم أن يأكل أحدكم لحم أخيه ميتاً فكرهتموه . واتقوا الله إن الله تواب رحيم )

هذا من أحسن القياس التمثيلي . فإنه شبه تمزيق عرض الأخ بتمزيق لحمه ولما كان المغتاب يمزق عرض أخيه في غيبته كان بمنزلة من يقطع لحمه في حال غيبة روحه عنه بالموت .

ولما كان المغتاب عاجزاً عن دفعه عن نفسه بكونه غائباً عن مجلس دمه كان عمزلة الميت الذي يقطع لحمه ولا يستطيع أن يدفع عن نفسه .

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ج ١ص ٢٠٢٠٢٠٢

ولماكان مقتضى الأخوة التراحم والتواصل والتناصر، أعلق عليها المنتاب ضد مقتضاها من الذم والعيب والطعن :كان ذلك أظهر تقطيع لحم أخيد، والأخوة تقتضى حفظه وصيانته والذب عنه.

ولماكان المفتاب متمتعاً بعرض أخيه ، متفكماً بغيبته وذمه ، متحلياً بدلك شُبه بآكل لحم أخيه بعد تقطيعه

ولماكان المفتاب محباً لذلك معجباً به : شبه بمن يحب أكل لحم أخيه ميتاً ومحبته لذلك قدر زائد على مجرد أكله ، كما أن أكله قدر زائد على تمزيقه

فتأمل هذا التشبيه والتمثيل، وحسن موقعه، ومطابقة المعقول فيه المحسوس. وتأمل إخباره عنهم بكراهة أكل لحم الأخ ميتاً، ووصفهم بذلك في آخر الآية، والإنكار عليهم في أولها: أن يحب أحدهم ذلك، فكما أن هذا مكروه في طباعهم، فكيف محبون ما هو مثله ونظيره؟

فاحتج عليهم عاكرهوه على ما أعبوه . وشبه لهم مايحبونه بما هو أكره شيء إليهم ، وهم أشد شيء نفرة عنه

فلهذا يوجب العقل والفطرة والحكمة: أن يكونوا أشد شيء نفرة عما هو نظيره ومشهه . وبالله التوفيق (١)

( ٤٩ : ١٣ يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثي )

قالوا: الحس شاهد: أن الأجزاء التي في المولود من أمه أضعاف أضعاف الأجزاء التي فيه من أبيه . فثبت أن تسكوينه من منى الأم ودم الطمث ، ومنى الأب عاقد له كالأنفحة .

و الزعهم الجمهور، وقالوا: إنه يتكون من مني الرجل والأنبي، ثم لهم قولان أحدها: أن يكون من مني الذكر أعضاؤه، وأجزاؤه، ومن مني الأنبي صورته

قول الله تعالى د كړه :

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ ص ٢٠٤،٧٠٣

والثانى: أن الأعضاء والأجزاء والصورة تكونت من مجموع الماءين، وأسهما المتزجا واختلطا وصارا ماءاً واحداً. وهدذا هو الصواب ، لأننا تجد الصورة والتشكيل تارة إلى الأب ، وتارة إلى الأم. والله أعلم.

وقد دل على هذا قوله تعالى « يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنى » والأصل : هو الذكر . فمنه البذر ، ومنه السقى . والأنثى وعاء ومستودع لولده . تربيه فى بطها ، كما تربيه فى حجرها . ولهذا كان الولد للأب حكما ونسبا . وأما تبعيته للأم فى الحرية والرق فلانه إنما تكون وصار ولدا فى بطها ، وغذته بلبانها مع الجزء الذى فيه منها . وكان الأب أحق بنسبه وتعصيبه لأنه أصله ومادته ونسخته . وكان أشرفهما دينا أولى به ، تغليبا لدين الله وشرعه (١)

### سورة ق

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكرد .

. (٥٠: ٣٧ إن فى ذلك لذ كرى لمن كان له قلب أوألتى السمع وهو شهيد) إذا أردت الانتفاع بالقرآن ، فاجمع قلبك عند تلاوته . وألق سمعك . واحضر حضور من يخاطبه به من تكلم به سبحانه ، منه إليه . فإنه خطاب منه سبحانه لك على لسان رسوله صلى الله عليده وسلم . قال تعالى ( إن فى ذلك لذكرى لمن لمن كان له قلب ، أو ألتى السمع وهو شهيد )

وذلك أن تمام التأثير لماكان موقوفا على مؤثر مقتض، ومحل قابل، وشرط لحصول الأثر، وانتفاء المانع الذي يمنع منه: تضمنت الآية بيان ذلك كله بأوجز لفظ وأبينه. وأدله على المراد.

<sup>(</sup>١) التبيان في أحكام القرآن ص ٣٥٣ : ٣٥٣

فقوله « إن في ذلك لذكرى » إشارة إلى ماتقدم من أول السورة إلى همنا وهذا هو للؤثر .

وقوله « لمن كان له قلب » فهذا هو الحجل القابل. والمراد به: القلب الحي الدى يعقل عن الله ، كما قال تعالى (٣٦: ٦٩ ، ٧٠ إن هو إلا ذكر وقرآن مبين. لينذر من كان حياً ) أى حي القلب.

وقوله « وألقى السمع » أى وجه سمعه ، وأصغى حاسة سمعه إلى ما يقال له وهذا هو شرط التأثر بالـكلام .

وقوله « وهو شهيد » أى شاهد القلب حاضر ، غير غائب . قال ابن قتيبة : استمع لكتاب الله وهو شاهد القلب والفهم ، ليس بغافل ولا ساه . وهو إشارة إلى المانع من حصول التأثر . وهو سهو القلب وغيبته عن تعقل ما يقال له ، والنظر فيه وتأمله .

وإذا حصل المؤثر، وهو القرآن، والمحل القابل، وهو القلب الحي، ووجد الشرط، وهو الأصغاء، وانتنى المانع، وهواشتغال القلب وذهوله عن معنى الخطاب وانصرافه عنه إلى شيء آخر: حصل الأثر، وهو الانتفاع بالقرآن والتذكر.

فإن قيل : إذا كان التأثير إنما يتم بمجموع هذه . فما وجه دخول أداة « أو » فى قوله « أو ألتى السمع » والموضع موضع واو الجمع ، لا موضع « أو » التى هى لأحد الشيئين ؟

قيل: هذا سؤال جيد . والجواب عنه أن يقال:

خرج الكلام بأو باعتبار حال المخاطب المدعو . فإن من الناس من يكون حى القلب واعيه ، تام الفطرة . فإذا فكر بقلبه وجال بفكره دله قلبه على صحة القرآن ، وأنه الحق ، وشهد قلبه بما أخبر به القرآن . فكان ورود القرآن على قلبه نوراً على نور الفطرة . وهذا وصف الذين قيل فيهم ( ٣٤ : ٦ و يرى الذين أوتوا العلم الذي أبرل إليك من ربك هو الحق) وقال في حقهم ( ٣٤ : ٣٥ الله نور

السموات والأرض ، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ، المصباح فى رجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شجرة مباركة زيتونة، لا شرقية ولا غربية ، يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار ، نور على نور ، يهدى الله لنوره من يشاء ) فهذا نور الفطرة على نور الوحى . وهذا حال صاحب القلب الحى الواعى .

فصاحب القلب الحي بين قلبه و بين معالى القرآن أتم الاتصال ، فيجدها كأنها قد كتبت فيه . فهو يقرؤها عن ظهر قلب .

ومن الناس من لا يكون تام الاستعداد ، واعى القاب ، كامل الحياة فيحتاج إلى شاهد يميز له بين الحق والباطل. ولم تبلغ حياه قلبه لتأمله والتفكر فيه ، وتعقل معانيه ، فيعلم حينئذ أنه الحق.

فالأول: حال من رأى بعينيه مادعي إليه وأخير به .

والثانى: حال من علم صدق الخبر وتيقنه . وقال : يكفينى خبره ، فهو فى مقام الإيمان ، والأول فى مقام الإحسان . هذا قد وصل إلى علم اليقين ، وترق قلبه منه إلى منزلة عين اليقين . وذلك معه التصديق الجازم الذى خرج به من الكفر ودخل به فى الإسلام .

فعين اليقين نوعان: نوع في الدنيا، ونوع في الآخرة. فالحاصل في الدنيا نسبته إلى القلب ، كنسبة الشاهد إلى العين. وما أخبرت به الرسل من الغيب يعاين في الآخرة بالأبصار. وفي الدنيا بالبصائر. فهو عين يقين في المرتبتين (١)

<sup>(</sup>١) الفوائد ص ٣ ــــــ ه

### سورة الذاريات

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٢٥،٢٤:٥١ هل أثاك حديث ضيف إبراهيم المكرمين ؟ إذ دخلوا عليه فقالوا سلاماً ، قال سلام قوم منكرون . فراغ إلى أهله ، فجاء بمجل سمين ، فقر به إليهم ، قال : ألا تأكلون ؟ )

فني هذا ثناء على إبراهيم من وجوه متعددة .

أحدها: أنه وصف ضيفه بأنهم مكرمون . وهـذا على أحد القولين: أنه بإكرام إبراهم لهم . والثانى: أنهم المـكرمون عند الله . ولا تنافى بين القولين: فالآية تدل على معنيين .

الشانى: قوله تعالى « إذ دخلوا عليه » فلم يذكر استئذامهم. فني هذا دليل على أنه صلى الله عليه وسلم كان قد عُرف بإكرام الضيفان واعتياد قراهم. فصار منزله مضيفة مطروقاً لمن ورده ، لايحتاج إلى الاستئذان ، بل استئذان الداخل إليه دخوله . وهذا غاية ما يكون من الكرم .

الثالث: قوله « سلام » بالرفع . وهم سلموا عليمه بالنصب . والسلام بالرفع أكل . فإنه يدل على الجملة الإسمية الدالة على الثبوت والتحدد ، والمنصوب يدل على الفعلية الدالة على الحدوث والتحدد . فإبراهيم حياهم بتحية أحسن من تحييهم . فإن قولهم « سلاماً » يدل على : سلمنا سلاما وقوله « سلام » أى سلام عليكم .

الرابع: أنه حذف المبتدأ من قوله «قوم منكرون» فإنه لما أنكرهم ولم يعرفهم

احتشم من مواجهتهم بلفظ ينفر الضيف لو قال : أنتم مكرمون ، فحذف المبتدأ هنا من ألطف الكلام .

الخامس: أنه بنى الفعل للمفعول، وحذف فاعله، فقال « منكرون » ولم. يقل: إنى أكرمكم. وهو أحسن في هـذا المقام، وأبعد من التنفير والمواجهة بالخشونة.

السادس: أنه راغ إلى أهله ليحييهم بنُزُلهم . والروغان : هو الذهاب فى اختفاء عيث يكاد لا يشعر به . وهذا من كرم رب المنزل المضيف : أن يذهب فى اختفاء بحيث لا يشعر به الضيف ، فيشق عليمه و يستحى . فلا يشعر به إلا وقد حاءه بالطعام ، مخلاف من يسمع ضيفه وهو يقول له ، أو لمن حضر : مكانكم حتى آتيكم بالطعام ، ونحو ذلك مما يوجب حياء الضيف واحتشامه .

السابع: أنه ذهب إلى أهله ، فجاء بالضيافة . فدل على أن ذلك كان معداً عندهم مهيئاً للضيفان . ولم يحتج أن يذهب إلى غيرهم من جيرانه ، أو غيرهم فيشتريه ، أو يستقرضه .

الثامن : قوله «فجاء بمجل سمين» يدل على خدمته للضيف بنفسه ، ولم يقل : فأمر لهم ، بل هو الذى ذهب وجاء به بنفسه ، ولم يبعثه مع خادمه . وهـــذا أبلغ في إكرام الضيف .

التاسع: أنه جاء بعجل كامل، ولم يأت ببضعة منه. وهذا من تمام كرمه صلى الله عليه وسلم.

العاشر: أنه سمين لا هزيل. فمعلوم أن ذلك من أفخر أموالهم، ومثله يتخذ للاقتناء والتربية، فآثر به ضيفانه.

الحادى عشر : أنه قربه إليهم بنفسه ، ولم يأمر خادمه بذلك . الثاني عشر : أنه قربه إليهم ، ولم يقربهم إليه . وهذا أبلغ في الكرامة : أن تُجلس الضيف ثم تقرب الطعام إليه ، وتحمله إلى حضرته ، ولا تضع الطعام في الحية ثم تأمر ضيفك بأن يتقرب إليه .

الثالث عشر: أنه قال « ألا تأكلون؟ » وهذا عَرْض وتلطف في القول ، وهو أحسن من قوله : كلوا ، أو مدوا أيديكم ونحوها . وهذا بما يملم الناس بعقولهم حسنه ولطفه . ولهذا يقولون : بسم الله : أو ألا تتصدق ؟ أو ألا تجبر؟ ونحوذلك . الرابع عشر : أنه إنما عرض عليهم الأكل لأنه رآم لا يأكلون ، ولم يكن

صيوفه يحتاجون معه إلى الإذن في الأكل، بلكان إذا قدم إليهم الطعام أكلوا وهؤلاء الصيوف لما المتنموا من الأكل قال لهم «ألا تأكلون؟» ولهذا أوجس منهم خيفة، أى أحسبها وأضمرها في نفسه، ولم يبدها لهم وهو:

الوجه الخامس عشر: فإنهم لما امتنعوا من الأكل لطعامه خاف منهم، ولم يظهر لهم الخوف منهم. فلما علمت الملائكة منه ذلك قالوا « لا تخف » و يشروه بالفلام الحليم.

فقد جمعت هذه الآية آداب الضيافة التي هي أشرف الآداب ، وما عداها من الشكلفات التي هي تخلف وتبكلف : إنما هي من أوضاع الناس وعوائدهم . وكفي بهذه الآداب شرفا وفخرا . فصلى الله على نبينا وعلى إبراهيم وعلى آلها ، وعلى سائر النمين (١)

# سورة الطور

بسنم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٥٢ : ٢١ والذين آمنوا واتبعتهم فريتهم بإيمان ألحقنا بهم فريتهم وما ألتناهم من عملهم من شيء ، كل امرى عما كسب رهين )

(١) جلاء الأفهام من ١٨٨ – ١٨٤

روى قيس عن عمرو بن مرة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضى الله عليه وسلم « إن الله ليرفع ذرية المؤمن إليه عليه الله عليه وسلم « إن الله ليرفع ذرية المؤمن إليه في درجته ، و إن كانوا دونه في العمل لتقرّ بهم عينه ، ثم قرأ (٢٥:١٦ والذين آمنوا وأنبعناهم ذرياتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم وما ألتناهم من عملهم من شيء) قال : «مانقصنا الآباء مما أعطينا البنين» وذكر ابن مردوية في تفسيره من حديث شريك عن سالم الأفطس عن سعيد بن جبير عن ابن عباس \_ قال شريك : أظنه حكاد عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « إذا دخل الرجل الجنة سأل عن أبويه وزوجته وولده ؟ فيقال : إنهم لم يبلغوا درجتك ، أو عملك . فيقول : يارب قد عملت لى ولهم ، فيؤس بالإلحاق بهم ، ثم تلا ابن عباس ( والذين آمنوا وأتبعناهم ذرياتهم ولمم ) ألى آخر الآية

وقد اختلف المسرون في الذرية في هذه الآية ، هل المراد بها الصغار أوال كبار أو النوعان ؟ على ثلاثة أقوال . واختلافهم مبنى على أن قوله « يإيمان » حال من النرية التابعين أو المؤمنين المتبوعين . فقالت طائفة : المعنى والذين آمنوا وأتبعناهم فرياتهم في إيمانهم فأتوا من الإيمان بمثل ما أتوا به ألحقناهم بهم في الدرجات . قالوا : ويدل على هذا قراءة من قرأ ( واتبعتهم ذريتهم ) فجعل الفعل في الاتباع لهم . قالوا : وقد أطلق الله سبحانه الذرية على الكبار ، كاقال (ومن ذريته داود وسلمان ) وقال ( ذرية من حملنا مع نوح ) وقال ( وكنا ذرية من بعدهم ، أقتهلكنا مما فعل المبطلون ؟ ) وهذا قول لكبار العقلاء . قالوا : ويدل على ذلك ما رواه سعيد بن جبير عن ابن عباس يرفعه « إن الله يرفع ذرية المؤمن إلى درجته و إن كانوا دونه في العمل ، لتقرّ بهم عينه » فهذا يدل على أمهم دخوا بأعمالهم ، ولن كانوا دونه في العمل ، لتقرّ بهم عينه » فهذا يدل على أمهم دخوا بأعمالهم ، ولن من الله يكن لهم أعمال يبلغوا بها درجة آبائهم . فبلغهم إياها ، و إن تقاصر ولكن لم يكن لهم أعمال يبلغوا بها درجة آبائهم . فبلغهم إياها ، و إن تقاصر علهم عها . قالوا : وأيضاً فالايمان هو القول والعمل والنية . وهذا إنما يمكن من المنكبار ، وعلى هذا فيكون المنى : أن الله سبحانه مجمع ذرية المؤمن إليه إذا أتوا المنكبار ، وعلى هذا فيكون المنى : أن الله سبحانه مجمع ذرية المؤمن إليه إذا أتوا اللهم المنان المنه المنان المنان المنان المنه المنان ال

من الإيمان بمثل إيمانه ، إذ هذا حقيقة التبعية ، و إن كانوا دونه في الإيمــان، رفعهم الله إلى درجته إقرارا لعينه ، وتــكيلا لنعيمه . وهذا كما أن زوجات النبي صلى الله عليه وسلم معه في الدرجة تبعاً ، و إن لم يبلغوا تلك الدرجة بأعمالهن .

وقالت طائفة أخرى: الذرية ههنا الصغار. والمعنى: والذين آمنوا وأنبعناهم ذريامهم في إيمان الآباء. والذرية تتبع الآباء. وإن كانوا صغارا في الإيمان وأحكامه من الميراث، والدية والصلاة عليهم، والدفن في قبور المسلمين، وغير ذلك، إلا فياكان من أحكام البالغين.

و يكون قوله «بإيمان» على هذا في موضع نصب على الحال من النَّمُولين ، أي وأتبعناهم ذرياتهم بإيمان الآباء .

قالوا : يدل على صحة هذا القول : أن البالغين لهم حكم أنفسهم في الثواب والعقباب ، فإنهم مستقلون بأنفسهم ، ليسوا تابعين للآباء في شيء من أحكام الدنيا ، ولا أحكام الثواب والعقاب ، لاستقلالهم بأنفسهم . ولو كان المراد بالدرية البالغين لكان أولاد الصحابة البالغون كلهم في درجة آبائهم ، ولكان أولاد التابعين البالغون كلهم في درجة آبائهم ، وهم جراً إلى يوم القيامة . فيكون الآخرون في درجة السابقين .

قالوا ؛ ويدل عليه أيضاً : أنه سبحانه جعلهم معهم تبعاً في الدرجة . كا جعلهم تبعاً معهم في الإيمان . ولوكانوا بالغين لم يكن إيمانهم تبعاً ، بل إيمان استقلال .

قالوا: ويدل عليه أن الله سبحانه جعل المنازل في الجنة بحسب الأعمال . في حق المستقلين . وأما الاتباع فإن الله سبحانه يرفعهم إلى درجة أهليهم . وإن لم يكن لهم أعمال . كما تقدم .

وأيضاً فالحور الدين والخدم في درجة أهليهم، و إن لم يكن لهم عمل، مخلاف المسكلفين البالغين. فإلهم يرفعون إلى حيث بلغت بهم أعمالهم.

وقالت فرقة، منهم الواحدي : الوجه أن تحمل الذرية على الصفار والكبار.

لأن الكبير يتبع الأب بإيمان نفسه ، والصغير يتبع الأب بإيمان الأب .

قالوا: والذرية تقع على الصغير والكبير، والواحد والكثير، والإبن والأب، كما قال تعالى ( ٣٦: ٤١ وآية لهم أنا حملنا ذريتهم فى الفلك المشحون ) أى آباءهم والإيمان يقع على الإيمان التبعى وعلى الاختيارى السكسبى . فمن وقوعه على التبعى قوله ( ٤ : ٩٢ فتحرير رقبة مؤمنة ) فلو أعتق صغيرا جاز .

قالوا: وأقوال السلف تدل على هذا . قال سعيد بن جبير عن ابن عباس : إن الله برفع ذرية المؤمنين في درجتهم . وإن كانوا دويه في العمل ، لتقرّبهم عيومهم . ثم قرأ هذه الآية : الرجل يكون له القدم ، ويكون له الذرية ، فيدخل الجنة ، فيرفعون إليه ، لتقرّبهم عينه ، وإن لم يبلغوا ذلك . وقال أبو مجلز : يجمعهم الله له ، كما كان يحب أن يجتمعوا في الدنيا . وقال الشعبي أدخل الله الذرية بعمل الآباء الجنة . وقال الكبي عن ابن عباس : إن كان أدخل الله الذرية بعمل الآباء الجنة . وقال الكبي عن ابن عباس : إن كان درجة من الآباء رفع الله الآباء إلى الأبناء . و إن كان الأبناء أرفع درجة من الآباء رفع الله الآباء إلى الأبناء . وقال إبراهيم : أعطوا مثل أجور آبائهم ولم ينقص الآباء من أجورهم شيئا .

قال: ويدل على سحة هذا القول: أن القراءتين كالآيتين، فن قرأ (واتبعتهم ذريتهم ) فهذا في حق البالغين الذين تصح اسبة الفعل إليهم ، كما قال تعالى ( ٩: ١٠٠ والسابقون الأواون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان ) ومن قرأ ( ٥٢ : ٢١ وأتبعناهم ذرياتهم ) فهذا في حق الصغار الذين أتبعهم الله إياهم في الإيمان حكماً. فدلت القراء الن على النوعين .

قلت: واختصاص الذرية ههنا بالصغار أظهر، ائتلا يلزم استواء المتأخرين والسابقين في الدرجات. ولا يلزم مثل هذا في الصغار، فإن أطفال كل رجل وذريته معه في درجته. والله أعلم (1)

<sup>(</sup>۱) حادی الارواح ج ۲ ص ۲۳۹ — ۲۶۶

# سورة النجم

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٥٣ : ٨ ثم دنا فندلي ، فكان قاب قوسين أو أدنى ) .

كأن الشيخ (٢) فهم من الآية : أن الذي دبي فندلى ، فكان من محمله صلى الله عليه وسلم قاب قوسين أو أدبى \_ هو الله عز وجل . وهذا ، و إن كان قد قاله جماعة من المقسرين \_ فالصحيح : أن ذلك هو جبريل عليه السلام . فهو للوصوف بما ذكر من أول السورة إلى قوله (٥٣: ١٤،١٣ ولقد رآه نزلة أخرى .

عند سِدْره المنتهى) هكذا فسره النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح.

قالت عائشة رضى الله عنها « سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن هذه الآية ؟ فقال : ذاكِ جبريل ، لم أره في صورته التي خلق عليها إلا مرتين »

ولفظ القرآن لا يدل على غير ذلك من وجوه . أحدها : أنه قال « علمه شديد القوى » وهذا جبريل الذي وصفه بالقوة

فی سورة التکریر فقال ( ۸۱ : ۱۹ ، ۲۰ ) به لقول رسول کریم ، ذی قوة عنماد ذی العرش مَکین )

الثاني : أنه قال « ذو مرة » أي حسن الحلق ، وهو الكريم في سورة لتكوير .

الثالث : أنه قال « فاستوى وهو بالأفق الأعلى » وهو ناحية السهاء العلياً وهذا استواء جبريل بالأفق . وأما استواء الرب جل جلاله فعلى عرشه .

<sup>(</sup>١) هو أبو اسماعيل عبد الله بن محمد الهمروى ، قال في منازل السائرين في باب الاتصال : آيش العقول ، فقطع البحث بقوله ﴿ أُو أَدْنَى ﴾

الرابع: أنه قال « ثم دنى فندلى فكان قاب قوسين أو أدنى » فهذا دنو جبريل وتدليه إلى الأرض ، حيث كان رسول الله صلى الله عليه وسلم . وأما الدنو والتدلى فى حديث المراج فرسول الله صلى الله عليه وسلم فوق السموات . فهناك دنا الجبار جل جلاله منه وتدلى . فالدنو والتدلى فى الحديث غير الدنو والتدلى فى الحديث غير الدنو والتدلى فى الآمة . وإن اتفقا فى اللفظ .

الخامس : أنه قال (ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى) والمرافى عند السدرة هو جبرئيل قطعال وبهدذا فسره النبى صلى الله عليه وسلم فقال لعائشة « ذاك ِ جبريل »

السادس: أن مفسر الضمير في قوله « ولقد زآه » وقوله « ثم دنى فتدلى » وقوله « ثم دنى فتدلى » وقوله « فاستوى » وقوله « وهو بالأفق الأعلى » واحدة. فلا يجوز أن يخالف بين المفسر والمفَسَّر من غير دليل

السابع: أنه سبحانه ذكر في هذه السورةِ الرسولين الكريمين: الملكي، والبشرى. وتَزَّه البشرى عن الضلال والغواية، والملسكي عن أن يكون شيطانا قبيحاً ضعيفا، بل هو قوى كريم حسن الخَلَق. وهذا انظير المذكور في سورة الشكويرسواء

الثامن: أنه أخبر هناك: أنه رآه بالأفق المبين ، وهمنا: أنه رآه بالأفق المبين ، وهمنا: أنه رآه بالأفق الأعلى . وهو واحد وصف بصفتين، فهو مبين وأعلى . فإن الشيء كلا علا بان وظهر .

التاسع: أنه قال « ذو مِرَّة » والمرة: الخاق الحسن الحَسكم. فأخبر عن حسن خلق الذي علم اننبي صلى الله عليه وسلم ، ثم ساق الخبر كله عنه نسقا واحدا الماشر: أنه لو كان خبرا عن الرب تعالى لـكان القرآن قد دل على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى ربه سبحانه مرتين: مرة بالأفق ، ومرة عند السدرة. وسلوم أن الأمر لو كان كذلك لم يقل النبي صلى الله عليه وسلم لأبي ذر وقد سأله: هل رأيت ربك \_ قال « نور ، آئى أراه ؟ » فكيف يخبر القرآن

أنه رآء مرتبن ، ثم يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم « أ بى أراه ؟ » وهذا أبلغ من قوله « لم أره » لأنه مع النفي يقتضى الإخبار عن عدم الرؤية فقط . وهذا يتضمن النفي وطرفا من الإنكار على السائل ، كما إذا غال لرجل : هلكان كيت وكيت ؟ فيقول : كيف يكون ذلك ؟

الحادى عشر: أنه لم يتقدم للرب حل جلاً؛ ذكر يعود الضمير عليه في قوله « ثم دنى فتدلى » والذى يعود الضمير عليه لا يصلح له ، و إنما هو أمبده الثانى عشر: أنه كيف يعود الضمير إلى مالم يذكر ، و يترك عوده إلى المذكور ، مع كونه أولى به ؟

الثالث عشر: أنه قد تقدم ذكر « صاحبكم » وأعاد عليه الضائر التي تليق به ، ثم ذكر بعدم شديد القوى . ذا للرة . وأعاد عليه الضائر التي تليق به . والخبركله عن هذين المفسّرين ، وهم الرسول الملكي ، والرسول البشري

الرابع عشر : أنه سبحانه أخبر أن هذا الذي دنى فتدلى : كان بالأفق الأعلى وهوأفق السباء ، إلى هو تحمها ، قد دنى من الأرض ، فتدلى من رسول رب العالمين صلى الله عليه وسلم ، ودنو الرب تعالى وتدليه على ما فى حديث شريك : كان من فوق العرش ، لا إلى الأرض

الخامس عشر: أسهم لم يماروه صلوات الله وسلامه عليه على رؤية ربه ، ولا أخبرهم بها يقفى مماراتهم له عليها . وإنما ماروه على رؤية ما أخبرهم من الآيات التي أراه الله إياها . ولو أخبرهم برؤية الرب تعالى لـكانت مماراتهم له علمها أعظم من مماراتهم على رؤية المحلوقات

السادس عشر وأنه سبحانه قرر صحة مارآه وأن مماراتهم له على ذلك باطلة بقوله ( الله رأى من آيات ربه الكبرى ) ولوكان المرئى هو الرب سبحانه وتعالى والمماراة على ذلك منهم : لكان تقرير تلك الرؤية أولى ، والمقام إليها أحوج .

<sup>(</sup>۱) مدارج المالكين ج م ص ٢٠٦ ، ٢٠٥

قول الله تعالى ذكره:

( ٥٣ : ١٢ عندها جنة المأوى )

والمأوى مَفْمَل من أوى يأوى ، إذا انضم إلى المكان وصار إليه ، واستقر به وقال عطا، عن ابن عباس : هي الجنة التي يأوى إليها جبريل والملائكة

وقال مقانل والكلبي : هي جنة تأوى إليها أرواح الشهداء

وقال كعب : حنة النَّاوى جنة فيها طير خضر ، ترتع فيها أرواح الشهداء وقالت عائشة رضى الله عنها وزرُّ بن مُبيش : هي جنة من الجنان

والصحيح: أنه اسم من أسماء الجنة ، كما قال تعالى (٧٩: ٤٠، ٤١ وأما من خاف مقام ربه وسهى النفس عن الهوى فان الجنة هى المأوى) وقال فى النار ك ( ٣٩: ٣٩ فإن الجحيم هى المأوى) وقال ( ومأواكم النار ) (١٠)

قول الله تعالى ذَكْره

( ٣٢ . ٣٢ الذين يجتابون كبائر الإثم والفواحش إلا اللم )

اللم : طرف من الجنون . ورجل ملموم . أى به لم . ويقال أيضا : أصابت فلانا من الجن لَمَة . وهو المس ، والشيء القليل . قاله الجوهرى .

قلت : وأصل اللفظة من المقاربة . ومنه قول تعالى ( الذين يجتنبون كباثر الإنم والفواحش إلا اللمم )

وهي الصفائر. قال ابن عباس رضى الله علهما: ما رأيت أشبه باللم مما قال أبو هر يرة رضي عنه «إن العين تزنى ، وزناها البطش والرجل تزنى ، وزناها البطش والرجل تزنى ، وزناها المشى ، والفم يزنى وزناه القُبَلَ »

ومنه أَلمَّ بَكَدًا . أي قار به ودبي منه . وغلام مُلمٌّ ، أي قارب البلوغ (٢٠)

<sup>(</sup>۱) حادی الأرواح ج ۱ ص ۱۵۹

وفى الحديث «إن نما كينبت الربيع ما يقتل حَبَطًا أو كيلم » أى يقرب من ذلك (" ) قول الله تعالى ذكره :

(٥٣ : ٥٩ ـ ٦١ أَفَن هذا الحديث تعجبون وتضحكون ولا تبكون وأنتم

سامدون ؟)

قال عكرمة عن ابن عباس : السمود : الغناء في لغة جمير ، يقال : اسْمُدى لنا ، أي غَنِّي لنا . وقال أنو زبيد :

وكأن التزيف فيها غِناء النَّدامي من شارب مُسْمودٍ

قال أبو عبيدة : المسمود : الذي غُنّي له . وقال عكرمة : كانوا إذا سمعوا القرآن تغذُّوا . فنزلت هذه الآية

وهذا لا يناقض ماقيل في هـذه الآية من أن السمود: هو الغفلة والسهو عن الشيء

قال المبرد: هو الاشتغال عن الشيء بهم أو فرح يتشاغل به. وأنشد: رمى الحدّثان نسوة آل حرب مقدار سمدّن له سُمودًا

وقال ابن الانبارى : السامد اللاهى ، والسامد : الساهى . والسامد : المتكبر والسامد : الفائم

وقال ابن عباس في الآية : وأنتم مستكبرون وقال الضحاك : أشِرُون بَطرون

وقال مجاهد: غضاب مبرطمون . وقال غـيره : لاهون غافاون معرضون . قالفناء يجمع هذا كله و يوجبه (۲)

= اللمم: هو إلمام العبد بالمصية. ثم سرعة إقلاعه عنها حين يثوب إلى رشده ويذكر ربه، ولا يكون من إخوان الشيطان الذين يمدهم في الغي ثم لا يقصرون. والله أعلم (١) روضة الحبين ص ٥٠،٥٠

(٢) اغاته اللهفان ج ١ ص ٢٥٨ طبعة الحلى الجديدة

## سورة الرحمن

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره

( ٥٥ : ٢٦ كل من عليها فان )

لم يقل « فيه » لأن عند الفناء ليس الحال حال القرار والتمكين (١) قول الله تعالى ذكره :

( ٥٥ : ٥٤ متكثين على فرش بطائنها من إستبرق )

وقال تعالى ( ٥٦ : ٣٤ وفرش مرفوعة )

فوصف الفرش بكونها مبطنة بالإستبرق . وهذا يدل على أمر ين

أحدها: أن ظهائرها أعلى وأحسن من بطائمها . لأن بطائمها للأرض ، وظهائرها للحمال والزينة والمباشرة .

قال سفيان الثورى عن أبى اسحاق عن أبى هبيرة ابن مريم عن ابن مسعود في قوله (بطائمهامن استبرق) قال: هذه البطائن قد أخبرتم بها. فكيف بالظهائر؟ الثانى . يدل على أنها فرش عالية ، لها سمك وحشو بين البطانة والظهارة

وقد روی فی سمکها وارتفاعها آثار \_ إن کانت محفوظة \_ فالمراد: ارتفاع محلها ، کما رواه التردندی من حدیث أبی سعید الخدری عن النبی صلی الله علیه وسلم فی قوله ( وفرش مرفوعة ) قال « ارتفاعها کما بین السهاء والأرض ، ومسیرة مابینهما خمسائة عام » قال الترمذی : حدیث غریب ، لا نعرفه إلا من حدیث رشدین بن سعد

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ج ٣

قيل: ومعناه : أن الارتفاع المذكور للدرجات والفرش عليها

قلت: رشدين بن سعد عنده مناكبر. قال الدارقطنى: ليس بالقوى. وقال أحمد: لايبالى عن يروى. وليس به بأس فى الرقاق. وقال: أرجو أنه صالح الحديث. وقال يحيى بن معين: ليس بشىء. وقال أبو زرعة: ضعيف. وقال الجوزجانى: عنده مناكبر. ولا ريب أنه كان سيىء الحفظ. فلا يعتمد على ماينفرد به.

وقال ابن وهب : حدثنا عمرو بن الحارث عن دَرَّاج أَبِي السمح عن أَبِي الْمَيْمُ عن أَبِي سعيد الخدري قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله ( وفرش مرفوعة ) قال « مابين الفراشين كما بين السماء والأرض » .

وهذا أشبه أنْ يكون هو الحفوظ. فالله أعلم .

وقال الطبراني : حدثنا المقدام بن داوود حدثنا أسد بن موسى حدثنا حماد ابن سلمة عن على بن زيد عن مُطَرِّف بن عبد الله بن الشَّخِير عن كعب في قوله عز وجل ( وفرش مرفوعة ) قال « مسيرة أر بعين سنة » .

وقال الطبراني: حدثنا إبراهيم بن بائلة حدثنا اسماعيل بن عمرو البجلي حدثنا اسرائيل عن جعفر بن الزبير عن القاسم عن أبي أمامة قال « سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الفرش المرفوعة ؟ فقال: لو طرح فراش من أعلاها لهوى إلى قرارها مائة خريف » .

وفى رفع هذا الحديث نظر .فقد قال ابن أبى الدنيا : حدثنا اسحق بن اسماعيل حدثنا معاذ بن هشام قال : وجدت فى كتاب أبى عن القاسم عن أبى أمامة فى قوله عز وجل ( وفرش مرفوعة ) قال : « لو أن أعلاها سقط ما بلغ أسفلها بعد أر بعين خريفاً » (1)

<sup>(</sup>١) حادي الأرواح بر ١ ض ٣٣٤ -- ٣٣٧

قول الله تعالى ذكره :

( ٥٥ : ٥٦ - ٨٥ فيهن قاصرات الطرف لم يطمئهن إنس قبلهم ولا جان . فبأى ألا ، ربكما تكذبان كأنهن . الياقوت والمرجان ) .

وصفهن سبحانه بقصر الطرف في ثلاثة مواضع . أحدها : هذا .

والثابى: قوله تعالى فى الصافات ( ٤٨:٣٧ وعندهم قاصرات الطرف عين ) . والثالث: قوله تعالى فى ص ( ٣٨: ٥٦ وعندهم قاصرات الطرف أتراب ) .

وأجمع المفسرون كلهم على أن المعنى : أنهن قصرن طرفهن على أزواجهن ، فلا يطمحن إنى غيرهم .

وقيل : قصرن طرف أزواجهن عليهن . فلا يدَعهم حسبهن وجمالهن أن ينظروا إلى غيرهن .

وهذا صحيح من جهة المعنى . وأما من جهة اللفظ : فقاصرات صفة مضافة إلى الفاعل لحسان الوجوه . وأصله قاصر طرفهن ، أى ليس بطامح متعد .

قال آدم : حدثنا ورقاء عن ابن أبى نجيح عن مجاهد فى قولة (قاصرات الطرف) قال : يقول قاصرات الطرف على أزواجهن ، فلا بعنين غيرأزواجهن ، وقال آدم : حدثنا المسارك بن فضالة عن الحسن قال : قصرن طرفهن على أزواجهن ، فلا بردن غيرهم . والله ماهن متبرجات ، ولا متطلعات .

وقال منصور عن مجاهد : قصرن أبصارهن وقلوبهن وأنفسهن على أزواجهن فلا يردن غيرهم . وفى تفسير سعيد عن قتادة قال : قصرن أطرافهن على أزواجهن فلا يردن غيرهم .

وأما « الأتراب » فجمع ترب ، وهو لدّة الإنسان .

قال أبو عبيدة ، وأبو إسحاق : أقران ، أسنامهن واحدة . قال ان عباس . وسائر المفسرين : مستويات على سن واحدة ، وميللا واحد ، منات ثلاث وثلاثين سنة .

وقال مجاهد « أتراب » أمثال . وقال أبو إسحاق : هن في غاية الشباب والحسن ، وسمى نيد الانسان وقرنه : تربه . لأنه مَسَ تراب الأرض معه في وقت واحد .

والمعيى من الأخبار باستواء أسنابهن: أبهن لبس فيهن عجائز، قد قات حسمهن، ولا ولا تد لايطقن الوطء، بخلاف الذكور، فإن فيهم الولدان، وهم الحدم وقد اختلف في مفسم الصمير في قوله « فيهن ».

فقالت طائفة: مفسره الجنتان، وما حوثاه من القصور والغرف والخيام. وقالت طائفة: مفسره الفرش المذكورة فى قوله (متكتين على فرش بطائمها من إستبرق) و « فى » هنا تمعنى « على » .

وقوله تعالى ( لم يطمئهن إنس قبلهم ولا جان ) قال أبو عبيدة : لم يمسهن ، يقال : ما طمث هذا البعيرَ حَبْلُ قط أي ما مَسَّه

وقال ونس: تقول العرب: هذا جمل ماطمئه حبل قط، أى مامسه.
وقال الفراء: الطمث: الافتضاض، وهو النكاح التدمية. والطمث هو الدم. وفيه لغات. طمث: يطمئ، ويطمئت.

قال الليث: طمئت الجارية ، إذا افترعتها ، والطامث في لغتهم هي الحائض . وقال أبو الهيم : يقال المرأة طمئت تطمث ، إذا أدميت بالافتضاض . وطمئت على حفلت حملت ما على حفلت . وقال في قول الفرزدق .

خرجن إلى لم يطمئن قبلى وهن أصح من بيض النعام أى لم يمسسن . قال المفسرون : لم يطآهل ولم يغشهن ولم يجامعهن . هذه ألفاظهم . وهم مختلفون في هؤلاء . فبعضهم يقول : هن اللواتي أنشئن في الجنة من حورها . وبعضهم يقول : يعني نساء الدنيا أنشئن خلقا آخر أبكارا . كما وصفن . قال الشعبي : نساء من نساء الدنيا ، لم يمسسن منذ أنشئن خلقا . وقال

مقاتل: لأبهن خامن في الجنة . وقال عطاء ، عن ابن عباس: هن الآدميات اللاتي من أبكارا . وقال السكلي : لم يجامعهن في هذا الخلق الذي أنشأن فيه إنس ولا جان .

قلت : ظاهر القرآن . أن هؤلاء النسوة لسن من نساء الدنيا ، و إنما هن من الحور العين . وأما نساء الدنيا فنساء الإنس قد طمثهن الإنس ، ونساء الجن قد طمثهن الجن . والآية تدل على ذلك .

قال أبو إسحق: وفي هذه الآية دليل على أن الجني يغشى كما أن الإنسى يغشى ويدل على أنهن الحور اللاني تخلقن في الجنة : أنه سبحانه جعلمن مما أعده الله في الجنة لأهلها، من الفواكه والثمار والأنهار والملابس وغيرها.

و يدل عليه أيضاً الآية التي بعدها، وهي قوله تعالى (حور مقصورات في الخيام) ثم قال ( لم يطمئهن إنس قبلهم ولا جان ) قال الامام أحمد : والحور العين لايمنن عند النفخ في الصور ، لأنهن خلقن للبقاء .

وفى الآية دليل لما ذهب إليه الجهور: أن مؤمنى الجن فى الجنة ، كما أن كافرهم فى الله وعلى البين وعقامهم » فى النار . وبوب عليه البخارى فى صحيحه فقال « باب ثواب الجن وعقامهم » ونص عليه غير واحد من السلف . قال ضمرة بن حبيب ــ وقد سئل : هل للجن ثواب ؟ فقال : نعم . وقرأ هذه الآية . ثم قال : الإسيات للانس ، والجنيات للجن . وقال مجاهد فى هذه الآية : إذا جامع الرجل ولم يُسَمِّ انطوى الحان على إحليله فجامع معه .

والضمير في قوله « قبلهم » للمعنيين بقوله « متكئين » وهم أرواج هؤلاءالنسوة .

وقوله ( كأنهن الياقوت والمرجان) قال الحسن وعامة المفسرين : أراد صفاء الياقوت في بياض المرجان ، شبههن في صفاء اللون وبياضه بالياقوت والمرجان،

ويدل عليه ماقاله عبد الله « إن المرأة من ساء أهل الجنة لتلبس عليها سبعين حلة من حر بر، فيرى بياض ساقيها من ورائبين ، ذلك بأن الله يقول ( كا مهن الياقوت والمرجان ) ألا و إن الياقوت حجر ، لو جعلت فيه سلكا ثم استصفيته لنظرت إلى السلك من وراء الحجر » (١)

قول الله تعالى ذكره .

( ٧٠:٢٥ فيهان خيرات حسان ) .

فالحيرات: جمع خيرة ، وهي مخففة ، من خيرة كسيّدة ولينة ، و «حسان » جمع حسنة . فهن خيرات الصفات والأخلاق والشيم ، حسان الوجوه . قال وكيع : حدثنا سفيان عن جابر عن القاسم عن أبي برزة عن أبي عبيدة عن مسروق عن عبد الله قال « لكل مسلم حيرة ، ولكل خيرة خيمة ، ولكل خيرة وهدية وكرامة ، لم خيمة أربعة أبواب، يدخل عليها في كل يوم من كل باب تحمّة وهدية وكرامة ، لم تكن قبل ذلك . لاتر حات ولا ذفرات ، ولا تحرات ولا طاحات » (٢).

قول الله تمالى ذكره

( ٥٠ : ٧١ جور مقصورات في الجيام ) .

المقصورات: المحبوسات. قال أبو عبيدة: خدرن في الخيام، وكذلك قال مقائل في الخيام، وكذلك قال مقائل في الخيام، وميه دعني آخر، هو أن يكون المراد أبهن محبوسات على أزواجهن لا يرين غيره، وهم في الخيام، وهذا معنى قول من قال: قصرن على أزواجهن، فلا يرين غيره، ولا يطمحن إلى من سواهم، وذكره الفراء.

قلت : وهذا معنى « قاصرات الطرف » لـكن أولئك قاصرات بأنفسهن ، وهؤلاء مقصورات ، وقوله « في الخيام » على هذا القول : صفة لحور . أي هن في

<sup>(</sup>۱) حادی الأرواح ج ۱ ص ۳٤۸ — ۳۵۳ (۲) حادی الأرواح ج ۱ س ۳۵۷ – ۳۵۸

الخيام . وليس معمول لمقصورات ، وكانن أرباب هذا القول فسروه بأن يكن محبوسات في الخيام لا يفارقنها إلى الغرف والبسانين .

وأصحاب القول الأول: يجيبون عن هذا: بأن الله سبحانه وصفهن بصفات النساء المخدرات المصوفات. وذلك أجمل في الوصف. ولا يلزم من ذلك أنهن لا يفارقن الخيام إلى الغرف والبساتين ، كما أن نساء الملوك ومن دومهن من النساء المخدرات المصوفات لا يمنعن أن يخرجن في سفر وغيره إلى متنزه و بستان وتحوه فوصفهن اللازم لهن: هو القصر في البيت ، وإن كان يعرض لهن مع الخدم الخروج إلى البساتين ونحوها.

وأما مجاهد فقال: مقصورات قلوبهن على أزواجهن في حيام اللؤائر.

وقد تقدم وصف النسوة الأول. بكونهن قاصرات الطرف، وهؤلاء كونهن. مقصورات. والوصفان لكلا النوعين، وإنهما صفتا كال فتلك الصفة قصر الطرف عن طموحه إلى غير الأزواج، وهذه الصفة قصرهن عن التبرج والبروز والظهور للرجال (۱).

قول الله تعالى ذكره :

( ٥٥ : ٧٦ متكئين على رفرف خضر وعَبْقَرِي حسان ) . وقال تعالى ( ٥٥ : ٧٦ متكئين على رفوعة ، وأكواب موضوعة ، ونمارق مصفوفة ، وزرابي مبثوثة ) .

وذكر هشام عن أبى بشر عن سعيد بن جبير قال: الرفرف رياض الجنة . والمبقرى : عتاق الزرابي . وذكر إسماعيل بن عُكيَّة عن أبى رجاء عن الحسن . في قوله تعالى ( متكئين على رفرف خضر وعبقرى حسان ) قال : هي البسط . قال : وأهل المدينة يقولون : هي البسط .

<sup>(</sup>١) حادى الأرواح ج ١ ص ٢٥٢ ؛ ٢٥٤

وأما النمارق . فقال الواحدى : هي الوسائد في قول الجميع ، واحدثها : نُمُرْقة . بضم النون . وحكي الفراء بمرقة بكسرها ، وأنشد أبو عبيدة :

إذا مابساط اللهو مد وقربت للذاته أعاطه ونمارقه وقال السكلي : وسائد مصفوفة بعضها إلى بعض . وقال مقاتل : مى الوسائد مصفوفة على الطنافس . والزرابي بمعنى البسط ، والطنافس . واحدتها : زربية . في قول جميع أهل اللغة والتعبير ، و « مبثوثة » مسوطة ومنشورة .

#### فصـــــل

وأما « الرفرف » فقال الليث : هو ضرب من الثياب خضر تبسط . الواحد رفرفة . وقال أبو عبيدة : الرفارف : البسط وأنشد لابن مقبل :

وإنا لنزّالون تغشى نعالنا سواقط من أصناف رَيط ورفرف وقال أبو إسحاق ، قالوا : الرفرف الحاس الجنة . وقالوا : الرفرف الوسائد ، وقالوا : الرفرف الحاس . وقال المبرد : هو فضول الثياب التي تتخذ الملوك في الفرش وغيره .

قال الواحدى : وكائن الأقرب هذا . لأن العرب تسمى كِسر الخباء والخرقة التى تخاط فى أسفل الخباء رفرفا . ومنه الحديث فى وفاة النبى صلى الله عليه وسلم « فرفع الرفرف ، فرأينا وجهه كائه ورقة » .

قال ابن الاعرابي: الرفرف ههناطرف الفسطاط. فشبه مافضل من المحاس عما تحته بطرف الفسطاط، فسمى رفرفا

قلت: أصل هذه الكلمة من الطرف أو الحانب ، فمنه الرفرف في الحائط ، ومنه الرفرف ، وهو كسر الخباء ، وجوانب الدرع ، وما تدلى مها ، الواحدة رفرفة ، ومنه : رفرف الطير إذا حرك جناحه حول الشيء ، يريد أن يقع عليه . والرفرف : ثياب خضر يتخذ منها المحابس . الواحدة رفرفة ، وكل مافضل

من شيء فَتُنِي وعُطف: فهو رفرف، وفي حديث ابن مسعود في قول الله عز وجل (لقد رأى من آيات ربه الكبري) قال «رأى رفرفاً أخضر سَدَّ الأفق » وهو في الصحيحين.

#### فصـــل

وأما «العبقرى» فقال أبو عبيدة :كل شيء من البُسُط عبقرى . قال : و يرون أَنها أرض تُوشَّى البسط فيها ، وقال الليث : عبقر : موضع بالبادية كثير الجن ، يقال :كا نه جن عبقر .

قال أبو عبيدة ، في حديث النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، حين ذكر عمر « فلم أر عبقري فَرْيهُ » و إنما أصل هذا ، فيما يقال : أنه نسب إلى عبقر ، وهي أرض يسكنها الجن ، فصار مثلا لكل منسوب إلى شيء رفيع ، وأنشد لزهير:

تخیل علیها جِنة عبقریة جدیرون بوما أن ینالوا فیستعلوا وقال أبو الحسن الواحدی: وهذا القول هو الصحیح فی العبقری. وذلك أن العرب إذا بالغت فی وصف شیء نسبته إلى الجن، أو شبهتهبهم، ومنه قول لبید: جن الردی رواسیا أقدامها

وقال آخر يصف امرأة :

جنية ، ولها جن يعلمها رَ مَى القلوب بقوس مالها وتر وذلك أنهم يعتقدون فى الجن كل صفة عجيبة ، وأنهم يأتون كل أمر عجيب ولما كان «عبقر» معروفا بسكناهم نسبوا كل شىء يبالغ فيه إليه ، يريدون بذلك أنه من عملهم وصنعهم ، هذا هو الأصل ، ثم صار العبقرى نعتا لكل ما بولغ فى صفته .

ويشهد لما ذكرنا: بيت زهير، فأنه نسب الجن إلى عبقر. تم رأينا أشياء كثيرة نسبت إلى عبقر غير البسط والثياب ، كقوله في صفة عمر م ٢٠ ــ النفسير القيم ه عبقريا » وروى سلمة عن الفراء قال: العبقرى الرشيد من الرجال ، وهو الفاخر من الحيوان والجوهر ، فلوكانت «عبقر» مخصوصة بالوشى ، لما نسب إليها غير الموشى و إيما ينسب إليها البسط الموشاة المحيبة الصنعة ، كما ذكرنا . كما نسب إليها كل مابولغ فى وصفه ، قال ابن عباس : وعبقرى ، يريد البسط والطنافس ، وقال مالكلبى : هى الطنافس المجمَّلة ، وقال قتادة : هى عتاق الزرابي ، وقال محاهد : الديباج الغليظ .

وعبقری ، جمع ، واحده عبقر یة ، ولهذا وصف بالجم .

فتأمل كيف وصف الله سبحانه وتعالى الفرش بأنها مرفوعة ، والزرابى بأنها مبثوثة ، والنمارق بأنها مبثوثة ، والنمارق بأنها مبثوثة ، والنمارق بأنها مبشوثة ، والنمارق بأنها موضع ، لا يختص بها صدر المجلس دون مؤخره ، ووصف المساند يدل على أنها مهيأة اللاستناد إليها دائماً ، ليست مخبأة تُصف في وقت دون وقت (1)

وللجنة عدة أسماء ، باعتبار صفاتها ، ومسماها واحد باعتبار الدات . فهى مترادفة من هذا الوجه . مترادفة من هذا الوجه ، ومحكذا أسماء الرب سبحانه وتعالى ، وأسماء كتابه . وأسماء رسله . وأسماء اليوم الآخر . وأسماء النار .

فالاسم الأول: « الجنة » وهو الاسم العمام المتناول لتلك الدار ، وما اشتملت عليه من أنواع النعيم واللذة ، والبهجة والسرور ، وقرة الأعين . وأصل اشتقاق هذه اللفظة : من الستر والتعطية . ومنه الجنين ، لاستتاره في البطن ، والجان لاستتاره عن العيون ، والجن لستره ووقايته الوجه . والمجنون لاستتار عقله وتواريه عنه . والجان ، وهي الحية الصغيرة الرقيقة .

<sup>(</sup>١) حادي الأرواح ج ١ ص ٣٧٧ \_ ٣٣١

ومنه قول الشاعر:

فدقَّت وحلت واسبَكرَّت وأكلت \* فلوجُنَّ إنسان من الحسنجُنت أى نو غطى وستر عن العيون لفعل بها ذلك . ومنه سمى البستان جَنة . لأنه يستر هاخله بالأشجار و يغطيه . ولا يستحق هذا الاسم إلا الموضع الكثير الأشجار المختلفة الأنواع .

والجنة \_ بالضم \_ ما يستجن به ، من ترس أو غيره . ومنه قوله تمالى ( اتخذوا أيمانهم جُنة ) يستترون بها من إنكار المؤمنين عليهم . ومنه الجنة \_ بالكسر \_ وهم الجن ، كما قال تعالى ( من الجنة والناس )

وذُهبت طائفة من المفسرين إلى أن الملائكة يسمون جنة . واحتجوا بقوله تعالى (٣٧ : ١٥٨ وجعلوا بينه و بين الجِنة نسباً ) قالوا : وهذا النسب قولهم : لللائكة بنات الله . ورجحوا هذا القول بوجهين .

أحدها : أن النسب الذي جعلوه إنما زعموا أنه بين الملائكة وبينه لا بين الجن وبينه .

الثانى : قوله تعالى ( ولقد علمت الجِنة إنهم لمحضرون ) أى قد علمت الملائكة أن الذين قالوا هذا القول محضرون للمذاب .

والصحيح : خلاف ما ذهب إليه هؤلاء ، وأن الجنة هم الجن أنفسهم ، كما قال تعالى ( من الجنة والناس ) وعلى هذا فني الآية قولان .

أحدها: قول مجاهد. قال: قالت كفار قريش: الملائكة بنات الله. فقال للم أبو بكر: فمن أمهاتهم ؟ قالوا: سروات المجن. وقال الكلبي: قالوا تروج من اللجن ، فحرج من بينهما الملائكة . وقال قتادة ، قالوا: صاهر المجن ، والقول الثاني: هو قول الحسن . قال : أشركوا الشياطين في عبادة الله . فهو النسب الذي جعاود .

والصحيح قول مجاهد وغيره .

وما احتج به أحجاب القول الأول ليس بمستلزم لصحة قولهم . فإنهم لما قالوا : الملائكة بنات الله ، وهم من الجن ، عقدوا بينسه و بين الجنة نسباً بهذا الإيلاد وجعلوا هذا النسب متولداً بينه وبين الجن .

وأما قوله ( ولقد علمت الجنة إلهم لمحضرون ) فالصمير يرجع إلى الجنة ، أى قد علمت الجنة أنهم محضرون الحساب . قاله مجاهد ، أى لو كان بينه و بينهم نسب لم يحضروا الحساب ، كما قال تعالى (٥: ١٨ وقالت اليهود والنصارى بحن أبناء الله وأحباءه . قل فلم يعذبكم بذنو بكم ؟ بل أنتم بشر ممن خلق) فحمل سمحاله عقو بتهم بذنو بهم و إحضارهم للعذاب مبطلا لدعواهم الكاذبة .

وهذا التقدير في الآية أبلغ في إبطال قولهم من التقدير الأول فتأمله.

الإسم الثاني: دار السلام، وقد سماها الله تعالى سهذا الإسم في قوله (٢٠:١٠) وهي لم دار السلام عند ربهم) وقوله (١٠:١٠ والله يدعو إلى دار السلام) وهي أحق بهذا الإسم . فإنها دار السلامة من كل بلية وآفة ومكروه . وهي دار الله واسمه سبحانه وتعالى « السلام » الذي سلمها وسلم أهلها ، وتحييهم فيها سلام ( والملائكة يدخلون عليهم من كل باب ، سلام عليكم بما صبرتم ) والرب تسالى يسلم عليهم من فوقهم ، كا قال تعالى (٥٠:١٣٠ لم فيها فا كهة ولهم مايد عون اللام قولاً من رب رحيم ) وحديث جابر في سلام الرب تعالى على أهل الجنة . وكلامهم كله فيها سلام ، أي لا لنو فيها ، ولا غش ولا باطل ، كا قال تعالى وكلامهم كله فيها سلام ، أي لا لنو فيها ، ولا غش ولا باطل ، كا قال تعالى (٢٠:١٠ لا يسمعون لغوا إلا سلاما) .

وأما قوله تعالى ( ٥٦ : ٩٠،٩٠٠ وأما إن كان من أصحاب اليمين فسلام لك من أصحاب اليمين فسلام لك من أصحاب اليمين ) فأ كثر المفسرين حاموا حول المعنى ، وما وردوه . وقالوا أقوالا لايخنى بعدها عن المقصود .

و إنما معنى الآية \_ والله أعلم \_ فسلام لك أبها الراحل عن الدنيا حال كونك

من أسحاب الممين ، أى فسلام لك كائناً من أصحاب الممين الذين سلموا من الدنيا وأنكادها ، ومن النار وعذابها ، فبشر بالسلامة عند ارتحاله من الدنيا وقدومه على الله ، كما يبشر الملك روحه عند أخذها ، بقوله « أبشرى بروح وريحان ورب غير غضبان » .

وهذ أول البشرى التي للمؤمن في الآخرة .

الإسم الثالث: دار الخلد. وسميت بذلك. لأن أهلها ، لا يظعنون عنها أبداً كا قال تعالى ( ١١ :١٠٨ عطاء غير مجدود ) وقال ( ٣٧ :٥٥ إن هذا لرزقنا ماله من نفاد ) وقال ( ١٥ : ١٨ وما هم منها مخرجين ) .

الإسم الرابع: دار المقامة. قال تعالى حكاية عن أهلها ( ٣٥: ٣٥ وقالوا: الحدلله الذي أحلّنا دار المقامة من الحدلله الذي أحلّنا دار المقامة من فضله. لا يمسنا فيها نَصَب ) قال مقاتل: أنزلنا دار الخلود، أغاموا فيها أبدا، لا يموتون ولا يتحولون منها أبداً.

قال الفراء والزجاج : المقامة : مثل الإقامة . يقال : أقمت بالمسكان إقامة ، ومقاما .

الإسم الخامس: جنة المأوى. قال تعالى (٥٣: ١٥ عندها جنة المأوى)
الإسم السادس: جنات عدن. فقيل: هي إسم لجنة من الجنان: والصحيح أنه اسم لجلة الجنان، وكلها جنات عدن. قال تعالى (١٩: ١٦ جنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب) وقال تعالى (٣٥: ٣٠ جنات عدن يدخلونها يحلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤاً. ولباسهم فيها حرير) وقال تعالى (٩: ٧٧ ومساكن من أساور من ذهب ولؤلؤاً. ولباسهم فيها حرير) وقال تعالى (٩: ٧٧ ومساكن طيبة في جنات عدن) والاشتقاق يدل على أن جميها جنات عدن. فإنه من الإقامة والدوام. يقال: عدن بالمكان: إذا أقام به. وعدنتُ البلد: توطنته. وعدنتُ البلد: توطنته.

عدن ، أي إقامة . ومنه سمى المعدن ـ بكسر الدال ـ لأن الناس يقيمون فيه الصيف والشتاء . ومركز كل شي : معدنه . والعادن : الناقة المقيمة في المرعى .

الاسم السابع: دار الحيوان. قال تعـالى ( ٢٩: ١٤ و إن الدار الآخرة لهى الحيوان) والمراد: الجنة عند أهل التفسير. قالوا: و إن الآخرة. يعنى الجنة، لهى الحيوان. لهى دار الحياة التي لاموت فيها.

وقال السكلبي : هي حياة لاموت فيها . وقال الزجاج : هي دار الحياة الدائمة وأهل اللغة : على أن « الحيوان » بمعنى الحياة .

قال أبوعبيدة وابن قتيبة: الحياة الحيوان. وقال أبوعبيدة : الحياة ، والحيوان ، والحي الحياة ، والحيوان ، والحي – بكسر الحاء – قال أبو على : يعنى أنها مصادر. فالحياة : فَعَلَة . كالحِلبة ، والحيوان : كالنز وان والغليان ، والحِي : كالعي ، قال العجاج :

\* كنا بها إذا الحياة حِيُّ \*

أى إذا الحياة حياة . وأما أبو زيد : فخالفهم ، وقال : الحيوان : لمافيه روح والموتان الموت : مما لا روح فيه .

والصواب : أن الحيوان يقع على ضربين .

أحدهما: مصدر، كما حكاه أبو عبيدة

والثاني : وصف ، كما حكاه أبو زيد "

وعلى قول أبي زيد : الحيوان مثل الحي ، خلاف الميت .

ورجح القول الأول: بأن الفعلان: بابه المصادر، كالنزوان، والغليان، مخلاف الصفات. فإن بابها: فعلان، كسكران وغضبان

وأجاب من رجيج القول الشانى : بأن فعلان قد جا، فى الصفات أيضاً . قالوا : رجل ضَميان السريع الخفيف ، وزفيان . قال فى الصحاح : ناقة زفيان سريعة . وقوس زفيان : مريعة الإرسال السهم .

فيحتمل قوله تعالى ( و إن الدار الأخرة لهي الحيوان ) معنيين

أحدهما : أن حياة الآخرة هي الحياة ، لأنها لا تنغيص فيها ، ولا نفاد لها ، أي لا يشوبها ما يشوب الحياة في هذه الدار .

فيكرون « الحيوان » مصدرا على هذا .

الثانى: أن يكون المعنى: أنها الدار التى لا تفنى، ولا تنقطع، ولا تبيد، كايفنى الأحياء في هذه الدنيا. فهى أحق بهذ الأسم من الحيوان الذى يفنى و يموت.

الاسم الثامن: الفردوس. قال تعالى ( ٢٣: ١١ أونئك هم الوارثون الدين يرثون ( الفردوس هم أيها خالدون ) وقال تعالى ( ١٠٨: ١٠٧، أن الدين آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات الفردوس لزلا. خالدين فيها لا يبغون عنها حِوَلا ).

الاسم التاسع : جنات النعيم . قال تعالى ( ٢٠ : : ٨ إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم جنات النعيم ) .

وهذا أيضًا اسم جامع لجميع الجنات، لما تضمنته من الأنواع التي يتنعم بها أهلها: من المأكول، والمشروب، والملبوس، والصور الجميلة، والرائحة الطبية، والمنظرا البهيج، والمساكن الواسعة وغير ذلك من النعيم الظاهر والباطن.

الاسم العاشر: المقام الأمين. قال تعالى (٤٤: ٥١ إن المتقين في مقام أمين) الاسم الحادى عشر والثاني عشر: مقعد الصدق ، وقدم الصدق. قال تعالى (٤٥: ٥٥) هم إن المتقين في جنات ونهر. في مقعد صدق) فسمى جنته: مقعد صدق، لحصول كل ما يراد من المقعد الحسن فيها ، كا يقال: مودة صادقة ، إذا كانت ثابتة نامة. وحلاوة صادقة ، وحملة صادقة . ومنه المكلام الصدق ، لحصول مقصوده منه .

وموضع هذه اللفظة في كلامهم : الصحة والكمال. ومنه : الصــدق

في الحديث، والصدق في العمل والصدّيق : الذي يصدق قوله بالعمل والصدق و المصدق و المصدق و المصدق و المصدق و المحاط السجاع : إنه لذو صدق أي صادق الحملة . ومنه الصداقة : لصفاء المي صادق الحملة . ومنه : صدق المعدة والحمالة . ومنه : صدق القتال ، وصدقني المودة . ومنه : قدم صدق ولسان صدق . ومدخل صدق . ومحرج صدق ، وذلك كله للحق الثابت المقصود الذي يرغب فيه . محلاف الكذب الباطل ، الذي لا شيء تحته . وهو لا يتضمن أمرا ثابتا قط .

وفسر قوم « قدم صدق » بالجنة ، وفسرها آخرون بالأعمال التي تنال بها الجنة . وفسر بالرسول الذي على يده ، وبهدايته بالوا ذلك .

والتحقيق : أن الجميع حق . فإنهم سبقت لهم من الله الحسنى بتلك السابقة أى بالأسباب التي قدمها لهم على يد رسله ، وادخر لهم جزاءها يوم القيامة ، ولسان الصدق : وهو لسان الثناء الصادق بمحاسن الأفعال وجميل الطرائق .

وفى كونه لسان صدق: إشارة إلى مطابقته للواقع ، وأنه ثناء بحق لا بباطل ومدخل الصدق ، ومحرج الصدق : هو المدخل والحخرج الذى يكون صاحبه فيه ضامناً على الله . وهو دخوله وخروجه بالله ولله ، وهذه الدعوة من أنفع الدعاء للعبد . فإنه لا يزال داخلا فى أمر ، أو خارجا من أمر . فتى كان دخوله لله و بالله وخروجه كذلك ، كان قد أدخل مدخل صدق ، وأخرج بحرج صدق ، والله المستعان (١)

<sup>(</sup>۱) حادى الأزواخ ج ١٠٥١ – ١٦١

# سورة الواقعة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

(٥٦ : ٣٥ ـ ٣٨ إنا أنشأناهن إنشاء ، فجملناهن أبكاراً ، عُرُباً أتراباً ، لأسحاب اليمين)

أعاد الضمير إلى النساء، ولم يجر لهن ذكر . لأن الفرش دلت عليهن ، إذ هي محلمين ، وقيل : الفرش في قوله ( وفرش مرفوعة ) كناية عن النساء ، كا يكني عنهن بالقوار ير والازر وغيرها ، ولكن قوله « مرفوعة » يأبي هذا إلا أن يقال : المراد رفعة القدر ، وقد تقدم تفسير النبي صلى الله عليه وسلم للفرش وارتفاعها

فالصواب: أنها الفرش نفسها ، ودات على النساء لأنها محلهن غالباً .

فال قتادة وسعيد بن جبير: خلقناهن خلقًا جديداً . وقال ابن عباس : يريد نساء الآدميات .

وقال الكابي ، ومقاتل : يعنى نساء أهل الدنيا العجَّز الشُّمط . يقول الله تعالى : خلقناهن بعد الكبر والهرم بعد الخلق الأول في الدنيا .

و يؤيد هذا التفسير: حديث أنس المرفوع «هن مجائزكم النَّمْش الرَّمْعَلْ » رواه الثوري عن موسى بن عبيدة عن يزيد الرقاشي عنه .

و يؤيده أيضامارواه يحيى الحانى حدثنا ابن إدريس عن ليث عن مجاهد عن عائشة « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل عليها، وعندها عجوز ، نقال : من هذه ؟ فقالت : إحدى خالاتى ، فقال : أما إنه لا يدخل الجنة عجوز ، فدخل على

العجور من ذلك ماشاء الله ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم : إنا أنشأ ناهن إنشاء خلقاً آخر ، يحشرون يوم القيامة حفاة عراة غُرْلا ، وأول من يكسى إبراهيم خليل الله ، ثم قرأ النبي صلى الله عليه وسلم ( إنا أنشأ ناهن إنشاء )

قال آدم بن أبي إياس. حدثنا شيبان عن الزهرى عن جابر الجعني عن يزيد ابن مرة عن سلمة بن يزيد قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في قوله ( إنا أنشأ ناهن إنشاء ) « يعنى الثيبات والأبكار اللاتي كن في الدنيا ».

قال آدم: وحدثنا المبارك بن فضالة عن الحسن قال: قال رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم « لا يدخل الجنة العجز، فبكت عجوز، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أخبروها أنها يومئذ ليست بعجوز، إنها يومئذ شابة. إن الله عز وجل يقول ( إنا انشأناهن إنشاء ).

وقال ابن أبى شيبة : حدثنا أحمد بن طارق حدثنا مسعدة بن اليسع حدثنا سعيد بن أبى عروبة عن قتادة عن سعيد بن المسيب عن عائشة « أن النبى صلى الله عليه وسلم أتنه عجوز من الأنصار ، فقالت : يا رسول الله ، أدع الله أن يدخلنى الجنة . فقال النبى صلى الله عليه وسلم : إن الجنة لايدخلها عجوز فذهب نبى الله صلى الله عليه وسلم ، فصلى . ثم رجع إلى عائشة ،فقالت عائشة : لقد لقيت من كلتك مشقة وشدة . فقال صلى الله عليه وسلم : إن ذلك كذلك إن الله تعلى إذا أدخلهن الجنة حَوَّلُن أبكارا »

وذكر مقاتل قولًا آخر، وهو اختيار الزجاج: أسهن الحور العين اللاتي ذكرهن قبل، أنشأهن الله عز وجل لأوليائه لم يقع عليهن ولادة

والظاهر : أن المراد أنشأهن الله في الجنة إنشاء . ويدل عليه وجوه :

أحدها : أنه قدقال في حق السابقين (يطوف عليهم ولدان مخلدون بأكواب \_ إلى قوله \_ كأمثال اللؤلؤ المكنون ) فذكر سِدْرهم ، وآنيتهم ، وشرابهم ،

وفاكههم وطعامهم ، وأزواجهم من الحور العين . ثم ذكر أصحاب الميمنة ، وطعامهم ، وشرابهم ، وفرشهم ، ونساءهم . والظاهر أنهن مثل نساء من قبلهم ، خلقن في الجنة

الثانى : أنه سبحانه قال ( إنا أنشأناهن إنشاء ) وهذا ظاهر : أنه إنشاء أول لا ثان . لأنه سبحانه حيث ير يد الانشاء الثانى يُقيده بذلك ، كقوله ( ٥٠: ٤٧ وأنَّ عليه النشأة الأخرى ) وقوله ( ٥٦ : ٦٢ ولقد علمتم النشأة الأولى )

الثالث: أن الخطاب بقوله (وكنم أزواجا ثلاثة) إلى آخره: للذكور والأناث. والنشأة الثانية أيضاً عامة للنوعين. وقوله (إنا أنشأ ناهن إنشاء) ظاهره اختصاصين مهذا الإنشاء

وتأمل تأكيده بالمصدر. والحديث لايدل على اختصاص العجائر المذكورات مهذا الوصف، بل يدل على مشاركتهن للحور العين في هذه الصفات المذكورة. فلا يتوهم انفراد الحور العين عهن بما ذكر من الصفات، بل هن أحق به مهن فالإنشاء واقع دلى الصنفين. والله اعلى.

وقوله «عربا» جمع عَروب. وهن المتحببات إلى أزواجهن. قال ابن الأعرابي: العروب من النساء: المطبعة لزوجها، المتحببة اليه

وقال أم عبيدة : العَروب الحسنة التبعُّل .

قلت: ريد حسن موافق با وملاطفتها لزوجها عند الجماع وقال المبرد: هي العاشقة لزوجها . وأنشد للبيد:

وفى الحديج عَروب غير فاحشة رَيَّا الروادف يعشى دونها البصر وذكر المفسرون فى تفسير العُرب: أنهن العواشق ، المتحببات ، الغنجات ، الشّكلات ، المتعشقات ، الغلمات ، المغنوجات . كل ذلك من ألفاظهم . وقال الدخارى فى سحيحه « عُربا » مثقلة ، واحدها : عروب ، مثل صبور وصبر .

تسميها أهل مكة القرية وأهل المدينة : الغنجة . وأهل العراق : الشَّيكلة . والعرب المتحببات إلى أزواجهن » هكذا ذكره في كتاب بدء الخلق .

وقال فى كتاب التفسير فى سورة الواقعة « عربا مثقلة \_ أى مصمومة الراء ـ واحدها عروب . مثل صبور وصبر . تسميها أهل مكة : العربة ، وأهل المدينة . العُنحة ، وأهل العراق : الشكلة

قلت: فجمع سبحانه بين حسن صورتها وحسن عشرتها .وهذا غاية مايطلب من النساء، و به تـكمل لذة الرجل مهن .

وفى قوله (لم يطمثهن إنس قبلهم ولا جان) إعلام بكمال اللذة بهن . فإن لذة الرجل بالمرأة التي لم يطأها سواه لها فضل على لذته بغيرها . وكذلك هي أيضاً (١٠). قول الله تعالى ذكره .

( ٥٦: ٧٤ فسبح باسم ر بك العظيم ).

اللفظ المؤلف من الزاى والياء والدال ... مثلا ... له حقيقة متميزة متحصلة ، فاستحق أن يوضع له لفظ بدل عليه ، لأنه شيء موجود في اللسان ، مسموع بالأذان . فاللفظ المؤلف من همزة الوصل والسين والميم : عبارة عن اللفظ المؤلف من الزاى والياء والدال ، مثلا .

واللفظ المؤلف من الزاى والياء والدال : عبدارة عن الشخص الموجود في الأعيان والأذهان.

وهذا المسمى والمعنى . واللفظ الدال عليــه ، الذي هو الزاي والياء والدال : هو الاسم .

وهذا اللفظ أيضا قد صار مسمى ، من حيث كان لفظ الهمزة والسين والميم عبارة عنه .

فقد بان لك أن « الاسم » فى أصل الوضع ليس هو المسمى . ولهذا تقول : حميت هذا الشخص بهذا الاسم ، كما تقول : حمّيته بهذه الحلية . والحلية غير الحملي ، فكذلك الاسم غير المسمى . وقد صرح بذلك سيبو يه . وأخطأ نسب اليه غير هذا ، وادعى أن مذهبه : اتحادهما .

والذي غرّ من ادعى ذلك : قوله : الأفعال أمثلة ، أخذت من لفظ أحداث الأسماء . وهذا لا يعارض نصه قبل هذا . فإنه نص على أن الاسم غير المسمى . فقال « الكلم اسم ، وفعل ، وحرف » فقد صرح بأن الاسم كلة . فكيف تكون الكلمة هي المسمى . والمسمى شخص ؟ ثم قال بعد هذا : تقول سميت زيدا بهذا الاسم ، كما تقول : علمته بهذه العلامة .

وفي كتابه قريب من ألف موضع: أن الاسم هو اللفظ الدال على المسمى ومتى ذكر الخفض أو النصب، أو التنوين، أو اللام، أو جميع مايلحق الاسم من زيادة ونقصان، وتصغير وتكبير، وإعراب و بناء فذلك كله من عوارض الاسم: تعلق لشيء من ذلك بالمسمى أصلا، وما قال نحوى قط ولا عربى: إن الاسم هو المسمى، ويقولون: أجل مسمى، ولا يقولون أجل اسم، ويقولون: هذا الاسم هذا الاسم كذا، ولا يقولون أحد: اسم هذا الاسم، ويقولون: هذا مسمى بزيد، ولا يقولون: باسم الله، مسمى بزيد، ولا يقولون: باسم الله، ولا يقولون: باسم الله، ولا يقولون: باسم الله، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لى خسة أسماء » ولا يصح أن يقال: لى خس مسميات، وقال «فتسموا باسمى» ولا يصح أن يقال: لله تسعوا عسمياتى، وقال « لله تسعة وتسعون اسما » ولا يصح أن يقال: لله تسعون مسمى مسميات، وقال « لله تسعة وتسعون اسما » ولا يصح أن يقال: لله تسعة وتسعون مسمى .

وإذا ظهر الفرق بين الاسم والمسمى. فبق ههنا التسمية وهى التي اعتبرها من قال: باتحاد الاسم والمسمى. والتسمية: عبارة عن فعل المحلّى، ووضعه الحلية ووضعه الحلية على المحلّى.

فهنا ثلاث ، حقائق : اسم ومسمى ، وتسمية ، كلية ، ومحلى ، وتحلية . وعلامة ومعلم ، وتعليم . ولا سبيل إلى جعل لفظين منها مترادفين على ممنى واحد ، لتباين حقائقها ، وإذا جعلت الاسم هو المسمى : بطل واحد من هذه الحقائق الثلاث ولا بد .

فإن قيل : فحلوا لنا شبهة من قال : باتحادها ليتم الدليل . فإنسكم أقمم الدليل فعليكم الجواب عن المعارض

فهما: أن الله وحده هو الخالق، وما سواه محلوق. فلوكانت أسماؤه غيره لكانت محلوقة . لأن أسماءه لكانت محلوقة . لأن أسماءه صفات . وهذا هو السؤال الأعظم، الذي قاد متكامى الإثبات إلى أن يقولوا: الإبه هو المسمى . فما عندكم في دفعه ؟

والحواب: أن منشأ الغلط في هذا الباب من إطلاق اللفظة مجملة لمعنيين. صحيح و باطل . فلا ينفصل النزاع إلا بتفصيل تلك المسانى ، وتنزيل ألفاظها عليها . ولا ريب أن الله تبارك وتعالى لم يزل ولا يزال موصوفا بصفات الكال المشتقة أسماؤه منها . فلم يزل بأسمائه وصفاته : رب واحد ، و إله واحد ، له الأسماء الحسنى والصفات العلا . وأسماؤه وصفاته داخلة في مسمى اسمه ، و إن كان لا يطلق على الصفة أنها إله يخلق و يرزق . فليست صفاته وأسماؤه غيره . وليست هي نفس الاله ، و بلاء القوم من لفطة « الغير » فإنها يراد بها معنيين

أحدها: المغاير لتلك الذات المسماة بالله . وكل ماغاير الله مغايرة محضة بهذا الاعتبار . فلا يكون إلا محلوقا .

و يراد بها: مغايرة الذات إذا خرجت عبها. فإذا قيل: علم الله، وكلام الله غيره: وعنى أنه غير الذات المجردة عن العلم، والكلام: كن المعنى صحيحاً! ولكن الاطلاق باطل. وإذا أريد: أن العلم والكلام مغاير لحقيقته المختصة التي امتار بها عن غيره: كان باطلا أنمظا ومعنى .

وبهذا أجاب أهل السنة المعترلة القائلين بخلق القرآن ، وقالوا : كلامه تعالى داخل في مسمى اسمه . فر «الله» اسم الذات الموصوفة بصفات السكمال . ومن تلك الصفات : صفة السكلام ، كما أن علمه وقدرته وحياته ، وسمعه و بصره : غير مخلوقة . وإذا كان القرآن كلامه ، وهو صفة من صفاته . فهو متضمن لأسمسائه الحسنى . فإذا كان القرآن غير مخلوق ، ولا يقال : إنه غير الله ، فكيف يقال : إن بعض ما تضمنه \_ وهو أسماؤه \_ مخلوقة ، وهي غيره ؟

فقد حصحص الحق بحمد الله وانحسم الإشكال ، وبان أسماء الحسنى التي في القرآن من كلامه . وكلامه غير مخلوق . ولا يقال : هو غيره ، ولا هو هو .

وهذا المذهب مخالف لمذهب المعتزلة الذين يقولون : أسماؤه تعالى غيره . وهى مخلوقة ، ولمذهب من رد عليهم ممن يقول : اسمه نفس ذاته ، لاغيره .

و بالتفصيل تزول الشبه و يتبين الصواب والحمد الله .

حجه ثانیه لهم : قالوا : قال تبارك وتعالی ( ٥٥ : ٧٨ تبارك اسم ر بك ) و (٧٣ : ٨ اذكر اسم ر بك) و (١:٨٧ سبح اسم ر بك الأعلى)

وهذه الحجة عليهم في لالهم الحقيقة . لأن النبي صل لله عليه وسلم امتثل هذا الأمر كازعموا الأمر كازعموا الأمر كازعموا لقال : سبحان اسم ربى العظيم .

شم إن الأمة كليهم لا يجور أحدمهم أن يقول: عبدت اسم ربى ، ولا سجدت لاسم ربى ، ولا سجدت لاسم ربى ، ولا بالاسم ربى ، ولا يااسم ربى ، ولا يأت الشمار بى ، ولا يألسم ربى ، ولا يألسم ، لا بالاسم .

وأما الجواب عن تعلق الذكر والتسبيح المأمور به بره اسم » مقد قيل فيه : إن التعظيم والتنزيه إذا وجب للمعظم فقد تعظم ماهو من سببه ، ومتعلق به ، كا يقال : سلام على الحضرة العالية ، والباب السامى ، والمجلس السكريم . ونحوه . وهذا جواب غير مرضى لوجهين .

أحدها : أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يفهم هذا المعنى ، وإنما قال « سبحان ربى » فلم يعرج على ماذكرتموه .

الثانى : أنه يلزمه أن يطلق على الاسم التكبير والتحميد والمهليل، وسائر مايطلق على السمى ، فيقال : الحمد لاسم الله . ولا إله إلا اسم الله ، ونحوه . وهذا مما لم يقله أحد .

بل الجواب الصحيح: أن الذكر الحقيقى محمله القلب، لأنه صد النسيان. والتسبيح نوع من الذكر. فلوأطلق الذكر والتسبيح لما فهم منه إلاذلك، دون اللفظ باللسان. والله تعالى أراد من عباده الأمرين جيما، ولم يقبل الإيمان وعقد الإسلام إلا باقترامه، واجماعهما.

فصار معني الآيتين : سبح ربك بقلبك ولسانك . واذكر ربك بقلبك ولسانك . فأقحم الاسم تنبيها على هذا المعنى . حتى لا يخلو الذكر والتسبيح من اللفظ باللسان . لأن ذكر القلب متعلقه المسمى المدلول عليه بالاسم ، دون ماسواه . والذكر باللسان : متعلقه اللفظ مع مدلوله . لأن اللفظ لا يراد لنفسه . فلا يتوهم أحد أن اللفظ هو المسبح ، دون مايدل عليه من المعنى .

وعبر لى شيخنا أبو العباس ابن تيمية قدس الله روحه عن هذا المعنى بعبارة لطيفة وحيزة ، فقال : المعنى سبح ناطقا باسم ربك ، متكلما يه . وكذا دبيح اسم ربك : المعنى : سبح ربك ذاكراً اسمه .

وهذه الفائدة تساوى رحلة ، ولسكن لمن يعرف قدرها. فالحمدالله المنان بفصله ونسأله تمام نعمته .

حجة ثالثة لهم : قالوا : قال تعالى ( ١٧ : ٤٠ ماتعبدون من دونه إلا أسلم سميتموها ) و إنما عبدوا مسمياتها .

والجواب : أنه كما قلم : إنهم إنما عبدوا المسميات ، ولكن من أجل أسم تحلوها أسماء باطلة ، كاللاتي والعزى ، وهي مجرد أسماء كاذبة باطلة ، لامسمى لها في الحقيقة . فإنهم سموها آلهة . وعبدوها لاعتقادهم حقيقة الالهية لها . وليس لها من الالهية إلا مجرد الأسماء ، لا حقيقة المسمى . فما عبدوا إلا أسماء لا حقائق لمسمياتها . وهذا كن سمى قشور البصل لحما ، وأكلها ، فيقال له : ما أكلت من اللحم إلا اسمه لا مسماء . وكن سمى التراب خبزا ، وأكله . يقال : ما أكلت الا اسم الخبز ، بل هذا النفى أبلغ فى نفى الالهية آلهتهم . فإنه لا حقيقة لإلهيتها بوجه . وما الحكمة تمم الا مجرد الاسم .

فتأمل هذه الفائدة الشريفة في كلامه تعالى .

فإن قيل : فما الفائدة في دخول الباء في قوله ( فسبح باسم ر بك العظيم ) ولم ندخل في قوله ( سبح اسم ر بك الأعلى ) ؟

قيل: التسبيح يراد به التهزيه والذكر المجرد، دون معنى آخر ويراد به مع ذلك الصلاة . وهو ذكر وتعزيه مع عمل ولهذا تسمى الصلاة تسبيحا فاذا أريد التسبيح المجرد، فلا معنى للباء . لأنه لايتعدى بحرف جر ، لا تقول: سبحت بالله . وإذا أردت المقرون بالقعل ، وهو الصلاة ، أدخلت الباء ، تنبيها على ذلك المراد ، كأنك قلت : سبح مفتتحا باسم ربك ، أو ناطقا باسم ربك . كما تقول : صل مفتتحاً ، أو ناطقا باسم ، ولهذا السر ـ والله أعلم ـ دخلت اللام في قوله تعالى ( سبح لله ما في السموات والأرض ) والمراد التسبيح الذي هو السجود والخضوع والطاعة ، ولم يقل في موضع : سبح الله ما في السموات والأرض ) كا قال تعالى والمراد التسبيح الذي هو السجود والخضوع . الله ما في السموات والأرض ) .

وتأمل قوله تعالى (٢٠٥: ٧) إن الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يستحدون ) فكيف قال « و يسبحونه » لما ذكر السجود باسمه الخاص ، فصار التسبيح : ذكرهم له ، وتنزيههم إياه (١)

<sup>(</sup>۱) بدائع الفوائدج ۱ ص ۱۹ – ۲۰

قول الله تعالى جل ذكره :

( ٥٦ : ٧٩ لا يسه إلا المطهرون )

والصحيح في الآية : أن المرادبه : الصحف التي بأيدى الملائكة لوجوه عديدة .

منها : أنه وصفه بأنه مكنون ، والمكنون المستور عن العيون ، وهذا إنما هو في الصحف التي بأيدي الملائكة .

ومنها: أنه قال ( لا يمسه إلا المطهرون ) وهم الملائكة ، ولو أراد المؤمنين المتوضئين لقال: لا يمسه إلا المتطهرون ، كما قال تعسالي ( ٢ : ٢٥١ إن الله يحب المتطهرين ) فالملائكة مطهرون ، والمؤمنون المتوضئون متطهرون .

ومنها: أن هذا إخبار، ولوكان نهيا لقال: لا يمسسه، بالجرم. والأصل في الخبر، أن يكون خبراً صورة ومعني .

ومنها :أن هذا رد على من قال . إن الشيطان جاء بهذا القرآن ، فأخبر عالى أنه فى كتاب مكنون لاتناله الشياطين ، ولا وصول لها إليه ، كما قال تعالى فى آية الشعراء (٢٦ : ٢١٠-٢١٧ وما تعزلت به الشياطين ، وما ينبغى لهم وما يستطيعون إنهم عن السمع لمعزولون ) و إنما تناله الأرواح المطهرة ، وهم الملائكة

ومنها: أن هذا نظير الآية التي في سورة عبس به ( ١٣٠٨-١٦ هن شاء ذكره. في صحف مكرمة. مرفوعة مطهرة ، بأيدى سفرة.كرام بررة) قال مالك في موطئه : أحسن ماسممت في تفسير قوله (لايمسه إلا المطهرون) أنها مثل هذه الآية في سورة عبس.

ومنها: أن الآية مكية ، في سورة مكية ، تتضمن تقرير التوحيد ، والنبوة والمعاد ، وإثبات الصانع ، والرد على الكفار ، وهذا المعنى أليق بالمقصود من فرع عملى ، وهو حكم مس المحدث المصحف .

ومنها: أنه لو أريد به الكتاب الذي بأيدى الناس لم يكن في الإقسام على دلك بهذا القسم العظيم كثير فائدة ، ومن المعلوم أن كل كلام فهو قابل لأن يكون في كتاب ، حقا أو باطلا ، مخلاف ما إذا وقع القسم على أنه في كتاب مصون مستور عن العيون عند الله ، لا يصل إليه شيطان ، ولا ينال منه ، ولا يسه إلا الأرواح الطاهرة الزكية .

فهذا المعنى أليق وأجل وأخلق بالآية بلا شك .

فسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه يقول: لكن تدل الآية وإشارتها على أنه لا يمس المصحف إلا طاهر. لأنه إذا كانت تلك الصحف لا يمسها إلا المطهرون، لكرامتها على الله . فهذه الصحف أولى أن لا يمسها إلا طاهر (١).

<sup>(</sup>١) مداوج السالكين ج٢ ص ٣٢١.

وفى قول شيخ الاسلام رحمه الله نظر . فأنه ليس سياق الآية على النهى والشريع وإنما سياقها لبيان الحقيقة الواقعية ، التي لا يمكن أن تتحول ولا تبطل . فلا يمكن الاستدلال إلى العنام ها من الآيات على لزوم الطهارة لمس الصحف والله أعلم

## سورة الحديد

بسم الله الرحمر الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٥٧ : ٧٧ وجملنا في قاوب الذين اتبعوه رأفة ورحمة ورهبانية المتدعوها ،

ماكتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله ، فما رعوها حق رعايبها )

« رهبانية » منصوب بابتدعوها على الاشتغال ، إما بنفس الفعل المذكور ، على قول على قول السكوفيين . وإما بمقسدر محذوف ، مفسر بهدا المذكور ، على قول البصريين . أى وابتدعوا رهبانية . وليس منصوبا بوقوع الجَعْل عليه . فالوقف التام عند قوله « ورحمة » ثم يبتدى ، « ورهبانية ابتدعوها » أى لم نشرعها لهم ، ولم نكتبها عليهم ، بل هم ابتدعوها من عند أنفسهم .

وفي نصب قوله « إلا ابتغاء رضوان الله » ثلاثة أوجه .

وأيضاً فإن المفعول لأجله بجب أن يكون علة أنعل الفاعل المذكور معه فيتحد السبب والغامة . محو : قمت إكراماً . فالقائم هو المكرم ، وفعل الفاعل المعلل همنا : هو السكتامة ، وابتغاء رضوان الله: فعلهم لافعل الله . فلا يصلح أن يكون علم لفعل الله . لاختلاف الفاعل .

وقيل : هو بدل من مفعول «كتبناها» أي ماكتبناها عليهم إلا ابتغياه رضوان الله عين الرهبائية . فيكون رضوان الله عين الرهبائية . فيكون

بدل الشيء من الشيء ، ولا بعضها . فيكون بدل بعض من كل ، ولا أحدهما مشتمل على الآخر ، فيكون بدل اشتمال . وليس ببدل غلط .

فالصواب : أنه منصوب نصب الاستثناء المنقطع ، أى : لم يفعلوها ولم يبتدعوها إلا لطلب رضوان الله .

ودل على هذا قوله « ابتدعوها » ثم ذكر الحامل لهم والباعث على ابتداع هذه الرهبانية ، وأنه طلب رضوان الله ، ثم ذمهم بترك رعايتها . إذ من التزم لله شيئاً لم يلزمه الله إياه من أنواع القرب ، لزمه رعايته و إقامته ، حتى ألزم كثير من الفقهاء من شرع في طاعة مستحبة بإتمامها ، وجعلوا التزامها بالشروع ، كالتزامها بالنذر ، كا قال أبو حنيفة ومالك وأحمد في إحدى الروايتين عنه . وهو إجماع ، أو كالإجماع في أحد النسكين .

قالوا: والالتزام بالشروع أقوى من الإلتزام بالقول. فكما بجب عليه رعاية ما التزمه بالنذر وفاء، بجب عليه رعاية ما التزمه بالفعل إتماماً. وليس هذا موضع استقصاء هذه المسألة.

والقصد: أن الله سبحانه وتعالى ذم من لم يرع قربة ابتدعها لله تعالى حق رعايتها. فكيف عن لم يرع قربة شرعها الله العباده، وأذن بها، وحث عليها؟ (١)

والظاهر من سياق الآية مع ما قبلها وما مدها: أن الله سيحانه يقصد إلى ذم الابتداع في الدين ، وبين أنه مناف للفطرة وأن كل من ابتدع بدعة ، فان مقتضى الفطرة أن بهن ويضعف عن القيام بها . لأنها مخالفة ويجافية للفطرة والعقل الدين الذي شرعه الربالعليم الحسكيم لإيمام النعمة على عباده ، فانه لإصلاح الانسانية . وأخذها إلى الصراط المستقيم بفطرة الله التي فطر الناس عليها .

فالرهبانة و هي حرمان الطبعة البشوية من حقوقها الفطرية في النساء =

<sup>(</sup>١)مدارج السالكين ج ٣ ص ٣٢ ، ٣٣

قول الله تعالى ذكره :

(٥٧: ٨٨ ياأيها الدين آمنوا اتقو الله وآمنوا رساد، يؤتكم كِفلين من رحمته

و يجعل لــكم نوراً تمشون به ، و يغفر لــكم . والله غفور رحيم ) .

فى قوله « تمشون به » إعلام بأن تصرفهم ، وتقبلهم الذى ينفعهم : إنما هو بالنور ، وأن مشيهم بغير النور غير مجد عليهم ، ولا نافع لهم ، بل ضرره أكثر من نفعه .

وفيه: أن أهل النورهم أهل المشي في النباس ، ومن سواهم أهل الزّمانة والانقطاع . فلا مشي لقلوبهم ، ولا لأحوالهم ، ولا لأقوالهم ، ولا لأقدامهم إلى الطاعات . وكذلك لا تمشي على الصراط إذا مشت بأهل الأنوار أقدامهم .

وفى قوله « تمشون به » نكتة بديمة . وهى : أنهم يمشون على الصراط بأنوارهم ، كما يمشون بها بين الناس فى الدنيا . ومن لا نور له فإنه لا يستطيع أن ينقل قدماً عن قدم على الصراط ، فلا يستطيع المشى أحوج ما يكون إليه .(١)

والطعام واللباس، والراحة، والنوم و عوها منافية للفطرة، فحال أن يقدر
 الانسان على الوفاء بها ورعايتها حق الرعاية.

ولذلك غضب النبي صلى الله عليه وسلم أشد الغضب على من حاول ذلك . وقال الله ( قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق ) وذكر في كثير من الآيات أنها من وحي الشيطان إلى أوليائه والله أعلم .

<sup>(</sup>١) اجتماع الجيوش الإسلامية ص ٥، ٦

# سورة المجادلة

### بسم الله الرحمن الرخيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٥٨ : ٢ الذين يظاهرون منكم من نسائهم ، ما هن أمهاتهم إن أمهاتهم إلا اللائل ولدتهم ، و إنهم ليقولن منكراً من القول وزوراً . وإن الله لعفو غفور ) إن قبل : ها تقولون في قول المظاهر : أنت على كظهر أمى : هل هو إنشاء أو إخبار ؟ فإن قلتم : إنشاء كان باطلا من وجوه .

أحدها : أن الإنشاء لايقبل التصديق والتكذيب . والله سبحانه قد كذبهم تُتَّاهِم اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ مواضع .

والثانى : فى قوله « و إنهم ليقولن منكراً من القول » والإنشاء لا يكون منكراً من القول ، و إنما يكون المنكر هو الخبر

والثانى : أنه سماه « زوراً » والزور : هو الكذب .

و إذا كذبهم الله دل على أن الظهار إخبار لا إنشاء .

الثالث : أن الظهار محرم ، وليس جهة تحريمه إلاكونه كذباً .

والدليل على تحريمه : خمسة أشياء :

أحدها: وصفه بالمنكر. والثانى: وصفه بالزور. والثالث: أنه شرع فيه الكفارة. وكان مباحاً لم يكن فيه كفارة. والرابع:أن الله قال ( ذلكم توعظون الله على على المحارة والحامس: قوله ( و إن الله لعفو غفور ) والعفو والمغفرة: إنما يكونان عن الذنب.

و إن قلتم : هو إخبار ، فهو باطل من وجود .

أحدها: أن الظهاركان طلاقا في الجاهلية فجعله الله في الإسلام تحريماً تريله الكفارة . وهذا متفق عليه بين أهل العلم . ولوكان خبراً لم يوجب التحريم . فإبه إن كان صدقا فظاهر . وإن كان كذبا : فأبعد له من أن يترتب عليه التحريم .

والثانى: أنه لفظ الظهار يوجب حكمه الشرعى بنفسه ، وهو التحريم . وهذا حقيقة الإنشاء ، مخلاف الخبر . فإنه لا يوجب حكمه بنفسه . فسلب كونه إنشاء مع ثبوت حقيقة الإنشاء فيه : جمع بين النقيضين .

والثالث: أن إفادة قوله: أنت على كظهر أمى: للتحريم، كإفادة قوله: أنت حرة، وأنت طالق. و بعتك ورهنتك، وتروجتك، وتحوها: لأحكامها. فكيف يقولون: هذه إنشاءات دون الظهار؟ وما الفرق؟

قيل : أما الفقهاء فيقولون:الظهار إنشاء . ونارعهم بعض المتأخرين فىذلك . وقال : الصواب أنه إخبار .

وأجاب عما احتجوا به من كوبه إنشاء .

قال: أما قولم : كان طلاقا في الجاهاية: فهذ لا يقتضى أنهم كانوا يثبتون به الطلاق ، بل يقتضى أنهم كانوا يزيلون به العصمة عند النطق به . فجاز أن يكون روالها لكونه إشاء ، كا زعتم ، أو لكونه كذبا ، وجرت عادتهم أن من أخبر بهذا البكذب زالت عصمة نكاحه ، وهذا كا التزموا تحريم الناقة إذا جاءت بعشرة من الولد . وبحو ذلك .

قال: وأما قولكم: إنه يوجب التحريم المؤقت. وهـذا حقيقة الإنشاء، لا الإخبار – فلا نسلم أن ثم تحريماً البتة. والذي دل عليـه القرآن: وجوب تقديم الكفارة على الوطء، كتقديم الطهارة على الصلاة. فإذا قال الشارع: لا تصل حتى تتطهر: ولا يدل ذلك على تمويم الصلاة عليه ، بل ذلك نوع ترتيب.

سلمنا أن الظهار ترتب عليه تحريم ، لكن التحريم عقب الشيء قد يكون الاقتضاء اللفظ له ، ودلالته عليه وهذا هو الإنشاء . وقد يكون عقو بة محضة . كترتيب حرمان الإرث على القتل .

وليس القتل إنشاء للتحريم ، وكترتيب التعزير على الكذب ، وإسقاط العدالة به . فهذا ترتيب بالوضع الشرعى ، لابد لالة اللفظ .

وحقيقة الإنشاء: أن يكون ذلك اللفظ وضع لذلك الحكم . ويدل عليه ، كصيغ العقود . فسجل القول أعم من كونه سبباً بالإنشاء أو بغيره . فسكل إنشاء سبب ، وليس كل سبب إنشاء . فالسببية أعم . فلا يستدل بمطلقها على الإنشاء . فإن الأعم لا يستلزم الأخص . فظهر الفرق بين ترتب الشحر يم على الطلاق ، وترتبه على الظهار .

قال : وأما قولكم : إنه كالتكلم بالطلاق والعتاق والبيع ونحوها : فقياس في الأسباب . فلا نقبله . ولو سلمناه فنص القرآن يدفعه .

وهذه الاعتراضات عليهم باطلة.

أما قوله: إن كونه طلاقا في الجاهلية فلا يقتضى أمهم كانوا يثبتون به الطلاق الخواط فكلام باطل قطعًا . فإنهم لم يكونوا يقصدون الإخبار بالكذب ليترتب عليه التحريم ، بل كانوا إذا أرادوا الطلاق أتوا بلفظ الظهار إرادة للطلاق . ولم يكونوا عند أنفسهم كاذبين ولا مخبرين . و إنما كانوا منشئين للطلاق به . ولهذا كان هذا ثابتًا في أول الإسلام . حتى نسخه الله بالكفارة في قصة خولة بنت تعليه وكانت تحت عبادة بن الصامت . فقال لها انتعلي كظهر أمى عانت رسول الله عليه وسلم ، فقالت : يارسول الله ، والذي أنزل عليك الكتاب ما ذكر مت عليه . فقالت : يارسول الله ، والذي أنزل عليك الكتاب ما ذكر

الطلاق ، وإنه أبو ولدى . وأحب الناس إلى . فقال : حرمت عليه . فقالت : أشكو إلى الله فاقتى ووحدتى فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما أراك إلا قد حرمت عليه . ولم أوس فى شأنك بشى . فعلت تراجع رسول الله صلى الله عليه وسلم . وإذا قال لها : حرمت عليه . هتفت وقالت : أشكو إلى الله فاقتى وشدة حالى ، وأن لى صبية صغاراً ، إن ضممتهم إليه صاعوا ، وإن ضممتهم إلى جاعوا . وجعلت ترفع رأسها إلى السما ، وتقول : اللهم إلى أشكو إليك . وكان هذا أول ظهار فى الإسلام . فنزل الوحي على رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما قضى الوحى . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ادعى زوجك ، فتلا عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم : ادعى زوجك ، فتلا عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم . فال رسول الله عليه وسلم : ادعى زوجك ، فتلا عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم . قال رسول الله عليه وسلم عليه قوله تعالى ( ٨٥ : ١ - ٤ قد سمع الله قول التي تعادلك فى زوجها . وتشتكى إلى الله والله بسمع تعاوركا ) الآيات » .

فهذا يدل على أن الظهاركان إنشاء للتحريم الحاصل بالطلاق في أول الإسلام، ثم نسخ ذلك بالطلاق. و بهذا يبطل ما نظر به من تحريم الناقة عند ولادها عشرة أبطن ونحوه. فإنه ليس هناك لفظ إنشاء يقتضي التحريم، بل هو شرع منهم لهذا التحريم عند هذا السبب.

وأما قوله: إنا لا نسلم أنه يوجب تحريماً: فكلام باطل. فإنه لا تراع بين الفقهاء أن الظهار يقتضي تحريماً تريله الكفارة. فلو وطنها قبسل التكفير أثم بالإجماع المعروف من الدين. والتحريم المؤقت هنا كالتحريم بالإحرام، وبالصيام وبالحيض

وأما تنظيره بالصلاة مع الطهر ففاسد . فإن الله أوجب على المصلى أن يصلي صلاة بطهر . فإذا لم يأت بالطهر ترك ما أوجب الله عليه ، فاستحق الإنم . وأما المظاهر فإنه حرم على نفسه امرأته وشبهها بمن تحرم عليه . فمنعه الله من قر بالها حتى يكفر . فهنا تحريم مستند إلى كفارة . وفي الصلاة لا تجزى منه بغير طهر لأنها صلاة غير مشروعة أصلا

وقوله : التبحريم عقب الشيء قد يكون لاقتضاء اللفظ له ، وقد يكون عقو بة الخ .

جوابه: أنهما غير متنافيين في الظهار، فإنه حرام، وتحرم المرأة به تحريمًا مؤقتًا حتى يكفر. وهذا لا يمنع كون اللفظ إنشاء، كجمع الثلاث عند من يوقعها، والطلاق في الحيض . فإنه يحرم ويعقبه التحريم. وقد قلتم: إن طلاق السكران يقع عقو بة له، مع أنه لم يقصد إنشاء سبب تطاقى به امرأته اتفاقا . فكون التحريم عقو بة لا ينفى أن يستند إلى أسبابها التي تكون إنشاءات لها.

وقوله : السببية أعم من الإنشاء .

جوابه: أن السبب نوعان . فعل وقول ، فمتى كان قولا لم يكن إلا إنشاء . فان أردتم بالعموم: أن سببية القول أع من كونها إنشاء و إخباراً . فمنوع . و إن أردتم أن مطلق السببية أعم من كونها سببية بالفعل و بالقول . فمسلم . ولا يفيدكم شيئاً .

وفصل الخطاب: أن قوله : أنت على كظهر أمى : يتضمن إنشاء و إخباراً . فهو إنشاء من حيث تشبيهها بظهر أمه ولشاء من حيث تشبيهها بظهر أمه ولهذا جعله الله منكراً من القول زوراً . فهو منكر باعتبار الإنشاء ، وزور باعتبار الإخبار .

وأما قوله: إن المنكر هو الخبر الكاذب من النُكر. والنكر أعم منه. فالإنكار في الإنشاء والإخبار. فإنه ضد المعروف. فما لم يؤذن فيه من الإنشاء فهو منكر. وما لم يكن صدقا من الأخبار فهو زور.

بدائع الفوائد ج ۱ ص۱۱- ۱۵

## سورة الصف

بسم الله الرجمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٦٦ : ٥ فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم )

وقال عن عباده المؤمنين إنهم سألوه التثبيت على الهدى بقولهم (٣٠٨ رينا لا ترغ قلوبنا بمدإذ هديتنا).

وأصل الزيغ: الميل، ومنه: زاغت الشمس، إذا مالت. فإزاغة القلب إمالته عن الهدى. وزيعه: ميله عن الهدى إلى الضلال.

والزيغ : يوصف به القلب والبصر ، كما قال تعالى ( ٣٣ : ١٠ و إذ زاغت الأبصار ، و بلغت القلوب الحناجر ) .

قال قتادة ومقاتل: شخصت فَرَقاً. وهذا تقريب للمعنى ، فإن الشخوص غير الزيغ . وهو أن يفتح عينيه ينظر إلى الشيء ، فلا يطرف . ومنه : شَخَص بصر الميت

ولما مالت الأبصار عن كل شيء فلم تنظر إلا إلى هؤلاء الذين أقبلوا إليهم من كل جانب اشتغلت عن النظر إلى شيء آخر ، فاات عنه . وشخصت بالنظر إلى الأحزاب .

وقال الكلبي : مالت أيصارهم إلا من النظر إليهم . وقال الفراء : راغت عن كل شيء ، فلم تلتفت إلا إلى عدوها ، متحيرة تنظر إليه .

قلت: القلب إذا امتلاً رعباً شغله ذلك عن ملاحظة ما سوى المخوف، فراغ البصر عن الوقوع عليه. وهو مقابله (١)

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص ١٠٠

# سورة الجمعة

### بسم الله الرحمن الرحيم

قِول الله تعالى ذكره :

( ٦٣:٥ مثل الذين ُحُمُّوا التوراة ، شم لم يحماوها ، كمثل الحار يحمل أسفاراً ، بئس مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله . والله لا يهدى القوم الظالمين )

قاس مَن حَمَّله سبحانه كتابه ليؤمن به ، ويتدبره ، ويعمل به ، ويدعو إليه . ثم خالف ذلك ولم يحمله إلا على ظهر قلب ، فقرأه بغير تدبر ، ولا تمهم ، ولا اتباع له ، ولا تحكيم له ، ولا عمل بموجبه: كرار على ظهره زاملة أسفار لا يدرى ما فيها ، فيظه منها : حملها على ظهره ليس إلا . فحظ هذا من كتاب الله كحظ هذا الحار من الكتب التي على ظهره .

فهذا المثل، وإن كان قد ضرب لليهود، فهو متناول من حيث المعنى لمن حل القرآن فترك العمل به، ولم يؤد حقه، ولم يرعه حق رعايته (١).

## سورة المنافقون

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

(٦٣ : ٩ يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ومن يفعل ذلك فأولئك هم الخاسرون )

المقصود: أن دوام الذكر لماكان سبباً لدوام المحبة ، وكان الله سبحانه أحق

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ ص ١٩٧

بكال الحب والعبودية والتعظيم والاجلال ،كان كثرة ذكره من أنفع ما للمبـــــــ. وكان عدوه حقاً هو الصادلة عن ذكر رابه ، وعبياديته .

ولهذا أمر سبحانه بكثرة ذكره في القرآن . وجعله سبباً للفلاح فقال نعائي ( ١٠: ٦٢ اذكروا الله كثيراً لعلم ففلحون ) وقال ( ٣٣ : ٤١ يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً ) وفال ( ٣٣ : ٣٥ والذاكرين الله كثيراً والذاكرات ) وقال ( ٣٣ : ٩ يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ومن يفعل ذلك فأولئك هم الجاسرون ) وقال ( ٢ : ١٥٢ فاذكرويي أذكركم ) وقال النبي صلى الله عليه وسلم « سبق المفردون . قالوا : يا رسول الله وما المفردون ؟ قال ا الذي صلى الله عليه قال : الذاكرون الله كثيراً » وفي المترمدي عن أبي الدرداء عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « ألا أدلكم على خير أعمالكم ، وأزكاها عند مليككم ، وأرفعها في درجاتكم ، وخير لكم من أن تلقوا على فتضر بوا أعناقهم و يضر بوا أعناقكم ؟ قالوا : بلي يارسول الله ، قال : عدوكم فتضر بوا أعناقهم و يضر بوا أعناقكم ؟ قالوا : بلي يارسول الله ، قال : ذكر الله » وهو في الموطأ موقوف على أبي الدرداء .

وقال معاذ بن جبل « ما عمل آدمی عمالا أنجی له من عداب الله : مر ذكر الله » .

وذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم تبع لذكره .

والمقصود: أنَّ دوام الذكر سبب لدوام المحبة .

فالذكر للقلب كالماء للزرع ، بل كالماء للسمك ، لا حياة له إلا به . وهو أنواع : ذكره بأسمائه وصفاته ، والثناء عليه بها .

الشانى: تسبيحه وتحميده، وتكبيره وتهليله، وتمجيده، وهو الغالب من استعال لفظ الذكر عند المتأخرين.

الثالث: ذكره بأحكامه وأوامره ونواهيه . وهو ذكر أهل العــلم ، بلى الأنواع الثلاثة هي ذكرهم لربهم .

ومن أفضل ذكره: ذكره بكلامه. قال تعالى (۲۰: ۱۲٤ ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكا. وتحشره يوم القيامة أعمى) فذكره ههنا هو كلامه الذي أنزله على رسوله، وقال تعالى ( ۱۳: ۲۸ الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله تطمئن القلوب)

ومن ذكره سبحانه : دعاؤه واستغفاره والتضرع إليه . فهذه خمسة أنواع من الذكر <sup>(١)</sup>

# سورة التحريم

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٦٦ : ٤ فقد صغت قلو بكما )

إن المة العرب متنوعة فى إفراد المضاف، وتثنيته وجمعه، بحسب أحوال المضاف إليه . فإن أضافوا الواحد المتصل إلى مفرد أفردوه . و إن أضافوه إلى اسم جمع ظاهر أو مضمر جمعوه . و إن أضافوه إلى اسم مثنى فالأفصح فى لغتهم جمعه . كقوله تعالى ( فقد صغت قلو بكما ) و إنما هما قلبان ، وكقوله ( ٥ : ٣٨ والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ) وتقول العرب : اضرب أعناقهما . وهذا أفصح فى استعالم (٢)

قول الله تعالى ذكره :

( ٦٦: ١٠: ١٠: ١٢، ١٢؛ ضرب الله مثلا للذين كفروا امرأة نوح و امرأة لوط كانتا تحت عبدين من عبادًا صالحين فخانتاها، فلم يغنياعنهما من الله شيئاً ، وقيل :

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام ص ٣٠٧ – ٣٠٨

<sup>(</sup>۲) الصواعق المرسلة ج ١ ص ٣٢

ادخلا النار مع الداخلين . وضرب الله مثلا للذين آمنوا امرأة فرعون ، إذ قالت : رب ابن لى عندك ببتاً فى الجنة، ونجى من فرعون وعمله ، ونجى من القوم الظالمين ، ومريم ابنة عران التى أحصنت فرجها . فنفخنا فيه من روحنا ، وصدقت بكايات ربها وكتبه وكانت من القانتين )

فاشتملت هذه الآيات على ثلاثة أمثال : مثل للكفار . ومثلين للمؤمنين

فيتضمن مثل الكفار أن الكافر يعافب على كفره وعداوته لله ورسوله وأوليائه، ولا ينفعه مع كفره ماكان بينه و بين المؤمنين من لحمة نسب، أو وصلة صهر، أو سبب من أسباب الانصال. فإن الأسباب كلها تنقطع يوم القيامة إلا ما كان منها متصلا بالله وحده على أيدى رسله ، فلو نفعت وُصلة القرابة والمصاهرة أو النكاح مع عدم الايمان ، لنفعت الوصلة التي كانت بين نوح ولوط وامرأتيهما فلما لم يغنيا عنهما من الله شيئًا ، وقيل : ادخلا النار مع الداخلين . قطعت الآية حينتذ طمع من ركب معصية الله ، وخالف أمره ، ورجا أن ينفعه صلاح غـيره من قريب أو أجنبي ، ولوكان بينهما في الدنيا أشد الاتصال . فلا اتصال فوق اتصال البنوة والأبوة والزوجية ، ولم ينن نوح عن ابنه ، ولا إبراهيم عن أبيه ، ولا نوح ولا لوط عن امرأتيهما من الله شيئاً . قال الله تعالى ( ٥٦ : ٣ لن تنفعكم أرحاءكم ولا أولادكم ، يوم القيامة يفصل بينكم ) وقال تسالى ( ٧٣ : ١٩ يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً ) وقال تعالى (٢: ٨٤ واتقوا يوماًلا تجزى نفس عرب نفس شيئاً) وقال (٣٠: ٣٧ واخشوا يوماً لا بجرى والدعن ولده ولا مولود هو جاز عن والده شيشاً . إن وعد الله حق) وهذا كله تكذيب لاطاع المشركين الباطلة: أن ماتعلقوا به من دون الله من قرابة ،أو صهر ، أو نكاح وهذا أصل ضلال بني آدم ، وشركهم ، وهو الشرك الذي لا ينفره الله . وهو الذي بعث الله جميع رسله وأنزل جميع كتبه بإيطاله ، ومحار به أهله ، ومعاداتهم

#### فصل

وأما المثلان اللذان للمؤمنين : فأحدهما : امرأة فرعون .

ووجه المثل: أن انصال المؤمن بالسكافر لا يضره شيئًا ، إذا فارقه في كفره وعله . فعصية الغير لا تضر المؤمن المطيع شيئًا في الآخرة و إن تضرر بها في الدنيا بسبب العقو بة التي تحل بأهل الأرض ، إذا أضاعوا أمر الله ، فتأتى عامة . فلم يضر اسرأة فرعون انصالها به . وهو من أكفرالكافرين ، ولم ينفع امرأة نوح ولوط انصالها بهما وهما رسولا رب العالمين .

المثل الثانى للمؤمنين : مريم التي لا زوج لها ، لا مؤمن ولا كافر .

فذكر ثلاثة أصناف النساء: المرأة الكافرة التي لها وصلة بالرجل الصالح. والمرأة الصالحة التي لها وصلة بينها وسلة بينها و بين أحد.

فالأولى : لا تنفعها وصلتها وسببها .

والثانية: لا تضرها وصلمها وسببها .

والثالثة : لا يضرها عدم الوصلة شيئاً .

ثم فى هذه الأمثال من الأسرار البديعة ما يناسب سياق السورة . فإنها سيقت فى ذَكَر أزواج النبى صلى الله عليه وسلم وتحذيرهن من التظاهر عليه ، وأنهن إن لم يطعن الله ورسوله ، ويردن الدار الآخرة : لم ينفعهن الصالهن برسول الله صلى الله عليه وسلم ، كما لم ينفع امرأة نوح وامرأة لوط انصالهما بهما .

ولهذا ضرب في هذه السورة مثل انصال النكاح دون القرابة .

قال يحيى بن سلام : ضرب الله المثل الأول يحذر عائشة وحفصة ، ثم ضرب لها المثل الثاني يحرضهما على التمسك بالطاعة .

كومها الصديقة الكبرى المصطفاة على نساء العالمين.

فلا يضر الرجل الصالح قدح الفجار والقساق فيه .

وفى هذا أيضا تسلية لعائشة أم المؤمنين ، إن كانت السورة نزلت بعد قصة الإفك. وتوطين نفسها على ماقال فيها الكاذبون ، إن كانت قبلها .

كا فى ذكر التمثيل بامرأة نوح ولوط تحذير لها ولحفصة مما تعمدتاه فى حق النبى صلى الله عليه وسلم.

فتصمنت هذه الأمثال التحذير لهن والتخويف، والتحريص لهن على الطاعة والتوحيد، والتسلية وتوطيد النفس لمن أوذى مبهن، وكذب عليهن .

وأسرار التنزيل فوق هذا وأجل منه ، ولا سيما أسرار الأمثال التي لأيعقلها إلا العالمون<sup>(١)</sup>

#### سورةن

يسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذ؛كره :

(۲۸:۲۸ فاصبر لحکم ر بك ولا تکن کصاحب الحوت إذ نادی وهو مکظوم) قال ابن عبـاس: مهاه أن يتشبه بصـاحب الحوت، حيث لم يصبر صبر

أولى العزم:

وهمها سؤال نافع ، وهو أن يقال : العامل في الظرف ، وهو قوله « إذ مادى » لا يمكن أن يكون المنهى عنه ، إذ يصهر المعنى : لا تكن مثله في ندائه . وقد أننى الله سبحانه عليه في هذا النداء فأخبر أنه نجاه به . فقال (٢٠:٧١ ، ٨٨ وذ النون إذ ذهب مغاضبا ، فظن أن لن نقدر عليه ، فنادى في الظلمات ، أن لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين فاستجبنا له ونجيناه من الغم وكذاك ننجى المؤمنين ) وفي الترمذي وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « دعوة أخى

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ ص ٢٢٨٠٢٢٥

ذى النون، إذ دعى بها فى بطن الحوت: ما دعى بها مكروب إلا فرج الله عنه : لا إله إلا أنت سبحانك إلى كنت من الظالمين » فلا يمكن أن ينهى عن التشبه به في هذه الدعوة، وهى النداء الذى ادى به ربه . و إنما بهى عن التشبه به في السبب الذى أفضى به إلى هذه المناداة، وهى مغاضبته التى أفضت به إلى حبسه في بطن الحوت، وشدة ذلك عليه حتى نادى ربه وهو مكظوم . والكظيم والكاظم الذى قد امتلاً غيظاً وغضباً ، أو هما وحزنا ، وكظم عليه فلم يخرجه .

فإن قيل: وعلى ذلك فما العامل في الظرف ؟

قيل: مافي « صاحب الحوت » من معنى الفعل.

فإن قيل : فالسؤال بعد قائم ، فإنه إذا قيد المهى بقيد أو زمن كان داخلا في حيز النهى فإن كان المعنى : لا تكن مثل صاحب الحوت في هذه الحال ، أو هذا الوقت . كان مهيا عن تلك الحالة .

قيل: لما كان نداؤه مسبباً عن كونه صاحب الحوت، فنهى أن يشبه به في الحال التي أفضت به إلى صبته الحوت وألجأته إلى النداء، وهو ضعف العزيمة وعدم الصبر لحكمه تعالى ، ولم يقل تعالى : ولا تكن كصاحب الحوت إذ ذهب مغاضبا فالتقمه الحوت ، فنادى ، بل طوى القصة واختصرها ، وأحال بها على ذكرها في الوضع الآخر ، وا كتنى بغايتها وما انتهت إليه .

فإن قيل: فما منعك بتعويض الظرف بنفس الفعل المنهى عنه ؟ أى لاتكن مثله فى ندائه وهو ممتلى، غيظًا وها وغمًا، بل يكون نداؤك ندا، راض بمــا قضى ر به عليه، قد تلقاه بالرضى والتسليم وسعة الصدر، لانداء كظيم.

قيل: هذا المعنى ، و إن كان صحيحاً ، فلم يقع النهى عن التشبه به فى مجرده . و إنما مهى عن التشبه به فى الحسال التى حملته على ذهابه مفاضبا ، حتى سجن فى بطن الحوت .

و يدل عليه قوله تعالى ( فاصبر لحكم ر بك ) ثم قال ( ولا تكن كصاحب

الحوت ) أى فى ضعف صبره لحسكم ربه . فإن الحالة التي مهى عبها هى صد الحالة التي مهى عبها هى صد الحالة التي أمر بها .

فإن قيل: فما منعك أن تصير إلى أنه أمر بالصبر لحسكمه الكوبى القدرى الذى قدره عليه ، ولا تكن كصاحب الحوت ، حيث لم يصبر عليه ، بل نادى وهو كظيم لكشفه . فلم يصبر على احتماله والسكون تحته .

قیل: منع من ذلك: أن الله سبحانه أنبی علی یونس وغیره من أنبیائه بسؤالهم إیاه کشف مابهم من ضر، وقد أنبی علیه سبحانه بذلك فی قوله (وذا النون إذ ذهب مغاضباً فظن أن لن نقدر علیه . فنادی فی الظامات: أن لا إله إلا أنت سبحانك إنی کنت من الظالمین . فاستجبنا له فنجیناه من الغه و کذلك ننجی المؤمنین) فکیف ینهی عن النشبه به فیما یثنی به علیه و یمدحه به ؟ و کذلك أثنی علی أیوب بقوله ( مسنی الضر وأنت أرحم الراحمین ) وعلی یعقوب بقوله ( إنما أشكو بثی وحزی إلی الله والم أوعلی موسی بقوله ( رب إنی لما أنولت إلی من حیر فقیر) وقد شكی إلیه خاتم أنبیائه ورسله بقوله « اللهم أشكو إلیك ضعف قوتی ، فقیر) وقد شكی إلیه خاتم أنبیائه ورسله بقوله « اللهم أشكو إلیك ضعف قوتی ، وقلة حیلتی – الحدیث » فالشكوی إلیه سبحانه لاتنافی الصر الجیل ، بل إعراض عبده عن الشكوی إلی غیره جملة ، وجعل الشكوی إلیه وحده : هو الصبر والله تعالی ببتلی عبده السمع شكواه ، وتضرعه ودعاؤه .

وقد ذم الله سبحانه من لم يتضرع إليه . ولم يستكن له وقت البلاء كما قال تعالى ( ولقد أخذناهم بالبأساء والضراء ، فما استكانوا لربهم وما يتضرعون ) والعبد أضعف من أن يتجلد على ربه والرب تعالى لم يرد من عبده أن يتجلد عليه ، بل أراد منه أن يستكين له و يتضرع إليه ، وهو تعالى يمقت من بشكوه إلى خلقه ، و يحب من يشكو مابه إليه .

وقيل لبعضهم : كيف تشتكي إليه ما ليس بخفي عليه ؟ فقال : ر بي يرضي ذل العبد إليه . والمقصود: أنه سبحانه أمر رسوله أن يصبر صبر أولى العزم الذين صبروا لحكمه اختياراً. وهذا أكل الصبر، ولهذا دارت قصة الشفاعة يوم القيامة على هؤلاء، حتى ردوها إلى أفضلهم وخسيرهم، وأصبرهم لحسكم الله، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين (١)

# سورة المزمل

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٧٣ : ٨ واذكر اسم ربك وتبتَّل إليه تبتيلا )

التبتل: الانقطاع، وهو تَفَعُّل من البَّتل. وهو القطع، وسميت مريم: البتول. لانقطاعها عن الأرواج، وعن نظراء نساء زمامها. ففاقت نساء الزمان شرفًا وفضلا، وقطعت منهن.

ومصدر تبتل إليه تبتيلا كالتّعلُّم والتفهم . ولكن جاء على التفعيل مصدر تفعل لمدر تفعل للمر لطيف (٢)

فإن فى هذا الفعل إيدانا بالتدريج والتكلف، والتعمل والتكثر والمبالغة. فأتى بالفعلالدال على أحدهما، وبالمصدر الدال على الآخر. فكأنه قيل:

<sup>(</sup>١) عدة الصابرين ص ٣٧ - ٣٤

<sup>(</sup>٧) العلى فى الكلام حذفا . والمعنى المراد : هو أن بتل مصدره التبتل كالتعلم وأما التنتيل فهو مصدر تبتل بالتشديد . وقد جاء فى الآية مصدر التبتيل ، والحكمة فى ذلك : ماذكره من الجمع بين مبنى صيغة التفعل ، الذي هو التكلف والتكثر ، ومعنى صيغة التفعيل وهو التدريج

بَعَّل نفسك إنى الله تبتيلاً . وتبتل إليه تبتلاً . ففهم المعنيان من الفعل ومصدره . وهذا كثير في القرآن وهو من حسن الاختصار والإيجاز (١)

## سورة المدثر

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :: ( ٧٤ : ٤ وثيابك فَطَهْرُ ) .

قال قتادة ومجاهد: نفسك فطهر من الذنب، فكنى عن النفس بالثوب وهذا قول الراهيم والصحاك والشعبي والزهري والمحققين من أهل التفسير .

قال ابن عباس: لا للبسها على معصية ولا قدر، ثم قال: أما سمعت قول غيلان بن سلمة الثقف :

و إنى بحمد الله لا ثوب غادر لبست ، ولا من غُدُرة أتقنُّم والعرب تقول في وصف الرجل بالصدق والوفاء : طاهر الثياب ، وتقول للفاجر والغادر: دنس الثياب.

وقال أبي ن كعب: لاتلبسها على الغدر والظلم والإنم، ولـكن البسها وأنت

وقال الضحاك : عملك فأصلح . وقال السدى : يقال للرجل إذا كان صالحًا : إنه لطاهر الثياب ، و إذاكان فاجرا : إنه لخبيث الثياب .

وقال سعيد بن جبير : وقلبك وبيتك فطهر .

وقال الحسن والقرطبي : وخلقك فحسن . وقال ان سيرين وابن زيد : أمر

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ج ٢ ص ١٥

بتطهير الثياب من النجاسات التي لا تجوز الصلاة معها . لأن المشركين كانوا لايتطهرون ، ولا يطهّرون ثيابهم .

وقال طاوس : وثيابك فقصر . لأن تقصير الثياب طهرة لها .

والقول الأول: أصح الأقوال. ولا ريب أن تطهيرها من النجاسات وتقصيرها: من جملة التطهير المأمور به ، إذ به تمام إصلاح الأعمال والأخلاق. لأن نجاسة الظاهر تورث نجاسة الباطن. ولذلك أمر القائم بين يدى الله عز وجل بإزالتها والبعد عنها (١).

قول الله تعالى ذكره :

( ۷۶ : ۶۹ — ۵۱ فما لهم عن التذكرة معرضين ؟كا ُنهم ُخُمَر مُستنفرة . فرت من قسورة )

شبههم فى إعراضهم ونفورهم عن القرآن بحمر رأت الأسد أو الرّماة ففرت منه وهذا من بديع القياس والتمثيل ، فان القوم فى جهلهم بما بعث الله به رسوله كالحمر وهى لاتعقل شيئا . فاذا سمعت صوت الأسد أو الرامى نفرت منه أشد النفور . وهذا غاية الذم لهؤلاء . فالهم نفروا عن الهدى الذى فيه سعادتهم وحياتهم . كنفور الحمر عما يهلكها و يعقرها.

وتحت « المستنفرة » معنى أبلغ من النافرة . فإنها لشدة نفورها قد استنفر بعضها بعضاً وحضه على النفور . فإن فى الاستفعال من الطلب قدراً زائداً على الفعل المجرد . كأنها تواصت بالنفور وتواطأت عليه .

ومرض قرأها بفتح الفاء: فالمعنى : أن القسورة استنفرها ، وحملها على النفور ببأسه وشدته (٢)

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ج ۲ ص ۱۰ ، ۱۱

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين ج1 ص ١٩٦

# سورة القيامة

يسم الله الرحمن الرحيم

( ٣٦ : ٧٥ أيحسب الإنسان أن يترك سدى؟ )

قال الشافعي رضي الله عنه : أي هملا لايؤمر ولا ينهي ؟

وقال غيره : لايثاب ولا يعاقب .

قول الله تعالى ذكره

والقولان واحد . لأن الثواب والعقاب غاية الأمر والنهي . فهو سبحاله

خلقهم للأمر والنهى في الدنيا . والثواب والعقاب في الآخرة .

فأنكر سبحانه على من زعم أنه يترك سدى إنكار من جعل في العقل

استقباح ذلك واستهجامه . وأنه لايليق أن ينسب ذلك إلى أحكم الحاكين (١)

# سورة النبأ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٣٣٣٣١:٧٩ إن للمتقين مفازا حداثق وأعنابا ، وكوا عب أترابا )

فالكواعب: جمع كاعب، وهى الناهد. قاله قتادة ومجاهد والمفسرون. وقال اللفظ: السكلى: هن الفلسكات اللواتى تسكعب ثديهن. وتفلسكت. وأصل اللفظ: من الاستدارة. والمراد: أن ثديهن نواهد، كالرمان، لبست متدلية إلى أسفسل و يسمين نواهد وكوا عب (١).

#### سورة التكوير

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ۱۰ : ۱ – ۳ إذا الشمس كورت وإذا النجوم انكدرت وإذا الجبال سيرت )

وقرأ قارى، (إذا الشمس كورت)، وفي الحاضرين أبو الوفا ابن عقيل. فقال له قائل : ياسيدى ، هب أنه أنشر الموتى للبعث والحساب ، وزوج النفوس بقرنائها بالثواب والعقاب ، فلم هدم الأبنية وسير الجبال ، ودك الأرض ، وفطر السماء ، ونثر النجوم ، وكورت الشمس ؟

<sup>(</sup>۱) حادی الأرواح بر ۱ ص ۳٦٠

فقال: إنما بني لهم الدار للسكني والممتع ، وجعلها وجعل مافيها للاعتبار والتفكر والاستدلال عليه: لحسن التأمل والتذكر . فلما انقضت مدة السكني وأجلاهم من الدار خرّبها ، لانتقال الساكن منها . فأراد أن يعلمهم بأن الكون كان معمواً بهم . وفي إحالة الأحوال ، وإظهار تلك الأهوال ، وبيان المقدرة بعد بيان العزة ، وتكذيب لأهل الالحاد ، وزيادقة المنجمين ،وعبّاد الكواكب بعد بيان العزة ، وتكذيب لأهل الالحاد ، وزيادقة المنجمين ،وعبّاد الكواكب والشمس والقمر والأوثان ، فيعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين . فإذا رأوا آلمتهم قد انتثرت وانقطرت ، ومحالبًا قد تشققت ظهرت فضائحهم ونبين كذبهم ، وظهر أن العالم مر بوب محدث ، مدير ، له رب يصرفه فضائحهم ونبين كذبهم ، وظهر أن العالم مر بوب محدث ، مدير ، له رب يصرفه كيف يشاء ، تكذبها لملاحدة الفلاسفة القائلين بالقدم .

فكم لله من حكمة فى هدم هذه الدار ، ودلالة على عظيم عزمه وقدرته ، وسلطانه ، وانفراده بالربوبية ، وانقياد المخلوقات أسرها لقهره ، و إذعانها لمشيئته . فتبارك الله رب العالمين (١)

## سورة المطففين

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ۱۲: ۸۳ کلا بل ران علی قلوبهم ما کانوا یکسبون )

قال : هو الذنب بعد الدنب. وقال الحسن : هو الذنب على الذنب ، حتى بعمى القلب .

وقال غيره : لما كثرت ذنو بهم ومعاصيهم أحاطت بقلوبهم .

وأصل هذا : أن القلب يصدأ عن المصية ، فإذ زادت غلب عليه الصدأ

(۱) بدائع الفوائد ہے ۳ ص ۱۸۳

حتى يصير رائاً ، نم يغلب حتى يصير طبقاً وقُفُلا وخَثَما . فيصير القاب في غشاوة وغلاف ، فإذا حصل له ذلك بعد الهدى والبصيرة انتُكَكِسَ ، فصار أعلاه أسفله ، فينئذ يتولاه عدوه ، ويسوقه حيث أراد ، والمعانى من عافاه الله (1) .

وقال في شفاء العليل .

وأما الران: فقد قال الله تعالى (كلا ، بل ران على قلوبهم ماكانوا يكسبون) قال أبوعبيدة: غلب عليها. والخرترين على عقل السكران، والموت يرين على الميت، فيذهب به ، ومن هذا حديث أسيفع جهينة وقول عمر: « فأصبح قد رين به » أي غلب عليه، وأحاط به الرّين.

وقال أبو معاذ النحوى: الرين أن يسود القلب من الذنوب، والطبع: أن يطبع على القلب. وهو أشد من الرين. والأقفال أشد من الطبع. وهو أن يقفل على القلب.

وقال الفراء: كثرت الذنوب والمعاصى مهم ، فأحاطت بقلومهم ، فذلك الربن عليها .

وقال أبو إسحاق : ران غَطَّى ، يقال : ران على قلبه الدنب يرين ريناً . أى غشيه . قال : والرين كالفشاء يغشى القلب . ومثله الغين .

قلت: أخطأ أبو إسحاق . فالذين ألطف شيء وأرقه . قال رســول الله صلى الله عليه وسلم « و إنه ليغان على قلبى ، و إنى لأستغفر الله فى اليوم مائة مرة » وأما الرين والران : فهو من أغلظ الحجب على القلب وأكثفها

وقال مجاهد: هو الذنب على الذنب ، حتى تجيط الذنوب بالقلب وتغشاه ، فيموت القلب .

وقال مُقاتل : غمرت القلوب أعيالهم الخبيثة ، وفي سنن النسائي والترمذي

<sup>(</sup>٢) الجُوَّابِ الحِكَافَ ص ٣٩

من حدیث أبی هر برة عن رسول الله صلی الله علیه وسلم قال : « إن العبد إذا أخطأ خطیئة نكتت فی قلبه كتة سوداء ، فإن هو نزع واستغفر و آب صقل قلبه . و إن زاد زید فیها حتی تعلو قلبه . وهو الران الذی ذكر الله (كلا ، بل ران علی قلوبهم ما كانوا یكسبون ) » قال الترمذی : هذا حدیث صحیح .

وقال عبد الله بن مسمود « كلما أذنب نكتت في قلبه نكتة سودا ، حتى يسود القلب كله » فأخبر سبحانه أن ذنو بهم التى اكتسبوها أوجبت لهم ريناً على قلوبهم ، فيكان سبب الران منهم . وهو خلق الله فيهم ، فهو خالق السبب ومسببه ، لكن السبب باختيار العبد ، والمسبب خارج عن قدرته واختياره (١٠)... قول الله تعالى ذكره .

( ۱۷: ۸۳ کلا إن كتاب الأبرار لني عليين ، وما أدراك ماعليون ، كتاب مرقوم ، يشهده المقر ون )

أخبر تعالى أن كتابهم كتاب مرقوم ، تحقيقاً . لكونه مكتوباً كتابة حقيقة . وخص عالى كتاب الأبرار: أنه يكتب و يوقع لهم به بمشهد المقر بين من الملائكة والنبيين سادات المؤمنين . ولم يذكر شهادة هؤلاء لكتاب الفجار ، تنويها بكتاب الأبرار وما وقع لهم به ، و إشهاراً له و إظهاراً لمكانتهم بين خواص خلقه ، كا يكتب الملوك تواقيع يعظمون بين الأمراء وخواص أهل الملكة ، تنويها "باسم المكتوب له ، و إشهاراً بذكره . وهذا نوع من صلاة الله سبحابه وتعالى وملائكته على عبده (٢).

<sup>(</sup>١) شفاء العليل ص ١٩

<sup>(</sup>٢) حادي الأرواح: ج ١ ص ١١٥

### سورة الانشقاق

#### بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ٨٤ : ٩ لتركبن طبقا عن طبق )

أى حالا بعد حال . فأول أطباقه : كونه نطفة ، ثم علقة ، ثم مضغة ، ثم جنينا ، ثم مولودا ، ثم رضيعاً ، ثم فطيا ، ثم صحيحاً أو مريضاً ، غنيا أو فقيرا ، معافى أو مبتلى \_ إلى جميع أحوال الانسان المختلفة عليه إلى أن يموت ، ثم يبعث ، ثم يوقف بين يدى الله ، ثم يصير إلى الحنة أو النار

فالمعنى : لتركبن حالا بعد حال ، ومنزلا بعد منزل ، وأمراً بعد أمر .

قال سعید بن جبیر وابن زید: لتکون فی الآخرة بعد الأولی، و لتصیرن أغنیاء بعد الفقر، وفقراء بعد الغیی .

وقال عطاء : شدة بعد شدة .

والطبق والطبقة : الحال . ولهذا يقال : كان فلان على طبقات شَتَّى. قال عمرو بن العاص «لقد كنت على طبقات ثلاث» أى أحوال

قال ان الاغرابي: الطبق الحال على اختلافها.

وقد ذكرنا بعض أطباق الجنين في البطن من حين كونه نطفة إلى وقت ميلاده . ثم نذكر الطباقات بعد ولادته إلى آخرها (١)

<sup>(</sup>۱) تحفة الودود : ص ۹۷

### سورة الطارق

بسم الله الرحمن اارحيم

قول الله تعالى ذكره : ﴿

( ٨٦: ٥، ٦، ٧ فلينظر الانسان مم خلق ، خلق من ما. دافق، بخرج من بين الصلب والترائب).

قال الزجاج: قال أهل اللغة أجمعون : التربة ، موضع القلادة من الصدر، والجمع : تراثب

بمع . راس

وقال أبو عبيدة: الترائب معلق الحلق من الصدر، وهو قول جميع أهل اللغة، وقال عطاء عن ابن عباس رضى الله عبهما. يريد صلب الرجل وتراثب المرأة. وهو موضع فلادتها، وهو قول الكابي ومقاتل وسفيان وجمهور أهل التفسير (١) وهو المطابق لهذه الأحاديث، و بذلك أجرى الله العادة في إنجاد ما يوجده من أصلين، كالحيوان والنبات وغيرهما من المحلوقات.

فالحيوان ينعقد من ماء الذكر وماء الأثنى ، كما ينعقد النبات من المساء والتراب والهواء . ولهذا قال تعالى (٦:١٠١بديع السموات والأرض أثّى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة؟) فإن الولد لا يكون إلا من بين الذكر وصاحبته .

ولا ينقض هذا بآدم وحواء أبوينا ، ولا بالمسيح ، فإن الله سبحانه خلط تراب آدم بالماء حتى صار طيناً ، ثم أرسل الله المواء والشمس عليه حتى صـــار

<sup>(</sup>۱) الصواب الذي أثبته التشريح الواقعي : أن احكل من الذكر والأنثى صلبًا وترائب . فبويضة المرأة تتر بي في المبيضين المتصلين الصاب والتراثب منها . والحيوان المنوى في الرجل كذلك والله أعلم

كالفخار، ثم نفخ فيه الروح، وكانت حواء مُستَلةً منه، وجزءاً من أجزائه. والمسيح خلق من ماء مريم، ونفخ الملك. فكانت النفخة له كالأب لغيره (١).

## سورة والشمس وضحاها

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ۹۱ : ۹ ، ۱۰ قد أفلج من زكاها ، وقد خاب من دساها ) .

المعنى : قد أُفلح من كَبَرها وأعلاها بطاعة الله ، وأُظهِرها ، وقد خاب وخسر من أخفاها ، وحقرها وصغرها بمعصية الله (٢٠٠٠ .

وأصل التدسية: الاخفاء. ومنه قوله تعالى (١٦: ٤٩ أم يدسه فى التراب) فالعاصى يدسُّ نفسه بالمعصية ، ويخفى مكانها، ويتوارى من الخلق من سوء مايأتى به ، قد انقمع عند نفسه ، وانقمع عند الله ، وانقمع عند الخلق .

<sup>(</sup>۱) تحفة الودود ص ۹۳

<sup>(</sup>۲) تزكية النفس إعا تدكون بالاعان بآيات الله وسننه الكونية و آياته العلمية التي وصفها في قوله (۲:٤٢ه سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم) وقوله (۲:٤٢ه سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم) وقوله (۲:٤٢ه و بركيهم القد من الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم يتلو علميهم آياته و بركيهم الآية ). فبالتفكر والتدبر لآيات الله السكونية في الأنفس والآفاق وبالفهم والتعقل لآيات القرآن تزكو النفس وتسمو وتعلو على مدارج همذه السكالات حتى تكون مع الأبرار . وتدسيتها إنما هو بالانسلاخ من آيات الله في الأنفس والآفاق ، فيلغى شعه وبصره وعقله ، ويحرمها من غذائها النافع الممد لحما . وعو التفكر في هذه الآيات الذي ما خلقها الله باطلا ، فيعمى عن السنز والآيات والنعم ،وعشى مكماً على وجهه مقلدا تقليداً أعمى ، فيرتد إلى أسفل سافلين فيتبعه الشيطان و يركبه لمكل مو بقة وشر ، حتى ياتهى إلى أن يقول له ( وما كان لى عليكم من سلطان إلاأن دعو تكم فلستجبتم لى . فلا تارموني ولوموا أنفسكماأنا بمصر حكم وما أنتم عصر خي).

فالطاعة والبر: تُكبر النفس وتعزها وتعليها، حتى تصير أشرف شيء وأكبره، وأزكاه وأعلاه، ومع ذلك فهى أذل شيء وأحقره وأصغره لله تعالى. وبهذا الذل لله حصل لها العز والشرف والنمو، فما صَغَر النفس مثلُ معصية الله، وما كبرها وشرفها ورفعها مثل طاعة الله (۱)

#### سورة الضحي

بسم الله الرحين الرحيم

قول الله نعالى ذكره .

(۹۳: ۱۱ وأما أبنعمة ربك فحدث) .

فى هذا التحديث قولان .

أحدها: أنه ذكر النعمة والإخبار بها. وقول العبد: أنعم الله علي بكذا وكذا.
قال مقاتل: يعنى أشكر ماذكر من النع عليك في هذه السورة من الايواه
مع اليم، والهدى بعد الصلال، والإغناء بعد العيلة. والتحدث بنعمة الله شكر.
كما في حديث جابر مرفوعاً « من صنع إليه معروف فليجز به ، فإن لم يجد ما يجزى به فليتن عليه . فإن لم يجد ما يجزى به فليتن عليه . فإنه إذا أثنى عليه فقد شكره ، وإن كتبه فقد كفره ، ومن تحلى عالم يعط ، كان كلابس ثوبي زور »

فذكر أفسام الخلق الثلاثة . شاكر النعمة المثنى بها ، والجاحد لها، والكاتم لها ، والمظهر أنه من أهلها وليس من أهلها . فهو متحلّ بما لم يفعله .

وفى أثر آخر مرفوع « من لم يشكر القليل لم يشكر الكثير . ومن لم يشكر الناس لم يشكر الله . والتحدث بنعمة الله شكر ، وتركه كفر . والجماعة رحمة ، والفرقة عذاب » .

<sup>(1)</sup> الجواب الكافى ص ٥٢

والقول الثانى: أن التحدث بالنعمة المأمور به فى هذه الآية: هو الدعوة إلى الله ، وتبليغ رسالته ، وتعليم الأمة . قال مجاهد: هى النبوة . وقال الزجاج: أى علم مأرسلت به ، وحدث بالنبوة التى آتاك الله .

وقال الكلبي : هو القرآن ، أمره أن يقرأه على الناس.

والصواب: أنه يم النوعين، إذ كل منهما نعمة مأمور بشكرها، والتحدث بها. وإظهارها من شكرها (١)

### سورة التكاثر

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ۱۰۲ : ۱ \_ ٨ ألهاكم التكاثر . حتى زرتم المقابر . كلا سوف تعلمون . ثم كلا سوف تعلمون . كلا لو تعلمون علم اليقين . اترون الجحيم ، ثم لترونها عين اليقين . ثم لتسألنّ يومئذ عن النعيم ) .

أخبر سبحانه أن التكاثر شغل أهل الدنيا وألهاهم عن الله والدار الآخرة ، حتى حضرهم الموت ، فزاروا المقابر ، ولم يفيقوا من رَقدة إلهاء التكاثر .

وجمل الغاية زيارة المقامر دون الموت ، إيذانا بأنهم غير مستبقين ولامستقرين في القبور ، وأنهم فيها بمنزلة الزائرين ، يحضرونها مرة ثم يظعنون عنها ، كما كا وا في الدنيا كذلك زائرين لها ، غير مستقرين فيها ، ودار القرار هي الجنة أو النار .

ولم يعين سبحانه المتكاثر به ، بل ترك ذكره ، إما لأن المذموم هو نفس التكاثر بالشيء ، لا المتكاثر به . كايقال : شغلك اللعب واللهو ، ولم يذكرما يلعب ويلهو به ، و إما إرادة الإطلاق ، وهو كل ما تكاثر به العبد غيره من أسباب

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ج ٧ ص ١٣٨

الدنيا ، من مال أو جاه أو عبيد . أو إماء أو بناء ، أو غراس، أو علم لا بنتَ غَى له وجه الله ، أوعل لا يقر به إلى الله . فكل هذا من التكاثر الملهى عن الله والدار الآخرة . وفي صحيح مسلم من حديث عبد الله بن الشخير أنه قال « انتهيت إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، وهو يقرأ ( ألهاكم التكاثر ) قال يقول ابن آدم : مالى ، مالى ، وهل لك من مال إلاما تصدقت فأمضيت ، أو أكلت فأفنيت ، أو لبست فأ بليت ؟»

ثم توعد سبحاله من ألهاه التكاثر وعيدا مؤكدا ، إذا عابن تكاثره قد ذهب هباء منثورا ، وعلم أن دنياه التي كاثر بها إنما كانت خدعاً وغرورا ، فوجد عاقبة تكاثره عليه لاله ، وخسر هنالك تكاثره كا خسره أمثاله ، و بدا له من الله ما لم يكن في حسابه ، وصار تكاثره الذي شغله عن الله والدار الآخرة من أعظم أسباب عذابه ، فعذب به في البرزخ ، ثم بعذب به يوم عذابه ، فعذب به يعاشره في دنياه ، ثم عذب به في البرزخ ، ثم بعذب به يوم القيامة . فكان أشقى الناس بتكاثره . إذ أفاد منه العطب ، دون الغنيمة والسلامة . فلم يفز من تكاثره إلا بأن صار من الأقلين ، ولم يحظ من علوه به في الدنيا إلا بأن حصل مع الأسفلين .

فياله تكاثراً ما أثقله وزرا، وما أجلبه من غنى جالبا لكل فقر، وخبرا توصل به إلى كل شر، يقول صاحبه إذا انكشف عنه غطاؤه اليتنى قدمت لحياتى، ومملت فيه بطاعة الله قبل وفاتى ( رب ارجعوبى لعل أعمل صالحاً فيها تركت ) فقبل له ( كلا إنها كلة هوقائلها) تلك كلته يقولها . فلا يعول عليها . ورجعته يسألها ، فلا على المها .

وتأمل قوله أولا « رب» استغاث بر به ، ثم التفت إلى الملائكة الذين أمروا باحضاره بين يدى ربه تبارك وتعالى ، وقال « ارجعوبى » ثم ذكر سبب سؤال الرجعة . وهو أن يستقبل العمل الصالح فيما ترك خلفه من ماله وجاهه وسلطانه وقوته وأسبابه ، فيقال له «كلا » لاسبيل لك إلى الرجعة ، وقد عُمِّرت ما يتذكر فيه من تذكر .

ولما كان شأن الكريم الرحيم أن يجيب من استقاله ، وأن يفسح له فى المهلة اليتذكر مافاته \_ أخبر سبحانه أن سؤال هذا المفرط الرجعة كلة : هو قائلها ، لا حقيقة تحتها ، وأن سجيته وطبيعته تأبى أن تعمل صالحاً . لو أجيب . و إنما ذلك شيء يقوله بلسانه ، و إنه لو رُدَّ لعاد لما نهمى عنه ، و إنه من الكاذبين .

فحكمة أحكم الحاكمين، وعزته وعلمه وحمده ، يأبى إجابته إلى ما سأل . فإنه لا فائدة من ذلك . ولو رد لكانت حاله الثانية مثل حاله الأولى ، كما قال تعالى (٢:٧٠ولوترى إذ وقفوا على النار، فقالوا: ياليتنا نرد ولا نكذب بآيات ربنا ونكون من المؤمنين . بل بدالهم ما كانوا يُخفون من قبل ، ولو ردوا اعادوا لما نهوا عنه )

وقوله (كلا لو تعلمون علم اليقين) جوابه محذوف ، دل عليه ماتقدم ، أى لما ألهاكم التكاثر ، وإنما وجد هذا التكاثر وإلهاؤه عما هو أولى بكم أمّا فقد منكم علم اليقين ، وهو العلم الذى يصل به صاحبه إلى حد الضروريات ، التى لا يشك ولا يمارى فى صحبها وثبوتها . ولو وصلت حقيقة هذا العلم إلى القلب وباشرته لما ألهاه شيء عن موجبه ، ولترتب أثره عليه . فإن مجرد العلم بقبح الشيء وسوء عواقبه فد لا يكفى فى تركه . فإذا صار له علم اليقين كان اقتضاء هذا العلم لتركه أشد . فإذا صار عين يقين ، كجملة المشاهدات ، كان تخلف موجبه عنه أندر شيء .

وفي هذا المعنى قال حسان بن ثابت رضى الله عنه في أهل بدر :

سرنا، وساروا إلى بدر، لحتفهم لو يعلمون يقين العلم ماساروا وقوله (كلا سوف تعلمون ثم كلا سوف تعلمون ).

قيل: تأكيد لحصول العلم . كِقُوله(٧٨: ٥٥ كلا سيملمون ، ثم كلاسيعلمون) وقيل : ليس تأكيدا ، بل العلم الأول عند المعاينة ونزول الموت. والعلم الثانى في القبر . وهذا قول الحسن ومقاتل . ورواه عطاء عن ابن عباس .

ويدلُّ على صحة هذا القول : عدة أوجه .

أحدها : أن الفائدة الجديدة والتأسيس هو الأصل . وقد أمكن اعتباره ، مع فحامة المعنى وجلالته ، وعدم الاخلال بالفصاحة .

الثانى: توسط « ثم » بين العلمين ، وهى مؤذنة بتراخى ما بين المرتبين زمانا وخطرا .

الثالث: أن هذا القول مطابق للواقع. فإن المحتضر بعلم عند المعاينة حقيقة ماكان عليه، ثم يعلم في القبر وما بعده ذلك علماً يقينيا، هو فوق العلم الأول الرابع: أن علي بن أبي طالب رضى الله عنه وغييره من السلف فيموا من الآية عذاب القبر. قال الترمذي: حدثنا أبوكر يب حدثنا حكام بن سليم الرازي عن عرو بن أبي قيس عن الحجاج بن منهال بن عمرو عن زر عن على رضى الله عنه قال « مازلنا نشك في عذاب القبر حتى ترلت: ألهاكم النكائر «قال الواحدي: يعني قال « مازلنا نشك في عذاب القبر حتى ترلت: ألهاكم النكائر «قال الواحدي: يعني أن معني قوله « كلا سوف تعلمون » في القبر.

الخامس: أن هذا مطابق لما بعده من قوله ( لترون الجحيم ، ثم لترومها عين اليقين ) فهذه الرؤية الثانية عير الأولى من وجهين : إطلاق الأولى، وتقييد الثانية بعين اليقين ، وتقدم الأولى ، وتراخى الثانية عبها .

ثم ختم السورة بالإحبار المؤكد بواو القسم ولام التأكيد، والنون الثقيلة عن سؤال النعيم . فكل أحد يسأل عن نعيمه الذي كان فيه في الدنيسا : هل ناله من حلاله ووجهه أم لا ؟ فإذ تخلص من هذا السؤال،سئل سؤالا آخر : هل شكر الله تعالى عليه ، فاستعان به على طاعته أم لا ؟

فالأول سؤال عن سبب استخراجه .

والثانى: عن محل صرفه . كما فى جامع الترمذى من حديث عطاء بنأى رباح عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « لاترول قدما ابن آدم يوم القيامة من عند ربه حتى يسأل عن خمس : عن عمره: فيما أفناه ؟ وعن شبابه: فيما أبلاه ؟ وعن ماله : من أين أكتسبه ، وفيما أنفقه ؟ وفيما ذا عمل فيما علم ؟ » وفيه أيضاً: عن أبى برزة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره: فيما أفناه ؟ وعن علمه: فيما عمل فيه ؟ وعن ماله: من أين اكتسبه وفيما أبلاه ؟ » وقال: هذا حديث صحيح.

وفيه أيضاً : من حديث أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إن أول مايسال عنه العبد يوم القيامة \_ يعنى من النعيم \_ أن يقال له : ألم نُصِحَ جسمك ؟ ونرويك من الماء البارد؟ »

وفيه أيضاً : من حديث الزبير بن العوام رضى الله عنه قال « لما نزلت (المسئلن يومئذ عن النعيم ) قال الزبير : يارسول الله ، فأى النعيم نسأل عنه ، و إنما هو الأسودان : التمر والماء ؟ قال : أما إنه سيكون » وقال : هذا حديث حسن .

وعن أبى هريرة نحوه . وقال « إنما هو الأسودان : العدو حاضر ، وسيوفنا. على عوانقنا . فقال : إن ذلك سيكون »

وقوله صلى الله عليه وسلم « إن ذلك سيكون » إما أن يكون المراد به : أن النعيم سيكون و يحدث لسكم ، وإما أن يرجع إلى السؤال ، أى إن السؤال يقع عن ذلك ، وإن كان تمراً وماء ، فإنه من النعيم .

و بدل عليه: قوله صلى الله عليه وسلم فى الحديث الصحيح ــ وقد أكلوا معه رُطباً ولحماً ، وشر بوا من الماء البارد ــ « هــذا من النعيم الذى تسألون عنه يوم القيامة » فهذا سؤال عن شــكره والقيام محقه .

وفى الترمذى من حديث أنس عن النبى صلى الله عليه وسلم قال لا يجاء بالعبد يوم القيامة ، كأمه بذج (1) فيوقف بين يدى الله تعالى ، فيقول الله : أعطيتك وحُوَّلتك ، وأنعمت عليك ، فماذا صنعت ? فيقول : يارب جمعته ، وثمرته ، فتركته أوفر ما كان ، فارجعنى آتيك به . فإذا أعيد لم يقدم خيراً ، فيمضى به إلى النار »

<sup>(</sup>١) فى النهاية : البذج : ولد الضأن . وجمعه : بذجان

وفيه من حديث أبى سعيد وأبى هر يرة رضى الله عهما قالا : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «يؤتى بالعبد يوم القيامة ، فيقول الله: ألم أحمل لك سمماً و بصراً ومالا ، وولداً ، وسخرت لك الأمام والحرث ، وتركتك تراس وترتع ، أفكنت تظن أنك ملاق يومك هذا ؟ فيقول : لا . فيقول له : اليوم أنساك كما نسيتني » وقال : هذا حديث صحيح .

وقد رعم طائمة من المفسرين: أن هذا الخطاب خاص بالكفار، وأمهم هم المسئولون عن النعيم. وذكروا ذلك عن الحسن ومقاتل. واختار الواحدى ذلك. واحتج بحديث أبي بكر « لما نزلت هذه الآية ، قال رسول الله : أرأيت أكلة أكانها معك ببيت أبي الهيئم بن التيهان من خارشعير ولحم ، و بسر قد ذَنّب، وما عذب أيخاف علينا أن يكون هذا من النعيم الذي نسأل عنه ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسم : إنما ذلك للكفار ، ثم قرأ (٣٤: ١٧ وهل نجازي إلا الكفور؟) وقال الواحدي : والظاهر يشهد بهذا القول . لأن السورة كلها خطاب للمشركين وتهديد لهم . والمعني أيضاً يشهد بهذا القول ، وهو أن الكفار لم يؤدوا حق النعيم عليهم ، حيث أشركوا بربهم وعبدوا غيره ، فاستحقوا أن بسألوا عما أنع به عليهم ، تو بيخاً لهم ، هل فاموا بالواجب فيه ، أم ضيعوا حق النعمة ? ثم يعذبون على ترك الشكر بتوحيد المنعم .

قال: وهذا معنى قول مقاتل ، وهو قول الحسن . قال : لا يسأل عن النعيم إلا أهلالنار .

قلت: اس في اللفظ ولا في السنة الصحيحة ، ولا في أدلة العقل ما يقتضي احتصاص الخطاب بالكفار ، بل ظاهر اللفظ ، وصريح السنة والاعتبار : يدل على عموم الخطاب لكل من اتصف بأمة ألهاه التكاثر . فلا وجه لتخصيص الخطاب ببعض المتصفين بذلك .

ويدل على ذلك: قول النبى صلى الله عليه وسلم عندقراءة هذه السورة « يقول ابن آدم: مالى مالى ، وهل لك من مالك إلا ما أكلت فأفنيت ؟ أو لبست فأبليت الحديث » وهو في صحيح مسلم . وقائل ذلك قد يكون مسلماً . وقد يكون كافراً ويدل عليه أيضاً : الأحاديث التي تقدمت ، وسؤال الصحابة النبي صلى الله عليه وسلم ، وفهمهم العموم ، حتى قالوا له « وأى نعيم نسأل عنه ، و إنما هو الأسودان » فلوكان الخطاب محتصاً بالكفار لبين لهم ذلك . وقال : مالكم ولذى أثرل عليه القرآن أقرهم على فهم العموم ، والأحاديث صر يحة فى التعميم . والذي أثرل عليه القرآن أقرهم على فهم العموم .

فني صحيح مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه قال « خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم أو ليلة . فإذا هو بأبي بكر وعمر ، فقال : ما أخرجكا من بيوتكما في هذه الساعة ؟ قالا : الجوع، يارسول الله . قال : وأنا والذي نفسي بيده ، لأخرجي الذي أخرجكما ، قوما ، فقاما معه . فأتى رجلا من الأنصار ، فاذا هو ليس في بيته . فلما رأته امرأته قالت : مرحباً وأهلا . فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم : أين فلان ؟ قالت : ذهب ليستعذب لنا من الماء ، إذ جاء الأنصاري ، فنظر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبيه ، فقال : الحد لله مأ أجد اليوم أكرم أضيافا مي . قال : فانطلق فجاءهم بعذق فيه بُسْر وتمر ورطب فقال : كلوا من هذا . فأخذ المدية ، فقال له رسول الله عليه وسلم : إياك والحلوبة . فذبح لهم ، فأكلوا من الشاة ، ومن ذلك العذق ، وشر بوا . فلما أن شبعوا ورووا فذبح لهم ، فأكلوا من الشاة ، ومن ذلك العذق ، وشر بوا . فلما أن شبعوا ورووا عن هذا النعم يوم القيامة . أخرجكم من بيوتكم الجوع ، ثم لم ترجعوا حتى أصبتم هذا النعم » .

فهذا الحديث الصحيح صريح في تعميم الخطاب ، وأنه غير مختص بالكفار . وأيضاً فالواقع بين المسلمين وأيضاً فالواقع بين المسلمين كثيراً ، بل أكثرهم قد ألهاه التكاثر . وخطاب القرآن عام لمن بلغه ، وإن كان أول من دخل فيه المعاصرون لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، فهو متناول لمن بعدهم . وهذا معلوم بضرورة الدين ، وإن نازع فيه من لا يعتد بقوله من المتأخرين .

فنحن اليوم ومن قبلنا ومن حديًا داخلون تحت قوله تمالى ( ٣ : ١٨٣ يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام ) ونظائره ، كما دخل تحته الصحابة بالضرورة المعلومة من الدين

فقوله (ألها كم التكاثر) خطاب لكل من انصف بهذا الوصف. وهم في الإلها، والتكاثر درجات لا يحصيها إلا الله .

فإن قيل : فالمؤمنون لم يلمهم التكاثر . ولهــذا لم يدخلوا في الوعيد المذكور لمن ألهاه .

قيل : هذا هو الذي أوجب لأرباب هذا القول تخصيصه بالكفار ، لأنه لم يمكنهم حمله على العموم ، ورأوا أن الكفار أحق بالوعيد ، فخصوهم به .

وجواب هذا: أن الخطاب للانسان من حيث هو إنسان، على طريقة القرآن في تناول الذم له من حيث هو إنسان . كقوله (١١:١٧ وكان الإنسان عجولا ) ( ٢٧:١٧ وكان الإنسان كفوراً ) (٢:١٠٠ إن الإنسان لر به لكنود) (٣٣:٣٣ وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولا ) (٣٣ : ٣٦ إن الإنسان لكفور) ونظائره كثيرة .

فالإنسان من حيث هو عار عن كل خير من العلم النافع، والعمل الصالح، وإنما الله سبحانه هو الذي يكمله بذلك، ويعطيه إياه. وليس له ذلك من نفسه بل ليس له من نفسه إلا الجمل المضاد للعلم، والظلم المضاد للعدل، وكل علم وعدل

وخير فيه فمن ربه ، لامن نفسه . فإلها ، التكاثر طبيعته وسجيته ، التي هي له من نفسه . ولا خروج له عن ذلك إلا بتركية الله له ، وجعله مريداً للآخرة ، مؤثراً لها على التكاثر بالدنيا . فإن أعطاد ذلك و إلا فهو ملته بالتكاثر في الدنيا ولا بد (١) . أما احتجاجهم بالوعيد على اختصاص الخطاب بالكفار . فيقال :

الوعيد المذكور مشترك ، وهو العلم عند معاينة الآخرة . فهذا أمر يحصل الحل أحد ، لم يكن حاصلا له فى الدنيا . وليس فى قوله (سوف تعلمون) ما يقتضى دخول النار ، فضلا عن التخليد فيها . وكذلك رؤية الجحيم لا يستلزم دخولها لكل من رآها . فإن أهل الموقف يرومها ، ويشاهدومها عياناً . وقد أقسم الرب تبارك وتعالى أن لابد أن يراها الخلق كلهم مؤمنهم وكافرهم ، و برهم وفاجرهم (۷۱:۱۹ و إن منكم إلا واردها . كان على ربك حَثْما مَقْضيا)

فليس في جملة هذه السورة ما ينغي عموم خطابها .

وأما ما ذكروه عن الحسن : لا يسأل عن النعيم إلا أهل النار . فباطل قطعاً ، إما عليه و إما منه . والأحاديث الصحيحة الصريحة ترده . وبالله التوفيق .

ولا يخنى أن مثل هذه السورة مع عظم شأنها وشدة تخويفها. وما تضمنته من تحذير الانسان عن التكاثر الملهى، وانطباق معناها على أكثر الخلق يأبى

<sup>(</sup>۱) قد ذكر في كثير من أى القرآن: أن الله سوى الانسان وخلق أصله بيديه ، وأنه نفخ فيه من روحه ، وخلقه في أحسن تقويم حسا ومعنى ، وكرمه وفضله على كثير بمن خلق تفضيلا ، وأنه ( ٢٩: ٧٨ أخرجكم من بطون أمهاتكم لا نعدون شيئاً وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة لعلكم تشكرون ) وانه سبحانه خلقه ( ٧٧ : ٢ ، ٣ من نطفة أمشاج نبتليه جعلناه سميعا بصيرا . إنا هديناه السبيل إما شاكرا وإما كفروا ) فهذا وغيره يدل على أن الأصل في الانسان الاستعداد للخير والطاعة والصلاح وشكر النعمة . ولذلك استخلفه ربه في الأرض . وابتلاه بكل النعم ليعلو بها على درجات الكال إن صبر وشكر وينحط بها إلى أسفل سافلين ، إذا عمى وانسلخ من آيات ربه وكفر .

اختصاصها من أولها إلى آخرها بالكفار ، ولا يليق ذلك بها . ويكني في ذلك تأمل الأحاديث المرفوعة فيها . والله أعلى .

وتأمل ما في هذا العتاب الراجع لمن استمر على إلهاء التكاثر له مدة حياته كلها ، إلى أن زار القبور ، ولم يستيقظ من نوم الإلهاء ، بل أرقد التكاثر قلبه فلم يستفق منه إلا وهو في عسكر الأموات .

وطابق بن هذا و بين حال أكثر لخلق يتعين لك أن العموم مقصود. وتأمل تعليقه سبحانه الذم والوعيد على مطلق التكاثر من غير تقييد عد كاثر به ، ليدخل فيه التكاثر بحميع أسباب الدنيا ، على اختلاف أجناسها وأنواعها وأيضاً فإن التكاثر تفاعل ، وهو طلب كل من المتكاثر بن أن يكاثر صاحبه. فيكون أكثر منه فيا يتكاثره به . والحامل له على ذلك : توهمه أن العزة للكاثر

ولست بالأكثر منهم غنى \* و إنما العزة للكاثر ما كانت الكثرة حاصلة فلو حصلت له الكثرة من غير تكاثر لم تضره ، كا كانت الكثرة حاصلة لجاعة من الصحابة ، ولم تضرهم . إذ لم يتكاثروا بها . وكل من كاثر إنسانا في دنياه ، أو جاهه ، أو غير ذلك ، أشغلته مكاثرته عن مكاثرة أهل الآخرة فالنفوس الشريفة العلوية ذات الهمم العالية إنما تكاثر بمنا يدرم عليها نفعه ،

وتكل به وتركوا ، وتصير مفلحة . فلا تحب أن يكثرها غـ يرها في ذلك ، وينافسها في هـ ذه المكاثرة ، ويسابقها إليها . فرذا هو التكاثر الذي هو غاية سعادة المهد .

وضده : تكاثر أهل الدنيا بأسباب دنياهم . فهذا تكاثر مله عن الله وعن الله وعن الله عن الله

فعاقبة هذا التكاثر: قُلٌّ وفقر وحرمان .

والتكاثر بأسباب السعادة الأخروية تكاثر لا يزال يذكر بالله و بنعمه .

وعاقبته الكثرة الدائمة التي لا تزول ولا تفنى . وصاحب هذا التكاثر لا يهون عليه أن يرى غيره أفضل منه قولا ، وأحسن منه عملا ، وأغزر منه علماً . وإذا رأى غيره أكثر منه في خصلة من خصال الخير يعجز عن لحوقه فيها كاثره بخصلة أخرى ، وهو قادر على المكاثرة بها . وليس هذا التكاثر مذموما ، ولا قادحاً في إخلاص العبد ، بل هو حقيقة المنافسة ، واستباق الخيرات .

وقد كانت هذه حال الأوس مع الخررج رضى الله عنهم فى تصاولهم بين يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومكاثرة بعضهم لبعض فى أسباب سرضاته ونصره وكذلك كانت حال عمر مع أبى بكر رضى الله عنهما . فلما تبين لعمر مدى سبق أبى بكر له قال « والله لا أسابقك إلى شىء أبداً »

ومن تأمل حسن موقع «كلا» في هذا الموضع ، فإبها تضمنت ردعا لهم ، وزجراً عن التكاثر ، ونفياً وإبطالا لما يؤملونه ، من نفع التكاثر لهم ، وعزتهم وكالهم به ، فتضمنت اللفظة نهياً ونفياً ، وأخبرهم سبحانه أنهم لابد أن يعلموا عاقبة تكاثرهم علما بعد علم ، وأنهم لابد أن يروا دار المكاثرين بالدنيا التي ألهتهم عن الآخرة رؤية بعد رؤية ، وأنه سبحانه لابد أن يسألهم عن أسباب تكاثرهم : من أين استخرجوها ؟ وفيم صرفوها ؟.

فلله ما أعظمها من سورة ، وأجلها وأعظمها فائدة ، وأبلغها موعظة وتحذيراً ، وأشدها ترغيباً في الآخرة ، وترهيداً في الدنيا على غاية اختصارها ، وجزالة ألفاظها وحسن نظمها . فتبارك من تسكلم بها حقاً ، و بلغها رسوله عنه وحياً .

#### فصــــل

وتأمل كيف جعلهم عند وصولهم إلى غاية كل حى زائرين غير مستوطنين، بلهم مستودعون فى المقابرمدة، و بين أيديهم دار القرار. فإذا كانوا عند وصولهم إلى الغاية زائرين، فكيف بهم وهم فى الطريق فى هذه الدار؟ فهم فيها عابرو صبيل إلى محل الزيارة، ثم منتقلون من محل الزيارة إلى المستقر.

فهنا ثلاثة أمور : عبور السبيل فى هذه الدنيا ، وغايته زيارة القبور ، و بعدها . النقلة إلى دار القرار . (١)

#### سورة الكافرون

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

( ١٠٩٠ - ١٠٩ قل: يا أيها الكافرون . لا أعبد ما تعبدون ، ولا أنتم عابدون ما أعبد . لكم دينكم ولى دين) ما أعبد . ولا أنا عابد ما عبدتم . ولا أنتم عابدون ما أعبد . لكم دينكم ولى دين) «ما»على بابها لأمها واقعة على معبوده صلى الله عليه وسلم على الإطلاق ، لأن امتناعهم من عبادة الله ليس لذاته ، بلكا وا يظنون أمهم يعبدون الله ، ولكنهم كانوا جاهلين به . فقوله ( ولا أنتم عابدون ما أعبد ) أى لا أنتم تعبدون معبودى . ومعبوده هو كان صلى الله عليه وسلم عارفا به دومهم ، وهم جاهلون به . هذا حواب بعضهم .

وقال آخرون ؛ إن «ما» هنا مصدرية. لا موصولة ،أى لا تعبدون عبادتى ، ويلزم من تبرئهتهم من عبادته تبرئهتهم من المعبود ، لأن العبادة متعلقة به ،

<sup>(</sup>١) عدة الصابرين ١٩٧ - ٢٠٩

وليس هذا بشيء . إذ المقصود : براءته من معبوديهم، و إعلامه أنهم بريئون من معبوده تعالى . فالمقصود المعبود لا العبادة .

وقيل: إنهم كانوا يقصدون مخالفته صلى الله عليه وسلم حسداً له ، وأنفة من اتباعه . فهم لا يعبدون معبوده لا كراهية لذات المعبود ، ولكن كراهية لاتباعه صلى الله عليه وسلم ، وحرصاً على مخالفته في العبادة . وعلى هذا لا يصح في النظم البديع والمعنى الرفيع إلا لفظ « ما » لإبهامها ومطابقتها الغرض الذي تضمنته الآية وقيل في ذلك وجه رابع ، وهو : قصد اردواج الكلام في البلاغة والفصاحة مثل قوله ( نسوا الله فنسيهم ) و ( من اعتدى عليكم فاعتدوا عليه ) فكذلك مثل قوله ( نسوا الله فنسيهم ) و ( من اعتدى عليكم فاعتدوا عليه ) فكذلك ( لا أعبد ما تعبدون ) ومعبودهم لا يعقل . ثم ازدوج مع هذا الكلام قوله في الأفراد مثل هذا ، بل لا يجيء إلا « من » كقوله ( قل من يهديكم في في الأفراد مثل هذا ، بل لا يجيء إلا « من » كقوله ( قل من يهديكم في ظلمات البر والبحر ؟) (قل من يرزقكم ؟) ( أمّن يملك السعع والأبصار ؟) (أمّن يبدأ في ظلمات البر والبحر ؟) ( أمّن يجيب المضطر إذا دعاه ؟ ) ( أمّن يبدأ الخلق ؟ ) إلى أمثال ذلك

وعندى فيه وجه خامس، أقرب من هذا وهو: أن المقصود هنا ذكر المعبود الموصوف بكونه أهلا للعبادة مستحقاً لها، فأتى بدها » الدالة على هذا المعنى . كأنه قيل: ولا أنتم عابدون معبودى الموصوف بأنه المعبود الحق. ولو أتى بلفظة « من » لكانت إنما تدل على الذات فقط، و يكون ذكر الصلة تعريفاً ، لا أنه هو جهة العبادة .

ففرق بين أن يكون كونه تعالى أهلا لأن يعبد ، و بين أن يكون تعريفا محضا أو وصفا مقتضيا لعبادته. فتأمله فإنه بديع جداً . وهذا معنى قوله النحاة: إن «ما» تأتى لصفات من يعلم .

ونظيره ( فانكحوا ماطاب لكم من النساء ) لما كان المراد الوصف ، وأن

السبب الداعى إلى الأمر بالنكاح ، وقصده ـ وهو الطيب ـ فتنكح المرأة الموصوفة به: أتى بـ « ما » دون « من » ، وهذا باب لا ينخرم ، وهو من ألطف مسالك العربية .

و إذ قد أفضى الكلام بنا إلى هنا ، فلنذكر فائدة ثانية على ذلك ، وهي تكرير الأفعال في هذه السورة .

ثم فائدة ثائمة ، وهي كونه كرر الفعل في حق نفسه بلفظ المستقبل في الموضعين ، وأتى في حقهم بالماضي .

ثم فائدة رابعة ، وهي أنه جاء في نفي عبادة معبودهم بلفظ الفعل المستقبل ، وجاء في نفي عبادتهم معبوده بإسم الفاعل

شم فائدة خامسة : وهي كون إيراده النفي هنا بـ « للـ » دون « لن » .

ثم فائدة سادسة ، وهي: أن طريقة القرآن في مثل هذا أن يقرن النبي بالإثبات فينفي عبادة ما سوى الله و يثبت عبادته ، وهذا هو حقيقة التوحيد . والنبي المحض ليس بتوحيد . وكذلك الإثبات بدون النبي . فلا يكون التوحيد إلا متضمناً للنبي والإثبات ، وهذا حقيقة « لا إله إلا الله » .

فلم جاءت هذه السورة بالنفي المحض ، وما سر ذلك ؟

وفائدة سابعة ، وهي : ما حكمة تقديم نني عبادته عن معبودهم ثم نفي عبادتهم عن معبوده ؟

وفائدة ثامنة ، وهى : أن طريقة القرآن إذا خاطب الكفار أن يخاطبهم بالذين كفروا لا تمتذروا اليوم) (قل بالذين كفروا لا تمتذروا اليوم) (قل بالدين كفروا لا تمتذروا اليوم) (قل يا أيها الذين هادون إن زعم أنكم أولياء لله) ولم يجى . : (يا أيها الكافرون) إلا في هذا الموضع ، فما وجه هذا الاختصاص ؟

وفائدة تاسعة ، وهي : أن في قوله (لكم دينكم ولي دين) معنى زائد على النفي

المتقدم، فإنه يدل على اختصاص كل بدينه ومعبوده، وقد فهم هذا من النفي فما أفاد التقسيم المذكور؟

وفائدة عاشرة ، وهى : تقديم ذكرهم ومعبودهم فى هذا التقسيم والاختصاص ، وتقديم ذكر شأنه وفعله في أول السورة .

وفائدة حادية عشرة ، وهي : أن هذه السورة قد اشتملت على جنسين من الأخبار :

أحدها : براءته من معبودهم ، و براءتهم من معبودد ، وهذا لازم أبداً . الثانى : إخباره بأن له دينه ولهم دينهم .

فهل هذا متاركة وسكوت عنهم ، فيدخله النسخ بالسيف ، أو التخصيص بعض الكفار ، أم الآية باقية على عمومها وحكمها ، غير منسوخة ولا مخصوصة ؟ فهذه عشر مسائل في هذه السورة . فقد ذكرنا منها مسألة واحدة ، وهى وقوع « ما » فيها بدل « من » .

فلنذكر المسائل التسع مستمدين من فضل الله ، مستعينين بحوله وقوته ، متبرئين إليه من الخطأ ، فماكان من صواب فمنه وحده لا شريك له ، وماكان من خطأ فمنا ومن الشيطان والله ورسوله بريئان منه .

فأما المسألة الثانيه ، وهي : فائدة تكرار الأفعال . فقيل فيها وجوه :

أحدها: أن قوله ( لا أعبد ما تعبدون ) نفى للحال والمستقبل ، وقوله ( أنتم عابدون ما أعبد ) مقابله ، أى لا تفعلون ذلك . وقوله ( ولا أنا عابد ما عبدتم )أى لم يكن منى ذلك قط قبل نزول الوحى ، ولهذا أنى فى عبادتهم بلفظ الماضى فقال « ما عبدتم » فكأنه قال : لم أعبد قط ما عبدتم . وقوله ( ولا أنتم عابدون ما أعبد) مقابله ، أى لم تعبدوا قط فى الماضى ما أعبده أنا دائماً .

وعلى هذا فلا تكرار أصلا . وقد استوفت الآيات أقسام النفى ماضياً وحالاً ومستقبلاً عن عبادته وعبادتهم بأوجز لفظ وأخصره وأبينه ، وهذا إن شاء الله

أحسن ما قيل فيها . فلنقتصر عليه ولا نتعـداه إلى غيره . فإن الوجوه التي قيلت في مواضعها ، فعليك بها .

وأما المسألة الثالثة ، وهي : تكرير الأفعال بلفظ المستقبل حين أخبر عن نفسه و بلقظ الماضي حين أخبر عهم .

ففى ذلك سر، وهو الإشارة والإيما، إلى عصمة الله لنبيه عن الزيغ والإنحراف عن عبادة معبوده، والاستبدال به غيره، وأن معبوده الحق واحد فى الحال والمآل على الدوام، لا يرضى به بدلا، ولا يبغى عنه حولا، محلاف الكافرين فإنهم يعبدون أهواءهم، ويتبعون شهواتهم فى الدين وأغراضهم. فهم بصدد أن يعبدوا اليوم معبوداً، وغداً غيره، فقال ( لا أعبد ما تعبدون ) يعنى الآن ( ولا أنتم عابدون ما أعبد ) أى الآن أيضاً. ثم قال ( ولا أنا عابد ماعبدتم ) يعنى ولا أنا فيما يستقبل يصدر منى عبادة لما عبدتم أيها الكافرون، وأشبهت « ما » هنا رائحة الشرط، فإذلك وقع بعدها المعل بلفظ الماضى، وهو مستقبل فى المعنى ، كا يجىء ذلك بعد حرف الشرط، كانه يقول: مهما عبدتم من شىء فلا أعبده أنا.

فإن قيل : وكيف بكون فيها الشرط، وقد عمل فيها الفعل ، ولا جواب لها وهي موصولة. فما أيهد الشرط منها ؟

قلنا: لم نقل: إنها نفسها شرط، ولكن فيها رائحة منه، وطرف من معناه لوقوعها على غير معين وإنهامها في المعبودات وعومها. وأنت إذا ذقت معنى هذا الكلام وجدت معنى الشرط بادياً على صفحاته. فإذا قلت لرجل ما \_ تحالفه في كل مايفعل \_: أما لا أفعل ماتفعل. ألست ترى معنى الشرط قائماً في كلامك وقصدك، وأن روح هذا الكلام: مهما فعلت من شيء فإلى لا أفعله ؟

وتأمل ذلك من مثل قوله تعالى (قالوا : كيف نكلم من كان فى المهد صبياً ?) كيف تجد معنى الشرطية فيه ؟ حتى وقع الفعل بعد «من» بلفظ الماضى ، والمراد به المستقبل ، وأن المعنى : من كان فى المهد صبياً كيف نكامه ؟ وهذا هو المعنى الذى حام حوله من قال من المفسر بن والمعربين : أن «كان» نبياً . بمعنى «يكون» لكنهم لم يأتوا إليه من بابه ، بل ألقوه عطلا من تقدير وتنزيل، وعزب فَهُم غيرهم عن هذا ، المطفه ودقته . فقالوا : «كان » زائدة .

والوجه ماأخبرتك به ، فحذه عفواً، لك غنمه ، وعلى سواك غرمه . هل على (۱) « من » في الآية قد عمل فيها الفعل وليس لها جواب ، ومعنى الشرطية قائم فيها فكذلك في قوله (ولا أنا عابد ماعبدتم) وهذا كله مفهوم من كلام فحول النحاة كالزجاج وغيره .

فإذا ثبت هذا فقد صحت الحكمة التي من أجلها جاء الفعل بلفظ الماضي من قوله (ولا أنا عابد ماعبدتم) بخلاف قوله (ولا أنتم عابدون ما أعبد) لبعد «ما»فيها عن معنى الشرط، تنبيها من الله على عصمة نبيه أن يكون له معبود سواه، وأن يتنقل في المعبودات تنقل الكافرين.

وأما المسألة الرابعة وهي : أنه لم يأت النفي في جقهم إلا باسم الفاعل، وفي جهته جاء بالفعل تارة، وباسم الفاعل أخرى .

فذلك \_ والله أعلم \_ لحنكمة بديعة وهى : أن المقصود الأعظم براءته من معبوديهم بكل وجه وفى كل وقت . فأتى أولا بصيغة الفعل الدالة على الحدوث والتحدد ، ثم أتى في هذا النفي بعينه بصيغة اسم الفاعل فى الثانى : أن هذا ليس وصنى ولا شأتى ، فكا نه قال : عبادة غير الله لا تكون فعلا لى ولا وصفاً لى . فأتى بنفيين لمنفيين مقصودين بالنفى . وأما فى حقهم فإنما أتى بالاسم الدال على الوصف والثبوت دون الفعل . أى إن الوصف الثابت اللازم العائد لله منتف عنكم ، فليس هذا الوصف ثابتاً لكم ، وإنما ثبت لمنخص الله وحده بالعبادة ، ولم يشرك فليس هذا الوصف ثابتاً لكم ، وإنما ثبت لمنخص الله وحده بالعبادة ، ولم يشرك

 <sup>(</sup>۱) لعل 
 هل على 
 هزائدة . والصواب 
 هان من 
 هندبر
 م ٢٤ ـــ التفسير القيم

معه فيها أحداً ، وأنتم لما عبدتم غيره فلستم من عابديه . وإن عبدوه في بعض الأحيان ، فإن المشرك يعبد الله و يعبد معه غيره ، كا قال أهل الكهف (وإذ اعتراتموهم وما يعبدون إلا الله) أى اعتراتم معبوديهم ، إلا الله ، فإن كم تعترلوه . وكذا قال المشركون عن معبوديهم (مانعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلني) فهم كانوا يعبدون معه غيره ، فلم ينف عهم الفعل لوقوعه مهم ، دنني الوصف لأن من عبد غير الله لم يكن ثابتاً على عبادة الله موصوفاً بها .

فتأمل هذه النكتة البديعة ، كيف تجد في طيها أنه لا يوصف بأنه عابد لله ، وأنه عبده المستقيم على عبادته : إلا من انقطع إليه بكليته ، وتبتل إليه تبتيلا ، لم يلتفت إلى غيره ، ولم يشرك به أحداً في عبادته ، وأنه إن عبده وأشرك معه غيره ، فليس عابداً لله ، ولا عبداً له .

وهذا من أسرار هـذه السورة العظيمة الجليلة ، التي هي إحدى سورتي الإخلاص ، التي تعدل ربع القرآن ، كا جاء في بعض السنن . وهذا لايفهمه كل أحد ، ولا يدركه إلا من منحه الله فهماً من عنده . فله الحمد والمنة .

وأما المسألة الخامسة ، وهي : أن النفي في هذه السورة أتى بأداة « لا » دون « لن » فلما تقدم تحقيقه عن قرب أن النفي « بلا » أبلغ منه « بلن » وأبها أدل على دوام النفي وطوله من « لن » وأبها للطول والمد الذي في لفظها طال النفي بها واشتد ، وأن هذا ضد مافهمته الجهبية والمعتزلة من أن « لن » إنما تنفي المستقبل ولا تنفي الحال المستمر النفي في الاستقبال ، وقد تقدم تقرير ذلك بما لا تكاد تجده في غير هذا التعليق ، فالإتيان « بلا » متمين هنا . والله أعلم .

وأما المسألة السادسة ، وهي : إشمال هذه السورة على النفي المحض ، فهذا هو خاصة هذه السورة العظيمة ، فإنها سورة البراءة من الشرك ، كما جاء في وصفها : أنها براءة من الشرك . فقصودها الأعظم : هو البراءة المطلوبة بين الموحدين والمشركين ، ولهذا أتى بالنفى في الحانبين، تحقيقاً للبراءة المطلوبة . وهذا مع أنها متضمنة للائبات

صريحًا . فقوله (لا أعبد ماتعبدون) براءة محضة ( ولا أنتم عابدون ما أعبد) إثبات أن له معبوداً يعبده وحده ، وأنتم بريئون من عبادته ، فتضمنت النفى والإثبات ، وطابقت قول ابراهيم إمام الحنفاء ( ٣٣ : ٢٧ إننى بَراء مما تعبدون إلا الذى فطرنى ) وطابقت قول الفئة الموحدة ( ١٨ : ١٦ و إذ اعتزلتموهم وما يعبدون إلا الله ) فانتظمت حقيقة « لا إلا الله » ولهذا كان النبى صلى الله عليه وسلم يقربها بسورة ( قل هو الله أحد ) في سنة الفجر وسنة المغرب .

فإن هذين السورتين سورتا الإخلاص ، وقد اشتملتا على نوعى التوحيد الذى لأنجاة للعبد ولا فلاح له إلا بهما ، وهما توحيد العلم والاعتقاد المتضمن تنزيه الله عما لايليق به من الشرك والكفر والولد والوالد ، وأنه إله (أحد صمد لم يلد) فيكون له فرع (ولم يولد) فيكون له أصل (ولم يكن له كفواً أحد) فيكون له نظير . ومع هذا فهو الصمد الذى اجتمعت له صفات الكال كلها .

فتضمنت السورة إثبات ما يليق بجلاله من صفات الكمال ، ونغي مالا يليق به من الشريك أصلا وفرعاً ونظيراً . فهذا توحيد العلم والاعتقاد .

والثانى : توحيد القصد والإرادة وهو : ألا يعبد إلا إياه ، فلا يشرك به فى عبادته سواه ، بل يكون وحده هو المعبود .

وسورة ( قل يا أيها الكافرون ) مشتملة على هذا التوحيد .

فانتظمت السورتان نوعى التوحيد وأخلصتا له ، فكان صلى الله عليه وسلم يفتتح بهما النهار فى سنة الفجر ، ويختتمه بهما فى سنة المغرب . وفى السنن « أنه كان يوتر بهما » فيكونان خاتمة عمل الليل كما كانا خاتمة عمل النهار .

ومن هنا تخريج جواب المسألة السابعة . وهي : تقديم براءته من معبودهم ، ثم أتبعها ببراءتهم من معبوده فتأمله .

وأما ألمسأله الثامنة . وهي : إثباته هنا بلفظ (ياأيها الـكافرون) دون يا أيها الذين كفروا فسِرُّه ـ والله أعلم ـ إرادة الدلالة على أن من كان الـكفر

وصفاً ثابتاً له لازماً لا يفارقه ، فهو حقيق أن يتبرأ الله منه ، ويكون هو أيضاً بريئاً من الله ، فحقيق بالموحد البراءة منه ، فكان في معرض البراءة التي هي غاية البعد والمجانبة بحقيقة حاله، التي هي غاية الكفر ، وهو الكفر الثابت اللازم ، في غاية المناسبة ، فكا نه يقول : كما أن الكفر لازم لكم ثابت لا تنتقلون عنه فحانبتكم والبراءة منكم ثابتة لى دائماً أبداً ، ولهذا أتى فيها بالنفي الدال على الاستمرار في مقابلة الكفر الثابت المستمر . وهذا واضح .

وأما المسألة التاسعة . وهي : ماهي الفائدة في قوله ( لــكم دينـكم ولي دين ) وهل أفاد هذا معنى زائداً على ماتقدم ?

فيقال: في ذلك من الحكمة \_ والله أعلم \_ أن النفى الأول أفاد البراءة وأنه لا يتصور منه ، ولا ينبغى له: أن يعبد معبوديهم ، وهم أيضاً لا يكونون عابدين لعبوده ، وأفاد آخر السورة إثبات ماتضمنه النفى من جهتهم من الشرك والكفر الذى هو حظهم وقسمهم و اصيبهم ، فجرى ذلك مجرى من اقتسم هو وغيره أرضاً فقال له: لا تدخل في حدى ، ولا أدخل في حدك ، لك أرضك ، ولى أرضى ،

فتضمنت الآية أن هذه البراءة اقتضت أنا اقتسمنا خطتنا بيننا، فأصابنا التوحيد والإيمان، فهو نصيبنا وقسمنا الذي تختص به لا تشركونا فيه، وأصابكم الشرك بالله والكفر به، فهو نصيبكم وقسمكم الذي تختصون به لانشركم فيه، فتبارك من أحيا قاوب من شاء من عباده بفهم كلامه.

وهذه المعانى ونحوها إذا تجلت للقلوب . رافلة في حللها ، فإنها تسبى القلوب وتأخذ بمجامعها ، ومن لم يصادف من قلبه حياة فهى خُود تُرُفُّ إلى ضرير مقمد ، فالحمد لله على مواهبه التي لا منتهى لها ، ونسأله إتمام نعمته .

وأما المسألة العاشرة . وهي : تقديم قسمهم ونصيبهم على قسمه و نصيبه ، وفي أول السورة قدم ما يختص به على ما يختص بهم .

فَهِذَا مِن أَسْرَارُ الـكَلَّامِ ، و بديع الخطاب الذي لا يدركه إلا فحول البلاغة

وفرسانها، فإن السورة ما اقتصت البراءة واقتسام ديني التوحيد والشرك بينه و بينهم، ورضى كل بقسمه، وكان الحق هو صاحب القسمة، وقد أبرز النصيبين ومير القسمين، وعلم أنهم راضون بقسمهم الدون، الذي لا أردأ منه ولا أدون، وأنه هو قد استولى على القسم الأشرف والحظ الأعظم، بمنزلة من اقتسم هو وغيره سماً وشفاء، فرضى مقاسمه بالسم، فإنه يقول له: لا تشاركني في قسمى، ولا أشاركك في قسمك، ولى قسمى.

فتقدم ذكر قسمه هنا أحسن وأبلغ ، كأنه يقول : هذا هو قسمك الذي آثرته بالتقديم وزعمت أنه أشرف القسمين، وأحقهما بالتقديم ، فكان في تقديم ذكر قسمه من التهكم بهم ، والنداء على سوء اختيارهم ، وقبح مارضوه لأنفسهم من الحسن والبيان ، ما لا يوجد في ذكر تقديم قسم نفسه ، والحاكم في هذا هو الذوق . والفطن يكتفى بأدنى إشارة، وأما غليظ الفهم فلا ينجع فيه كثرة البيان .

ووجه ثان . وهو : أن مقصود السورة براءته صلى الله عليه وسلم من دينهم ومعبوده ، هذا هو لبها ومغزاها ، وجاء ذكر براءتهم من دينه ومعبوده بالقصد الثانى ، مكملا لبراءته ومحققاً لها ، فلما كان المقصود براءته من دينهم بدأ به فى أول السورة ، ثم جاء قوله (الكم دينكم) مطابقاً لهذا المعنى ، أى لا أشاركم فى دينكم ، ولا أوافقكم عليه ، بل هو دين باطل تختصون أنتم به ولا أشارككم فيه أبداً . فطابق آخر السورة أولها ، فتأمل .

وأما المسألة الحادية عشرة . وهى : أن هذا الإخبار بأن لهم ديمهم وله دينه . هل هو إقرار ؟ فيكون منسوخاً ، أولا نسخ في الآية ولا تخصيص ؟

فهذه مسألة شريفة من أهم المسائل المدكورة ، وقد غلط فى السورة خلائق وظنوها منسوخة بآية السيف ، لاعتقادهم أن هذه الآية اقتضت التقرير لهم على ديهم ، وظن آخرون أنها محصوصة بمن يقرون على ديهم وهم أهل الكتاب ، وكلا القولين غلط محض ، فلانسخ فى السورة ولاتخصيص ، بلهى محكمة ، وعمومها نص محفوظ، وهي من السور التي يستحيل دخول النسخ في مضمومها ، فإن أحكام التوحيد الذي انفقت عليه دعوة الرسل يستحيل دخول النسخ فيه ، وهذه السورة أخلصت التوحيد ، ولهذا تسمى سورة الإخلاص كما تقدم .

ومنشأ الغلط : ظهم أن الآية اقتضت إقرارهم على ديبهم ، ثم رأوا أن هذا الاقرار زال بالسيف ، فقالوا : هو منسو خ .

وقالت طائفة : رال عن بعض الكفار ، وهم من لا كتاب لهم . فقالوا هذا مخصوص بأهل الكتاب .

ومعاذ الله أن تكون الآية اقتضت تقريراً لهم أو إفراراً على ديبهم أبداً ، فلم يزل رسول الله صلى الله عليه وسلم من أول الأمم وأشده عليه وعلى أسحابه أشد في الإنكار عليهم ، وعيب ديبهم ، وتقبيحه والنهى عنه ، والتهديد والوعيد لهم كل وقت ، وفي كل ناد ، وقد سألوه أن يكف عن ذكر آلههم ، وعيب ديبهم ، ويتركونه وشأنه ، فأبي إلا مُصياً على الإنكار عليهم وعيب ديبهم ، فكيف يقال : إن الآية اقتضت تقريره لهم ؟ معاذ الله من هذا الزعم الباطل ، فهو محتص بكم ، لا نشاركونا في دين باطل ، فهو محتص بكم ، لا نشاركونا في ديننا الحق . وهذا غاية البراءة والتنصل من موافقتهم في ديبهم ، فأين الإفرار ؟ حتى يدعو النسخ أو التخصيص ؟

أفترى إذا جوهدوا بالسيف كما جوهدوا بالحجة لا يصح أن يقال ( لـكم دينكم ولى دين )؟ بل هذه آية قائمة محكمة ثابتة بين المؤمنين والـكافرين إلى أن يطهر الله منهم عباده و بلاده .

وكذلك حكم هذه البراءة بين أتباع رسول الله صلى الله عليه وسلم أهل سنته و بين أهل البدع المخالفين لما جاء به، الداعين إلى غير سنته، إذا قال لهم خلفاء الرسول وورثته: لكم دينكم ولنا ديننا . لا يقتضى هذا إقرارهم على بدعتهم،

بل يقولون لهم هذا : براءة منهم ومن بدعتهم . وهم مع هذا منتصبون للرد عليهم ولجهادهم بحسب الإمكان..

فهذا مافتح الله العظيم به من هذه الكلمات البسيرة ، والنبذة المثيرة إلى عظمة هذه السورة ، وجلالهما ومقصودها ، و بديع نظمها من غير استعانة بتفسير، ولا تتبع لهذه الكلمات من مظان توجد فيه ، بل هي استجلاء مما علمه الله وألهمه ، بفضله وكرمه ، والله يعلم أني لو وجدتها في كتاب لأضفتها إلى قائلها ، وبالغت في استحسانها . وعسى الله ، المان بفضله الواسع العطاء الذي عطاؤه على غير قياس المحلوقين : أن يعين على تعليق تفسير على هذا النمط وهذا الأسلوب .

وقد كتبت على مواضع متفرقة من القرآن بحسب ما يسنح من هذا النمط وقت مقامى بمكة و بالبيت المقدس. والله المرجو إتمام نعمته (١).

### سورةالفلق

# سِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِينِ الْمُعِلَّيْنِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلْمِينِ الْمُعِلَّيْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّ الْمِعْلِيلِ الْمُعِلَّ مِلْمِعِيلِي الْمِعْلِيلِي الْمِعِلَّ مِلْمِعِيلِي الْمِعِلَّ الْمِعِلَّ الْمِعِلَّ الْمِعِيلِي الْمِعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَّ مِلْمِينِ الْمُعِلِي مِنْ الْمِعِلَّ مِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي مِلْمِعِلِي مِلْمِعِلَّ مِلْمِعِلَّ مِلْمِعِلَّ مِلْمِعِلَّ مِلْمِعِي مِلْمِعِي مِلْمِعِلْمِي مِلْمِعِي مِلْمِعِي مِلْمِلْمِ مِلْمِلِي مِلْمِعِلِي مِلْمِع

( قل أعوذ برب الفَلَق . من شر ماخلق . ومن شر غاسق إذا وَقَب. ومن شر النفَّاثات في المُقَد .ومن شر حاسد إذا حسد)

روى مسلم فى صحيحه من حديث قيس بن حازم عن عقبة بن عامر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « ألم تَر (٢٠ آيات أنزلت الليلة لم ير مثلهن قط: أعوذ برب الناس » .

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائدج ١ ص ١٣٣ --- ١٤٢

 <sup>(</sup>٣) وتر» خطاب للمفرد، من الرؤية ، مجزوما بلم . وقال النووى فى شرح مسلم
 ضبط « نر » بالنون الفتوحة . وبالياء المضمومة . وكلاهما صحيح .

وفى لفظ آخر من رواية محمد بن إبراهيم التيمى عن عقبة : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له « ألا أخبرك بأفضل ماتعوَّذ به المتعوذون ؟ قات : بلى . قال : قل أعوذ برب الفلق ، وقل أعوذ برب الناس » .

وفى الترمذى: حدثما قتيبة أخبرنا ان لهيمة عن يزيد بن أبى حبيب عن على بن رباح عن عقبة بن عامر قال « أمرنى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أقرأ بالمعوذتين في دُبُر كل صلاة » وقال: هذا حديث غريب.

وفى الترمذى والنسائى وسنن أبى داود . عن عبد الله بن حبيب قال «حرجنا في ليلة مطر وظلمة ، نطلب النبى صلى الله عليه وسلم ليصلِّى لنا، فأدركناه ، فقال : قل . فلم أقل شيئا . ثم قال : قل . قلت : يارسول الله ، ماأقول ؟ قال . قل : قل : قل هو الله أحد والمعوذتين ، حين تمسى وحير تصبح ، ثلاث مرات ، تكفيك من كل شيء » قال الترمذى : حديث حسن صحيح .

وفى الترمذى أيضاً: من حديث الجريرى عن أبى هريرة عن أبى سعيد قال «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتعوذ من الجان وعين الإنسان، حتى نزلت المعوذيان. فلم الزلت أخذها وترك ماسواها » قال: وفى الباب عن أنس وهذا حديث غريب

وفى الصحيحين عن عائشة « أن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى فراشه نَفَ فى كفيه بقل هو الله أحد والمعوذتين جميماً ، ثم يمسح بهما وجهه وما بلغت بداه مر جسده . قالت عائشة : فلما اشتكى كان يأمرنى أن أفعل ذلك به » .

قلت: هكذا رواه يونس عن الزهرى عن عروة عن عائشة. ذكره البخارى.

ورواه مالك عن الزهري عن عروة عنها « أن النبي صلى الله عليه وسلم كان

إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالمعوذات ، و ينفث . فلما اشتد وجعه كنت أقرأ عليه ، وأمسح عليه بيده ، رجاء بركتها » وكذلك قال معمر عن الزهرى عن عروة عنها « أن النبى صلى الله عليه وسلم كان ينفث على نفسه فى مرضه الذى قبض فيه بالمعوذات ، فلما تَقُلُ كنت أنا أنفث عليه بهن وأمسح بيد نفسه لبركتها . فسألت ابن شهاب: كيف كان ينفث ؟ قال : ينفث على يديه ثم يمسح بهما وجهه »ذكره البخارى أيضاً .

وهذا هو الصواب: أن عائشة كانت تفعل ذلك . والنبى صلى الله عليه وسلم لم يأمرها ولم يمنعها من ذلك . وأما أن يكون استرق وطالب مهما أن ترقيه فلا (١) ولعل بعض الرواة رواه بالمعنى. فظن أنها لما فعلت ذلك وأقرها النبى صلى الله عليه وسلم : أنه كان يأمرها . وفرق بين الأمرين . ولايلزم من كون النبى صلى الله عليه وسلم قد أقرها على رقيته أن يكون هو مسترقياً . فليس أحدهما بمعنى الآخر ، ولعل الذي كان يأمرها به : إنما هو المسح على نفسه بيده . فيكون هو الراقى لنفسه ويده لما ضعفت عن التنقل على سائر بدنه أمرها أن تنقلها على بدنه . و يكون هذا غير قراءتها هي عليه ، ومسحها على بدنه . فكانت تفعل هذا وهذا . والذي أمرها به إنما هو نقل يده لا رقيته . والله أعلم .

والمقصود: الكلام على هاتين السورتين. و بيان عظيم منفعتهما، وشدة الحاجة بل الضرورة إليهما. وأنه لا يستغنى عنهما أحد قط، وأن لهما تأثيرا خاصاً فى دفع السحر والعين، وسائر الشرور، وأن حاجة العبد إلى الاستعادة بهاتين السورتين أعظم من حاجته إلى النفس والطعام والشراب واللباس، فنقول والله المستعان:

قد اشتملت السوريّان على ثلاثة أصول . وهي أصول الاستعادة.

<sup>(</sup>١)كيف ؟ والنبي صلى الله عيه وسلم سيد المتوكلين . وقال صلى الله عليه وسلم ﴿ يدخل الجنة من أمق سبعون ألماً بغير حساب، وهم الذين لايرقون ولا يسترقون ، ولا يكوون ، ولا يكتوون ، ولملى ربهم يتوكلون » :

أحدها : نفسُ الاستعادة .

والثانية : المستعاد به .

والثالثة : المستعاد منه .

فبمعرفة ذلك تعرف شدة الحاجة والصرورة إلى هاتين السورتين .

فنعقد لهما ثلاثة فصول: الفصل الأول: في الاستعادة . والثاني: في المستعادة . والثانث في المستعاد منه .

#### الفصل الأول

اعلم أن لفظة « عاد » وما تصرف منها تدل على التحرز والتحصن والنجاة ؛ وحقيقة معنى الهروب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه . ولهذا يسمى المستعاد به : مَعادًا ، كما يسمى : ملجأ ووزراً .

وفى الحديث « أن ابنة الجُون لما أدخلت على النبي صلى الله عليه وسلم فوضع يده عليها ، قالت : أعوذ بالله منك . فقال لها . لقد عُذْت بَمَعاذ ، الحق بأهلك » .

همنى « أعوذ » ألتجىء وأعتصم ، وأنحرز .

وفى أصله قولان . أحدها : أنه مأخود من السَّتر .

والثانى: أنه مأخوذ من لزوم الحجاورة.

فأما من قال: إنه من الستر فقال: العرب تقول للبيت الذي في أصل الشجرة التي قد استتر بها « عُوَّدُ » بضم العين وتشديد الواو وفتحها، فكأنه لما عاد بالشجرة واستتر بأصلها وظلها: سموه عُوِّدًا. فكذلك العائد قد استتر من عدوه عن استعاد به منه واستحن به منه .

ومن قال: هو لزوم الحـــاورة قال: العرب تقول للحم إذا لصق بالعظم فـــا

يتخلُّص منه « عُوَّذ » لأنه اعتصم به ، واستمسك به . فـكذلك العائذ قد استمسك بالمستعاذ به ، واعتصم به ، ولزمه .

والقولان حق. والاستعادة تنتظمهمامعاً. فإن المستعيد مستتر بمعاده ، مستمسك به ، معتصم به. قد استمسك قلبه به ولزمه ، كا يلزم الولد أباه إذا أشهر عليه عدوه سيفاً وقصده به ، فهرب منسه ، فعرض له أبوه في طريق هربه ، فإنه يُكتى نفسه عليه ، ويستمسك به أعظم استمساك . فكذلك العائد قد هرب من عدوه الذي يبغى هلاكه إلى ربه ومالكه ، وفر إليه ، وألتى نفسه بين يديه ، واعتصم به ، والتجأ إليه .

و بعد، فمعنى الاستعادة القسائم بقلب المؤمن وراء هذه العبارات. و إنما هى تمثيل و إشارة وتفهيم ، و إلا فما يقوم بالقلب حينئذ مر الالتحاء والاعتصام ، والانطراح بين يدى الرب ، والافتقار إليه ، والتذلل بين يديه : أمر لا تحيط به العبارة .

ونظير هذا : التعبير عن معنى محبته وخشيته ، وإجلاله ومهابته . فأن العبارة تقصرعن وصف ذلك ، ولا تدرك إلا بالانصاف بذلك ، لا بمحرد الوصف والخبر، كا أنك إذا وصفت لذة الوقاع لعنين لم تُخلق له شهوة أصلا، فمها قر بتها وشبهها بما عساك أن تشبهها به ، لم تحصل حقيقة معرفتها في قلبه . فإذا وصفتها لمن خلقت الشهوة فيه وركبت فيه عرفها بالوجود والذوق .

وأصل هذا الفعل: «أَعْوُدَ» بتسكين المين وضم الواو، ثم أُعِلَّ بنقل حركة الواو إلى العين وتسكين الواو. فقالوا: أعوذ على أصل هـذا الباب، ثم طردوا إعلاله، فقالوا في اسم الفاعل: عائد. وأصله: عاوذ، فوقعت الواو بعد ألف فاعل، فقلبوها همزة، كما قالوا: قائم، وخائف. وقالوا في المصدر: عياداً بالله، وأصله: عواذاً كَلُودٍ، فقلبوا الواوياء لكسرة ما قبلها، ولم تحصها حركها. لأنها قد صعفت بإعلالها فى الفعل. وقالوا : مستعيد . وأصله : مستعود ، كستخرج ، فنقلوا كسرة الواو إلى العين قبلها ، فلما كسرت العين قبلها كسرة ، فقلبت ياء على أصل الباب .

فان قلت: فلم دخلت السين والتاء فى الأمر من هذا الفعل ، كقوله ( ٩٨:١٦ فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم ) ولم تدخل فى الماضى والمضارع ، بل الأكثر أن يقال : أعوذ بالله ، وتعوّذت ، دون أستعيد ، واستعذت ؟

قلت: السين والتاء دالة على الطلب، فقوله: أستعيذ بالله، أى أطلب الهياذ به . كما إذا قلت: أستخبر الله: أى أطلب خيرته ، وأستغفره . أى أطلب مغفرته وأستقيله . أى أطلب إقالته . فدخلت فى الفعل إيذاناً بطلب هذا المعنى من المعاذ . فإذا قال المأمور: أعوذ بالله . فقد امتثل ما طلب منه . لأنه طلب منه الالتجاء والاعتصام . وفرق بين نفس الانتجاء والاعتصام ، و بين طلب ذلك . فلما كان المستعيذ هار با ملتحناً معتصا بالله، أتى بانفعل الدال على ذلك دون الفعل الدال على ذلك دون الفعل الدال على طلب ذلك فتأمله .

وهذا بخلاف ما إذا قيل: استغفر الله . فقال: أستغر الله . فانه طلب منه أن يطلب المغفرة من الله . فإذا قال: أستغفر الله، كان ممتثلا . لان المهنى : أطاب من الله أن يغفر لى .

وحيث أراد هذا المعنى فى الاستعادة فلا ضير أن يأتي بالسين والتاء ، فيقول: أستعيذ بالله . أى أطلب منه أن يعيدنى . ولكن هذا معنى غير نفس الاعتصام والالتجاء والهرب إليه .

قالأول: مخبر عن حاله وعياده بربه. وجبره يتضمن سؤاله وطلبه أن يعيده. والثانى: طالب سأئل من ربه أن يعيده كأنه يقول: أطلب منك أن تعييدنى. فحال الأول أكمل. ولهذا جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم فى امتثال هذا

الأمر « أعوذ بالله من الشيطان الرجيم » . و « أعوذ بكلمات الله التامات » . و « أعوذ بكلمات الله إياه أن يقول و « أعوذ بعزة الله وقدرته » دون : أستعيذ ، بل الذي علمه الله إياه أن يقول (أعوذ برب الفلق) (أعوذ برب الناس) دون أستعيذ . فتأمل هذه الحكمة البديمة . فإن قلت : فكيف جاء امتثال هذا الأمر بلفظ الأمر والمأمور به ، فقال فإن قلت : فكيف جاء امتثال هذا الأمر بلفظ الأمر والمأمور به ، فقال (قل أعوذ برب الناس) ومعلوم أنه إذا قيل : قل الحمد لله ، وسبحان الله ، ولا يقول : الحمد لله ، وسبحان الله ، ولا يقول : قل سبحان الله .

قلت: هذا هوالسؤال الذي أورده أبي بن كعب على النبي صلى الله عليه وسلم بعينه ، وأجابه عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقد قال البخارى في صحيحه . حدثنا قتيبة حدثنا سفيان عن عاصم وعبدة عن زرِ بن حُبيش قال « سألت أبي بن كعب عن المعوذتين ؟ فقال : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقال . قيل لى ، فقلت . فنحن نقول كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم » ثم قال : حدثنا على بن عبد الله حدثنا سفيان حدثنا عبدة بن أبي لبابة عن زر بن حبيش . وحدثنا عاصم عن زر قال « سألت أبي بن كعب . قلت : أبا المنذر ، إن أخاك وحدثنا عاصم عن زر قال « سألت أبي بن كعب . قلت : أبا المنذر ، إن أخاك ابن مسعود يقول كذا وكذا . فقال : إني سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقال : قيل لى ، فقلت : قل . فنحن نقول كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم » قلت : مفعول القول محذوف ، وتقديره : قيل لى قل ، أو قيل لى هذا قلت كا قيل لى .

وتحت هذا من السر: أن النبي صلى الله عليه وسلم ليس له فى القرآن إلا إبلاغه، لا أنه هو أنشأه من قبل نفسه ، بل هو المبلغ له عن الله . وقد قال الله له (قل أعوذ برب الفلق ) فكان مقتضى البلاغ التام أن يقول (قل أعوذ برب الفلق) كما قال الله . وهذا هو المعنى الذي أشار النبي صلى الله عليه وسلم إليه بقوله « قیـــل لی ، فقلت » أی إی لست مبتدئاً ، بل أنا مبلغ ، أقول كما يقال لی ، وأبلغ كلام ر بی كما أنزله إلی ّ .

فصلوات الله وسلامه عليه ، لقد بلغ الرسالة ، وأدى الأمانة ، وقال كما قيل له . فكفانا من المعتزلة والجمهية و إحوالهم بمن يقول : هذا القرآن العربي وهذا النظم كلامه ابتدأ هو به . فني هذا الحديث أبين الرد لهذا القول ، وأنه صلى الله عليه وسلم بلغ القول الذي أمر تبليغه على وجهه ولفظه ، حتى إنه لما قيل له «قل» قال هو «قل» لأنه مبلغ محض . وما على الرسول إلا البلاغ .

# الفصل الثانى

في المستعاذ. وهو الله وحده ، رب الفلق . ورب الناس ، ملك الناس ، إله الناس . الذي لاينبغي الاستعاذة إلا به ، ولايستعاذ بأحد من خلقه ، بل هو الذي يعيذ المستعيدين ، ويعصمهم . ويمنعهم من شر ما استعاذوا من شره . وقد أخبر نعالى في كتابه عمن استعاذ بخلقه : أن استعاذته زادته طغياناً ورَهَهاً . فقال حكاية عن مؤمني الجن ( ٧٧ : ١ وأنه كان رجال من الانس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقاً ) جاء في التفسير : أنه «كان الرجل من العرب في الجاهلية إذا سافر فأمسى في أرض قفر ، قال : أعوذ بسيد هذا الوادي من شر سفها، قومه . فيبيت في أمن وجوار منهم ، حتى يصبح » أي فزاد الانس والجن باستعاذتهم بسادتهم رهقاً أي طغياناً و إثماً وشرا ، يقولون : سُدنا الانس والجن ، و « الرهق » في كلام العرب : الاثم وغشيان المحازم . فزادوهم بهذه الاستعاذة غشيانا لما كان محظوراً من الكبر والتعاظم ، فظنوا أمهم سادوا الانس والجن .

واحتج أهل السنة على المعتزلة ، في أن كمات الله غير محلوقة : بأن النبي صلى الله عليه وسلم عليه وسلم استعاد بقوله « أعود بكلمات الله التامات » وهو صلى الله عليه وسلم لا يستميذ بمحلوق أبداً .

ونظير ذلك : قوله «أعوذ برصاك من سخطك ، و بمعافاتك من عقو بتك» فدل على أن رضاه وعفوه من صفاته، وأنه غير مخلوق . وكذلك قوله « أعوذ بعزة الله وقدرته » وقوله « أعوذ بنور وجهك الذى أشرقت له الظلمات » وما استعاذ به النبي صلى الله عليه وسلم غير مخلوق ، فانه لا يستعيذ إلا بالله، أو بصفة من صفاته. وجاءت الاستعاذة في هانين السورتين باسم الرب ، والملك ، والاله .

وجاءت الربوبية فيهما مضافة إلى الفكق، وإلى الناس. ولا بد من أن يكون ماوصف به نفسه في هاتين السورتين يناسب الاستعادة المطلوبة. ويقتضى دفع الشر المستعاد منه أعظم مناسبة وأبينها.

وقد قررنا في مواضع متعددة: أن الله سبحانه يُدعَى بأسهائه الحسنى. فيسأل. الكل مطلوب باسم يناسبه و يقتضيه. وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم في هاتين السورتين « إنه ما تعوذ المتعوذون بمثلها » فلا بد أن يكون الاسم المستعاذ به مقتضياً للمطلوب. وهو دفع الشر المستعاذ منه أو رفعه.

و إنما يتقرر هــذا بالـكلام في الفصل الثالث. وهو الشيء المستعاذ منه. فتنبين المناسبة المذكورة. فنقول:

# الفصل الثالث

في أنواع الشرور المستعاد منها في هاتين السورتين

الشر الذي يصيب العبد لا يخلو من قسمين:

إما ذنوب وقعت منه يعاقب عليها . فيكون وقوع ذلك بفعله وقصده وسعيه . و يكونهذا الشر هو الدنوب وموجباتها . وهو أعظم الشر ينوأدرمها ، وأشدها اتصالا بصاحبه .

و إما شر واقع به من غيره . وذلك الغير إما مكلف أو غير مكلف،والمكلف

إما نظيره ، وهو الانسان ، أو ليس نظيره ، وهو الجني . وغير المكلف : مثل الهوام وذوات الحكمة (١) وغيرها .

فتصمنت هاتان السورتان الاستعادة من هذه الشروركلها بأوجز لفظ وأجمعه، وأدله على المراد،وأعمه استعادة ، بحيث لم يبق شر من الشرور إلا دخل تحت الشرالستعاد منه فيهما .

وإن سورة الفلق تضمنت الاستعادة من أمور أر بعة .

أحدها: شر الخاوقات التي لها شر عموماً .

الثابي : شر الغاسق إذا وقب

الثالث: شر النفايّات في العقد

الرابع: شر الحاسد إذا حسد

فنتكلم على هذه الشرور الأر بعة ومواقعها واتصالها بالعبد ، والتحرز منها قبل وقوعها، و بماذا تدفع بعد وقوعها؟

وقبل الكلام في ذلك لابد من بيان الشر: ماهو ؟ وما حقيقته ؟ فنقول: الشر. يقال على شيئين: على الألم، وعلى ما يفضى إليه. وليس له مسمى سوى ذلك. فالشرور: هى الآلام وأسبابها. فالمعاصى والكفر والشرك وأنواع الظلم: هى شرور، و إن كان لصاحبها فيها نوع غرض ولذة، لكها شرور. لأنها أسباب للآلام، ومفضية إليها، كإفضاء سائر الأسباب إلى مسبباتها. فترتب الألم عليها كترتب الموت على تناول السموم القاتلة، وعلى الذيح والإحراق بالغار، والخنق بالحبل، وغير ذلك من الأسباب التي تمكون مفضية إلى مسبباتها،

<sup>(</sup>١) الحمة ــكثبةــ وهو السم أوالابرة التي يضرب بها العقرب والحية أو يلدغ بها ونحو ذلك .

ولابد ، مالم يمنع من السببية مانع ، أو يعارض السبب ماهو أقوى منه وأشد اقتضاء لضده ، كما يعارض سبب المعاصى قوة الإيمان ، وعظم الحسنات المساحية وكثرتها . فيزيد فى كميتها أو كيفيتها على أسباب العذاب . فيدفع الأقوى الأضعف .

وهـذا شأن جميع الأسباب المتضادة ، كأسباب الصحة والمرض ، وأسبـاب الضعف والقوة .

والقصود: أن هذه الأسباب التي فيها لذة مّاهي شر، و إن الت بها النفس مسرة عاجلة . وهي بمنزلة طعام لذيذ شهي لكنه مسموم ، إذا تناوله الآكل لَذَّ كله وطاب له مساغه . و بعد قليل يفعل به ما يفعل . فهكذا المعاصي والذنوب ولا بد ، حتى لو لم يخبر الشارع بذلك لكان الواقع والتجر بة الخاصة والعامة من أكبر شهوده

وهل زالت عن أحد قط نعمة إلابشؤم معصيته ؟ فإن الله إذا أنم على عبد نعمة حفظها عليه ، ولا يغيرها عنه حتى يكون هو الساعى فى تغييرها عن نفسه (١٣ : ١١ إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم . وإذا أراد الله بقوم سوءا فلا مرد له . وما لهم من دونه من وال ) .

( ٨ : ٥٣ ذلك بأن الله لم يك مغيرًا نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ) .

ومن تأمل ما قص الله فى كتابه من أحوال الأمم الذين أزال نعمه عنهم ، وجد سبب ذلك جميعه : إنما هو محالفة أمره ، وعصيان رسله . وكذلك من نظر فى أحوال أهل عصره ، وما أزال الله عنهم من نعمه . وجد ذلك كله من سموء عواقب الذنوب ، كما قيل :

إذا كنت في نعمة فارعها \* فإن المعاصى تزيل النعم فما حفظت نعمة الله بشيء قط مثل طاعته . ولا حصلت فيها الزيادة بمثل شكره . م ٣٠ ــ الضير التي ولا زالت عن العبد نعمة بمثل معصيته لربه . فإنها نار النعم التي تعمل فيها كا تعمل النار في الحطب اليابس . ومن سافر بفكره في أحوال العالم استغنى عن تعرب غيره له .

والمقصود: أن هذه الأسباب شرور ولا بد .

وأما كون مسبباتها شروراً: فلأمها آلام نفسية و بدنية . فيجتمع على صاحبها مع شدة الألم الحسى ألم الروح بالهموم والغموم والأحزان والحسرات . ولو تفطن العاقل اللبيب لهذا حق التفطن لأعطاه حقه من الحذر والجد في الهرب، ولسكن قد ضرب على قلبه حجاب الغفلة ليقضى الله أمراً كان مفعولا . فلو تيقظ حق التيقظ لتقطعت نفسه في الدنيا ، حسرات على ما فاته من حظه العاجل والآجل من الله . و إيما يظهر له هذا حقيقة الظهور عند مفارقة هذا العالم ، والإشراف والاطلاع على عالم البقاء فحينئذ يقول ( ٢٤:٨٩ ياليتني قدمت لحياتي ) و ( ٢٩:٥٩ يا حسرنا على ما فرطت في جنب الله )

ولما كان الشر هو الآلام وأسبابها ، كانت استعاذات النبي صلى الله عليه وسلم جميعها مدارها على هذين الأصلين. فكل ما استعاذ منه أو أمر بالاستعاذة منه فهو إما مؤلم ، وإما سبب يفضى إليه ، فكان يتعوذ فى آخر الصلاة من أربع. وأمر بالاستعاذة منهن وهى : « عذاب القبر، وعذاب النار » فهذان أعظم المؤلمات «وفتنة الحيا والمات ، وفتنة المسيح الدجال» وهذان سبب العذاب المؤلم ، فالفتنة سبب العذاب ، وذكر الفتنة خصوصاً . وذكر نوعى الفتنة . لأنها إما فى الحياة وإما بعد الموت . ففتنة الحياة : قد يتراخى عنها العذاب مدة ، وأما فتنة بعد الموت فيتصل بها العذاب من غير تراخ.

فعادت الاستعادة إلى الاستعادة من الألم والعداب وأسبابها .

وهذا من آكد أدعية الصلاة . حتى أوجب بعض السلف والخلف الإعادة

على من لم يدع به فى التشهد الأخير. وأوجبه ابن حزم فى كل تشهد. فإن لم يأت به فيه بطلت صلاته.

ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم « اللهم إلى أعوذ بك من الهم والحرَن ، والعجز والكسل ، والجنن والبخل ، وضَلَع الدين (١) وغلبة الرجال » فاستعاذ من ثمانية أشياء كل اثنين منها قرينان .

فالهم والحزن قرينان ، وهما من آلام الروح ومعذّباتها . والفرق بينهما : أن الهم توقع الشرفى المستقبل . والحزن : هو التألم على حصول المكروه فى الماضى ، أو فوات المحبوب ، وكلاهما تألم وعذاب يرد على الروح . فإن تعلق بالمماضى سمى حزنا . و إن تعلق بالمستقبل سمى هَمّاً .

والعجز والكسل قرينان ، وها من أسباب الألم . لأمهما يستلزمان فوات المحبوب . فالعجز يستلزم عدم القدرة . والكسل يستلزم عدم إرادته . فتتألم الروح لفواته بحسب تعلقها به ، والتذاذها بإدراكه لو حصل .

والجبن والبخل قرينان . لأبهما عدم النفع بالمال والبدن . وهما من أسباب الألم . لأن الجبان نفوته محبوبات ومفرحات وملذوذات عظيمة ، لاتنال إلابالبذل والشجاعة . والبخل يحول بينه و بينها . فهذان الخلقان من أعظم أسباب الآلام وضلع الدين ، وقهر الرجال : قرينان . وهما مؤلمان للنفس معذبان لها . أحدها : قهر بحق ، وهو ضلع الدين . والثانى : قهر بباطل ، وهو غلبة الرجال . وأيضاً : فضلع الدين . قهر بسبب من العبد في الغالب . وغلبة الرجال قهر بغير الختياره .

ومن ذلك تعوده صلى الله عليه وسلم « من المأتم والمغرم » فانهما يسببان الألم العاجل.

<sup>(</sup>١) ضلع الدين : ثقله ، حتى يعجز عن سداده

ومن ذلك قوله « أعوذ برضاك من سخطك ، و بمعافاتك من عقو بتك » فالسخط : سبب الألم ، والعقوبة : هي الألم ، فاستعاد من أعظم الآلام وأقوى أسبامها .

والشر المستعاذ منه نوغال .

أحدهما: موجود، يطلب رفعه والثانى: معدوم ، يطلب بقاؤه على العدم وأن لا يوجد . كما أن الخير المطلق نوعان . أحدهما: موجود فيطاب دوامه وثبا به وأن لا يسلبه . والثانى : معدوم فيطلب وجوده وحصوله . فهذه أر بعة هى أمهات مطالب السائلين من رب العالمين . وعليها مدار طلباتهم

وقد جاءت هذه المطالب الأربعة في قوله تعالى حكاية عن دعاء عباده في آخر آل عمران في قولهم ( ربنا إننا سمعنا مناديا ينادى للايمان : أن آمنوا بربكم فآمنا، ربنا فا اغفر لنا ذنو بنا، وكفر عنا سيئاتنا ) فهذا الطلب لدفع الشر الموجود. فان الذنوب والسيئنات شر ، كما تقدم بيانه . ثم قال ( وتوفنا مع الأبرار ) فهذا طلب لدوام الخير الموجود وهو الإيمان حتى بتوفاهم عليه . فهذان قسمان .

ثم قال (ربنا وآتنا ماوعدتنا على رسلك ) فهذا طلب للخير المعدوم أن يؤتيهم إياه . ثم قال (ولا تحزنا يوم القيامة )فهذا طلب أن لا يوقع بهم الشر المعدوم ، وهو خزى يوم القيامة .

فانتظمت الآيتان المطالب الأربعة أحسن انتظام، مرتبة أحسن ترتيب ، قُدُم فيها النوعان اللذان في الدنيا، وهما المغفرة ودوام الاسلام إلى الموت . ثم أتبعا بالنوعين اللذين في الآخرة ، وهما أن يعطوا ما وعدوه على ألسنة رسله ، وأن لا يخزيهم يوم القيامة .

قاذا عرف هذا . فقوله صلى الله عليه وسلم في تشبهد الخطبة « وتعوذ بالله من

شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا » يتناول الاستعادة من شر النفس ، الذي هو معدوم لكنه فيها بالقوة . فيسأل دفعه وأن لايوجد .

وأما قوله «من سيئات أعمالنا» ففيه قولان .

أحدها: أنه استعاذة من الأعمال السيئة التي قد وجدت . فيكون الحديث قد تناول نوعى الاستعاذة من الشر المعدوم الذى لم يوجد ، ومن الشر الموجود . فطلب دفع الأول ورفع الثاني .

والقول الثانى: أن سيئات الأعمال هى عقوباتها وموجباتها السيئة التى تسوء صاحبها . وعلى هذا يكون من استعاذة الدفع أيضا دفع المسبب . والأول دفع السبب . فيكون قد استعاذ من حصول الألم وأسبابه .

وعلى الأول: تكون إضافة السيئات إلى الأعمال من باب إضافة النوع إلى جنسه . فان الأعمال جنس وسيئاتها نوع منها .

وعلى الثانى : تكون من باب إضافة المسبب إلى سببه ، والمعلول إلى علته كأمه قال : من عقو بة عملى . والقولان محتملان .

فتأمل أيهما أليق بالحديث وأولى به . فإن مع كل واحد منهما نوعا من الترجيح . فيترجح الأول بأن منشأ الأعمال السيئة من شر النفس . فشر النفس يولد الأعمال السيئة ، فاستعاذ من صفة النفس ، ومن الأعمال التي تحدث عن تلك الصفة . وهذان جماع الشر ، وأسباب كل ألم . فمتى عوفى منهما عوفى من الشر بحذافيره .

و يترجع الثانى: بأن سيئات الأعمال هى العقوبات التى تسو. العمامل، وأسبابها .

والقولان في الحقيقة متلازمان . والاستعادة من أحدها تستارم الاستعادة من الآخر .

### فصل

ولما كان الشر له سبب: هو مصدره ، وله مورد ومنتهى . وكان السبب إما من ذات العبد ، و إما من خارج . ومورده ومنتهاه إما نفسه و إما غيره : كان هنا أر بعة أمور : شر مصدره من نفسه ، و يعود على نفسه تارة ، وعلى غيره أحرى وشر مصدره من غيره ، وهو السبب فيه . و يعود على نفسه تارة ، وعلى غيره أخرى – جمع النبي صلى الله عليه وسلم هذه المقامات الأر بعة في الدعاء الذي علمه الصديق رضى الله عنه : أن يقوله إذا أصبح و إذا أمسى و إذا أخد مصحمه «اللهم فاطر السموات والأرض ، عالم الغيب والشهادة ، رب كل شيء ومليكه ، أشهد أن لا إله إلا أنت أعوذ بك من شر نفسي وشر الشيطان وشر كه ، وأن افترف على نفسي سوءاً ، أو أجراً ، إلى مسلم » فذكر مصدري الشر، وهما النفس والشيطان وذكر مورديه ومهايتيه ، وهما عوده على النفس ، أو على أخيه المسلم . فعم الحديث مصادر الشر وموارده في أوجز لفظ وأخصره وأجمعه وأبينه .

فإذا عرف هذا فلنتكلم على الشرور المستعاذ منها في هانين السورتين الشر الأول: العام في قوله (من شر ما خلق) و «ما » هنها موصولة ليس إلا . والشر مسند في الآية إلى المخلوق المفعول ، لا إلى خلق الرب تعالى الذي هو فعله وتكوينه، فإنه لا شرفيه بوجه ما. فإن الشر لا يدخل في شيء من صفاته ، ولا في أفعاله ، كما لا يلحق ذاته تبارك وتعالى . فإن ذاته لها الكمال المطلق ، الذي لا نقص فيه بوجه من الوجوه . وأوصافه كذلك لها الكمال المطلق والجلال النام ، ولا عيب فيها ولا نقص بوجه ما ، وكذلك أفعاله كلها خيرات محضة ، لا شر فيها أصلا، ولو فعل الشر سبحانه لاشتق له منه اسم ، ولم تكن أرباؤه كلها حسنى ، ولماد إليه منه حكم ، تعالى ر بنا وتقدس عن ذلك .

إذ هو محص العدل والحكمة ، و إنما يكون شرا بالنسبة إليهم . فالشر وقع فى تعلقه بهم وقيامه بهم ، لا فى فعله القائم به تعالى. ونحن لا نشكر أن الشر يكون فى مفعولاته المنفصلة فإنه خالق الخير والشر .

ولكن هنا أمران ينبغي أن يكونا منك على بال .

أحدها : أن ما هو شر، أو متضمن للشر، فإنه لا يكون إلا مفعولا منفصلا لا يكون وصفا له ، ولا فعلا من أفعاله .

الثانى: أن كونه شرا هو أمر نسبى إضافى، فهو خير من جهة تعلق فعل الرب وتكوينه به، وشر من جهة نسبته إلى من هو شر فى حقه. فله وجهان، هو من أحدها خير، وهو الوجه الذى نسب منه إلى الخالق سبحانه وتعالى خلقا وتكوينات ومشيئة، لما فيه من الحكمة البالغة التى استأثر بعلها، وأطلع من شاء من خلقه على ماشاء مها، وأكثر الناس تضيق عقولهم عن مبادىء معرفتها، فضلا عن حقيقتها، فيكفيهم الإيمان المجمل بأن الله سبحانه هو الغنى الجميد، وفاعل الشر حقيقتها، فيكفيهم الإيمان المجمل بأن الله سبحانه هو الغنى الحميد، وفاعل الشر المغمله إلا لحاجته المنافية لفناه، أو لنقصه وعيبه المنافى لحمده. فيستحيل صدور الشر من الغنى الحميد فعلا. و إن كان هو الخانق للخير والشر.

فقد عرفت أن كونه شرا هو أمر إضافى، وهو فى نفسه خير من جهة نسبته إلى خالقه ومبدعه . فلا تنفل عن هذا الموضع فإنه يفتح لك بابا عظيما من معرفة الرب ومحبته . و يزيل عنك شبهات حارت فيها عقول أكثر الفضلاء .

وقد بسطت هذا في كتاب «التحفة المكية» وكتاب «الفتح القدسي» وغيرها و إذا أشكل عليك هذا فأنا أوضحه لك بأمثلة .

أحده: أن السارق إذا قُطعت بده فقطعها شر بالنسبة إليه، وخير محض بالنسبة إلى عموم الناس لما فيه من حفظ أموالهم ، ودفع الضرر عنهم ، وخير بالنسبة إلى متولى القطع أمراً وحكما، لما في ذلك من الإحسان إلى عبيده عموماً باللاف هـذا العضو المؤدى لهم المضرّ بهم . فهو محمود على حكمه بذلك ، وأمره به مشكور عليه

يستحق عليه الحد من عباده ، والثناء عليه والمحبة له .

وكذلك الحكم بقتل من يصول عليهم فى دمائهم وحرماتهم ، وجلد من يصول عليهم فى دنياهم فكيف عقو بة من يصول عليهم فى دنياهم فكيف عقو بة من يصول عليهم فى دنياهم فكيف عقو بة من يصول على أديابهم، ويحول بينهم و بين الهدى الذى بعث الله به رسله وجعل سعادة العباد فى معاشهم ومعادهم منوطة به ؟ أفليس فى عقو بة هذا الصائل خير محض ، وحكمة وعدل ، و إحسان إلى العبيد ؟ وهى شر بالنسبة إلى الصائل الباغى .

فالشر : ما قام به من تلك العقو بة . وأما ما نسب إلى الرب منها من المشيئة والإرادة والفعل فهو عين الخير والحكمة .

فلا يغلظ حجابك عن فهم هذا النبأ العظيم. والسر الذي يطلعك على مسألة القدر ويفتح لك الطريق إلى الله ، ومعرفة حكمته ورحمته ، وإحسانه إلى خلقه ، وأنه سبحانه : كا أنه البرالرحيم الودود المحسن ، فهو الحكيم الملك العدل ، فلا تناقض حكمته رحمته . بل يضع رحمته و بره وإحسانه موضعه ، ويضع عقوبته وعدله وانتقامه و بأسه موضعه ، وكلاها مقتضى عزته وحكمته وهو العزير الحكيم ، فلا يليق بحكمته أن يضع رضاه ورحمته موضع العقو بة والغضب ، ولا أن يضع غضبه وعقو بته موضع رضاه ورحمته

ولا يلتفت إلى قول من غلظ حجابه عن الله : إن الأمرين بالنسبة إليه على حد سواء، ولا فرق أصلا . وإنما هو محض المشيئة بلا سبب ولا حكمة .

وتأمل القرآن من أوله إلى آخره كيف تجده كفيلاً بالرد على هذه المقالة ، وإنكارها أشد الإنكار ، وتبزيه الرب نفسه عها ، كقوله تعالى (٢٥: ٦٥ ، ٣٦ أم حسب أفنجعل المسلمين كالمجرمين مالكم كيف تحكمون ؟) وقوله (٤٥ : ٢١ أم حسب الذين اجترحوا السيئات أن تجعلهم كالذين آمنوا وعلوا الصالحات سوا ، محياهم ومما بهم هساء ما يحكمون ) وقوله (٣٨ : ٣٨ أم بحسل الذين آمنو وعلوا الصالحات

كالمفسدين في الأرض ، أم نجعل المتقين كالفجار ؟ )فأ نكر سبحانه على من ظن به هذا الظن السيء ، ونزه نفسه عنه .

فدل على أنه مستقر فى الفطر والعقول السليمة : أن هذا لا يكون ولا يليق بحكمته وعزته و إلْميته ، لا إله إلا هو ، تعالى عما يقول الجاهلون علوا كبيرا .

وقد فطر الله عقول عباد، على استقباح وضع العقو به والانتقام فى موضع الرحمة والإحسان ، ومكافأة الصنع الجميل بمثلة وزيادة . فإذا وضع العقو به موضع ذلك استنكرته فطرهم وعقولهم أشد الاستنكار ، واستهجنته أعظم الاستهجان .

وكذلك وضع الاحسان والرحمة والاكرام في موضع العقوبة والانتقام، كما إذا جاء إلى من يسيء إلى العسالم بأنواع الإساءة في كل شيء من أموالهم وحريمهم ودمائهم، فأكرمه غاية الإكرام، ورفعه وكرمه. فإن الفطر والعقول تأبى استحسان هذا، وتشهد على سفه من فعله. هذه فطرة الله التي فطر الناس عليها فما للعقول والفطر لاتشهد حكمته البالغة، وعزته وعدله في وضع عقوبته في أولى المحال بها، وأحقها بالعقو بة؟ وأنها لوأو ليت النعم لم تحسن بها، ولم تكون، ولظيرت مناقضة الحكمة، كما قال الشاعم:

نعمة الله لاتعاب، ولكن ربما استقبحت على أقوام فيكذا نعم الله لاتليق ولاتحسن ولاتجمل بأعدائه الصادين عن سبيسله الساعين في خلاف مرضانه ، الذين يرضون إذا غضب، ويغضبون إذا رضى ، ويعطلون ماحكم به، ويسعون في أن تكون الدعوة لغيره ، والحكم لغيره ، والطاعة لغيره. فهم مصادون له في كل مايريد، يحبون مايبغضه ، ويدعون إليه .ويبغضون مايحبه وينفرون عنه ، ويوالون أعداءه وأبغض الخلق اليه ، ويظاهرونهم عليه معلى رسوله : كما قال تعالى ( ٢٥ : ٥٥ وكان الكافر على ربه ظهيرا ) وقال ( ١٨ : ٥٠ و إذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا ابليس كان من الجن ، فضيق عن أمر ربه . أفتتخذونه وذريته أوليا، من دوني ، وهم لكم عدو ؟)

فتأمل ماتحت هذا الخطاب الذي يسلب الأرواح حلاوة وعقابا وجلالة وتهديدا كيف صدره باخبارنا: أنه أمر إبليس بالسجود لأبينا فأبي ذلك ، فطرده ولعنه ، وعاداه من أجل إبائه عن السجود لأبينا ، ثم أنتم توالونه من دوني ، وقد لعنته وطردته ، إذ لم يسجد لأبيكم ، وجعلته عدوا لكم ولأبيكم ، فواليتموه وتركتموني . أفليس هذ من أعظم الغبن ، وأشد الحسرة عليكم ؟ و يوم القيامة يقول تعالى « أليس عدلا مني أن أولى كل رجل منكم ماكان يتولى في دار الدنيا ؟ »

فليعلمن أولياء الشيطان: كيف حالهم يوم القيامه: إذا ذهبوا مع أولياتهم ، وبقى أولياء الرحمن لم بذهبوا مع أحد فيتجلى لهم ويقول « ألا تذهبون حيث ذهب الناس ؟ فيقولون: فارقنا الناس أحوج ما كنا إليهم ، وإنما ننتظر ربنا الذي كنا نتولاه ونعبده . فيقولون: هم يننكم وبينه علامة تعرفونه بها ؟ فيقولون: هم ، إنه لامثل له . فيتجلى لهم ويكشف عن ساق ، فيخرون له سجدا »

فيا قرة عيون أوليائه بتلك الموالاة ، ويافر حهم إذا ذهب الناس مع أليائهم ، و بقوا مع مولاهم الحق . فسيعلم المشركون به الصادون عن سبيله أنهم ما كانوا أولياء ( ٨ : ٣٤ إن أولياؤه إلا المتقون . ولكن أكثرهم لا يعلمون )

ولا تستطل هذا البسط فما أحوج القلوب إلى معرفته وتعقله ، وترولها منه منازلها في الدنيا لتنزل في جوار ربها في الآخرة ، مع الذين أنهم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين ، وحسن أولئك رفيقا .

### فص\_\_\_\_ار

إذا عرفت هذا عرفت معنى قوله صلى الله عليه وسلم فى الحديث الصحيح « لبيك وسعديك ، والخير فى يديك ، والشر ايس إليك» وأن معناء أجل وأعظم من قول من قال : والشر لا يتقرب به إليك ، وقول من قال : والشر لا يصعد إليك ، وأن هذا الذى قالوه ـ و إن تضمن تنزيهه عن صعود الشر إليه والتقرب

به إليه \_ فلايتضمن تنزيهه فى ذاته وصفاته وأفعاله عن الشر. مخلاف لفظ المعصوم الصادق المصدق . فإنه يتضمن تنزيهه فى ذاته تبارك وتعالى عن نسبة الشر إليه بوجه ما ، لا فى صفاته ، ولا فى أفعاله ، ولا فى أسمائه . و إن دخل فى مخلوقاته كقوله ( قل أعوذ برب الفلق . من شر ماخلق )

وتأمل طريقة القرآن في إضافة الشر تارة إلى سببه ومن قام به . كقوله ( ٢ : ٢٥٨ والله لا يهدى القوم ( ٢ : ٢٥٨ والله لا يهدى القوم القاسقين ) وقوله ( ٤ : ١٥٨ فبظلم من الذين هادوا ) وقوله ( ٢ : ١٤٦٤ ذلك جزيناهم ببغيهم ) وقوله ( ٢٣ : ٢٧ وما ظلمناهم ولسكن كانوا هم الظالمين ) وهو في القرآن أكثر من أن يذكر ههنا عشر معشاره . و إنما المقصود التمثيل .

وَّتَارَةَ مُحَذَّفَ فَأَعَلَمُ . كَقُولُهُ تَعَالَى حَكَايَةً عَنْ مُؤْمَّنَى الْجُنْ ( ١٠:٧٢ و إِنَّا لا ندرى : أشرُّ أريد بمن فى الأرض . أم أراد بهم ربهم رشدا ؟ ) فحذفوا فاعل الشر ومريده ، وصرحوا بمريد الرشد .

ونظيره فى الفائحة (صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين) فذكر النعمة مضافة إليه سبحانه ، والضلال منسوبا إلى من قام به ، والغضب محذوفا فاعله .

ومثله قول الخضر في السفينة ( ١٨ : ٧٩ فأردت أن أعيبها ) وفي الغلامين ( ١٨ : ١٨ فأراد ر بك أن يبلغا أشدها ، ويستخرجا كنزها رحمة من ر بك ) ومثله قوله ( ٤٩ : ٧ ولكن الله حَبَّب إليكم الإيمان وزيَّنه في قلوبكم وكره إليكم الكفر والفسوق والعصيان ) فنسب هذا التزيين المحبوب إليه . وقال ( ٣ : ١٤ زُيِّن للناس حب الشهوات من النساء والبنين ) فحذف الفاعل المزين . ومثله قول الخليل صلى الله عليه وسلم ( ٣٠ : ٢٨ ـ ٢٨ الذي خلقني فهو يهدين . والذي هو يطعمني ويسقين . وإذا مرضت فهو يشفين . والذي عيتني ثم يحيين . والذي أطمع أن يغفرلي خطيئتي يوم الدين ) فنسب إلى ر به كل كال من هذه الأفعال ، ونسب إلى نفسه النقص منها ، وهو المرض والخطيئة .

وهذا كثير فى القرآن ذكرنا منه أمثلة كثيرة فى كتاب القوائد المكية و بينا هناك السر فى مجى، (٢: ١٠١ الذين آتيناهم الكتاب) (٢: ٢٠١ والذين أوتوا الكتاب) والفرق بين الموضعين ، وأنه حيث ذكر الفاعل كان من آتاه الكتاب واقعاً فى سياق المدح وحيث حذفه كان من أوتيه واقعاً فى سياق الذم أو منقسها . وذلك من أسرار القرآن .

ومثله (۳۰: ۳۳ ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ) وقال (۲۰: ۲۵ وإن الذين أورثوا الكتاب من بعدهم لني شك منه مريب) وقال (۲۰: ۲۸ فخلف من بعدهم خلف ورثوا الكتاب يأخذون عرض هذا الأدبى) و بالجلة: فالذي يضاف إلى الله تعالى كله خير وحكمة ومصلحة، وعدل. والشر ليس إليه

### <u>فصـــــل</u>

وقد دخل في قوله نعالى « من شر ماخلق » الاستعادة من كل شر في أى مخلوق قام به الشر: من حيوان ، أو غيره ، إنسيا كان أو جنيا ، أو هامة أو دابة أو ريحا ، أو صاعقة ، أي نوع كان من أنواع البلاء.

فإن قلت : فهل في « ما » همنا عموم ؟

قلت: فيها عوم تقييدى وصفى ، لا عموم إطلاق . والمعنى : من شركل مخلوق فيه شر . فعمومها من هذا الوجه . وليس المراد الاستعادة من شركل ما خلقه الله . فإن الجنة وما فيها ليس فيها شر . وكذلك الملائكة والأنبياء فإمهم خير محض . والخير كله حصل على أيديهم ، فالاستعادة من شر ما خلق : تعم شر كل مخلوق فيه شر . وكل شر في الدنيا والآخرة ،وشر شياطين الإبس والجن وشر السباع والهوام ، وشر النار والهواء ، وغير ذلك . وفي الصحيح : عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « من نزل منزلا فقال : أعوذ بكلات الله التامات من شر ما خلق . لم يضره شي ، حتى يرتحل منه » رواه مسلم . وروى أبو داود شر ما خلق . لم يضره شي ، حتى يرتحل منه » رواه مسلم . وروى أبو داود

فى سننه عن عبد الله بن عمر قال «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا سافر فأقبل الليل، قال : ياأرض، ربى وربك الله، أعوذ بالله من شرك، وشرمافيك وشرما خلق فيك، وشرما يَدُبُ عليك، أعوذ بالله من أسد وأسود، ومن الحية والعقرب، ومن ساكن البلد، ومن والد وما ولد»

وفى الحديث الآخر هاعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بَرُ ولافاجر : من شر ماخلق ، وذراً و برأ ، ومن شر ما نزل من السماء وما يعرج فيها ، ومن شر ماذراً في الأرض وما يخرج منها ، ومن شر فنن الليل والنهار ، ومن شركل طارق ، إلا طارةا يطرق بخيريا رحن »

الشر الثانى: شر الغاسق إذا وَقَب. فهذا خاص بعد عام . وقد قال أكثر الفسرين: إنه الليل .

قال ابن عباس: الليل إذا أقبل بظلمته من المشرق، ودخل فى كل شىء وأظلم والفسق: الظلمة. يقال: غسق الليل، وأغسق: إذا أظلم. ومنه قوله تعالى ( ١٧: ٧٨ أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غَسق الليل) وكذلك قال الحسن ومجاهد: الفاسق إذا وقب: الليل إذا أقبل ودخل. والوقوب: الدحول، وهو دخول الليل بغروب الشمس. وقال مقاتل: يعنى ظلمة الليل إذا دخل سواده في ضوء المهار.

وفی تسمیة اللیل غاسقا قول آخر: أنه من البرد، واللیل أبرد من النهار، والغسق: البرد. وعلیه حل ابن عباس قوله تعالی ( ۳۸: ۵۰ فلیذوقوه حمیم وغَسَّاق) وقوله (۷۸: ۵۰ لا یذوقون فیها بردا ولا شرابا إلا حمیا وغساقا) قال: هو الزمهر یر بحرقهم ببرده . کا تحرقهم النار بحرها . وکذلك قال مجاهد ومقاتل: هو الذي انتهى برده .

ولا تنافى بين القولين . فإن الليل بارد مظلم . فمن ذكر برده فقط ، أو ظلمته فقط : اقتصر على أحد وصفيه .

والظلمة في الآية أنسب لمكان الاستعادة. فإن الشر الذي يناسب الظلمة أولى بالاستعادة من البرد الذي في الليل. ولهذا استعاد برب الفلق الذي هو الصبح والنور: من شر الغاسق ، الذي هو الظلمة. فناسب الوصف المستعاد به المعنى المطلوب بالاستعادة . كما سنزيده تقريرا عن قريب إن شاء الله .

فإن قيل : فما تقولون فيها رواه الترمذي من حديث ابن أبي ذئب عن الحرث ابن عبد الرحمن عن أبي سلمة عن عائشة قالت « أحدد النبي صلى الله عليه وسلم بيدى ، فنظر إلى القمر ، فقال : يا عائشة ، استعيدى بالله من شر هذا . فان هذا هو الغاسق إذا وقب أه قال الترمذي : هذا حسن صحيح . وهدذا أولى من كل تفسير . فيتعين المصير إليه ؟

قيل: هذا التفسير حق، ولا يناقض التفسير الأول، ل يوافقه، ويشهد لصحته. فإن الله تعالى قال (١٣: ١٧ وجعانا الليسل والمهار آيتين، فمحونا آية الليل، وجعلنا آية المهار مبصرة) فالقمر هو آية الليل، وسلطانه فيه. فهو أيضًا غاسق إذا وقب، والنبي صلى الله عليه وسلم أخبر عن القمر بأنه غاسق إذا وقب. وهذا خبر صدق. وهو أصدق الحبر، ولم ينف عن الليل اسم الغاسق إذا وقب. وتخصيص النبي صلى الله عليه وسلم له بالذكر عن الليل اسم الغاسق إذا وقب. وتخصيص النبي صلى الله عليه وسلم له بالذكر

ونظير هذا : قوله في المسجد الذي أسس على التقوى -- وقد سئل عنه -- فقال « هو مسجدي هذا » ومعلوم أن هذا لا ينفي كون مسجد قباء مؤسساً على التقوى مثل ذاك .

ونظيره أيضاً: قوله في على وفاطمة والحسن والحسين رضى الله عنهم أجمعين « اللهم هؤلاء أهل بيتم » فإن هذا لا ينفى دخول غيرهم من أهل بيتمه في لفظ

أهل البيت ، ولكن هؤلاء أحق من دخل في لفظ أهل بيته .

ونظير هذا: قوله « ليس المسكين بهذا الطواف الذي ترده اللقمة واللقمتان ، والممرة والممرّة والممرّة والممرّة والممرّة الله فيتَصدَّق عليه » وهذا لا يننى اسم المسكنة عن الطواف ، بل يننى اختصاص الاسم به ، وتناول المسكين لغير السائل أولى من تناوله له .

ونظير هـ ذا: قوله ه ليس الشديد بالصَّرَعة ، ولكن الذي يملك نفسه عند الغضب » فإنه لا يقتضى ننى الاسم عن الذي يصرع الرجال ، ولكن يقتضى أن ثبوته للذي يملك نفسه عند الغضب أولى .

ونظيره : الغسق، والوقوب، وأمثال ذلك .

فكذلك قوله فى القمر « هذا هو الغاسق إذا وقب » لاينفى أن يكونِ الليل غاسقاً ، بل كلاها غاسق .

فإن قيل: فما تقولون فى القول الذى ذهب إليه بعضهم: أن المراد به القمر إذا خُسف واسْوَدٌ . وقوله « وقب » أى دخل فى الخدوف ، أو غاب خاسفاً ؟

قيل: هذا القول ضعيف. ولا نعلم به سلفاً. والنبى صلى الله عليه وسلم لما أشار إلى القمر، وقال « هذا العاسق إذا وقب » لم يكن خاسفاً إذ ذاك . وإنما كان مستنيراً ، ولو كان خاسفاً لذكرته عائشة . وإنما قالت « نظر إلى القمر، وقال : هذا هو الغاسق » ولو كان خاسفاً لم يصح أن يحذف ذلك الوصف منه . فإن ما أطلق عليه اسم الغاسق باعتبار صفة لا يجوز أن يطلق عليه بدونها ، لما فيه من التلبيس .

وأيضاً : فإن اللغة لا تساعد على هذا . فلا نعلم أحداً قال : الغاسق : القمر في حال خسوفه .

وأيضاً: فإن الوقوب لا يقول أحد من أهل اللغة: إنه الخسوف، و إنما هو الهذخول، من قولم: وقبت العين: إذا غارت، ورُكية وَقْباء: غارماؤها. فدخل

فى أعماق التراب . ومنه الوَّقْب للثقب الذى يدخل فيــه الححور . وتقول العرب وَقَب يَقِب وُقُوبا إذا دخل .

فإن قيل: فما تقولون فى القول الذى ذهب إليه بعضهم: أن الغاسق هو الثريا إذا سقطت ، فإن الأسقام تكثر عند سقوطها وغروبها ، وترتفع عند طلوعها ؟

قيل : إن أراد صاحب هــذا القول اختصاص الغاسق بالنجم إذا غرب فباطل . و إن أراد: أن اسم الغاسق يتناول ذلك بوجه ما : فهذا يحتمل أن يدل اللفظ عليه بفحواه ومقسوده وتنبيهه . وأما أن يختص به اللفظ به فباطل .

### فصــــل

والسبب الذي لأجله أمر الله بالاستعاذة من شر الليل وشر القمر إذا وقب هو: أن الليل إذا أقبل فهو محل سلطان الأرواح الشريرة الخبيئة . وفيه تنتشر الشياطين . وفي الصحيح « أن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أن الشمس إذا غر بت انتشرت الشياطين » ولهذا قال : « فا كفيتوا صبيانكم ، واحبسوا مواشيكم حتى تذهب فَحْمة العشاء » وفي حديث آخر « فإن الله يبث من خلقه ما يشاء »

والليل هو محل الظلام . وفيه تقسلط شياطين الإنس والجن ما لا تقسلط بالمهار . فإن النهار ور ، والشياطين إنما سلطامهم في الظلمات والمواضع المظلمة ، وعلى أهل الظلمة .

وروى أن سائلا سأل مسيلة : كيف يأتيك الذي يأتيك ؟ فقال : في ظلماء حِنْدِس . وسئل النبي صلى الله عليه وسلم « كيف يأتيك ؟ فقال : في مثل ضوء النهار » فاستدل بهذا على نبوته ، وأن الذي يأتيه ملك من عند الله ، وأن الذي يأتيه ملك من عند الله ، وأن الذي يأتي مسيلمة شيطان .

ولهذا كان سلطان السحر وعظم تأثيره إنما هو بالليل دون الهار، فالسحر الليلي

عندهم : هو السحر القوى التأثير . ولهذاكانت القلوب المظلمة هي محال الشياطين و بيوتهم ومأواهم ، والشياطين تجول فيها ، وتتحكم كما يتحكم ساكن البيت فيه . وكماكان القلب أظلمكان للشيطان أطوع ، وهو فيه أثبت وأمكن .

ومن ههنا: تعلم السر في الاستعادة برب الفلق في هذا الموضع .

فان الفلق: هو الصبح الذي هو مبدأ ظهور النور، وهو الذي يطرد جيش الظلام، وعسكر المفسدين في لليل. فيأوى كل خبيث وكل مفسد وكل لص وكل قاطع طريق إلى سرب أو كِن أو غار ، وتأوى الهوام إلى أجحرتها ، والشياطين التي انتشرت بالليل إلى أمكنتها ومحالها . فأمر الله عباده أن يستعيذوا برب النور الذي يقهر الظلمة ويزيلها، ويقهر عسكرها وجيشها. ولهذا ذكر سبحانه في كلُّ كتاب: أنه يخرج عبـاده من الظلمات إلى النور، ويدع الكفار في ظلمات كَفَرهم . قال الله تعالى (٢ : ٢٥٧ الله ولى الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور . والدين كفروا أوليـــاؤهم الطاغوت ، يخرجوبهم من النور إلى الظلمات ) وقال تعالى ( ٦ : ١٢٢ أو من كان مبيتًا فأحييناه وجعلنا له نورًا يمشي به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها؟) وقال في أعمال الكفار ( ٧٤ : ٤٠ أو كظلمات في بحر أُحِبِيّ يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ، ظلمات بعضها فوق بعض ، إذا أخرج يده لم يكد يراها . ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور ) وقد قال قبل ذلك في صفات أهل الايمان ونورهم ( ٣٦ : ٣٩ الله نور السموات والأرض ، مثل نوره كشكاة فيها مصباح ، المصباح في زجاجــة ، الزجاجة كأنهاكوكب دُرِّي يوقد من شجرة مباركة زيتونة لاشرقية ولا غربية ، یکاد زیتها یضیء ولولم تمسسه نار، نور علی نور یهدی الله لنوره من یشاء ) فالايمان كله نور ، ومآله إلى نور ، ومستقره في القلبالمضيء المستنير ، والمقترن م ٣٦ -- التفسير القم

بأهله الأرواح المستنيرة المصيئة المشرقة . والكفر والشرك كله ظلمة ، ومآله إلى الظلمات ومستقره في القلوب المظلمة ، والمقترن بأهله الأرواح المظلمة .

فتأمل الاستعادة برب الفلق من شر الظلمة ، ومن شر ما يحدث فيها وترسل هدا المعنى على الواقع يشهد بأن القرآن ، بل هاتان السورتان ، من أعظم أعلام النبوة ، و براهين صدق رسالة محمد صلى الله عليه وسلم، ومضادته لما جاءبه الشياطين من كل وجه ، وأن ما جاء به ماتبرلت به الشياطين ، وما ينبغى لهم وما يستطيعون فما فعلوه . ولا يليق مهم ، ولا يقدرون عليه .

وفى هذا أبين جواب وأشفاه لما يورده أعداء الرسول عليه من الأسئلة الباطلة التى قَصَّر المتكامون غاية التقصير فى دفعها ، وما شفوا فى جوابها . و إنما الله سبحانه هو الذى شَفَى وكفى فى جوابها . فلم يحوجنا إلى متكلم ، ولا إلى أصولى ، ولا إلى نظاً ر . فله الحمد والمنة ، لا تحصى ثناء عليه .

واعلم أن الخلق كله فلق ، وذلك أن « فلقا » قعل بمعنى مفعول ، كَقَبَصْ وسَلَب، وقنص : على مقبوض ومسلوب ومقنوص ، والله عز وجل (٢:٦ فالق الإصباح )و (٢:٥٠ فالق الحب والنوى ) وفالق الأرض عن النبات ، والجبال عن العيون ، والسحاب عن المطر ، والأرحام عن الأجناة ، والظلام عن الإصباح . ويسمى الصبح المتصدع عن الظلمة : فلقاً وفرَقا . يقال : هو أبيض من فرَق الصبح وفلقه .

وكما أن فى خلقه فلقاً وفَرَقا. فكذلك أمره كله فُرقان ، يفرق بين الحق والباطل. فيفرق ظلام الباطل بالحق، كما يفرق ظلام الليل بالإصباح. ولهذا سمى كتابه « الفرقان » ونصره فرقاناً ، لتضمنه الفرق بين أوليائه وأعدائه . ومنه فَلَقَه البحر لموسى ، وسماه فلقاً .

فظهرت حكمة الاستعادة برب الفلق فى هــذه المواضع . وظهر بهذا إعجاز القرآن ، وعظمته وجلالته ، وأن العباد لا يقدرون قدره ، وأنه ( تنزيل من حكيم حميد )

# فصـــــل

الشر الثالث: شر النَّفَانَات في النُّقد.

وهذا الشرهو شر السحر. فإن النفائات في العُقد : هن السواحر اللاتي يعقدن الخيوط، وينفثن على كل عقدة ، حتى ينعقد مايردن من السحر. والنفث: هو التفخ مع ريق. وهو دون التَّفُل. وهو مرتبة بينهما.

والنفث: فعل الساحر. فإذا تكيَّفت نفسه بالخبث والشر الذي يريده بالمسحور، ويستمين عليه بالأرواح الخبيثة، نفخ في تلك العقد نفخا معه ريق، فيخرج من نفسه الخبيثة نفَس ممازج للشر والأذى، مقترن بالريق المازج لذلك. وقد تساعد هو والروح الشيطانية على أذى المسحور. فيقع فيه السحر بإذن الله الكموني القدري. لا الأمرى الشرعي.

فإن قيل : فالسحر يكون من الذكور والإناث ، فلم خص الاستعادة من الإناث دون الذكور ؟

قيل في جوابه : إن هــذا خرج على السبب الواقع ، وهو أن بنات لبيد ابن الأعصم سحرن النبي صلى الله عليه وسلم .

هذا جُواب أبى عبيدة وغيره . وليس هذا بسديد . فإن الذى سحر النبى صلى الله عليه وسلم هو لبيد بن الأعصم ، لا بناته، كما جاء فى الصحيح . والجواب المحقق : أن النفاثات هنا: هن الأرواح والأنفس النفاثات النساء (١)

(١) ولعل الأظهر في مراد الآية : أن المراد من « النفائات » الأحوال والصفات والأعمال ، والنوايا والمقاصد الشرير على تكون من الحاسد الشرير في حل ما بين العبد وبين ربه من صلات العبودية ، وفصم ما بين الزوجين من عقدة النكاح وحل ما بين الصديقين من عقدة المؤدة والأخوة ؛ وحل ما بين =

النفائات. لأن تأثير السحر إنما هو من جهة الأنفس الخبيثة ، والأرواح الشريرة وسلطانه إنما يظهر منها. فلهذا ذكرت النفائات هنا بلفظ التأنيث ، دون التذكير. والله أعلم.

فنى الصحيح: عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة « أن النبى صلى الله عليه وسلم طُبَّ، حتى إنه ليُخيَّل إليه أنه صنع شيئاً وما صنعه ، و إنه دعا ربه ، ثم قال : أشمرت أن الله قد أفتاني فيا استفتيه فيه ؟ فقالت عائشة : وما ذاك يارسول الله ؟ قال : جاء بى رجلان ، فجلس أحدها عند رأسى ، والآخر عندرجلى فقال أحدها لصاحبه : ما وَجَعُ الرجل ؟ قال الآخر : مطبوب . قال : من طَبّه ؟ قال : لبيد بن الأعصم . قال فياذا ؟ قال : في مشط ومشاطة ، وجَفَّ طَلْع ذكر قال : فأبن هو ؟ قال : في ذَرُوان ، بئر في بني زُريق . قالت عائشة رضى الله عنها فأناها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم رجع إلى عائشة فقال : والله لكأن فأناها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم رجع إلى عائشة فقال : والله لكأن مامها نقاعة الحِنَّاء ، ولكأن مخلها رؤس الشياطين . قالت : فقلت له : يا رسول الله ، هلاً أخرجته ؟ قال : أما أنا فقد شفاني الله ، وكرهت أن أثير على الناس شراً . فأمر بها ، فدُفنت » قال البخارى : وقال الليث وابن عيينة عن هشام شراً . فأمر بها ، فدُفنت » قال البخارى : وقال الليث وابن عيينة عن هشام هي مشط ومشافة »

ويقال: إن المشاطة: ما يخرج من الشعر إذا مُشِط، والمُشاقة: من مشاقة الكتان.

قلت: هكذا في هذه الرواية: أنه لم يخرجه، اكتفاء بمعافاة الله له. وشفائه إياه.

<sup>=</sup> الناس من عقدة الأرحام ؛ وغيرها، بما يكون بها التعاون على البروالتقوى . فإن هذه الصفات والأحوال ، التى تكسب صاحبها الشرير صفة الغيبة والنميمة ، والعبر واللمز ، وأمثالها من الأسباب التى ينفثها سموما توهن الروابط ، وتقطع الأواصر فيتولد عنها العداء بين الناس ، وتفرقهم واختلافهم وحروبهم والله أعلم

وقد روى البخارى من حديث ابن عيينة قال « أول من حدثنا به ابن جر يج يقول : حدثى آل عروة عن عروة . فسألت هشاماً عنه ؟ فحدثنا عن أبيه عن عائشة : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم سُحر ، حتى كان يرى أنه يأتى النساء ولا يأتيهن . قال سفيان : وهذا أشد ما يكون من السحر ، إذا كان كذا . فقال : يا عائشة ، أعلمت أن الله قد أفتانى فيا استفتيته فيه ؟ أتانى رجلان ، فقعد أحدها عند رأسى ، والآخر عند رجلى . فقال الذى عند رأسى للآخر : ما بال الرجل ؟ قال : مطبوب . قال : ومن طبه ? قال : لبيد بن الأعصم ، رجل من بني زريق حليف ليهود . وكان منافقاً . قال : وفيم ؟ قال : في مشط ومشاقة . قال : وأين ؟ قال في جَفّ طلع ذكر ، تحت راعوفة في بئر ذروان . قال : فأنى البئر حتى استخرجه . فقال : هذه البئر التي أريبها ، وكأن ماءها نُقاعة الحناء ، وكأن نخلها متحرجه . فقال : فاستخرج . قالت . فقلت : أفلا أي تنشرت ؟ قال : فاستخرج . قالت . فقلت : أفلا أي تنشرت ؟ قال : فقلت ، أناس شراً »

فنى هذا الحديث: أنه استخرجه . وترجم البخاري عليه: باب هل يُستخرج السحر . وقال قتادة : قلت اسعيد بن المسيب : رجل به طَبُّ ، ويُؤخذ عن امرأته أيُحَلَّ عنه و يُنشَر ؟ قال : لا بأس به ، إنما يريدون به الإصلاح . فأما ما ينفع الناس فلم ينه عنه .

فهذان الحديثان قد يظن في الظاهر تعارضهما . فإن حديث عيسي عن هشام فيه عن أبيه : الأول فيه : أنه لم يستخرجه . وحديث ابن جريج عن هشام فيه « أنه استخرجه » ولا تنافى بيهما . فإنه استخرجه من البئر حتى رآه وعلمه ، ثم دفنه بعد أن شغى. وقول عائشة « هلا استخرجته ؟» أى هلا أخرجته للناس حتى يروه و يعاينوه ؟ فأخبرها بالمانع له من ذلك ، وهو أن المسلمين لم يكونوا ليسكتوا عن ذلك ، فيقع الإنكار ، و يغضب للساحر قومه ، فيحدث الشر . وقد حصل عن ذلك ، فيقع الإنكار ، و يغضب للساحر قومه ، فيحدث الشر . وقد حصل المقصود بالشفاء والمعافاة . فأس بها فدُفنت ، ولم يستخرجها للناس . فالاستخراج الواقع غير الذي سألت عنه عائشة .

والذي يدل عليه : أنه صلى الله عليه وسلم إنما جاء إلى البئر ليستخرجها منه ولم يجيء لينظر إليها ثم ينصرف ، إذ لا غرض له في ذلك.والله أعلم .

وهذا الحديث أبت عند أهل العلم بالحديث ، متلقى بالقبول بينهم . لا يختلفون في صحته . وقد اعتاص على كثير من أهل الكلام وغيرهم ، وأنكروه أشد الإنكار . وقا باوه بالتكذيب ، وصنف بعضهم فيه مصنفاً مفرداً ، حمل فيه على هشام . وكان غاية ما أحسن القول فيه : أن قال : غلط ، واشتبه عليه الأمر ، ولم يكن من هذا شيء . قال : لأن النبي صلى الله عليه وسلم لا يجوز أن يُستحر . فإنه يكون تصديقاً لقول الكفار ( ٧١ : ٧٧ ، ٢٥ هـ ١٠ تتبعون إلا رجلا مسحوراً )

قالوا: وهــذا كما قال فرعون لموسى ( ١٠٧: ١٠١ و إلى لأظنك يا موسى مسحوراً) وكما قال قوم صالح له ( ٢٦: ٢٥٠ إنما أنت من المسحرين) وكما قال قوم شعيب له ( ٢٦: ٨٥ إنما أنت من المسحرين )

قالوا : فالأنبياء لا يحوز عليهم أن يسحروا . فإن ذلك ينافى حماية الله لهم ، وعصمتهم من الشياطين .

وهذا الذي قاله هؤلاء مردود عند أهل العلم . فإن هشاماً من أوثق الناس وأعلمهم ، ولم يقدح فيه أحد من الأئمة بما يوجب رد حديثه . فما للمتكامين وما لهذا الشأن ؟ وقد رواه غير هشام عن عائشة . وقد اتفق أصحاب الصحيحين على تصحيح هذا الحديث ، ولم يتكلم فيه أحد من أهل الحديث بكلمة واحدة ، والقصة مشهورة عن أهل التفسير والسنن والحديث والتاريخ والفقهاء . وهؤلاء أعلم بأحوال رسول الله وأيامه من المتسكلمين .

قال أبو بكر من أبى شيبة : حدثنا أبو معاوية عن الأعمش عن يزيدين حباب عن زيد من أرقم قال « سحر النبيّ صلى الله عليه وسلم رجل من اليهود ، فاشتكى لذلك أياماً . قال : فأناه جبريل ، فقال : إن رجلا من اليهود سجرك ، وعقد

لذلك عقداً . فأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم عليا . فاستخرجها ، فجاء بها ، فعل كُلَّما حلَّ عقدة وجد لذلك خِفَّة . فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم كأنما نشط من عقال . فما ذكر ذلك لليهودى ، ولا رآه فى وجهه قط » وقال ابن عباس وعائشة «كان غلام من اليهود يخدم رسول الله صلى الله عليه وسلم . فدنت إليه اليهود . فلم يزالوا حتى أخذ مشاطة رأس النبي صلى الله عليه وسلم ، وعِدَّة أسنان من مشطه . فأعطاها اليهود ، فسحروه فيها ، وتولَّى ذلك لبيد بن الأعصم : رجلُ من اليهود . فنزلت هانان السورتان فيه » .

قال البغوى: وقيل «كانت مغروزة بالأبر. فأنزل الله عز وجل هاتين السورتين. وها أحد عشر آية :سورة الفلق خمس آيات، وسورة الناس ست آيات في الحلة العقد كلها. فقام الذي صلى الله عليه وسلم كأنما أنشط من عقال» قال: وروى أنه لبث فيه ستة أشهر، واشتد عليه ثلاثة أيام فنزلت المعوذ تان.

فالوا: والسحر الذي أصابه كان مرضاً من الأمراض عارضاً شفاه الله منه . ولا نقص في ذلك ، ولا عيب بوجه ما . فإن المرض يجوز على الأنبياء . وكذلك الإغماء . فقد أغمى عليه صلى الله عليه وسلم في مرضه ، ووقع حين انفكت قدمة وجُحِش شِقَّه (1) وهذا من البلا ، الذي يزيده الله به رفعة في درجاته ، ونيل كرامته . وأشد الناس بلا الأببياء . فابتلوا من أنمهم بما ابتلوا به : من القتل ، والضرب ، والشم ، والحبس . فليس ببذع أن أيبتلي النبي صلى الله عليه وسلم من بعض أعدائه بنوع من السحر ، كما ابتلى بالذي رماه فشَجَّه . وابتلى بالذي ألقى على ظهره السلم (٢) وهو ساجد ، وغير ذلك . فلا نقص عليهم . ولا عار في على ظهره السلم (٢)

<sup>(</sup>١) في الحديث برأنه صلى الله عليه وببلم سقط عن فرس فجحش شقه له أى الخدش . وكان ذلك في غزوة أحد حين تكأ كأ عليه الشركون .

<sup>(</sup>٢) السلا : ما يخرج من بطن الناقة ونحوها مع الولد . مماكان في الرحم لحفظه

ذلك، بل هذا من كالهم، وعلو درجاتهم عند الله.

قالوا: وقد ثبت فى الصحيح عن أبي سعيد الخدرى « أن جبريل أبى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يامحمد اشتكيت ؟ فقال: نعم . فقال: باسم الله أرقيك ، من كل شىء يؤذيك ، من شركل نفس ، أو عين حاسد ، الله يشفيك ، بسم الله أرقيك » فعود ذه جبريل من شركل نفس وعين حاسد ، لما اشتكى . فدل على أن هذا التعويذ مزيل لشكايته صلى الله عليه وسلم ، و إلا فلا يعوذه من شىء وشكايته من غيره .

وقالوا : وأما الآيات التي استدللتم بها فلا حجة لــكم فيها .

أما قوله تعالى عن الكفار: إنهم قالوا (إن تتبعون إلا رجلا مسجورا) وقول قوم صالح وشعيب لها (إنما أنت من المسحرين) فقيل: المراد به من له سَحر، وهي الرّئة، أي إنه بشر مثلهم، يأكل ويشرب، ليس علك، وليس المراد به السحر.

وهذا جواب غير مرضى . وهو فى غاية البعد . فأن السكفار لم يكونوا يعبرون عن البشر بمسجور ، ولا يعرف هذا فى لغة من اللغات . وحيث أرادوا هذا المعنى أتوا بصريح لفظ البشر ، فقالوا ( ٣٦ : ١٥ ما أنتم إلا بشر مثلنا ) و ( ٣٦ : ٤٨ أبعث الله بشرا رسولا ) . وأما المسجور فلم يريدوا به ذا السَّحْر ، وهى الرئة . وأى مناسبة لذكر الرئة فى هذا الموضع ؟

شم کیف یقول فوعون لموسی ( إلی لأظنك یاموسی مسحورا )؟ أفتراه ماعلم أن له سَحْرًا ، وأنه بشر ؟

ثم كيف يجيبه موسى بقوله (١٠٧: ١٠٧ إلى لأظنك يافرعون مَثْبُوراً) وثو أراد بالمسحور: أنه شر لصدَّقه موسى ، وقال: نعم ، أنا بشر أرسلنى الله إليك، كما قالت الرسل لقومهم لما قالوا لهم (١٤: ١٠ إن أنتم إلا بشر مثلناً) فقالوا ( ١٤ : ١١ إن تحن إلا بشر مثلكم ) ولم ينكروا ذلك (١) فهذا الجواب في غاية الضعف .

وأجابت طائفة، منهم ابن جرير وغيره: بأن المسحور هنا هو معلم السحر الله قد علمه إياه غيره. فالمسحور عنده: بمعنى ساحر، أي عالم بالسحر .

وهذا جيد إن ساعدت عليه اللغة . وهو أن من عُلِّم السحر يقال له مسحور . ولا يكاد هذا يعرف في الاستعال ، ولا في اللغة . و إنما المسحور من سَحَره غيره ، كالمطبوب والمضروب والمقتول و بابه . وأما من عُلِّم السحر فانه يقال له : ساحر ، بمعنى أنه عالم بالسحر ، و إن لم يسحر غيره . كا قال قوم فرعون لموسى (٧٠٩٠١ إن هذا لساحر علم ) ففرعون قذفه بكونه مسحورا ، وقومه قذفوه بكونه ساحرا .

(١) قد ذكر الله في كتابه أن الشركين ردوا على أنبيائهم – من نوح إلى محد عليهم الصلاة والسلام ــ بأنهم بشر مثلهم . وهذا ماأوحاه إليهم إمامهم إبليس عليه وعليهم لعنة الله ــ ومعنى ذلك : أنهم يقولون لهم : إنكم كاذبون في دعواكم الرسالة والمسفارة والوساطة بين الله وبين خلقه في تبليغ الشرائع . لأنكم بشر مثلنا ، وليس كم مالأوليائنا ووسطائنامن الزايا والصفات التيكانوا بها وسائلنا ووسطاءنا إلى ربنا. وما تلك الحصائص والمزايا : إلا أنهم النور الأول فاض من الرب. فـكان فهم من هذا النور جزء خارج عن البشرية ، ارتقوا به حتى كانوا وسطا بين البشرية . والربوبية . ولهم من هذا السر النواري من صفات الربوبية : الحياة والقدرة والعلم والسمع والبصر والقهر والةوة ، وغيرها - فهم ــ وإن كانوا فيالصورة بشرا مثلنا ــ لكن لهم بهذه الحصائص والمزايا أسرار مع الرب ، لا يصل إليها البشر الحالص البشرية مثلنا ومثلكم ٍ. ومن تدبر آيات القرآن مع بعضها في تحديد الشرك وأساسه وخبر احوال مشركي أهل زمانه وعقائدهمالتي نتحدث عنها أعمالهم . وفقه قول الله تمالی (۲۲ وجعلوا له من عباده جزءا) وقوله (۵ : ۱۸وقالت الیهود والنصاری خَنَ أَبِنَاءَ اللَّهُ وَأَحْبَاؤُهُ قَلَ : فَلَمْ يَعْدَبُكُمْ بَدْنُو بَكُمْ ، بِلَ أَنْهُمْ بَشْر ممنخلق) ونفيه عقب ذكر الشرك والمسركين دائماً : أن يكون له ولد ، ودرس عقائد وثي الهند والصين واليابان وقدماء المصربين والبونان وغيرهم اتضح له هذا العني

فالصواب: هو الجواب الثالث. وهو جواب صاحب الكشاف وغيره: أن « المسحور » على بايه ، وهو من سُحر حتى حُنَّ . فقالوا : مسحور ، مثل مجنون أى زائل العقل ، لايعقل مايقول . فإن المسحور الذي لايتبع : هو الذي فسد. عقله ، بحيث لايدري مايقول . فهوكالحجنون . ولهذا قالوا فيه ( ٤٤ : ١٥ مُعَـَّلُمْ مجنون ) فأما من أصبَال في بدله بمرض من الأسراض يصاب به الناس ، فإله لايمنع ذلك من اتِّباعه . وأعداء الرسل لم يقذفوهم بأمراض الأبدان ، و إنما قذفوهم بما يُحَدُّرون به سفهاه هم من اتباعهم . وهو أنهم قد مُحروا ، حتى صاروا لايعلمون مايقولون ، يمنزلة الحجانين . ولهذا قال تعالى ( ١٧ :٨٤ انظر كيف ضر بوا لك الأمثال؟ فضلوا . فلا يستطيعون سبيلا ) مَثَّلُوكَ بالشَّاعِينُ مَرةً ، والسَّاحِرُ أَخْرَى ، والمجنون مرة ، والمسحورُ أخرى . فضاوا في حميم ذلك صلال مَنْ يطلب في تيهه وَ يَحَتُّيرِهِ طَرِيقًا يُسلُّكُهِ ، فلا يقدر عليه . فأنه أيَّ طريق أخذها فهي طريق ضلال وحيرة . فهو متحير في أمرد ، لا يهندي سبيلا ، ولا يقدر على سلوكها . فَهَكَذَا حَالَ أَعْدَاءُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسِلْمُ مِعْهُ ، حَتَّى ضَرَّ بُوا لَهُ أَمْثَالًا ، رَّأَهُ الله منها . وهو أبعد الله عنها . وقد علم كل عاقل أنها كذب وافتراءو بهتان. وأما قواكم : إن سحر الأنبياء ينافي حماية الله لهم فإنه سبحانه كما يحميهم ويصوبهم ويحفظهم ويتولاهم، فيتنايهم بما شاء من أدى الكفار لهم ليستوجبوا كال كرامته ، وليتسلى بهم من بعدهم من أمهم وخافائهم إذا أوذوا من الناس ، فرأوا ماجري على الرسل والأنبياء ، صبروا ورضوا ، وتأسُّو ا بهم ، ولتمثلي. صاع الكفار فيستوجبون ماأعدً لهم من النكال العاجل، والعقوبة الآجلة، فيمحقهم بسبب بغيهم وعدوامهم ، فيمجل تطهير الأرض منهم . فهذا من بعض حكمته تعالى في ابتلاء أنبيائه ورسله بإيدًا. قومهم . وله الحـكمة البالغة ، والنعمة السابغة لا إله غيره ، ولا رب سواه

# فعمل

وقد دل قوله ( من شر النفاثات في العقد ) وحديث عائشة المذكور على تأثير السحر ، وأن له حقيقة .

وقد أنكر ذلك طائفة من أهل الكلام من الممتزلة وغيرهم .

وَقَالُوا : إِنَّهُ لَا تَأْثَيْرُ لَلْسَحَرُ الْبَتَّةُ لَافَى مَرْضَ ، وَلَا قَتَلَ ، وَلَا حَلَيْ ، وَلَا عَقَد . قَالُوا : وإِمَا ذَلِكَ تَخْيِيلَ لَأُعِينَ النَاظَرِينَ ، لَا حَقَيْقَةً لَهُ سُوى ذَلْكَ ،

وهذا خلاف ماتواترت به الآثار عن الصحابة والسلف،واتفق عليه الغقياء ، وأهل التفسير والحديث . وما يعرفه عامة العقلاء .

والسحر الذي يؤثر مرضاً وثقلاً وَعَهْداً وحُباً و بغضاً و نزيفاً وغير ذلك من الآثار ، وجود ، تعرفه عامة الناس ، وكثير منهم قد علمه ذوقا بما أصيب به منه ، وقوله تعالى ( ومن شر النفائات في العقد ) دليل على أن هذا النفث يضر المسحور في حال غيبته عنه ، ولو كان الضرر لا يحصل إلا بمباشرة البدن ظاهراً ، كا يقوله هؤلاء . لم يكن للنفث ولا للنفائات شر يستعاذ منه (١)

وأيضاً فإذا جاز على الساحر أن يسحر جميع أعين الناظرين مع كثرتهم حتى يروا الذي بخلاف ماهو به ، مع أن هذا تغيير في إحساسهم ، فما الذي يحيل تأثيره في تغيير بعض أعراضهم وقواهم وطباعهم ؟ وما القرق بين التغيير الواقع في الرؤية والتغيير الواقع في صفة أخرى من صفات النفس والبدن ؟ فإذا غير إحساسه حتى صاريرى الساكر منحركا ، والمتصل منفصلا ، والمبت حياً . ثما المحيل لأن يغير صفات نفسه ، حتى يجعل المحبوب إليه بغيضاً ، والمغيض محبو بأ،

<sup>(</sup>١) بل النفث الذي يليق بعظمة بلاغة الفرآن ، وفخامة أسلوبه : هو نفث المفسدين سمومهم : بالكذب والغيبة والنميمة وقالة السوء في عقد الصلاة بين الناس، حتى يفكوا عرى الزوجية والمودة والرحمة ، وغيرها . وشر وضرر هذا في الناس أكثر جدا من شر من يتمولون : إنهم سحرة . والله أعلم .

وغير ذلك من التأثيرات. وقد قال تعالى عن سَحَرة فرعون إلهم (١٥٥:٧ سحروا أعين الناس واسترهبوهم وجاءوا بسحر عظيم) فبين سبحانه أن أغينهم سحرت. وذلك إما أن يكون لتغيير حصل في المرئى، وهو الحبال والعصى، مثل أن يكون السحرة استغاثت بأرواح حركها، وهي الشياطين. فظنوا أنها تحركت بأنفسها. وهذا كما إذا جراً من لا تراه حصيراً أو بساطاً فترى الحصير والبساط ينجر، ولا ترى الجازله، مع أنه هو الذي جره، فهكذا حال الحبال والعصى التبسيها الشياطين، فقلبها كتقليب الحية. فظن الرائي أنها تقلبت بأنفسها، والشياطين م الذين قابونها و إما أن يكون التغيير حدث في الرائي. متى رأى الحبال والعصى تتحرك، وهي ساكنة في أنفسها. ولا رئيب أن الساح يفعل هذا وهذا ، فتارة يتصرف في نفس الرائي وإحساسه ، حتى يرى الشيء يغلاف ماهو به، وثارة يتصرف في نفس الرائي وإحساسه ، حتى يرى الشيء يغلاف ماهو به، وثارة يتصرف في المرئى باستفائته بالأرواح الشيطانية حتى يتصرف في المرئى باستفائته بالأرواح الشيطانية حتى يتصرف فيها.

وأما مايقوله المسكرون: من أنهم فعلوا في الحبال والعصى ماأوجب حركها ومشيها، مثل الزئبق وغيره، حتى سعت، فهذا باطل من وجوه كثيرة. فإنه لو كان كذلك لم يكن هذا حيالا ، بل حركة حقيقية . ولم يكن ذلك سحراً لأعين الناس، ولا يسمى ذلك سحراً ، بل صناعة من الصناعات المشتركة . وقد فال تعالى (٢٠: ٣٦ فإذا حبالهم وعصيهم تحيل إليه من سحرهم أنها تسمى) ولو كانت تحركت بنوع حياة حكا يقوله المذكرون حلم يكن هذا من السحر في شيء. ومثل هذا لا يخنى

وأيضاً لوكان ذلك بحياة – كما قال هؤلاء \_ لسكان طريق إيطالها إخرائج مافيها من الزيبق. وبيان ذلك المحال ولم يحتج إلى إلفاء العصا لابتلاعها.

وأيضاً: فمثل هذه الحيلة لا يجتاج فيها إلى الاستعانة بالسحرة ، بل يكفي فيها حذاق الصاع . ولا يحتاج في ذلك إلى تعظيم فرعون للسحرة ، وخضوعه هم ، ووعذهم بالتقريب والجزاء .

وأيضاً: فإنه لا يقال في ذلك ( ٢٠: ٢٧ ، ٢٩ : ٩٩ إنه الكبيركم الذي علم السحر ) فإن الصناعات يشارك الناس في تعلمها وتعليمها . وبالجملة: فبطلان هذا أظهر من أن يتكلف رده (١) ، فلنرجع إلى المقصود .

# فصـــــــل

الشر الرابع: شر الحاسد إذا حسد . وقد دل القرآن والسنة على أن نفس حسد الحاسد يؤذى المحسود . فنفس حسده شر متصل بالمحسود من نفسه وعينه وإن لم يؤذه بيد: ولا اسامه . فإن الله تعالى قال ( ومن شرحاسد إذا حسد ) فحقق الشر منه عند صدور الحسد . والقرآن ليس فيه لفظة مهملة .

ومعلوم أن الحاسد لا بسمى حاسداً إلا إذا قام به الحسد ، كالضارب ، والشاتم ، والقاتل ونحو ذلك . ولكن قد يكون الرجل فى طبعه الحسد وهو غافل عن المحسود ، لام عنه ، فإذا خطر على ذكره وقلبه البعث نار الحسد من قلبه إليه ، وتوجهت إليه سهام الحسد من قبله . فيتأذى المحسود بمجرد ذلك . فإن لم

<sup>(</sup>۱) بل إن جوابات الشيخ - غفر الله لنا وله - هي المتكلفة . وتدل على أنه غير صناعة المشعوذين والممجرقين . والقرآن صريح في أن ما صنعه سجرة فرعون كان تخيلا ، لا حقيقة له في الواقع ، وسجر الأعين فن ليس بدقيق كل الدقة ، ولاحقي كل الحقاء إلاعلى العامة وعلى من لم يدرسه و يعرف حيل أصحابه ، ولذلك كتب مؤلفة من قرآها عرف ذلك . أما كون شياطين الانس والجن يعاون بعضهم بعضا ، ويكون من ذلك أذى لبعض الناس فقد ذكر الله ذلك في سورة الانعام . ولا شك فيه . كما يحصل من الانس وفجارهم أذي المؤمنين بأنواع الكيد الحسيس والمكر فيه . كما يفعله جماعات الارهاب والاغتيالات السرية الاجرامية وغيرها بالطرق الحقية التي قد تدخل في تعريف السحر . أما أن يصل إلى إحداث بغض أو حب أو تريف في رحم المرأة . من غير أسباب ذلك . فهذا الذي يحتاج إلى دليل . وكل ماساق الشيخ وغيره من الأدلة : فلا ينهض حجة اذلك . والله أعلم

يستعذبالله ويتحصن به ، ويكون له أوراد من الأذكار والدعوات والتوجه إلى الله والإقبال عليه ، محيث يدفع عنه من شره عقدار توجهه وإقباله على الله ، وإلا ناله شر الحاسد ولا بد (١)

فقوله تعالى (إذا حسد) بيان لأن شره إنما يتحقق إذا حصل منه الحسد بالفعل .

وقد تقدم فى حديث أبى سعيد الصحيح : رقية جبريل النبى صلى الله عليه وسلم وفيها « بسم الله أرقيك . من كل شىء يؤذيك ، من شركل نفس، أو عين حاسد ، الله يشفيك » فهذا فيه الاستعاذة من شرعين الحاسد .

(١) أصل الحسد في اللغة : بغض نعمة الله وتمنى زوالها عن المحسود، أو تحولها إلى الحاسد. وهذا يكون منالقلب الكافر بواسع فضل الله ، وبالغ حكمته، ومحكم تدبيره، وعظيم رحمته ، فيتولد من ذلك الضغن والحقد، ثم الكيد والمكر السيء ؟ ويهىء بذلك للشيطان فرصة يدخل بها على الحاسد ، فيتسولاه ويوحى إليه أخبث الكيدوأسوأ المكر ، ويؤزه إلى الثمر والإفساد أزا ، ويتولى الحاسدويعاونه بتدبير أنواع الأذى للمحسود ليصل إلى ماتمناه من سلب نعمةالله عليه فان استطاع أنَّ يأخذها لنفسه ، وإلا شنى غيظ قلبه بزوالها . وما كانت الشيرور في العالم والفساد في الأرضُّ إلا من هذا البغي والحسد، للأنبياء ولاتباعهم، ولكل من لله عليه نعمة . ﴿وَاللَّهُ يحذُونا أشد التحذير من أن نعرض أنفسنا بارض الحسد الحبيث. ووصف لنا أنواع العلاج بالتفكر في آيات رحمته وقدرته وحكمته وسوابغ نعمه ، وأن كل خلقه وعطائه بالحق ، وأنه سبحانه ما يعطى إلا ابتلاء وفتنة ، كما جذرنا من شر الحاسد ، ودلنا على سبيل النجاة كذلك من شره بالأخذ بأسباب الوقاية ، وذلك بالإيمان بربوبيته الحكيمة ، وسننه التي لا تبديل لهما ولا تحويل ، وبذلك العلم والإيمان بالله وأسمائه وصفاته ، يقوى العقل ، فيكون رشيداً حكما ؛ بعيداً عن الأوهام والخرافات، وتركو النفس ، فتأخذ طريقها في كل شئون الحياة الدينية والدنيوية على بينةوحكمة، وأبرز مافى الإنسان الذي تعرف به ما انطوت عليه نفسه من الحسد ونتائجه ، هو العين ، فإن المتوسم يقرأ فمها ما يضمر العدو من كيد وشر ، فيحذره ويتقيه ، والعين كذلك فيك هي السفير الذي يأتيك بالحير أو الشر ، فاحفظ هذا السفير بإيمانك بالله الرقيب الجسيب تنج من الحسد السي، وكيد الحاسد يقوة الله :

ومعلوم أن عينه لا تؤثر بمجردها ، إذ لو نظر إليه نظر لاهٍ ساهِ عنه ، كاينظر إلى الأرض والجبل وغيره ، لم يؤثر فيه شيئًا ، و إنما إذا نظر إليه نظر مَنْ قد تَكَيَّفَت نفسُه الخبيثة وانسمَّت، واحتدت فصارت نفساً غضبية خبيثة حاسدة أثرت بها تلك النظرة فأثرت في المحسود تأثيراً بحسب صفة ضعفه ، وقوة نفس الحاسد . فربما أعطبه وأهلكه ، بمنزلة من فَوَّق سهماً نحو رجل عريان فأصاب منه مقتادً . وربما صرعه وأمرضه . والتجارب عند الخاصة والعامة بهذا أكثر من أنتذكر . وهذه العين إنما تأثيرها بواسطة النفس الخبيثة . وهي في ذلك بمنزلة الحيَّة التي إنما يؤثر سمها إذا عضَّت واحتدت (١) فإنها تنكيف بكيفية الغضب والخبث، فتحدث فيها تلك الكيفية السمَّ ، فتؤثر في اللديغ ، وربما قويت تلك الكيفية واشتدت في نوع منها حتى تؤثر بمجرد نظرة . فتطمس البصر، وتُسقط الحبل . كما ذكره النبي صلى الله عليه وسلم في الأبتر، وذي الطُّفيتين منها . فقال « افتلوهما فإنهما يطمسان البصر ، ويسقطان الحبل » فإذا كان هذا في الحيات فما الغان في النفوس الشريرة الغضبية الحاسدة ، إذا تكيفت بكيفيتها الغضبية ، وانسمت وتوجهت إلى المحسود بكيفيتها أ فلله كم من قتيل أ وكم من سليب أ وكم من معافى عاد مضني على فراشه ، يقول طبيبه : لا أعلم داءه ماهو ؟ فصَدَق . ليس هذا الداء من علم الطبائع . هذا من علم الأروح وصفاتها . وكيفياتها ومعرفة تأثيراتها في الأجسام والطبائع ، وانفعال الأجسام عنها .

وهذا علم لايعرفه إلا خواص الناس، والمحجو بوق منكرون له. ولا يعلم تأثير ذلك وارتباطه بالطبيعة وانفعالها عنه إلا من له نصيب من ذوقه. وهل الأجسام الاكالخشب الملقى ؟ وهل الانفعال والتأثر، وحدوث مايحدث عبها من الأفعال العجيبة، والآثار الغريبة إلامن الأرواح، والأجسام آلتها بمنزلة الصانع؟ فالصنعة في الحقيقة له، والآلات وسائط في وصول أثره إلى الصنع.

<sup>(</sup>١) قياس مع الفارق البعيد . فإن الحية توصل اسم في موضع ما حرح نابها

ومن له أدبى فطنة وتأمل لأحوال العالم وقد لطفت روحه ، وشاهدت أحوال الأرواح وتأثيراتها ، وتحريكها الأجسام والفعالها عنها . وكل ذلك بتقدير المزير العليم ، خالق الأسباب والمسببات ـ رأى عجائب فى الكون ، وآيات دالة على وحدانية الله ، وعطمة ربوييته ، وأن ثم عالما آخر تجرى عليه أحكام أخر ، تشهد آثازها . وأسبابها غيب عن الأبصار .

فتبارك الله رب العالمين . وأحسن الخالقين الدى أنقن ماصنع ، وأحسن كل شيء خلقه .

ولا نسبة لعالم الأجسام إلى عالم الأرواح ، بل هو أعظم وأوسع ، وعجائبه أبهر وآياته أعجب .

وتأمل هذا الهيكل الإسابي إذا فارقته الروح ، كيف يصير عمرلة الخشبة أو القطعة من اللحم ؟ فأين ذهبت تلك العلوم والمعارف والعقل ، وتلك الصنائع الغريبة ، وتلك الأفعال المجيبة ، وتلك الأفكار والتدبيرات ؟ كيف ذهبت كلها مع الروح ، و بقى الهيكل سواء هو والتراب ؟ وهن يخاطبك من الإسان أو يراك أو يحبك أو يواليك ، أو يعاديك ، و يخف عليك أو يثقل ، و يؤنسك أو يوحشك الأخلك الأمر الذي هو وراء الهيكل المشاهد بالبصر ؟

فرب رجل عظيم الهيولى كبير الجثة . خفيف على قلبك ، حلو عندك . وآخر لطيف الخلقة ، صغير الجثة ، أثقل على قلبك من حبل . وما ذاك إلا للطافة روح ذاك وخفتها وحلاوتها ، وكثافة هذا وغلظ روحه ومهارتها .

وبالجلة : فالعُلَق والوُصَل التي بين الأشخاص والمنافرات والبعد : إنما هي للأرواح أصلا والأشباح تبعا .

## فص\_\_\_ل

والعاين والحاسد يشتركان في شيء ، ويفترقان في شيء.

فيشتركان في أن كل واحد منهما تتكيف نفسه ، وتتوجه نحو من يريد أذاه . فالعائن : تتكيف نفسه عند مقابلة الممين ومعاينته .

والحاسد : يحصل له ذلك عند غيبة المحسود وحضوره أيضا .

ويفترقان في أن العائن قد يصيب من لايحسده ، من جماد أو حيوان ، أو زرع أو مال ، و إن كان لايكاد ينفك من حسد صاحبه . ور بما أصابت عينه نفسه . فإن رؤيته للشيء رؤية تعجب وتحديق ، مع تكيف نفسه بتلك الكيفية : تؤثر في المعين .

وقد قال غير واحد من المفسرين فى قوله تعالى ( ٥٥ : ٥١ و إن يكاد الذين كفروا كَيُرْ لقونك بأيصارهم لما سمعوا الذكر ) : إنه الاصابة بالعين . أرادوا أن يصيبوا بها رسول الله صلى الله عليه وسلم . فنظر إليه قوم من العائنين ، وقالوا : ما رأينا مثله ، ولا مثل حجته . وكان طائفة منهم تمر به الناقة والبقرة السمينة فيعينها ، ثم يقول لخادمه : خذ المكتّل والدرهم واثننا بشى ، من لحمها . فما تبرح حتى تقع . فتنحر .

وقال الكلمى : كان رجل من العرب يمكث يومين أو ثلاثة لا يأكل، ثم يرفع جانب خبائه ، فتمر به الإبل ، فيقول : لم أركاليوم إبلاً ولا غما أحسن من هذه . فما تذهب إلا قليلاحتى يسقط منها طائفة ، فسأل الكفار هذا الرجل أن يصيب رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمين ، و ينعل به كفعله فى غيره . فعصم الله رسوله وحفظه . وأنزل عليه (وإن يكاد الذين كفروا ليزنقونك بأبصارهم) هذا قول طائفة .

وقالت طائفة أخرى ، ممهم ابن قتيبة : ليس المراد : أمهم يصيبونك بالعين ، م

كما يصيب العائن بعينه ما يعجبه. وإيما أراد: أمهم ينظرون إليك إذا قرأت القرآن نظراً شديداً بالعداوة والبغضاء ، يكاد يُسقطك. قال الزجاج: يعنى من شدة العداوة يكادون بنظرهم نظر البغضاء أن يَصْرعوك. وهذا مستعمل في الكلام. يقول القائل: نظر إلى نظراً كاد يصرعني .

قال : ويدل على صحة هذا المعنى : أنه قرن هذا النظر بسماع القرآن ، وهم كانوا يكرهون ذلك أشَدَّ الكراهية ، فيُحِدُّون إليه النظر بالبغضاء (1)

قلت : النظر الذي يؤثر في المنظور : قد يكونسبه شدة العداوة والحسد فيؤثر نظره فيه ، كما تؤثر نفسه بالحسد ، ويقوى تأثير النفس عند المقابلة . فإن العدو إذا غاب عن عدوه فقد يشغل نفسه عنه . فإذا عاينه قبر لا اجتمعت الهمة عليه ، وتوجهت النفس ، كايتها إليه . فيتأثر بنظره ، حتى إن من الناس من يسقط ، ومهم من يحمل إلى بيته . وقد شاهد الناس من ذلك كثيرا . وقد يكون سببه الإعجاب . وهو الذي يسمونه : بإصابة العين . وهو أن الناظر يرى الشيء رؤية إعجاب به أو استعظام ، فتتكيف روحه بكيفية خاصة تؤثر في المعين . وهذا هو الذي يعرفه الناس من رؤية المدين . فإنهم يستحسنون الشيء و يعجبون منه ، فيصاب بذلك .

قال عبد الرزاق: عن معمر عن هشام بن قتيبة قال: هذا ما حدثنا أبو هم يرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « العين حق. ومهى عن الوَشْم »

وروى سفيان عن عمرو بن دينار عن عروة عن عامر عن عبيد بن رفاعة «أن أسماء بنت عُميس قالت : يا رسول الله ، إن بنى جعفر تصيبهم العين ، أفسَّتر قى لهم ؟ قال : نعم ، فلوكان شيء يسبق القضاء لسبقته العين (٢٠)»

<sup>(</sup>١) وهذا المعنى هو الأليق بالآية . بل هو الذي لا يناسبها غيره . (٢) ما درجة هذه الأحاديث من الصحة ؟ فليس كل ما قيل حديثا يكون حديثا

فالكفاركانوا ينظرون إليه نظر حاسد شديد العداوة . فهو نظر يكاد يزلقه لولا حفظ الله وعصمته . فهذا أشد من نظر العائن ، بل هو جنس من نظر العائن فن قال : إنه من الإصابة بالعين أراد : هذا المعنى . ومن قال : ليس به . أراد : أن نظرهم لم يكن نظر استحسان و إعجاب . فالقرآن حق .

وقدروى الترمذى من حديث أبى سعيد « أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يتعوذ من عين الإنسان » فلولا أن العين شر لم يتعوذ منها .

وفى الترمذى من حديث على بن المبارك عن يحيى بن أبى كثير حدثنى حابس بن حبة التميمى حدثنى أبى : أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « لاشىء فى الهام . والعين حق» .

وفيه أيضاً من حديث وهيب عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس قال «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: لوكان شيء سابق القدر لسبقته العين، وإذا استغسلتم فاغسلوا » وفي الباب عن عبد الله بن عمرو . وهذا حديث صحيح والمقصود : أن العائن حاسد خاص . وهو أضر من الحاسد . ولهذا والله أعلم \_ إنما جاء في السورة ذكر الحاسد دون العائن . لأنه أعم . فكل عائن حاسد ولا بد . وليس كل حاسد عائنا . فإذا استعاذ من شر الحاسد دخل فيه العائن . وهذا من شمول القرآن وإعجازه و بلاغته .

وأصل الحسد : هو بغض نعمة الله على المحسود ، وتمنى زوالها .

فالحاسد عدو النعم. وهذا الشر هو من نفسه وطبعها. ليس هو شيئاً اكتسبه من غيرها، بل هو من خبثها وشرها، بخلاف السحر. فإنه إنما يكون باكتساب أمور أخرى، واستعانة بالأرواح الشيطانية. فلهذا والله أعلم قرن في السورة بين شر الحاسد وشر الساحر. لأن الاستعاذة من شر هذين تعم كل شريأتي من شياطين الإلس والجن، فالحسد من شياطين الإنس والجن، والسحر من النوعين.

و بقى قسم ينفرد به شياطين الجن ، وهو الوسوسة فى القاب . فذكره فى الساحر فى الساحر فى الساحر فى الساحر الأخرى ، كما سيأتى الكلام عليها إن شاء الله . فالحسود والمسحور بلا عمل منه . يل هو أذى من أمر خارج عنه . ففرق بينهما فى الذكر فى سورة الفلق .

والوسواس إيما يؤذى العبد من داخل بواسطة مساكنته له ، وقبوله منه . ولهذا يعاقب العبد على الشر الذى يؤذيه به الشيطان من الوساوس التى تقترن بها الأنعال ، والعزم الجازم . لأن ذلك بسعيه وإرادته ، محلاف شر الحاسد والساحر فإنه لا يعاقب عليه . إذ لا يضاف إلى كسبه ولا إرادته . فلهذا أفرد شر الشيطان في سورة ، وقرن بين شر الساحر والحاسد في سورة . وكثيرا ما يجتمع في القرآن الحسد والسحر المناسبة . ولهذا كان اليهود أسحر الناس وأحسده . فإنهم لشدة خبثهم : فيهم من السحر والحسد ماليس في غيرهم . وقد وصفهم الله في كتابه بهذا وهذا . فقال (٢: ١٠٢ واتبعوا ما تناوا الشياطين على ملك سليان . وما كفر سليان ، ولكن الشياطين كفروا ، يعلمون الناس السحر . وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وما روت . وما يعلمان من أحد حتى يقولا : إيما نحن على الملكين ببابل هاروت وما روت . وما يعلمان من أحد حتى يقولا : إيما نحن من أحد إلا بإذن الله ، و يتعلمون مايضرهم ولا ينفعهم . ولقد علموا كمن اشتراه به من أحد إلا بإذن الله ، و يتعلمون مايضرهم ولا ينفعهم . ولقد علموا كمن اشتراه ماله في الآخرة من حَذَق ، ولبئسيا شروا به أنفسهم لوكانوا يعلمون )

والكلام على أسرار هذه الآية وأحكامها وما تضمنته من القواعد والرد على من أنكر السحر ، وما تضمنته من الفرقان بين السحر و بين المعجزات الذى أنكره من أنكر السحر خشية الالتباس ، وقد تضمنت الآية أعظم الفرقان بيسما — في موضع غير هذا .

إذ المقصود الكلام على أسرار هاتين السورتين وشدة حاجة الخلق إليهما ، وأنه لا يقوم غيرها مقامها . وأما وصفهم بالحسد فكثير في القرآن . كقوله تعالى (٤: ٥٥ أم يحسدون الناس على ما آناهم الله من فضله ) وفي قوله (١٠٩:٢ وَدَّ كثير من أهل السكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق)

والشيطان يقارن الساحر والحاسد، و يحادثهما و يصاحبهما . ولكن الحاسد تعينه الشياطين بلا استدعاء منه للشيطان . لأن الحاسد شبيه بإلميس ، وهو فى الحقيقة من أتباعه . لأنه يطلب ما يحبه الشيطان من فساد الناس ، وزوال نعم الله عهم ، كا أن إبليس حسد آدم لشرفه وفضله ، وأبى أن يسجد له حسداً . فالحاسد من جند إلميس وأما الساحر فهو يطلب من الشيطان أن يعينه و يستعينه . ور بما يعبده من دون الله ، حتى يقضى له حاجته ، ور بما يسجد له .

وفى كتب السحر والسر المكتوم من هذا عجائب . ولهذا كلماكان الساحر أكفر وأخبث وأشد معاداة لله ولرسوله ولعباده المؤمنين كان سحره أقوى وأنفذ . وكان سحر عباد الأصنام أقوى من أهل سحر السكتاب ، وسحر اليهود أقوى من سحر المنتسبين إلى الإسلام . وهم الذين سحروا رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وفى الموطأ عن كمب قال «كمات أحفظهن من التوراة، لولاها لجعلتنى يهود حماراً: أعوذ بوجه الله العظيم ، الذى لا شيء أعظم منه ، و بكمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر ، و بأسماء الله الحسنى ، ماعامت منها ومالم أعلم : من شر ما خلق ، وذرأ ، و برأ » .

والمقصود: أن الساحر والحاسدكل منهما قصده الشر، اكن الحاسد بطبعه ونفسه و بغضه للمحسود، والشيطان يقترن به و يعينه، ويزين له حسده، و يأمره بموجبه. والساحر بعلمه، وكسبه، وشركه، واستعانته بالشياطين.

### فص\_\_\_ل

وقوله (ومن شرحاسد إذا حسد) يعم الحاسد من الجن والإنس . فإن الشيطان وحزبه محسدون المؤمنين على ما آناهم الله من فضله . كا حسد إبليس أبانا آدم ، وهو عدو لذريته ، كا قال تعالى ( ٣٥ : ٦ إن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدواً) ولكن الوسواس أخص بشياطين الجن ، والحسد أخص بشياطين المزنس . والوسواس يعمها ، كا سيأنى بيانهما . والحسد يعمها أيضاً . فكلا الشيطانين حاسد موسوس . فالاستعادة من شر الحاسد تتناولها جميعاً . وقد اشتمات السورة على الاستعادة من كل شر في العالم .

و نضمنت شروراً أربعة يستعاذ منها : شراً عاما . وهو شر ما خلق . وشر الغاسق إذا وقب . فهذان نوعان .

ثم ذكر شر الساحر والحاسد ، وها نوعاف أيضاً . لأمهما من شر النفس الشريرة . وأحدها يستعين بالشيطان و يعبده ، وهو الساحر . و قَلَّما يتأتى السحر بدون نوع عبادة للشيطان ، وتقرب إليه : إما بذمح باسمه ، أو بذبح يقصد به هو ،

فيكون ذيحًا لغير الله ، و بغير ذلك من أنواع الشرك والفسوق .
والساحر و إن لم يسم هذا عبادة للشيطان . فهو عبادة له ، و إن سماه بما سماه به . فإن الشرك والسكفر هوشرك وكفر لجقيقته ومعناه ، لا لاسمه ولفظه . فمن سجد لمخلوق ، وقال : إيس هذا بسجود له ، هـذا خضوع وتقبيل الأرض بالجهة ، كما أقبلها بالنعم ، أو هذا إكرام : لم يخرج بهذه الألفاظ عن كونه سجوداً لغير الله

وكذلك من ذبح للشيطان ودعاه واستعاذ به ، وتقرب إليه بما يحب . فقد عبده ، و إن لم يسم ذلك عبادة ، بل يسميه استخداماً ، وصدق . هو استخدام من الشيطان له . فيصير من خدم الشيطان وعابديه . و بذلك يخدمه الشيطان ،

. فليسمه بما يشاء ـ

لكن خدمة الشيطان له ايست خدمة عبادة . فإن الشيطان لا يخضع له ولايعبده ، كما يفعل هو به .

والمقصود: أن هذا عبادة منه للشيطان . وإنما سماه استخداماً . قال تعالى ( ٣٦ : ٢٠ ألم أعهد إليكم يا بنى آدم أن لا تعبدوا الشيطان ؟ إنه لكم عدو مبين ) وقال تعالى ( ٤٠:٣٤ ، ٤١ و يوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة : أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون ؟ قالوا : سبحانك ، أنت ولينا من دونهم، بل كانوا يعبدون الجن ، أكثرهم بهم مؤمنون )

وَبُوْلاً وَأَشْبَاهُهُمْ عَبَادُ الْجِنْ وَالشَيَاطِينَ . وَهُمْ أُولِيَاؤُهُمْ فَيَ الدُّنيَا وَالآخرة . ولبئس المولى ، ولبئس العشير . فهذا أحد النوعين .

والنوع الثانى : من يعينه الشيطان ، و إن لم يستعن هو به . وهو الحاسد . لأنه نائبه وخليفته . لأن كايهما عدو نعم الله ، ومنغصها على عباده .

وتأمل تقييده سبحانه شر الحاسد بقوله « إذا حسد » لأن الرجل قد يكون عنده حسد ، ولكن يخفيه ، ولا يرتب عليه أذى بوجه ما ، لا بقلبه ، ولا بلسانه ، ولا بيده ، بل يجد في قلبه شيئاً من ذلك ولا يعامل أخاه إلا بما يحب الله . فهذا لا يكاد يخلو منه أحد إلا من عصمه الله .

وقيل للحسن البصرى : أيحسد المؤمن ؟ قال : ما أنساك لإخوة يوسف .

لكن الفرق بين القوة التي في قلبه من ذلك وهو لا يطيعها ولا يأتمر بها ، بل يعصيها طاعة لله وخوفا وحياء منه ، وإجلالا له . أن يكره نعمه على عباده ، فيرى ذلك مخالفة لله و بغضاً لما يحب الله ، ومحبة لما يبغضه . فهو يجاهد نفسه على دفع ذلك ، و بازمها بالدعاء للمحسود ، وتمنى زيادة الخيرله ، مخلاف ما إذا حقق

ذلك وحسده ، ورتب على حسده مقتصاه : من الأذى بالقلب ، واللسان والجوارح فهذا الحسد المذموم . هذا كله حسد تمنى الزوال .

وللحسد ثلاث مراتب : إحداها هذه .

والثانية: تمنى استصحاب عدم النعمة . فهو بكره أن يُحدث الله لعبده نعمة ، بل يحب أن يبقى على حاله من جهله ، أو فقره ، أو ضعفه ، أو شتات قلبه عن الله ، أو قلة دينه . فهو يتمنى دوام ما هو فيه من نقص وعيب . فهذا حسد على شىء مقدر . والأول حسد على شىء محقق . وكلاها حاسد ، عدو نعمة الله ، وعدو عباده ، وتمقوت عند الله تعالى ، وعند الناس . ولا يسود أبداً ، ولا يواسى فإن الناس لا يُسود دون عليهم إلا من يريد الإحسان إليهم . فأما عدو نعمة الله عليهم فلا يُسود ونه باختيارهم أبداً إلا قهراً يعدونه من البلاء والمصائب التي ابتلاهم الله مها . فهم يبغضونه وهو يبغضهم .

والحسد الثالث: حسد الغبطة، وهو تمنى أن يكون له مثل حال المحسود من غير أن تزول النعمة عنه. فهذا لا بأس به، ولا يعاب صاحبه، بل هذا قريب من المنافسة. وقد قال تعالى ( ٢٦: ٢٦ وفى ذلك فليتنافس المتنافسون) وفى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال « لا حسد إلا فى اثنتين: رجل آناه الله مالا، وسلطه على هَلَكته فى الحق. ورجل آناه الله الحكمة. فهو يقضى بها و يعلمها الناس » فهذا حسد غبطة ، الحامل لصاحبه عليه كبر نفسه ، يقضى بها و يعلمها الناس » فهذا حسد غبطة ، الحامل لصاحبه عليه كبر نفسه ، وحب خصال الخير، والتشبه بأهلها، والدخول فى جملتهم ، وأن يكون من سُبَّاقهم وعليتهم ومُصَلِّهم لا من فساكلهم (١) فتحدث له من هذه الحمة المنافسة والمسابقة

<sup>(</sup>١) الفسكل - بوزن قنفذ . وزبرج - الفرس الذي يجيء في حلبة السياق آخر الحيل . والمصلي : الذي يجيء منها تاو السابق .

والمسارعة ، مع محبته لمن يغبطه ، وتمنى دوام نعمة الله عليه . فهذا لا يدخل في الآية بوجه ما .

فهذه السورة من أكبر أدوية الحسد . فإنها تتضمن التوكل على الله ، والالتجاء إليه ، والاستعادة به من شر خاسد النعمة . فهو مستعيد بولى النعم وموليها . كأنه يقول : يا من أولاني نعمته وأسداها إلى أنا عائذ بك من شرمن يريد أن يستلبها مني ، ويزيلها عني . وهو حَسْب من تُوكل عليه ، وكافي من لجأ إليه ، وهو الذي يؤمن خوف الخائف ، ويجير المستعير . وهو نعم المولى ونعم النصير . فمن تولاه واستنصر به ، وتوكل عليه وانقطع بكليته إليه ، تولاه وحفظه وحرسه وصانه . ومن خافه وانقاه أمَّنه مما يخاف و يحذر . وجاب إليه كلُّ ما يحتاج إليه من المنافع ( ٣٠: ٦٠ ، ٣ ومن يتق الله يجعل له مخرجاً و يرزقه من حيث لا يحتسب . ومن يتوكل على الله فهو حسبه ) فلا تستبطىء نصره ورزقه وعافيته . فإن الله بالغ أمره . وقد جمل الله لـكل شيء قدراً . لا يتقدم عنه ولا يتأخر . ومَن لم يَخَفه أخافه من كل شيء ، وما خاف أحد غير الله إلا لنقص خوفه من الله . قال تعالى ( ١٦ : ٩٨ ، ٩٩ فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم . إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون . إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون ) وقال ( ٣: ١٧٥ إنما ذاكم الشيطان يخوف أولياءه . فلا تخافوهم ، وخافون إن كنتم مؤمنين ) أى يخوفكم بأوليائه ، و يعظمهم في صدوركم . فلا تخافوهم ، وأفردوني بالمخافة أكُنْهِـكم إياهم .

ويندفع شر الحاسد عن المحسود بعشرة أسباب.

أحدها: التعوذ بالله من شره، والتحصن به واللجأ إليه. وهو المقصود بهذه السورة، والله تعالى سميع لاستعاذته، عليم بما يستعيذ منه، والسمع هنا المراد به: سمع الإجابة ، لا السمع العام . فهو مثل قوله « سمع الله لمن حده » وقول الخليل صلى الله عليه وسلم ( ٢٩: ١٤ إن ربى لسميع الدعاء ) ومرة يقربه بالعلم ، ومرة بالبصر ، لاقتضاء حال المستعيذ ذلك . فإنه يستعيذ به من عدو يعلم أن الله يراه ، ويعلم كيده وشره . فأخبر الله تعالى هذا المستعيذ أنه سميع لاستعادته ، أي مجيب ، عليم بكيد عدوه ، يراه و يبصره ، لينبسط أمل المستعيذ ، و يقبل بقلبه على الدعاء عليم بكيد عدوه ، يراه و يبصره ، لينبسط أمل المستعيذ ، و يقبل بقلبه على الدعاء من المناه المناء المناه ال

ونأمل حكمة القرآن ، كيف جاء في الاستعادة من الشيطان الذي نعلم وجوده ولا نراه بلفظ « السميع العليم » في الأعراف وحم السجدة . وجاءت الاستعادة من شر الإنس الذين يُؤفّسون و يرون بالأبصار بلفظ « السميع البصير » في سورة حم المؤمن . فقال ( ٤٠ : ٥٦ إن الذين يجادلون في آيات الله خير سلطان أناهم ، إن في صدورهم إلا كبر ما هم ببالغيه ، فاستعذ بالله إنه هو السميع البصير ) لأن أفعال هؤلاء أفعال معاينكة ترى بالبصر . وأما نزع الشيطان فوساوس ، وخطرات يلقيها في القلب ، يتعلق بها العلم . فأمر بالاستعادة بالسميع العليم فيها . وأمر بالاستعادة بالسميع العليم فيها . وأمر بالاستعادة بالسميع البصير في باب ما يرى بالبصر ، و يدرك بالروية . والله أعلم .

السبب الثاني: تقوى الله ، وحفظه عند أمره وبهيه . فن اتقى الله تولى الله حفظه ، ولم يَكِله إلى غيره . قال تعالى ( ١٢١:٣ و إن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم شيئاً ) وقال النبي صلى الله عليه وسلم العبد الله بن عباس « احفظ الله عفظك ، احفظ الله تجده تجاهك » فمن حفظ الله حفظه الله ، ووجده أمامه أينما توجه . ومن كان الله حافظه وأمامه فمين يخاف ؟ ومن يحذر ؟

السبب الثالث: الصبر على عدوه ، وأن لا يقاتله ولا يشكوه ، ولا يحدث نفسه بأذاه أصلا . فما نُصر على حاسده وعدوه بمثل الصبر عليه ، والتوكل على الله ولا يستطل تأخيره و بنيه . فإنه كما بني عليه كان بغيه جنداً وقوة المبغى عليه الحسود ، يقاتل به الباغى نفسه . وهو لا يشعر . فبغيه سهام يرميها من نفسه إلى نفسه . ولو رأى المبغى عليه ذلك لسره بغيه عليه . ولكن لضعف بصيرته لايرى

إلا صورة البغى ، دون آخره ومآله . وقد قال تعالى ( ٢٢ : ٢٠ ومن عاقب بمثل ما عُوقب به ثم بغى عليه لينصرنه الله ) فإذا كان الله قد ضمن له النصر ، مع أنه قد استوفى حقه أولا ، فكيف بمن لم يستوف شيئاً من حقه ، بل بغى عليه وهو صار ؟ وما من الذنوب ذنب أسرع عقو بة من البغى وقطيعة الرحم . وقد سبقت سنة الله : أنه لو بغى جبل على جبل لجعل الباغى منهما دَكاً.

انسبب الرابع: التوكل على الله ، فمن يتوكل على الله فهو حسبه ، والتوكل من أقوى الأسباب التي يدفع بها العبد ما لا يطيق من أذى الخلق وظلمهم وعدوانهم ، وهو من أقوى الأسباب في ذلك . فإن الله حسبه ، أي كافيه ، ومن كان الله كافيه وواقيه فلا مطمع فيه لعدوه ، ولا يضره إلا أذى لابد منه ، كالحر والبرد ، والجوع والعطش ، وإما أن يضره بما يبلغ منه مهاده فلا يكون أبداً .

وفرق بين الأذى الذى هو فى الظاعر إيذاء له ، وهو فى الحقيقة إحسان إليه وإضرار بنفسه ، و بين الضرر الذى يتشفى به منه . قال بعض السلف : جعل الله لحكل عمل جزاء من جنسه ، وجعل جزاء التوكل عليه نفس كفايته لعبده ، فقال ( ٦٠ : ٣ ومن يتوكل على الله فهو حسبه ) ولم يقل : نؤته كذا وكذا من الأجر كا قال فى الأعمال ، بل جعل نفسه سبحانه كافى عبده المتوكل عليه وحسبه ، وواقيه ، فلو توكل العبد على الله حق توكله وكادته السموات والأرض ومن فيهن لجعل له ر به مخرجا من ذلك ، وكفاه ونصره

وقد ذكرنا حقيقة التوكل وفوائده ، وعظم منفعته ، وشدة حاجة العبد إليه في «كتاب الفتح القدسي » وذكرنا هناك فساد من جعله من المقامات المعلولة ، وأنه من مقامات العوام . وأبطلنا قوله من وجوه كثيرة . وبينا أنه من أجلً مقامات العارفين ، وأنه كلا علا مقام العبد كانت حاجته إلى التوكل أعظم وأشد ، وأنه على قدر إيمان العبد يكون توكله .

وإبما المقصود هنا ذكر الأسباب التي يندفع بهـا شر الحاسد ، والعائن ، والساحر ، والباغي

السبب الخامس: فراغ القلب من الاشتغال به والفكر فيه ، وأن يقصد أن يمحوه من باله كما خطر له . فلا يلتفت إليه ، ولا يحافه ، ولا يملأ قلبه بالفكر فيه وهذا من أنفع الأدوية ، وأقوى الأسباب المعينة على ابدفاع شره . فان هذا بمنزلة من يطلبه عدوه ليمسكه ويؤذيه ، فاذا لم يتعرض له ولا تماسك هو وإياه ، بل انعزل عنه لم يقدر عليه . فاذا تماسكا وتعلق كل منهما بصاحبه ، حصل الشر وهكذا الأرواح سواء ، فاذا علق روحه وشبقها به ، وروح الحاسد الباغي متعلقة به يقظة ومناما ، لا يفتر عنه ، وهو يتمنى أن يتماسك الروحان و يتشبثا . فاذا تعلقت كل روح منهما بالأخرى عدم القرار ، ودام الشر ، حتى يهلك أحدثها . فاذا كل روح منه ، وصامها عن الفكر فيه والتعلق به ، وأن لا يخطره بباله . فاذا خطر بباله بادر إلى محو ذلك الخاطر ، والاشتغال بما هو أنفع له وأولى به . بق خطر بباله بادر إلى محو ذلك الخاطر ، والاشتغال بما هو أنفع له وأولى به . بق الحاسد الباغي يأكل بعضه بعضاً . فان الحسد كالنار ، فاذا لم تجد ما نأكله الحضها بعضا

وهذا باب عظيم النفع لأيامًا و إلا أصاب النفوس الشريفة والهمم العلية ، و بين الكيس الفطن و بينه حتى يدوق حلاوته وطيبه ونعيمه كأنه برى من أعظم عذاب القلب والروح اشتغاله بعدوه ، وتعلق روحه به ، ولا يرى شيئًا آلم لروحه من ذلك ، ولا يصدق بهذا إلا النفوس المطمئنة الوادعة اللينة ، التي رصيت بوكالة الله لها ، وعلمت أن نصره لها خبر من انتصارها هي لنفسها . فوثقت بالله ، وسكنت إليه ، واطعانت به ، وعلمت أن ضمانه حق ، ووعده صدق ، وأنه لا أوفى بعهده من الله ، ولا أصدق منه قيلا . فعلمت أن نصره لها أقوى وأثبت وأدوم ، وأعظم فائدة من نصرها هي لنفسها ، أو نصر مخلوق مثلها لها ، ولا يقوى على هذا إلا بالسبب السادس :

وهو الاقبال على الله ، والاخلاص له ، وجعل محبته ورضاه والاماية إليه في محل خواطر نفسه ، وأمانيها تدب فيهما دبيب تلك الخواطر شيئًا فشيئًا، حتى

يقهرها ويغمرها ويذهبها بالكاية . فتبقى خواطره وهواجسه وأمانيه كلها في محاب الرب، والتقرب اليه وتملقه وترضيه، واستعطافه وذكره، كما يذكر المحب التام المحبة محبو به المحسن إليه الذي قد استلأت جوانحه من حبه . فلا يستطيع قلبه انصرافًا عن ذكره ، ولا روحه انصرافًا عن محبته . فاذا صاركذلك فكيف يرضى لنفسه أن يجعل بيت أفسكاره وقلبه معمورا بالفكر في حاسده والباغي عليه ، والطريق إلى الانتقام منه ، والتدبير عليه ؟ هذا مالا ينسع له إلا قلب خراب لم تسكن فيه محبة الله و إجلاله ، وطلب مرضاته . بل إذا مَسَّة طَيْف من ذلك واجتاز ببابه من خارج ، ناداه حرس قلبه : إياك وحِمَى الملك . اذهب إلى بيوت الخانات التي كل من جاء حَلَّ فيها ، ونزل بها . مالَكَ ولبيت السلطان الذي أقام عليه اليزك وأدار عليه الحرس ، وأحاطه بالسور ، قال تعالى حكاية عن عدوه إبليس: أنه قال ( ٨٣: ٨٨ ، ٨٨ فبعزتك لأغويمهم أجمعين ، إلا عبادك منهم المخلصين ) فقال تعالى ( ١٥: ٢٢ إن عبادى ليس لك عليهم سلطان ) وقال ( ٦٦ : ٩٩ إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكاون إنمــا سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون ) وقال في حق الصديق يوسف صلى الله عليه وسلم ( ١٧ : ٢٤ كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنه من عباديا المخلصين)

فا أعظم سعادة من دخل هذا الحصن ، وصار داخل اليَزَك ، لقد آوى إلى حصن لاخوف على من تحصّ به . ولا ضيعة على من آوى إليه ، ولا مطمع للعدو فى الدنو اليه منه ( وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ) السبب السابع : تجريد التو به إلى الله من الدنوب التى سلطت عليه أعداءه . فإن الله تعالى يقول (٤٢: ٣٠ وما أصابكم من مصيبة فيما كسبت أيديكم ) وقال خير الخلق ، وهم أسحاب نبيه دونه صلى الله عليه وسلم (٣ : ١٦٥ أولما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها قلتم : أنّى هذا ؟ قل هو من عند أنفسكم )

فما سلط على العبد من يؤذيه إلا بذنب يعلمه أو لايعلمه ، ومالا يعلمه العبد من دنو به أضعاف مايعلمه منها . وما ينساد مما عمله أضعاف ما يذكره .

وفى الدعاء المشهور « اللهم إلى أعوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم . واستغفرك لما لاأعلم )

فا يحتاج العبد إلى الاستغفار منه عما لا يعلمه أضعاف أضعاف ما يعلمه . فما سلط عليه مؤذ إلا بذنب .

ولتى بعض السلف رجل فأغلظ له ونال منه ، فقال له : قف حتى أدخيل البيت ، ثم أخرج إليك فدخل فسجد لله وتضرع إليه وتاب ، وأناب إلى ربه . ثم خرج إليه فقال له : ماصنعت ؟ فقال : تبت إلى الله من الذنب الذي سلطك به على ".

وسنذكر إن شاء الله تعالى أنه ليس فى الوجود شر إلا الدنوب وموجباتها . فإذا عوفى العبد من الذنوب عوفى من موجباتها . فليس للعبد إذا بغى عليه وأوذى وتسلط عليه خصومه شيء أنقع له من التو بة النصوح .

وعلامة سعادته: أن يعكس فكره ونظره على نفسه وذنو به وعيو به ، في فيستغل بها و باصلاحها و بالتو به منها . فلا يبقى فيه فراع لتدبر ما نزل به ، بل يتولى هو النو بة و إصلاح عيو به . والله يتولى نصرته وحفظه ، والدفع عنه ولا بد . فما أسعده من عبد ، وما أبركها من بازلة نزلت به . وما أحسن أثرها عليه ، ولكن التوفيق والرشد بيدا الله . لامانع لما أعطى ، ولا معطى لما منع . فما كل أحد يوفق لهذا . لامعرفة به ، ولا إرادة له ، ولا قدرة عليه ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

السبب الثامن: الصدقة والاحسان ما أمكنه. فإن لذلك تأثيرا عجيبا في دفع البلاء، ودفع المين، وشر الحاسد. ولو لم يكن في هذا إلا بتجارب الأمم قديما وحديثاً لسكفى به فا تكاد العين والحسد والأذى يتسلط على محسن متصدق، وإن أصابه شيء من ذلك كان معاملا فيه باللطف والمعونة والتأييد. وكانت له فيه العاقبة الحيدة.

فالمحسن المتصدق في خفارة إحسانه وصدقته، عليــه من الله جُنَّة واقية، وحصن حصين .

و بالجلة : فالشكر حارس النعمة من كل مايكون سببا لزوالها .

ومن أقوى الأسباب: حسد الحاسد والعائن. فإنه لايفتر ولا يني ، ولا يبرد قلبه حتى تزول النعمة عن المحسود. فحينئذ يبرد أنينه ، وتتطفى ، ناره ، لا أطفأها الله . فما حرس العبد نعمة الله عليه بمثل شكرها ، ولا عرضها للزوال بمثل العمل فيها بمعاصى الله . وهو كفران النعمة . وهو باب إنى كفران المنع .

فالمحسن المتصدق يستخدم جندا وعسكرا يقاتلون عنه وهو نائم على فراشه . فمن لم يكن له جند ولا عسكر ، وله عدو . فإنه يوشك أن يظفر به عدوه ، وإن تأخرت مدة الظفر . والله المستعان .

السبب التاسع: وهو من أصعب الأسباب على النفس، وأشقها عليها، ولا يوفق له إلا من عَظُم حظه من الله \_ وهو إطفاء نار الحاسد والباغى والمؤذى بالإحسان إليه . فكلما ازداد أذًى وشرًّا و بغيًا وحسدًا ازددت إليه إحسانا، وله نصيحة ، وعليه شفقة . وما أظنك تُصدِّق بأن هذا يكون ، فضلاً عن أن تتعاطاه فاسمع الآن قوله عز وجل ( ٤١ : ٣٤ \_ ٣٦ ولا تستوى الحسنة ولا السيئة، ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك و بينه عداوه كأنه ولي حيم . وما يكفّاها إلا الذين صبروا . وما يُلقّاها إلا ذو حظ عظيم . و إما ينزغنك من الشيطان نَزْعُ فاستعذ بالله . إنه هو السميع العليم ) وقال (٢٨ : ٤٥ أولئك يؤتون أجرهم مرتين عاصبروا ، و يدر ون بالحسنة السيئة . ومما رزقناهم ينفقون )

وتأمل حال النبى صلى الله عليه وسلم إذ ضربه قومه حتى أدموه . فجعــل يَسْلُت الدم عنه ، ويقول «اللهم اغفر لقومى فإنهم لايعلمون» كيف جمع فى هذه الكلمات أربع مقامات من الاحسان ، قابل بها إساءتهم العظيمة إليه ؟

بأنهم لایعلمون . والرابع: استعطافه لهم باضافتهم إلیه . فقال « اغفر لقومی » کا یقول الرجل لمن یشفع عنده فیمن یتصل به : هذا ولدی : هذا غلامی . هذا صاحبی ، فَهَبْهُ لی .

واسمع الآن ماالذي يسهل هذا على النفس، و يطيبه إليها و يُدُهمها به اعلم أن لك ذنوبا بينك و بين الله ، تخاف عواقبها ، وترجوه أن يعفو عنها و يغفرها لك و يهبها لك . ومع هذا لايقتصر على مجرد العفو والمسامحة ، حتى ينعم عليك و يكرمن ، و يجلب إليك من المنافع والاحسان فوق ماتؤمله . فإذا كنت ترجو هذا من ربك، وتحب أن يقابل به إساءتك ، فما أولاك وأجدرك أن تعامل به خلقه ، وتقابل به إساءتهم ؟ ليعاملك الله تلك المعاملة . فإن الجزاء من جنس العمل فكما تعمل مع الناس في إساءتهم في حقك يفعل الله معك في ذنو بك و إساءتك، جزاء وفاقا . فانتقم بعد ذلك ، أو اعف ، وأحسن أو اترك . فكما تدين تدان ، وكما تفعل مع عباده يفعل معك (1).

فمن تصور هذا المدى ، وشغل به فكره . هان عليه الإحسان إلى مول أساء إليه .

وهذا مع ما يحصل له بذلك من نصر الله ومعيته الخاصة . كما قال النبي صلى الله عليه وسلم للذى شكى إليه قرابته ، وأنه يحسن اليهم ، وهم يسيؤون اليه . فقال « لايزال ممك من الله ظهير ، مادمت على ذلك »

هذا مع ما يتعجله من ثناء الناس عليه ، ويصيرون كلهم معه على خصمه .

<sup>(</sup>١) وفى هذا أثرل الله فى شأن الصديق رضى الله عنه حين أقسم أن لا ينفق على مسطح ، لما خاص فى حديث الإفك ( ٢٤ : ٢٧ ولا يأتل أولو الفضل منكم والسعة أن يؤتوا أولى الفرى والمساكين والمهاجرين فى سبيل الله . وليعفوا وليصفحوا . ألا تحبون أن يغفر الله لكم ؟ والله غفور رحم )

فإن كل من سمع أنه محسن إلى ذلك الغير ، وهو مسى، إليه . وجد قلبه ودعاءه وهمته مع المحسن على المسى، وذلك أمر فطرى ، فطر الله عليه عباده . فهو بهذا الإحسان ، قد استخدم عسكرا لا يعرفهم ولا يعرفونه ، ولا يريدون منه إقطاعاً ولا خبزا .

هذا مع أنه لابد له مع عدوه وحاسده من إحدى حالتين: إما أن يملكه باحسانه ، فيستعبده وينقاد له ، ويذل له ، ويبقى الناس إليه . وإما أن يفتت كبده ويقطع دابره ، إن أقام على إساءته اليه . فإنه يذيقه باحسانه أضعاف ما ينال منه بانتقامه ، ومن جرب هذا عرفه حق المعرفة . والله هو الموفق والمعين . بيده الخاير كله ، لا إله غيره ، وهو المسؤل أن يستعملنا وإخواننا في ذلك بمنه وكرمه .

وفى الجملة: فنى هذا المقام من الفوائد مايزيد على مائة منفعة للعبد عاجلة وآجلة. سنذكرها في موضع آخر إن شاء الله تعالى.

السبب العاشر : وهو الجامع لذلك كله ، وعليه مدار هذه الأسباب ، وهو تجريد التوحيد ، والترحل بالفكر في الأسباب إلى المسبب العزيز الحكيم ، والعلم بأن هذه الآلات بمنزلة حركات الرياح ، وهي بيد محركها ، وفاطرها و بارثها ، ولا تضر ولا تنفع إلا بإذبه . فهو الذي يحسن عبده بها . وهو الذي يصرفها عنه وحده لا أحد سواه . قال تعالى (١٠٠: ١٠٧ و إن يمسلك الله بضر فلا كاشف له إلا هو ، و إن يردك بخير فلا راد لفضله ) وقال النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عباس رضى الله عنها « واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء كتبه الله لك ، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء كتبه الله عليك » .

فإذا جرد العبد التوحيد فقد خرج من قلبه خوف ماسواه ، وكان عدوه أهون عليه من أن يخافه مع الله ، بل يفرد الله بالمخافة وقد أمنه منه . وخرج من أهيم الله عليه من أن يخافه مع الله ، بل يفرد الله بالمخافة وقد أمنه منه . وخرج من

قلبه اهتمامه به ، واشتغاله به وفكره ميه ، وتجرد لله محبة وخشية و إبابة وتوكلا ، واشتغالا به عن غيره ، فيرى أن إعماله فكره فى أمر عدوه وخوفه منه واشتغاله به من نقص توحيده ، و إلا فلو جرد توحيده لكان له فيه شغل شاغل ، والله يتولى حفظه والدفع عنه ، فإن الله يدافع عن الذين آمنوا ، فإن كان مؤمناً بالله فالله يدافع عنه ولابد . و بحسب إيمانه يكون دفاع الله عنه . فإن كل إيمانه كان دفع الله عنه أتم دفع ، و إن مزج ، مزج له . و إن كان مرة ومرة فالله له مرة ومرة ، كا قال بعض السلف : من أقبل على الله بكليته أقبل الله عليه جملة . ومن أعرض عن الله بكليته أعرض الله عنه جملة . ومن أعرض عن الله بكليته أعرض الله عنه جملة . ومن كان مرة ومرة فالله له مرة ومرة .

فالتوحيد حصن الله الأعظم الذي من دخله كان من الآمنين ، قال بعض السلف : من خاف الله خافه كل شيء . ومن لم يخف الله أخافه من كل شيء هذه عشرة أسباب بندفع بها شر الحاسد والعائن والساحر ، وليس له أنفع من التوجه إلى الله و إقباله عليه ، وتوكله عليه ، وثقته به ، وأن لا يخاف معه غيره ، بل يكون خوفه منه وحده ، ولا يرجو سواه ، بل يرجوه وحده ، فلا يعلق قلبه بغيره ، ولا يستغيث بسواه ، ولا يرجو إلا إياه . ومتى علق قلبه بغيره ورجاه وخافه : و كل إليه وخدل من جهته . فمن خاف شيئاً غير الله سلط عليه . ومن رجا شيئاً سوى الله خدل من جهته و حرم خيره . هذه سنة الله في خلقه . ولن تحد لسنة الله تبديلا

#### فصــــــل

فقد عرفت بعض مااشستملت عليه هذه السورة من القواعد النافية المهمة التي لا غنى للعبد عنها في دينه ودنياه ، ودلت على أن نفوس الحاسدين وأعينهم لها تأثير ، وعلى أن الأرواح الشيطانية لها تأثير بواسطة السحر والنَّفْث في المُقد . وقد افترق العالم في هذا المقام أر بع فرق .

فَعْرَقَةً : أَنْكُوتُ تَأْثَيْرِ هَذَا وَهَذَا . وَهُمْ فَرَقَتَانَ .

ورقة: اعترفت بوجود النفوس الناطقة والجن ، وأنكرت تأثيرهما البتة . وهذا قول طائفة من المتكلمين ممن أنكر الأسباب والقوى والتأثيرات .

وفرقة أنكرت وجودهما بالكلية . وقالت : لا وجود لنفس الآدمي سوى هذا الهيكل المحسوس ، وصفاته وأعراضه فقط . ولا وجود للجن والشياطين سوي أعراض قائمة به . وهذا قول كثير من ملاحدة الطبائعيين وغيرهم من الملاحدة المنتسبين إلى الإسلام . وهو قول شذاذ من أهل الكلام الذين ذمهم السلف ، وشهدوا عليهم بالبدعة والضلالة .

الفرقة الثانية : أنكرت وجود النفس الإنسانية المفارقة للبدن ، وأقرت بوجود الجن والشياطين ، وهذا قول كثير من المتكلمين من المعتزلة وغيرهم .

الفرقة الثالثة: بالعكس، أقرت وجود النفس الناطقة المفارقة البدن، وأنكرت وجود الجن والشياطين. وزعمت أنها غير خارجة عن قوى النفس وصفاتها. وهذا قول كثير من الفلاسفة الإسلاميين وغيرهم.

وهؤلاء يقولون إن مايوجد فى العالم من التأثيرات الغريبة والحوادث الخارقة فهو من تأثيرات النفس، و يجعلون السحر والكهانة كله من تأثير النفس وحدها، بغير واسطة شيطان منفصل، وابن سينا وأتباعه على هذا القول، حتى إنهم يجعلون معجزات الرسل من هذا الباب.

و يقولون إنما هي من تأثيرات النفس في هيولي العالم .

وهؤلاء كفار بإجماع أهل الملل. ليسوا من أتباع الرسل جملة .

الفرقة الرابعة : وهم أتباع الرسل، وأهل الحق: أقروا بوجود النفس الناطقة المفارقة للبدن ، وأقروا بوجود الجن والشياطين ، وأثبتوا ماأثبته الله تعالى من صفاتهما وشرها ، واستعادوا بالله منه . وعلموا أنه لا يعيذهم منه ، ولا يجيرهم الا الله .

فهؤلاء أهل الحق . ومن عداهم مفرط فى الباطل ، أو معه باطل وحق والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم .

فهذا ما يسر الله من الكلام على سورة الفلق.

# سورة الناس

بسم الله الرحمن الرحيم

قول الله تعالى ذكره :

(قل أعوذ برب الناس . ملك الناس . إله النـاس . من شر الوسواس الحناس . الذي يوسوس في صدور الناس . من الجنة والناس ) قد تضمنت أيضاً استعادة ، ومستعاداً به ، ومستعاداً منه .

فالاستعادة تقدمت .

وأما المستعاذ به: فهو الله ( رب الناس . ملك الناس . إله الناس ) فذكر ربوبيته للناس ، وملكه إياهم ، وإلهيته لهم ، ولا بد من مناسبة ف ذكر ذلك في الاستعادة من الشيطان ، كما تقدم .

فذكر أولا معنى هــذه الإضافات الثلاث . ثم وجه مناســبتها لهذه الاستعاذة ، فنقول :

الإضافة الأولى: إضافة الربوبية المتضمنة لحقهم وتدبيرهم ، وتربيهم ، و إصلاحهم ، وجلب مصالحهم ، وما يحتاجون إليه ، ودفع الشر عنهم ، وحفظهم مما يفسدهم . هذا معنى ربوبيته لهم . وذلك يتضمن قدرته التامة . ورحمته الواسمة ، وإحسانه ، وعلمه بتفاصيل أحوالهم ، وإجابة دعواتهم ، وكشف كرياتهم الإضافة الثانية : إضافة الملك : فهو ملكهم المتصرف فيهم : وهم عبيده ومماليكه ، وهو المتصرف لهم المدير لهم كما يشاء ، النافذ القدرة فيهم ، الذي له

السلطان التام عليهم ، فهو ملكهم الحق : الذي إليه مفزعهم عند الشدائد والنوائب، وهو مستفائهم ومَعادهم وملجأهم. فلا صلاح لهم ولاقيام إلا به و بتدبيره فليس لهم ملك غيره يهر بون إليه إذا دهمهم العدو ، و يستصرخون به إذا نزل العدو بساحتهم.

الأضافة الثالثة : إضافة الإلهية . فهو إلههم الحق ، ومعبودهم الذى لا إله لهم سواه ولا معبود لهم غيره . فكما أنه وحده هو ربهم ومليكهم لم يشركه في ربو بيته ولا في مالكه أحد ، فكذلك هو وحده إلههم ومعبودهم . فلا ينبغى أن يجعلوا معه شريكا في إلهيته ، كما لا شريك معه في ربو بيته وملكه .

وهذه طريقة القرآن يحتج عليهم باقرارهم بهذا التوحيد على مأأنكروه من توحيد الإلهية والعبادة .

و إذا كان وحده هو ر بنا وملكنا و إلهنا ، فلا مفزع لنا فى الشدائد سواه . ولا ملجأ لنا منه إلا إليه . ولا معبود انسا غيره . فلا ينبغى أن يُدْعَى ولا يخاف ولا يرجى ، ولا يُحَب سواه ، ولا يُذَلَّ لغيره ، ولا يخضع لسواه ، ولا يتوكل إلا عليه ، لأن من ترجوه وتخافه وتدعوه وتتوكل عليه : إما أن يكون مربيّك والفيم بأمورك ، ومتولى شأنك وهو ر بك ، فلا رب سواه ، أو تكون مملوكه وعبده الحق ، فهو ملك الناس حقاً ، وكلهم عبيده ومماليكه، أو يكون معبودك و إلهنك الذى لا تستغنى عنه طرفة عين ، بل حاجتك إليه أعظم من حاجتك إلى حياتك وروحك ، وهو الإله الحق إله الناس الذى لا إله لهم سواه .

فن كان ربهم وملكهم و إلههم فهم جديرون أن لا يستعيذوا بغيره ، ولا يستندوا بغيره ، ولا يستندوا بسواه ، ولا يلجأوا إلى غير حماه ، فهو كافيهم وحسبهم وناصرهم ووليهم ، ومتولى أمورهم جميعاً بر بو بيته وملكه و إلهيته لهم ، فكيف لا يلتجى ، العبد عند النوازل ونزول عدوه به إلى ر به ومالكه و إلهه ؟ .

فظهرت مناسبة هذه الإضافات الثلاث للاستعادة : من أعدى الأعداء وأعظمهم عداوة ، وأشدهم ضرراً ، وأبلغهم كيداً .

ثم إنه سبحانه كرر الإسم الظاهر ، ولم يوقع المضر موقعه ، فيقول : رب الناس وملكم م و إلهم عند كل الناس وملكم م و إلهم عند كل السم من أسمائه ، ولم يعطف بالواو لما فيها من الإيذان بالمغايرة .

والمقصود: الاستعادة بمجموع هذه الصفات، حتى كأمها صفة واحدة..

وقدم الربو بية لعمومها وشمولها لكل مربوب .

وأخر الإلهاية لخصوصها لأنه سبحانه إنما هو إله مَنْ عبده ووحده واتخذه دون غيره إلهاً . فمن لم يمبده ويوحده فليس بإلهه . و إن كان فى الحقيقة لاإله له سواه ، ولكن المشرك ترك إلهه الحق واتخذ إلهاً غيره باطلاً .

ووسط صفة الملك بين الربو بية والإلهية لأن الملك هو المتصرف بقوله وأمره . فهو المطاع إذا أمر وملكه لهم تابع لخلقه إياهم . فملكه من كال ربو بيته . وكونه إلههم الحق من كال ملكه . فر بويته تستلزم ملكه وتقتضيه . وملكه يستلزم إلهيته : يقتضيها ، فهو الرب الحق ، الملك الحق ، الإله الحق ، خلقهم بربو بيته وقهرهم عملكه . واستعبدهم بإلهيته .

فتأمل هذه الجلالة ، وهذه العظمة ، التي تضمنتها هذه الألفاظ الثلاثة على أبدع نظام ، وأحسن سياق « رب الناس ، ملك الناس ، إله الناس »

وقد اشتملت هـ ده الإضافات الثلاث على جميع قواعد الإيمان ، وتضمنت معانى أسمائه الحسني .

أما تضمها لمعانى أسمائه الحسنى : فإن الرب هو القادر الخالق ، البارى، المصور ، الحى القيوم ، العلم السميع البصير ، المحسن المنع ، الجواد المعطى المانع ، الضار النافع ، المقدم المؤخر ، الذي يضل من يشاء ، ويهدى من يشاء ، ويسعد

من يشاء ، و يشقى من بشاء ، و بعز من يشاء ، و يذل من يشاء - إلى غير ذلك من معانى ر بو بيته التى له منها ما يستحقه من الأسهاء الحسنى .

وأما الملك: فهو الآمر الناهى ، المعز المذل ، الذى يصرّف أمور عباده كا يحب ، ويقلّبهم كا يشاء . وله من معنى الملك ما يستحقه من الأساء الحسنى ، كالعزيز ، الجبار المتكبر ، الحكم العدل ، الخافض الرافع ، المعز المذل ، العظيم الجليل الكبير ، الحسيب المجيد ، الوالى المتعالى ، مالك الملك ، المقسط الجامع \_ الى غير ذلك من الأسماء العائدة إلى الملك .

وأما الإله: فهو الجامع لجميع صفات الكال ونعوت الجلال. فيدخل في هذا الإسم جميع الأساء الحسنى. ولهذا كان القول الصحيح: أن « الله » أصله الإله. كا هو قول سيبويه وجمهور أصحابه ، إلا من شذ منهم ، وأن اسم الله تعالى هو الجامع لجميع معانى الأساء الحسنى والصفات العلى . فقد تضمنت هذه الأساء الثلاثة جميع معانى أسمائه الحسنى . فكان المستعيذ بها جديراً بأن يعاذ و يحفظ ، و يمنع من الوسواس الخناس ولا يسلط عليه .

وأسرار كلام الله أجل وأعظم من أن تدركها عقول البشر . و إنما غاية أولى العمد الاستدلال بما ظهر منها على ما وراءه ، وأن نسبة باديه إلى الخاف يسير .

### فصــــــــــل

وهــذه السورة مشتملة على الاستعادة من الشر الذى هو سبب الدنوب والمعاصى كلها . وهو الشر الداخل فى الإنسان ، الذى هو منشأ العقو بات فى الدنيا والآخرة .

فسورة الفلق: تضمنت الاستعادة من الشر الذي هو ظلم الغمير له بالسحر والحميد . وهو شر من خارج .

وسورة الناس: تصمنت الاستعادة من الشر الذي هو سبب ظلم العبد نفسه وهو شر من داخل.

فالشر الأول : لايدخل تحت التكليف ، ولا يطلب منه الكف عنه . لأنه ليس من كسبه .

والشر الثانى فى سورة الناس: يدخل تحت التكليف، ويتعلق به النهى .. فهذا شر المعائب. والأول شر المصائب. والشركله يرجع إلى العيوب والمصائب. ولا ثالث لهما.

فسورة الفلق تتضمن الاستعادة من شر المصيبات. وسورة الناس تتضمن الاستعادة من شر العيوب التي أصلها كلها الوسوسة .

#### فصل

إذا عرف هذا ، فالوسواس : فَعْلال مِن وَسُوس .

وأصل الوسوسة : الحركة أو الصوت الخفي الذي لا يحس ، فيحترز منه

فالوسواس: الالقاء الخفى فى النفس، إما بصوت خفى لا يسمعه إلا من ألتى إليه، و إما بغير صوت ،كما يوسوس الشيطان إلى العبد.

ومن هذا : وسُوسة الحلى وهو حركته الخفية في الأذن

والظاهر ـ والله أعلم ـ أمها سميت وسوسة لقربها ، وشدة مجاورتها لمحل الوسوسة من شياطين الإنس ، وهو الإذن . فقيل : وسوسة الحلى . لأنه صوت مجاور للأذن ، كوسوسة الـكلام الذي يلقيه الشيطان في أذن من يوسوس له

ولما كانت الوسوسة كلاما يكرره الموسوس ، ويؤكده عند من يلقيه إليه كرروا لفظها بإزاء تكرير معناها . فقالوا: وسوس وسوسة . فراعوا تكرير اللفظ ليفهم منه تكرير مساه .

ونظير هذا : ما تقدم من متابعتهم حركة اللفظ بإزاء متابعة حركة معناه ، كالدوران ، والغليان ، والنزوان ، وبابه .

ونظير ذلك : زُلزل ، ودكدك ، وقلقل ، وكبكب الشيء . لأن الزلزَّلة حركة

متكررة . وكذلك الدكدكة ، والقلقلة . وكذلك كبكب الشيء : إذا كبه في مكان بعيد ، فهو يُكبُّ فيه كبا بعد كب كقوله تعالى (٢٦:٤٩ فكبكبوا فيها هم والفاوون) ومثله : رَضْرَضه إذا كرر رَضَّه مرة بعد مرة . ومثله : ذَرْذَره ، إذا ذره شيئاً بعد شيء . ومثله صرصر : الباب : إذا تكرر صريره . ومثله : مَطْمَطُ الكلام : إذا مططه شيئاً بعد شيء . ومثله : كفكف الشيء : إذا كرركفة ، وهوكثير .

وقد علم بهذا أن من جعل هذا الرباعي بمعنى الثلاثى المضاعف لم يصب، لأن الثلاثى لا يدل على تكرار ، بخلاف الرباعى المكرر ، فإذا قلت : ذَرّ الشيء وصر الباب ، وكفّ الثوب ، ورض الحبّ : لم يدل على تكرار الفعل ، بخلاف ذرذر ، وصرصر ، ورضرض ، ونحوه

فتأمله. فانه مطابق للقاعدة العربية فى الحذو بالألفاظ حذو المعانى . وقد تقدم التنبيه على ذلك . فلا وجه لاعادته

وكذلك قولهم : عَج العجل : إذا صوت . فان تابع صوته ، قالوا : عجعج . وكذلك . ثَجَّ الماء إذا صُبَّ . فان تكرر ذلك قيل : ثجثج

والمقصود : أن الموسوس لما كان يكرر وسوسته و يتابعها ، قيل : وسوس

### فصل

إذا عرف هذا. فاختلف النحاة فى لفظ الوسواس: هل هو وصف،أومصدر؟ على قولين . ونحن نذكر حجة كل قول . ثم نبين الصحيح من القولين بعون الله وفضله .

فأما من ذهب إلى أنه مصدر فاحتج بأن الفعل منه فعلل، والوصف من عمل إنما هو مُفعلَل، كدحرَج، ومُسرُ هف، ومبيطر، ومسيطر، وكذلك عو من فعل بوزن مَفْعَل، كقطع، وتحرج، و بابه . فلوكان الوسواس صفة لقيل: موسوس ، ألا ترى أن اسم الفاعل من زلزل : مُزلز ل ، لازلزال . وكذلك من دكدك: مدكدك . وهو مطرد . فدل على أن الوسواس مصدر وصف به على وجه المبالغة . أو يكون على حذف مضاف ، تقديره : ذو الوسواس

قالوا: والدليل عليه أيضاً قول الشاعر:

\* تسمع للحلي بهما وسواساً \*

فهذا مصدر بمعنى الوسوسة سواء

قال أصحاب القول الآخر : الدليل على أنه وصف : أن فعلل ضربان .

أحدها: صحيح لا تكرار فيه ، كدخرج، وسرهف، و بيطر. وقياس مصدر هــــذا الفَعْلَة ، كالدخرجة والسرهفــة ، والبيطرة ، والفِعْلان \_ بكسر الفاء \_ كالسر الفاء \_ كالسر الفاء \_ كالسر الماء \_ كا

كالسِّرهاف والدحراج. والوصف منه : مفعلل كدحرج ومبيطر.

والثانى: فَعَلَ الثنائى المسكرر كزلل ، ودكدك ووسوس .وهذا فرع على فعلل المجرد عن التكرار . لأن الأصل السلامة من التكرار . ومصدر هذا النوع والوصف منه : مساو لمصدر الأول ووصفه . فمصدره يأتى على القَعْللة ، كالوسوسة ، والزلزلة ، والفِعْلل كالزلزال

وأقيس المصدرين وأولاهما بنوعي فعلل : الفعلال . لأمرُ بن

أحدهما: أن فعلل مشاكل لأفعل فى عدد الحروف وفتح الأول والثالث والرابع وسكون الثانى . فجعل إفعال مصدر أفعل ، وفعلال مصدر فعلل ليتشاكل المصدران ، كما يتشاكل الفعلان . فكان الفعلال أولى بهذا الوزن من الفعللة

الثانى: أن أصل المصدر أن بخالف وزنه وزن فعله ، ومحالفة فعلال لفعلل أشد من مخالفة فعللة ، أو نساويا في أشد من مخالفة فعللة له . فكان فعلال أحق بالمصدرية من فعللة ، أو نساويا في الاطراد ، مع أن فعللة أرجح في الاستعال وأكثر . هذا هو الأصل .

وقد جاءوا مصدر هذا الوزن المكرر مفتوح الفاء . وقد جاءوا

فقالوا: وسوس الشيطان وَسواسا ، ووعوع الكلب وَعواعا . إذا عوى ،

وعظعظ السهم (1) عظعاظا . والجارى على القياس فعلال بكسر الفاء أو فعللة . وهذا المفتوح نادر . لأن الرباعى الصحيح أصل للمتكرر ولم يأت مصدرالصحيح ، مع كونه أصلا ، إلا على فعللة وفعلال بالكسر . فلم يحسن بالرباعى المكرر ، لفرعيته ، أن يكون مصدره إلا كذلك . لأن الفرع لا يخالف أصله ، بل يحتذى فيه حدوه . وهذا يقتضى أن لا يكون مصدره على فعلال بالفتح . فإن شذ خفظ ولم يزد عليه

قالوا: وأيضاً فإن فعلالا المفتوح الفاء قد كثر وقوعه صفة مصوغة من فعلل المكرر، ليكون فيه نظير فعال من الثلاثي. لأنهما متشاركان وزنا. فاقتضى ذلك أن لا يكون لفعلال من المصدرية نصيب، كما لم يكن لفعال فيها نصيب. فلذلك استندروا وقوع وسواس، ووعواع، وعظماظ مصادر. و إنما حقها أن تكون صفات دالة على المبالغة في مصادر هذه الأفعال.

قالوا: و إذا ثبت هذا: فحق ماوقع منها محتملا للمصدرية والوصفية أن يحمل على الوصفية أن يحمل على الأكثر الغالب، وتجنباً للشاذ.

فهن زعم أن الوسواس مصدر مضاف إليه « ذو » تقديراً . فقوله خارج عن القياس والاستعمال الغالب .

و يدل على فساد ما ذهب إليه أمران .

أحدهما : أن كل مصدر أضيف إليه « ذو » تقديراً ، فتجرده للمصدرية أكثر من الوصف به . كرضي وصوم وفطر ، وفعلال المفتوح لم يثبت نجرده للمصدرية إلا في ثلاثة ألفاظ فقط : وسواس ، ووعواع ، وعظماظ ، على أن منع المصدرية في هذا ممكن . لأن غاية ما يمكن أن يستدل به على المصدرية قولهم : وسوس إليه الشيطان وسواساً ، وهذا لا يتمين للمصدرية ، لاحمال أن يراد به

<sup>(</sup>۱) فى القاموس : عظعظ السهم عظعظة وعظعاظا بالكسر ــ ارتعش فى مضيه والتوى

الوصفية: وينتصب وسواساً على الحال ، ويكون حالاً مؤكدة . فإن الحــال قد يؤكد بهــا عاملها الموافق لها لفظاً ومعى ، كقوله تعالى (٤: ٧٩ وأرسلناك للناس رسولا) و (١٦: ١٦سخر لــكم الليل والبهار والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره)

نعم، إنما تتعين مصدرية الوسواس إذا سمع: أعوذ بالله من وسواس الشيطان ونحو ذلك مما يكون الوسواس فيه مضافاً إلى فاعله ، كما سمع ذلك في الوسوسة . ولكن أين لكم ذلك ؟ فهاتوا شاهده . فبذلك يتعين أن يكون الوسواس مصدراً لا بانتصابه بعد الفعل .

الوجه الثاني من دنيل فساد من زع أن « وسواساً » مصدر مضاف إليه « ذو » تقديراً : أن المصدر المضاف إليه « ذو » تقديراً لا يؤنث ولا يثني ولا يجمع . بل يلزم طريقة واحدة ، ليعلم أصالته في المصدرية ، وأنه عارض الوصفية فيقال : امرأة صوم ، وامرأتان صوم ، ونساء صــوم لأن المعني ذات صوم وذاتا صوم، وذوات صوم وفعلال الموصوف به ليس كذلك بل يثني و يجمع و يؤنث فنقول: رجل تُرثار، وامرأة تُرثارة، ورجال تُرثارون، وفي الحديث «أبغضكم إِلَىَّ الْمُرْبَارُونَ الْمُتَفَيِّمِقُونَ » وقالوا : ريح رفرافة ، أي تحرك الأشحــار ، وريح سفسافة أى تنخل التراب، ودرع فصفاضة أى متسعة ، والفعل من ذلك كله فعلل، والمصدر فعللة و فيعلال بالكسر ، ولم ينقل في شيء من ذلك فعلال بالفتح وكذلك قالوا: تمتام وفأفاء، ولصلاض، أيماهر في الدلالة، وفَجفاج كثير البكلام وهَرهار أي ضحاك ، وكمكاه ، ووطواط أي ضعيف ، وحشحاش ، وعسماس أى حفيف. وهو كثير ﴿ ومصدره كاه الفعللة،والوصف فعلال؛النتج، ومثله هفهاف أى خميص، ومثله دحداح، أي قصير، ومثله: بجباج أي جسيم، وتختاخ : أي أَلْكُنَ ، وشَمْشَام : أي سريع ، وشي خَبْخَاش أي مصوت ، وقعقاع مِثْلُه ، وأسد قَصْقاض : أي كالمِير ، وحَيَّة نَصْناض : تحرك لسامها . فقد رأيت فعلال في هذا كله وصفاً لا مصدراً . فما بال الوسواس أُخرج عن نظائره وقياس بابه ؟

فثبت أن وسواساً وصف لا مصدر ، كثرثار ، وتمتام ، ودحداح وبابه .

ويدل عليه وجه آخر : وهو أنه وصفه بما يستحيل أن يكون مصدراً ، بل هو متمين في الوصفية ، وهو « الخناس» فالوسواس ، والخناس : وصفان لموصوف محذوف . وهو الشيطان .

وحسَّن حذف الموصوف همنا غلبة الوصف ، حتى صاركالعلم عليه.والموصوف إنما يقبح حذفه إذاكان الوصف مشتركا . فيقع اللبسكالطويل والقبيح ، والحسن ونحوه ، فيتعين ذكر الموصوف ليعلم أن الصفة له لا لغيره .

فأما إذا غلب الوصف واختص، ولم يعرض فيه اشتراك . فإنه يجرى مجرى الاسم، ويحسن حذف الموصوف : كالمسلم والكافر، والبر، والفاجر، والقاصى، والدانى، والشاهد والوالى، ونحو ذلك . فحذف الموصوف هنا أحسن من ذكره . وهذا التفصيل أولى من إطلاق من منع حذف الموصوف ولم يفصل .

وبما يدل على أن الوسواس وصف لا مصدر: أن الوصفية أغلب على ذملال من المصدرية كما تقدم. فلو أريد المصدر لأتى بذو المضافة إليه ليزول اللبس وتتمين المصدرية. فإن اللفظ إذا احتمل الأمرين على السواء فلا بد من قرينة تدل على تعيين أحدها. فكيف والوصفية أغلب عليه من المصدرية ?

وهذا بخلاف صوم وفطر و بابهما ، فأنها مصادر لا تلتبس بالأوصاف . فاذا جرت أوصافا علم أنها على حذف مضاف ، أو تنزيلا للمصدر منزلة الوصف ، مبالغة ، على الطريقتين في ذلك .

فتمين أن «الوسواس» هو الشيطان نفسه . وأنه ذات لا مصدر .والله أعلم .

#### فص\_\_\_ل

وأما الخناس: فهو فعال ، من خنس يخنس: إذا تواري واختفى ومنه قول أبى هريرة « لقينى النبى صلى الله عليه وسلم فى بعضطرق المدينة ، وأنا جنب . فانخنست منه » .

وحقيقة اللفظ: اختفاء بعد ظهور. فليست لمجرد الاختفاء. ولهذا وصقت بها الكواكب في قوله تعالى (١٥:٨١ فلا أقسم بالخنس) قال قتادة: هي النجوم تبدو بالليل وتخنس بالنهار، فتختفي ولا ترى . وكذلك قال على رضى الله عنه: هي الكواكب تخنس بالنهار فلا ترى .

وقالت طائفة: الخنس: هي الراجعة التي ترجع كل ليلة إلى جهة المشرق ، وهي السبعة السيارة .

قالوا: وأصل الخنوس: الرجوع إلى وراء . و «الخناس » مأخوذ من هذين المعنيين . فهو من الاختفاء والرجوع والتأخر . فإن العبد إذا غفل عن ذكر الله حثم على قلبه الشيطان ، وانبسط عليه ، و بذر فيه أنواع الوساوس التي هي أصل الذنوب كلها . فاذا ذكر العبد ربه واستعاذ به ، انخنس وانقبض ، كا ينخنس الشيء ليتوارى . وذلك الانخناس والانقباض : هو أيضاً تجمّع ورجوع ، وتأخر عن القلب إلى خارج . فهو تأخر ورجوع معه اختفاء .

وخنس وانحنس: بدل على الأمرين مماً. قال قتادة: الخناس: له خرطوم كرطوم الكلب في صدر الإنسان. فاذا ذكر العبد ربه خنس. ويقال: رأسه كرأس الحية. وهو واضع رأسه على ثمرة القلب يمنيه و بحدثه. فاذا ذكر الله خنس. وإذا لم يذكره عاد، ووضع رأسه يوسوس إليه و يمنيه.

وجيء من هذا الفعل بوزن فعال الذي للمبالغة دون الخالس والمنخلس : إيذاناً بشدة هرو به ورجوعه ، وعظم نفوره عند ذكر الله . وأن ذلك دأبه وديدنا لا أنه يعرض له ذلك عند ذكر الله أحياناً. بل إذا ذكر الله هرب وانخلس وتأخر . فان ذكر الله هو مقمعته التي يُقمَع بها ، كما يقمع المفسد والشرير بالمقامع التي تردعه من سياط وحديد وعِصِيّ ونحوها . فذكر الله يقمع الشيطان و يؤلمه و يؤذيه ، كالسياط والمقامع التي تؤذى من يضرب بها . ولهذا بكون شيطان المؤمن هزيلا ضئيلا مُضنَّى ، مما يعذبه المؤمن و يقمعه به من ذكر الله وطاعته .

وفى أثر عن بعض السلف: أن المؤمن يُنضى شيطانه كما 'ينضى الرجل بعير. فى السفر. لأنه كما اعترضه صب عليه سياط الذكر، والتوجه والاستغفار والطاعة. فشيطانه معه فى عذاب شديد. ليس بمنزلة شيطان الفاجر الذى هو معه فى راحة ودعة. ولهذا يكون قويا عاتياً شديداً.

فن لم يعذب شيطانه فى هـذه الدار بذكر الله تعالى وتوحيده واستغفاره وطاعته عذبه شيطانه فى الآخرة بعذاب النار . فلا بد لكل أحد أرب يعذب شيطانه أو يعذبه شيطانه .

وتأمل كيف جاء بناء «الوسواس» مكرراً لتكريره الوسوسة الواحدة مراراً ، حتى يعزم عليها العبد. وجاء بناء « الخناس » على وزن الفعال الذي يتكرر منه نوع الفعل . لأنه كلا ذكر الله انحنس ، ثم إذا غفل العبد عاوده بالوسوسة . فجاء بناء اللفظين مطابقاً لمعنييهما .

# فصــــــــــل

وقوله (الذي يوسوس في صدور الناس) صفة الله للشيطان . فذكر وسوسته أولا . ثم ذكر محلما ثانياً ، وأنها في صدور الناس الله .

وقد جمل الله للشيطان دخولا فى جوف العبد ونفوذاً إلى قلبه وصدره . فهو يجرى منه مجرى الدم . وقد وكل بالعبد فلا يفارقه إلى المات .

وفي الصحيحين من حديث الزهري عن على بن حسين عن صفية بنت حُبَسي "

قالت «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم معتكفاً، فأتيته أزوره ليلا . فحدثته . ثم قمت ، فانقلبت ، فقام معى ليقلبنى . وكان مسكمها فى دار أسامة بن زيد ، فر رجلان من الأنصار . فلما رأيا النبى صلى الله عليه وسلم أسرعا . فقال : النبى صلى الله عليه وسلم على رسلكما ، إنها صفية بنت حبى . فقالا : سبحان الله يارسول الله افقال : إن الشيطان بحرى من الإنسان مجرى الدم . و إنى خشيت أن يقذف فى قلو بكما سوءاً \_ أو قال \_ شيئاً » .

وفى الصحيح أيضاً عن أبى سلمة بن عبد الرحمن عن أبى هر برة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إذا نودى بالصلاة أدبر الشيطان وله ضراط . فاذا قضى أقبل ، حتى بخط بين الإنسان وقلبه، فيقول : اذكر كذا أذكر كذا سلما لم يكن يذكر حتى لا يدرى : أثلاثاً صلى أم أربعاً ؟ سجد سجدتى السهو »

ومن وسوسته : ما ثبت فى الصحيح عن أبى هر يرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال « يأتى الشيطان أحدكم فيقول : من خلق كذا ؟ من خلق كذا ؟ حتى يقول : من خلق الله ؟ فمن وجد ذلك فليستعذ بالله ولينته »

وفى الصحيح: أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قالوا « يا رسول الله إن أحدنا ليجد في نفسه مالأن يخرَّ من السماء إلى الأرض أحبُّ إليه من أن يتكلم به . قال : الحد لله الذي ردكيده إلى الوسوسة »

ومن وسوسته أيضاً: أن يشغل القلب محديثه حتى ينسيه ما يريد أن يفعله ولهذا يضاف النسيان إليه إضافته إلى سببه . قال تعالى حكاية عن صاحب موسى إنه قال ( ١٨ : ٣٣ فإنى نسيت الحوت وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره ) وتأمل حكمة القرآن وجلالته كيف أوقع الاستعادة من شر الشيطان الموصوف بأنه « الوسواس الحناس ، الذي يوسوس في صدور الناس » ولم يقل : من شر وسوسته : لتم الاستعادة شره جميعه . فان قوله ( من شر الوسواس ) يعم كل

شره . ووصفه بأعظم صفاته وأشدها شراً ، وأقواها تأثيراً وأعمها فساداً . وهي الوسوسة التي هي مباديء الإرادة . فان القلب يكون فارغا من الشر والمعصية فيوسوس إليه ، ويُخطر الذنبَ بباله ، فيصوره لنفسه ويمنيه ، ويشهيه ، فيصير شهوة ، ويزينها له و يحسنها ، و يخيلها له في خياله ، حتى تميل نفسه إليه ، فيصير إرادة . ثم لايزال يمثل له و يخيل و يمنى و يشهى و ينسى علمه بضررها ، و يطوى عنه سوء عاقبتها . فيحول بينه و بين مطالعته ، فلا يرى إلا صورة المعصية والتذاذه بها فقط . وينسى ما وراء ذلك . فتصير الإرادة عزيمة جازمة . فيشتد الحرص عليها من القلب. فيبعث الجنود في الطلب. فيبعث الشيطان معهم مدداً لهم وعوناً . فان فتروا حَرَّ كهم . و إن وَ نُوا أزعجهم .كما قال تعالى ( ١٩ :٨٣أَلم تر أنا أرسلنا الشياطين على الكافرين تؤزهم أزاً ) أي تزعجهم إلى المعاصي إزعاجاً . كلا فتروا أو ونوا أزعجتهم الشياطين وأزَّتهم وأثارتهم . فلا تزال بالعبــد تقوده إلى الذنب ، وتنظم شمل الاجتماع بألطف حيلة وأتم مكيدة . وقد رضي لنفسه بالقيادة لفجرة بني آدم . وهو الذي استكبر وأبي أن يسجد لأبيهم . فلا بتلك النخوة والكبر ولا (١) برضاه أن يصير قواداً لكل من عصى الله . كما قال

عجبت من إبليس في تيهه \* وقبح ما أظهر من نخوته تاه على آدم في سجدة \* وصار قواداً لذريته

فأصل كل معصية و بلام: إنما هو الوسوسة . فلهـذا وصفه بها لتكون الاستعادة من شرها أهم من كل مستعاد منه . و إلا فشره بغير الوسوســـة حاصل أيضاً .

فمن شره : أنه لص سارق لأموال الناس . فكل طعام أو شراب لم يذكر

 <sup>(</sup>١) الظاهر الذي يقتضيه المعنى فلم عنعه النخوة والكبر أن يصير قواداً لكل
 من عصى الله ١هـ

اسم الله عليه فله فيسه حظ بالسرقة والخطف . وكذلك يبيت في البيت إذا لم يذكر فيه اسم الله ، فيأكل طمام الإنس بغير إذبهم ، ويبيت في بيومهم بغير أمرهم . فيدخل سارقا و يخرج مغيراً . ويدل على عوراتهم . فيأسم العبد بالمعصية . ثم يلقى في قلوب الناس يقظة ومناما أنه فعل كذا وكذا .

ومن هذا: أن العبد يفعل الذنب لا يطلع عليه أحد من الناس، فيصبح والناس يتحدثون به ، وما ذاك إلا أن الشيطان زينه له وألقاه في قلبه ، ثم وسوس إلى الناس بما فعل وألقاه إليهم ، فأوقعه في الذنب ، ثم فصحه به . فالرب تعالى يستره والشيطان يجهد في كشف ستره وفضيحته . فيغتر العبد ويقول : هذا ذنب لم يره إلا الله . ولم يشعر بأن عدوه ساع في إذاعته وفضيحته . وقل من يتفطن من الناس لهذه الدقية .

ومن شره: أنه إذا نام العبد عقد على رأسه عقدا تمنعه من اليقظة . كما في صحيح البخارى عن سعيد بن المسيب عن أبي هريره أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم \_ إذا هو نام \_ ثلاث عقد، يضرب على كل عقدة مكامها: عليك ليل طويل فارقد . فإن استيقظ فذكر الله المحلّت عقدة . فإن توضأ انحلت عقدة . فإن صلى انحلت عقده كلها . فأصبح نشيطا طيب النفس ، و إلا أصبح خبيث النفس كسلان »

ومن شره: أنه يبول في أذن العبد حتى ينام إلى الصباح ، كما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم « أنه ذكر عنده رجل نام ليله حتى أصبح . فقال : ذاك رجل بال الشيطان في أذنيه ، أو قال : في أذنه » رواه البخارى .

ومن شره: أنه قعد لابن آدم بطرق الخيركلها. فما من طريق من طرق الخير الا والشيطان مرصد عليه يمنعه مجهده أن يسلسكه. فإن خالفه وسلسكه تَبَّطه فيه وعَوَّقه وشوش عليه بالمعارضات والقواطع. فإن عمله وفرغ منه قَيَّمن له ما يبطل أثره و يرده على حافرته.

و يكفى من شره: أنه أقسم بالله ليقعدن لبنى آدم صراطه المستقيم. وأقسم ليأتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم.

ولقد بلغ شره :أن أعمل المكيدة و بالغ فى الحيلة حتى أخرج آدم من الجنة . ثم لم يكفه ذلك حتى استقطع من أولاده تشرطة للنار ، من كل ألف : تسعائة وتسعة وتسعين . ثم لم يكفه ذلك حتى أعمل الحيلة فى إبطال دعوة الله من الأرض وقصد أن تكون الدعوة له ، وأن يُعبَد هو من دون الله . فهو ساع بأقصى جهده على إطفاء نور الله ، و إبطال دعوته ، و إقامة دعوة الكفر والشرك ، ومحو التوحيد وأعلامه من الأرض .

ويكفى من شره: أنه تصدى لابراهيم خليل الرحمن حتى رماه قومه بالمنجنيق فى النار . فرد الله كيده عليه . وجعل النار على خليله برداً وسلاما .

وتصدى للمسيح صلى الله عليه وسلم حتى أراد اليهود قتله وصلبه . فرد الله كيده . وصان المسيح ورفعه إليه .

وتصدی لزکریا و یمپی حتی قتلا .

واستثار فرعون حتى زين له الفساد العظيم فى الأرض، ودعوى أنه ربهم الأعلى.

وتصدى للنبي صلى الله عليه وسلم وظاهَر الكفار على قتله بجهده. والله تعالى رُكِبته و نرده خاسئًا .

وتفلَّت على النبي صلى الله عليه وسلم بشهاب من نار، يريد أن يرميه به . وهو في الصلاة . فجعل النبي صلى الله عليه وسلم يقول « ألعنك بلعنة الله » .

وأعان اليهود على سحرهم للنبي صلى الله عليه وسلم ـ

فإذا كان هذا شأنه وهمته في الشر ، فكيف الخلاص منه إلا بمعونة الله وتأييده و إعادته ؟

ولا يمكن حصر أجناس شره ، فصلا عن آحادها . إذ كل شر في العالم فهو

السبب فيه . ولكن ينحصر شره في ستة أجناس . لا يزال بان آدم حتى يناك منه واحدا منها أو أكثر .

الشر الأول: شر الكفر والشرك، ومعاداة الله ورسوله. فإذا ظفر بذلك من ابن آدم برد أنينه، واستراح من تعبه معه. وهو أول مايريد من العبد. فلا يزال به حتى يناله منه. فإذا نال ذلك صيره من جنده وعسكره، واستنابه على آمثاله وأشكاله. فصار من دعاة إبليس و نوابه. فإن يئس منه من ذلك، وكان ممن سبق له الإسلام في بطن أمه نقله إلى المرتبة الثانية من الشر. وهي البدعة، وهي أحب إليه من الفسوق والمعاصي. لأن ضررها في نفس الدين، وهو ضرر متعد. وهي ذنب لا يتاب منه، وهي محالفة لدعوة الرسل، ودعاء إلى خلاف ماجاءوا به. وهي باب الكفر والشرك، فإذا نال منه البدعة، وجعله من أهلها مار أيضاً نائبه، وداعيا من دعاته.

فإن أعجزه من هذه المرتبة ، وكان العبد عمن سبقت له من الله موهبة السنة ، ومعاداة أهل البدع والضلال ، نقله إلى المرتبة الثالثة من الشر . وهى الكبائر على اختلاف أنواعها . فهو أشد حرصا على أن يوقعه فيها . ولا سيما إن كان عالما متبوعا . فهو حريص على ذلك ، لينفر الناس عنه ، ثم يشيع ذنو به ومعاصيه في الناس ، ويستنيب منهم من يشيعها و يديعها تدينا وتقر با برعمه إلى الله تعالى ، وهو نائب إبليس ولا يشمر . فإن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم في الدنيا والآخرة . هذا إذا أحبوا إشاعتها و إذاعتها . فكيف إذا تولوا هم إشاعتها و إذاعتها ، لا تصيحة منهم ، ولكن طاعة لإبليس ونيابة عنه . كل ذلك اينفر الناس عنه ، وعن الانتفاع به .

وذُوب هذا \_ ولو بلغت عنان الساء \_ هي أهون عند الله من ذُنوب هؤلاء ، فإنها ظلم منه لنفسه ، إذا استغفر الله وتاب إليه قبل الله تو بته ، و بَدَّل سيئاته حسنات . وأما ذنوب أولئك : فظلم للمؤمنين ، وتتبع لعوراتهم ، وقصد لفضيحتهم . والله سبحانه بالمرصاد ، لا تخفى عليه كمائن الصدر ، ودسائس النفوس .

فإن عجز الشيطان عن هذه المرتبة نقله إلى المرتبة الرابعة : وهى الصغائر التي إذا اجتمعت فربما أهلكت صاحبها . كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « إيا كم و مُحقَّرات الذنوب، فإن مثل ذلك مثل قوم نزلوا بفلاة من الأرض» وذكر حديثا معناه : أن كل واحد منهم جاء بعود حطب ، حتى أوقدوا ناراً عظيمة فطبخوا واشتووا .

ولا يزال يسهل عليه أمر الصغائر حتى يستهين بها . فيكون صاحب الكبيرة الخائف منها أحسن حالا منه .

فإن أعجزه العبد من هذه المرتبة نقله إلى المرتبة الخامسة : وهى اشغاله بالمباحات التي لا ثواب فيهما ولا عقاب ، بل عاقبتها فوت الثواب الذى ضاع عليه باشتغاله بها .

فإن أعجزه العبد من هذه المرتبة ، وكان حافظا لوقته ، شحيحا به ، يعلم مقدار أنفاسه وانقطاعها ، وما يقابلها من النعيم والعذاب : نقله إلى المرتبة السادسة وهى : أن يشغله بالعمل المفضول عما هو أفضل منه ، ليزيح عنه الفضيلة ، ويفوته ثواب العمل الفاصل ، فيأمره بفعل الخير المفضول ، ويحضه عليه ، ويحسنه له إذا تضمن ترك ما هو أفضل وأعلى منه . وقل من يتنبه لهذا من الناس . فإنه إذا رأي فيه داعيا قويا ومحركا إلى نوع من الطاعة لا يشك أنه طاعة رقر بة . فإنه لايكاد يقول : إن هذا الداعى من الشيطان ، فإن الشيطان لا يأمر بخير ، ويرى أن هذا خير ، فيقول : هذا الداعى من الله . وهو معذور . ولم يصل علمه إلى أن الشيطان عنه من الله . وهو معذور . ولم يصل علمه إلى أن الشيطان يأمر بسبعين باباً من أبواب الخير ، إما ليتوصل بها إلى باب واحد من الشر ، وإما ليفو ت بها خيرا أعظيم من تلك السبعين باباً وأجل وأفضل .

وَهَذَا لَا تُوصَلَ إِلَى مُعْرِفَتُهُ إِلَّا بِنُورِمِنَ اللَّهُ يَقَذَفُهُ فِي قُلْبِ الْعَبْدُ، يَكُونَ

سببه تجريد متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم، وشدة عنايته بمراتب الأعمال عند الله، وأحمها إليه، وأرضاها له، وأنفعها للعبد، وأعمها تصيحة لله ولرسوله، ولكتابه، ولعباده المؤمنين، خاصتهم وعامتهم، ولا يعرف هذا إلا من كان من ورثة الرسول صلى الله عليه وسلم ووابه في الأمة، وخلفائه في الأرض. وأكثر الخلق محجو بون عن ذلك. فلا يخطر ذلك بقلومهم، والله يمن بفضله على من يشاء من عباده.

فإذا أعجزه العبد من هذه المراتب الست وأعيى عليه : سلط عليه حزبه من الإنس والجن بأنواع الأذى والتكفير والتضليل والتبديع ، والتحدير منه ، وقصد إخماله وإطفاءه ليشوش عليمه قلبه . ويشغل بحربه فكره ، وليمنع الناس من الانتفاع به . فيبقى سعيه فى تسليط المبطلين من شياطين الإنس والجن عليه ، لا يفتر ولا يَني . فينئذ بلبس المؤمن لأمة الحرب ، ولا يَضعُها عنه إلى أذوت ، ومتى وضعها أُسِر أو أصيب ، فلا يزال فى جهاد حتى يلتى الله .

فتأمل هذا الفصل. وتدبر موقعه ، وعظيم منفعته ، واجعله ميزانك تُزن به الناس ، وتزن به الأعمال . فانه يطلعك على حقائق الوجود ومراتب الخلق . والله المستعان ، وعليه التكلان

ولو لم يكن في هذا التعليق إلا هذا الفصل لـكان نافعًا لمن تديره ووعاه .

## فصل

وتأمل السر في قوله تعالى ( يوسوس في صدور الناس) ولم يقل : في قاولهم والصدر : هو ساحة القلب و بيته . فنه تدخل الواردات إليه ، فتحتمع في الصدر ثم تلج في القلب . فهو عمزلة الدهليز له . ومن القلب تخرج الأوامر والارادات إلى الصدر ، ثم تتفرق على الجنود . ومن فهم هذا فهم قوله تعالى ( ٣ : ١٥٤ وليبتلى الله ما في صدوركم وليمحص مافي قلوبكم ) .

فالشيطان يدخل إلى ساحة القلب وبيته ، فيلتى مايريد إلقاءه إلى القلب ، فهو موسوس فى الصدر . ووسوسته واصلة إلى القلب . ولهذا قال تعالى (٢٠:٧٠ فوسوس إليه الشيطان ) ولم يقل « فيه » لأن المعنى أنه ألتى إليه ذلك ، وأوصله إليه . فدخل فى قلبه .

## فصل

رَقُولُه تعالى ( من الجنة والناس ) اختلف المفسرون في هذا الجار والمجرور : بم يتعلق ؟

فقال القراء وجماعة : هو بيان للناس الموسوس في صدورهم . والمعنى : يوسوس ي في صدور الناس الذين هم من الجن والإنس ، أى الموسوس في صدورهم قسمان : إنس وجن . فالوسواس يوسوس للجني ، كما يوسوس للانسى .

وعلى هذا القول: فيكون « من الجنة والناس » نصب على الحال. لأنه مجرور سد معرفة، على قول البصريين. وعلى قول الكوفيين: نصب بالخروج من المعرفة. هذه عبارتهم. ومعناها: أنه لما لم يصلح أن يكون نعتا للمعرفة انقطع عنها. فكان موضعه نصبا.

والبصر بون يقدرونه حالاً . أى كائنين من الجنة والناس . وهذا القول ضعيف جداً ، لوجوه :

أحدها: أنه لم يقم دليل على أن الجنى يوسوس فى صدر الجنى . ويدخل فيه ، كا يدخل فى الإنسى ، وبجرى منه مجراه من الإنسى . فأى دليل يدل على هذا ، حتى يصح حمل الآية عليه ؟

الثانى: أمه فاسد من جهة اللفظ أيضا . فإنه قال « الذى يوسوس فى صدور الناس » فكيف ببين الناس بالناس. فإن معنى الكلام على قوله : يوسوس فى صدور الناس الذين هم ، أو كائنين،من الجنة والناس . أفيجوز أن يقال : فىصدور

الناس الذين هم من الناس وغيرهم ؟ هذا مالا يجوز ، ولا هو فى الاستعال فصيح . الثالث : أن يكون قد قسم الناس إلى قسمين : جنة ، وناس . وهذا غير صحيح . فإن الشيء لايكون قسيم نفسه .

الرابع: أن « الجنة » لا يطلق عليهم اسم الناس بوجه ، لا أصلا ولا اشتقاقا ولا استمالا . ولفظهما يأبى ذلك ، فإن الجن إنما سمو حِنًا من الاجتنان ، وهو الاستتار . فهم مستترون عن أعين البشر . فسمو حِنًا لذلك ،من قولهم جَنَّه الليل وأَجنَة : إذا ستره وأجن الميت : إذا ستره في الأرض . قال :

ولا تبك ميتا بعد ميت أجنه \* على وعباس وآل أبى بكر يريد النبى صلى الله عليه وسلم . ومنه الجنبين لاستتاره فى بطن أمه قال تعالى ( ٥٣ : ٢٣ و إذ أنتم أجنة فى بطون أمهاتكم ) ومنه المجن : لاستتار المحارب به من سلاح خصمه . ومنه الجنة : لاستتار داخلها بالأشجار . ومنه الجنة ـ بالضم لما يقى الإنسان من السمام والسلاح . ومنه المجنون : لاستتار عقله .

وأما الناس: فبينه و بين الإنس مناسبة فى اللفظ والمعنى ، و بينهما اشتقاق أوسط . وهو عقد <sup>(١)</sup> تقاليب الكلمة على معنى واحد .

والإنس والانسان: مشتق من الإيناس، وهو الرؤية والاحساس. ومنه قوله ( ۲۰: ۲ فإن آنستم من جانب الطور نارا) أي رآها ومنه ( ۲: ۲ فإن آنستم مهم رشداً ) أي أحسستموه ورأيتموه .

فالانسان سمى إنساناً لأنه يونس، أى بالعين يُرَى. والناس فيه قولان أحدها: أنه مقلوب من أنس، وهو بعيد. والأصل عدم القلب

والثاني: وهو الصحيح، أنه من النوس، وهو الحركة المتتابعة. فسمى الناس ناساً للحركة الظاهرة والباطنة ، كما سمى الرجل حارث وهمام، وهما أصدق الأسماء

<sup>(</sup>١) معناه رجوع تقالب الكلمة اي تصرفها إلى معني واحد .

كما قال النبى صلى الله عليه وسلم « أصدق الاسماء : حارث وهمام » لأن كل أحد له هم و إرادة ، هى مبدأ ، وحرث وعمل ، هو منتهى . فكل أحد حارث وهمام . والحرث والهم : حركتا الظاهر والباطن . وهو حقيقة النَّوَس .

وأصل . ناس : نوس ، تحركت الواو ، وقبلها : فتحة . فصارت ألفاً .

هذان مما القولان المشهوران في اشتقاق « الناس » .

وأما قول بعضهم: إنه من النسيان، وسمى الإنسان إنسانا لنسيانه. وكذلك الناس سموا ناسا لنسيانهم: فليس هذا القول بشيء. وأين النسيان، الذي مادته ن سى إلى الناس الذي مادته ن وس؟ وكذلك أين هو من الأنس الذي مادته أن س؟.

وأما إنسان فهو فعلان من أن س. والألف والنون فى آخره زائدتان ، لا يجوز فيه غير هذا ألبتة . إذ أيس فى كلامهم : أنسن ، حتى يكون إنسانا إفعالا منه . ولا يحوز أن يكون الألف والنون فى أوله زائدتين ، إذ أيس فى كلامهم : انفعل . فيتعين أنه فعلان من الأنس .

ولوكان مشتقا من نسى لكان نسيانا لا إنسانا .

فإن قلت : فهلا جعلته إفعال لا . وأصله إنسيان ، كليلة إضحيان ، ثم حذفت الياء تخفيفا فصار إنساناً ؟

قلت: يأبي ذلك عدم إفعلال فى كلامهم، وحذف الياء بغسير سبب، ودعوى مالا نظير له. وذلك كله فاسد، على أن « الناس » قد قيل: إن أصله الأناس . فذفت الهمزة . فقيل: الناس . واستدل بقول الشاعر:

\* إن المنايا يطلعن على الأناس الغافلينا \*

ولا ريب أن أناسا فعال . ولا يجوز فيه غير ذلك البتــة . فإن كان أصل ناس أناسا ، فهو أقوى الأدلة على أنه من أنس ، و يكون الناس كالإنسان سواء في الاشتقاق .

ويكون وزن ناس ـ على هذا القول ـ : عال . لأن المحذوف فاؤه . وعلى القول الأول : يكون وزنه : فعل . لأنه من النوس .

وعلى القول الضعيف: يكون وزنه: فلم. لأنه من نسى. فنقلت لامه إلى موضع

العين، فصار ناسا وزنه فلماً.

والمقصود: أن «الناس» اسم لبنى آدم. فلا يدخل الجن فى مسماهم فلا يصح أن يكون « من الجنـة والناس » بيانا لقوله ( فى صدور الناس ) وهذا واضح لاخفاء فيه .

قلت: هذا هو الذي غَرَّ من قال: إن الناس الله للجن والإنس في هذه الآية وجواب ذلك: أن الله الرجال إنمها وقع عليهم وقوعا مقيداً في مقابلة ذكر الرجال من الإنس. ولا يلزم من هذا أن يقع اسم الناس والرجال عليهم مطلقاً.

وأنت إذا قلت: إنسان من حجارة ، أو رجل من خشب ، ونحو ذلك : لم يلزم من ذلك : وقوع اسم الرجل والإنسان عند الإطلاق على الحجر والخشب.

وأيضا فلا يلزم من إطلاق اسم الرجل على الجني أن يطلق عليه اسم الناس . وذلك لأن الناس والجنسة متقابلان ، وكذلك الإنس والجن ، فالله سبحانه يقابل بين اللفظين كقوله ( ٥٥ :٣٣يامه شر الجن والإس ) وهو كثير في القرآن . وكذلك قوله ( من الجنة والناس ) يقتضى أنهما متقابلان . فلا يدخل أحدما في الآخر ، بخلاف الرجال والجن . فإنهما لم يستعملا متقابلين . فلا يقال : الجن والرجال ، كما يقال : الجن والإنسى .

وحينئذ فالآية أبين حجة عليهم في أن الجن لا يدخلون في لفظ « الناس » لأنه قابل بين الجنة والناس . فعلم أن أحدهما لا يدخل في الآخر . فالصواب: القول الثانى. وهو أن قوله ( من الجنة والناس) بيسان للذى يوسوس ، وأنهم وعان إنس وجن . فالجنى يوسوس في صدور الإنس ، والإنسى أيضا يوسوس فى صدور الإنس .

فالموسوس نوعان: إنس وجن فإن الوسوسة هي الإلقاء الخني في القلب. وهذا مشترك بين الجن والإنس، وإن كان إلقاء الإنسى وسوسته إنما هي بواسطة الأذن، والجني لايحتاج إلى تلك الواسطة. لأنه يدخل في ابن آدم، ويجرى منه مجرى الدم. على أن الجني قد يتمثل له، ويوسوس إليه في أذنه كالإنسى، كا في البخارى عن عروة عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « إن الملائكة تحدث في العنان \_ والعنان النهام \_ بالأمر، يكون في الأرض، فتستمع الشياطين الكامة، فتقرها في أذن المكاهن، كما تقر القارورة، فيزيدون معها مائة كذبة من عند أنفسهم »

فهذه وسوسة و إلقاء من الشيطان بواسطة الأذن.

ونظير اشتراكها في هذه الوسوسة: اشتراكها في الوحى الشيطاني. قال تعالى ( ١١٧: ٦ وكذلك جعلنا لكل نبي عدوا شياطين الإنسوالجن ، يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً )

فالشيطان يوحى إلى الأسى باطله ، ويوحيه الإسى إلى إسى مثله . فشياطين الإنس والجن يشتركان في الوحى الشيطاني . ويشتركان في الوسوسة .

وعلى هذا: تزول تلك الاشكالات والتعسفات التى ارتكبها أصحاب القول الأول . وتدل الآية على الاستعاذة من شر نوعى الشياطين : شياطين الانس ، وشياطين الجن .

وعلى القول الأول: إعما تكون استعاذة من شر شياطين الجن فقط. فتأمله فإنه بديع جدا . فهذا مامن الله به من الكلام على بعض أسرار هاتين السورتين. وله الحمد والمنه و الله بعزيز. والمنه بعزيز. والمنه بعزيز. والحمد الله بعزيز. والحمد لله رب العالمين ومختم الكلام على السورتين بذكر :

## قاعدة نافعة

( فيا يعتصم به العبد من الشيطان ، و يستدفع به شره ، و يحترز به منه ) وذلك عشرة أسباب .

أحدها: الاستعادة بالله من الشيطان. قال تعالى ( ٣٦:٤١ وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعد بالله إبه هو السميع العليم ) وفى موضع آخر ( ٧: ٢٠٠ إنه سميع عليم ) وقد تقدم: أن السمع المراد به ههنا سمع الإجابة لا مجرد السمع العام.

وتأمل سر القرآن كيف أكد الوصف بالسميع العليم بذكر صيغة «هو» الدال على تأكيد النسبة واختصاصها ، وعرف الوصف بالألف واللام في سورة حم لاقتضاء المقام لهذا التأكيد ، وتركه في سورة الأعراف، لاستغناء المقام عنه . فإن الأمر بالاستعادة في سورة حم وقع بعد الأمر بأشق الأشياء على النفس . وهو مقابلة إساءة المسيء بالإحسان إليه . وهذا أمر لا يقدر عليه إلا الصارون ، ولا يلقاه إلا ذو حظ عظيم . كا قال الله تعالى .

والشيطان لا يدع العبد يفعل هذا . بل يريه أن هذا ذُلُّ وعجز ، ويسلَّط عليه عدوه ، فيدعوه إلى الانتقام ، ويزينه له . فإن عجز عنه دعاه إلى الاعراض عنه ، وأن لا يسى و إليه ولا يحسن ، فلا يؤثر الاحسان إلى المسى و إلا من خالفه وآثر الله وما عنده على حظه العاجل . فكان المقام مقام تأكيد وتحريض فقال فيه ( و إما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعذ بالله . إنه هو السميع العلم )

وأما في سورة الأعراف: فإنه أمره أن يعرض عن الجاهلين . وليس فيها الأمر بمقابلة إساءتهم بالإحسان، بل بالإعراض. وهذا سهل على النفوس، غير

مستعصى عليها . فليس حرص الشيطان وسعيه فى دفع هذا كحرصه على دفع المقابلة بالاحسان ، فقال ( و إما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعد بالله . إنه سميع عليم )

وقد تقدم ذكر الفرق بين هذين الموضعين. و بين قوله فى حم المؤمن هو السميع البصير ) .

وفى صحيح البخارى عن عدى بن ثابت عن سليمان بن صرد قال «كنت جالساً مع النبى صلى الله عليه وسلم ورجلان يَسْتَبَاّن . فأحدها احمراً وجهه ، وانتفخت أوداجه . فقال النبى صلى الله عليه وسلم : إنى لأعلم كلة لو قالها ذهب عنه ما يجد . لو قال : أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ذهب عنه ما يجد »

الحرز الثانى : قراءة هاتين السورتين . فإن لهما تأثيراً عجيباً فى الاستعادة بالله من شره ودفعه والتحصن منه . ولهذا قال النبى صلى الله عليه وسلم « ما تعوذ المتعوذون بمثلهما » وقد تقدم أنه كان يتعوذ بهما كل ليلة عند النوم ، وأمر عقبة أن يقرأ بهما دبركل صلاة .

وتقدم قوله صلى الله عليه وسلم « إن من قرأهما مع سورة الاخلاص ثلاثاً حين يمسى، وثلاثاً حين يصبح، كفته من كل شىء »

الحرز الثالث: قراءة آية الكرسى. فنى الصحيح من حديث محمد بن سيرين عن أبى هريرة قال « وكّم لنى رسول الله صلى الله عليه وسلم بحفظ زكاة رمضان ، فأتى آت ، فجمل يحثو من الطعام . فأخذته فقلت : لأرضنك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم — فذكر الحديث ، إلى أن قال — فقال : إذا أويت إلى فراشك فاقوأ آية الكرسى ، فإنه لن يزال عليك من الله حافظ ، ولا يقر بك شيطان حتى تصبح . فقال النبى صلى الله عليه وسلم : صدقك وهو كذوب ، ذاك الشيطان » .

وسنذكر إن شاء الله تعالى السر الذي لأجله كان لهذه الآية العظيمة هــذا

التأثير العظيم في التحرز من الشيطان ، واعتصام قارئها بهـا في كلام مفرد عليها وعلى أسرارها وكنوزها بعون الله وتأييده .

الحرز الرابع: قراءة سورة البقرة: فنى الصحيح من حديث سهل بن عبد الله عن أبى هر برة أن رسول الله صلى عليه وسلم قال « لا تحملوا بيوتكم قبوراً. وإن البيت الذي تقرأ فيه البقرة لا مدخله الشيطان »

الحرز الخامس: خاتمة سورة البقرة . فقد ثبت فى الصحيح من حــديث أبى مــعود الأنصاري قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه » .

وفى الترمذى عن النعان بن شير عن النبى صلى الله عليه وسلم قال « إن الله كتب كتابا قبل أن يخلق الخاق بألنى عام ، أنزل منه آيتين ختم بهما سورة البقرة ، فلا يقرآن في دار ثلاث ايال فيقربها شيطان »

الحرز السادس: أول سورة حم المؤمن إلى قوله (إليه المصدير) مع آية السكرسى . فني الترمذي من حديث عبد الرحمن بن أبي بكر عن ابن أبي مليكة عن زُرارة بن مصعب عن أبي سلمة عن أبي هر يرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من قرأ حم المؤمن إلى (إليه المصير) وآية الكرسي حين يصبح عفظ بهما حتى يصبح » وعبد الرحمن حفظ بهما حتى يصبح » وعبد الرحمن المليكي ، وإن كان قد تُكلّم فيه من قبل حفظه . فالحديث له شواهد في قراءة آية الكرسي وهو محتمل على غرابته .

الحرز السابع: « لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحدوهو على كل شيء قدير » مائة مرة . فني الصحيحين من حديث سمّى مولى أبي بكر عن أبي صالح عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحد . وهو كل شيء قدير في يوم مائة مرة . كانت له عدل عشر رقاب . وكتبت له مائة حسنة . ومحيت عنه مائة

سيئة . وكانت له حرزاً من الشيطان يومه ذلك حتى يمسى . ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر من ذلك » فهذا حرز عظيم النفع جليل الفائدة يسير سهل على من يسره الله عليه .

الحرز الثامن: وهو من أنفع الحروز من الشيطان: كُثرةٍ ذَكر الله عز وجل فغي الترمذي من حديث الحارث الأشعري أن النبي صلى الله عليه وسلم قال ﴿ إِنَّ الله أمر يحيى بن زكريا بخمس كلات : أن يعمل بها ، ويأمر بني إسرائيل أن يعملوا بها ، وأنه كاد أن يبطىء بها . فقال عيسى : إن الله أمرك مخمس كمات لتعمل بها ، وتأمر بني إسرائيل أن يعملوا بها . فإما أن تأمرهم و إما أن آمرهم . فقال يحيى: أخشى إن سبقتني بهــا أن يُخسف بي أو أعذب. فجمع الناس في بيت المقدس فامتلاً ، وقعدوا على الشرف . فقال : إن الله أمرني بخمس كمات أن أعمل بهن وآمركم أن تعملوا بهن : أولهن أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا ، وأن مثل من أشرك بالله كثل رجل اشترى عبداً من خالص ماله بذهب أو ورق فقال : هذه دارى ، وهذا عملي ، فاعمل وأدّ إلىّ . فكان يعمل ويؤدى إلى غير سيده . فأيكم يرضى أن يكون عبده كذلك ؟ و إن الله أمركم بالصلاة . فإذا صليتم فلا تلتفتوا . فإن الله ينصب وجهه لوجه عبده في صلاته ما لم يلتفت . وأمركم بالصيام . فإن مثل ذلك كثل رجل في عصابة معه صرة فيها مسك ، فكلهم يعجب أو يعجبه ريحها . وإن ربح الصائم أطيب عند الله من ربح الملك . وأمركم بالصدقة . فإن مثل ذلك كثل رجل أسره العدو فأوثقوا يده إلى عنقه ، وقدموه ليصر بوا عنقه . فقال : أنا أفديه منكم بالقليل والكثير ففسدى نفسه منهم . وأمركم أن تذكروا الله . فإن مثل ذلك كمثل رجل خرج العدو في أثره سراعاً ، حتى أتى على حصن حصين فأحرز نفسه منهم . كذلك العبد لا محرز نفسه من الشيطان إلابذكر الله ، قال النبي صلى الله عليه وسلم : وأما آمركم بخمس الله أمري بهن : السمع والطاعة . والجهاد . والهجرة . والجاعة . فإن من فارق

الجماعة قيد شبر، فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه ، إلا أن يراجع ومن ادعى دعوى الجاهلية فإنه من ختاء جهم . فقال رجل : يارسول الله ، و إن صلى وصام؟ قال : و إن صلى وصام . فادعوا بدعوى الله الذى سماكم المسلمين المؤمنين عباد الله » قال الترمذى : هذا حديث حسن غريب صحيح . وقال البخارى : الحارث الأشعرى له صحبة . وله غير هذا الحديث .

فقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم فى هذا الحديث أن العبد لا يحرز نفسه من الشيطان إلا بذكر الله . وهذا بعينه هو الذى دلت عليه سورة (قل أعوذ برب الناس) فإنه وصف الشيطان فيها بأنه الخناس . والخناس الذي إذا ذكر الله الخنس ، وتجمع وانقبض . وإذا غفل عن ذكر الله النقم القلب وألتى العبد الله الوساوس التي هي مبادى الشركله . فما أحرز العبد نفسه من الشيطان بمثل ذكر الله عز وجل .

الحرز التاسع: الوضوء والصلاة . وهذا من أعظم ما يتحرز به منه ، ولا سيا عند توارد قوة الغضب والشهوة . فإنها نار تغلى فى قلب ابن آدم . كا فى الترمذى من حديث أبى سعيد الخدرى عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال « ألا و إن الغضب جمرة فى قلب ابن آدم ، أما رأيتم إلى حمرة عينيه وانتفاح أوداجه ؟ فمن أحس بشيء من ذلك فليلصق بالأرض »

وفى أثر آخر « إن الشيطان خلق من نار ، و إنما تطفأ النار بالماء » فما أطفأ العبد جمرة الغضب والشهوة بمثل الوضوء والصلاة . فإنها نار والوضوء بطفئها ، والصلاة إذا وقعت بخشوعها والاقبال فيها على الله أذهبت أثر ذلك كله . وهذا أمر تجر بته تغنى عن إقامة الدليل عليه .

الحرز العاشر: إمساك فضول النظر والكلام والطعام، ومخالطة الناس . فإن الشيطان إنما يتسلط على ابن آدم، وينال منه غرضه: من هذه الأبواب الأربعة فإن فضول النظر يدعو إلى الاستحسان ، ووقوع صورة المنظور إليه في القلب ، والاشتغال به ، والفكرة في الظفر به .

فمبدأ الفتنة من فضول النظر ، كما في المسند عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « النظرة سهم مسموم من سهام إبليس ، فمن غَصَّ بصره لله أورثه الله حَلاوة يجدها في قلبه إلى يوم يلقاه » أوكما قال صلى الله عليه وسلم .

فالحوادث العظام إنما هي كلها من فضول النظر . فسكم نظرة أعقبت حسرات لا حسرة ؟ كما قال الشاعر:

> كم نظرة فتكت في قلب صاحبها وقال الآخر :

وكنت متى أرسلت طرفك راثداً رأبت الذي لا كُلَّهُ أنت قادر وقال المتنبي :

وأنآ الذي حلب المنيسة طرفه ولى من أبيات :

ياراميا بسمام اللحظ مجتهدأ وباعثَ الطرف يرتاد الشفاء له ترجو الشفاء بأحداق سها مرض ومفنياً نفســه في إثر أقبحهم وواهباً عمره في مثل ذا سـفيا وبائعاً طيب عيش ماله خطر غبنت والله غبناً فاحشاً فلو اســــ ووارداً صغو عش كله كدر

كل الحوادث مبداها من النظر ومعظم النار من مستصغر الشرر فتك السيام بلا قوس ولا وتر ؟

لقلمك يوما أتعبتك المناظر عليه ، ولا عن بعضه أنت صابر

فن المطالب، والقتيل القاتل ؟

أنت القتيل بما ترمي ، فلا تصب تَوَقَّهُ ، إنه ترتد بالعطب فهل سمعت ببرء جاء من عطب ؟ وصفاً للطخ جمال فيه مستلب لو كنت تعرف قدرااهمر لم تهب بطیف عیش من الآلام منتهب ترجعت ذا العقد لم تغبن ولم تخب أمامك الورد صفوأ لس بالكذب م ٠ ٤ ــ التفسير الغيم

وحاطب الليل فى الظلماء منتصباً الكل داهية تدنى من العطب شاب الصبا والتصابي بعد لم يشب وضاع وقتك بين اللمو واللعب والضى في الأفق الشرق لم يغب وشمس عمرك قد حان الغروب لها وفاز بالوصل من قد فاز وانقشعت عن أفقه ظلمات الليل والسحب كم ذا التخلف والدنيا قد ارتحلت ورسل ربك قد وافتك في الطلب بهواه للصب من سكني ولا أرب مافي الديار وقد سارت ركائب من ماقاله صاحب الأشواق في الحقب فأفرش الخد ذياكِ التراب، وقل غیلان اشهی له من ر بعث الحرب ماریم میــة محفوفاً بطوف به ولاالخدودو إنأدمين من ضرح (١) أشهى إلى ماظرى من خدل الترب أيام كان منال الوصل عن كَتَبُ منازلا كان يهواها ويألفها يهوى إليها هوى الماء في صيب فكلما جليت تلك الربوع له أحيا له الشوق تذكار الميود سها فلو دعا القلب للسلوان لم يجب هذا وكم منزل في الأرض يألفه وما له في سواها الدهر من رغب مافی الخیام أخو وجد پر بحك إن بثبته بعض شأن الحب، فاغترب وأسر في غرات الليل مبتدياً بنفحة الطيب لابالنار والحطب وحاربالنفسلاتلقيك<sup>(٢)</sup>في الحرب وعاد كل أخي جبن ومعجزة يوم اقتسام الورى الأنوار بالرتب وخذ النفسك نوراً تستضيء به إلا بنور ينجى العبد في الـكرب فالجسر ذو ظلمات ليس يقطعه والمقصود: أن فضول النظر أصل البلاء .

وأما فضول الكلام فإنها تفتح للعبد أبوابا من الشركاما مداخل للشيطان،

<sup>(</sup>١) في القاموس: تضرج الحد: احمار، فالضرج الاحمرار.

<sup>(</sup>٢) فى النهاية الحرب بالتحريك نهب مال الانسان وتركه لا شيء له والمعنى حارب النفس لئلا نسلب الفضيلة أو رأس مالك وهو العمر .

فإمساك فضول الكلام يسد عنه تلك الأبواب كلها . وكم من حرب جرتها كلمة واحدة . وقد قال النبى صلى الله عليه وسلم لمساذ « وهل يُكبُّ النساس على مناخرهم فى النار إلا حصائد ألسنتهم » وفى الترمذى « أن رجلا من الأنصسار رُوفًى فقال بعض الصحابة : طوبى له . فقال النبى صلى الله عليه وسلم : فما يدريك ؟ فلعله تـكلم بما لا يعنيه ، أو بحل بما لا ينقضه » .

وأكثر المعاصى: إنما يولدها فضول السكلام والنظر . وهما أوسع مداخل الشيطان . فإن جارحتيهما لايملان ، ولا يسأمان ، بخلاف شهوة الباطن . فإنه إذا امتلاً لم يبق فيه إرادة للطعام .

وأما المين واللسان فلو تركا لم يفترا من النظر والكلام ، فجنايتها متسعة الأطراف ،كثيرة الشعب ، عظيمة الآفات .

وكان السلف يحذرون من فبضول النظر ، كما يحذرون من فضول الـكلام ، كانوا يقولون : ماشيء أحوج إلى طول السجن من اللسان .

وأما فضول الطعام: فهو داع إلى أنواع كثيرة من الشر، فإنه يحرك الجوارح إلى المعاصى، ويثقلها عن الطاعات. وحسبك بهذين شراً. فكم من معصية جلبها الشبع وفضول الطعام ? وكم من طاعة حال دومها ؟

فمن وقى شر بطنه فقد وقى شرًّا عظيما .

والشيطان أعظم مايتحكم من الإنسان إذا ملاً بطنه من الطعام . ولهذا جاء في بعض الآثار « ضيقوا مجارى الشيطان بالصوم » وقال النبي صلى الله عليه وسلم « ماملاً آدمى وعاء شراً من بطن » .

ولو لم يكن فى الامتلاء من الطعام إلا أنه يدعو إلى الغفلة عن ذكر الله عن وجل ، وإذا غفل القلب عن الذكر ساعة واحدة جثم عليه الشيطان ووعده ، ومام به فى كل واد . فإن النفس إذا شبعت تحركت وجالت ،

وطافت على أبواب الشهوات، وإذا جاءت سكنت وخشعت وذلت (١).

وأما فضول المخالطة : فهى الداء العضال الجالب لـكل شر. وكم سلبت المخالطة والمعاشرة من نعمة . وكم زرعت من عداوة . وكم غرست فى القلب من حزازات تزول الجبال الراسيات ، وهى فى القلوب لا تزول ، فنى فضول المخالطة خسارة الدنيا والآخرة . وإنما ينبغى للعبد أن يأخذ من المخالطة بمقدار الحاجة

و يجعل الناس فيها أر بعة أقسسام : متى خلط أحد الأقسام بالآخر ، ولم يميز بينهما دخل عليه الشر .

أحدها: من محالطته كالغذاء لا يستغنى عنه فى اليوم والليلة . فإذا أخذ حاجته منه ترك الخلطة ثم إذا احتاج إليه خالطه هكذا على الدوام . وهذا الصرب أعز من الكبريت الأحمر ، وهم العلماء بالله وأمره ، ومكايد عدوه ، وأمراض القلوب وأدويتها الناصحون لله ولكتابه ولرسوله ولخلقه . فهذا الضرب في مخالطتهم الربح كل الربح

القسم الثاني : من مخالطته كالدواء، يحتاج إليه عند المرض. فما دمت صيحاً

فلا حاجة لك فى خلطته ، وهم من لا يستغنى عن مخالطتهم فى مصلحة المعاش ، وقيام ماأنت محتاج إليه من أنواع المعاملات والمشاركات والاستشارة والعلاج للأدواء ونحوها فإذا قضيت حاجتك من مخالطة هذا الضرب بقيت مخالطتهم من القسم الشالث : وهم من مخالطته كالداء على اختلاف مراتبه وأنواعه وقوته وضعفه .

فمنهم من مخالطته كالداء العضال ، والمرض المزمن ، وهو من لا تربح عليه في دين ولا دنيا . ومع ذلك فلا بد من أن تخسر عليه الدين والدنيا أو أحدها . فهذا إذا تمكنت منك مخالطته واتصلت ، فهي مرض الموت المخوف .

ومنهم من مخالطته كوجع الضرس يشتد ضر به عليك ، فإذا فارقك سكن الألم .

ومنهم من مخالطته حمى الروح . وهو الثقيل البغيض العقل ، الذى لا يحسن أن يتكلم فيفيدك ، ولا يحسن أن ينصت فيستفيد منك ، ولا يعرف نفسه فيضعها في منزلتها ، بل إن تكلم فكلامه كالعصى تنزل على قلوب السامعين ، مع إعجابه بكلامه وفرحه به . فهو يُحدِث من فيه كلا تحدث ، ويظن أنه مسك يطيب به المجلس . و إن سكت فأثقل من نصف الرحا العظيمة التى لا يطاق حلها ولا جرها على الأرض. و يذكر عن الشافعي رحمه الله أنه قال : ماجلس إلى جانبي ثقيل إلا وجدت الجانب الذي هو فيه أنزل من الجانب الآخر .

ورأيت يوماً عند شيخنا قدس الله روحه رجلا من هـذا الضرب والشيخ يحمله ، وقد ضعفت القوى عن حمله ، فالتفت إلى وقال : مجالسة الثقيل حمى الربع . ثم قال : لـكن قد أدمنت أرواحنا على الحمى ، فصارت لهـاعادة . أو كما قال .

وبالجلة: فمخالطة كل مخالف حمى للروح، فمرضية ولازمة . ومن نكد الدنيا

على العبد أن يبتلى بواحد من هــذا الضرب. وليس له بد من معاشرته ومخالطته فليعاشره بالمعروف، حتى يجعل الله له من أمره فرجاً ومخرجا.

القسم الرابع: من مخالطته الهلك كله ومخالطته بمنزلة أكل السم. فإن اتفق لآكله ترياق ، و إلا فأحسن الله فيه العزاء. وما أكثر هذا الضرب في الناس لا كثرهم الله. وهم أهل البدع والضلالة ، الصادون عن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، الداعون إلى خلافها ، الذين يصدون عن سبيل الله و يبغونها عوجا ، فيجعلون البدعة سنة ، والسنة بدعة ، والمعروف منكراً ، والمنكر معروفاً .

إن جردت التوحيد يبهم قالوا: تنقصت جناب الأولياء والصالحين

و إن جردت المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم قالوا : أهدرت الأئمة المتبوعين .

و إن وصفت الله بما وصف به نفسه، و بما وصفه به رسوله من غير غلو ولا تقصير قالوا : أنت من المشهين

وإن أمرت بمــا أمر الله به ورسوله من المعروف ونهيت عمــا نهى الله عنه ورسوله من المنكر ، قالوا : أنت من المفتنين .

و إن اتبعت السنة وتركت ما خالفها قالوا : أنت من أهل البدع المصلين .

و إن انقطعت إلى الله تعالى ، وخليت بينهم و بين جيفة الدنيا ، قالوا : أنت من الملسين .

و إن تركت ما أنت عليه واتبعت أهواءهم ، فأنت عند الله من الخاسرين ، وعندهم من المنافقين .

فالحزم كل الحزم: التماس مرضاة الله تعالى ورسوله بإغضابهم ، وأن لاتشتغل . بأعتابهم ، ولا باستعتابهم ، ولا تبسالى بذمهم ولا بغضهم . فإنه عين كالك كا قال :

و إذا أتتك مذمتي من ناقص فهي الشهادة لي بأبي فاضل

وقال آخر :

وقد زادنی حب انفسی أننی بغیض إلی كل امری، غیر طائل فن أیقظ بواب قلبه وحارسه من هذه المداخل الأربعة التی هی أصل بلاء العالم، وهی فضول النظر، والـكلام، والطعام، والحالطة. واستعمل ماذكرناه من الأسباب التسعة التی تحرزه من الشیطان. فقد أخذ بنصیبه من التوفیق. وسد علی نفسه أبواب جهم، وفتح علیها أبواب الرحمة، وانغمر ظاهره وباطنه. ويوشك أن يحمد عند المات عاقبة هذا الدواء. فعند المات يحمد القوم التتی. وفي الصباح يحمد القوم الشرى. والله الموفق لا رب غیره، ولا إله سواه

قد تم محمد الله وحسن توفيقه ومعونته طبع « التفسير القيم ، للامام ابن القيم » رحمه الله وغفر لنا وله . وقد عانيت في طبعه مشاقا وجهداً مضنياً . لأن النسخة التي بعث بها الأخ الشيخ محمد أو يس كانت غاية في السقم والنقص وسوء الخط ، وجهالة السكاتب البالغة ، كما أن العمل نفسه كان ناقصاً من عدة نواح . فلقد زدت كثيراً من الآيات كان متروكة ، وأعدت كثيراً منها إلى مكانها الذي كانت نافرة عنه . فضلا عن الغلط في وضع أرقام الكتب التي أخذ التفسير منها . والحمد لله الذي أعان على الاتمام ، على أنى موقن بالتقصير ، وأن هذا العمل كان يكون أجود وأتم لو أتيحت الفرصة أوسع . ولعل الله يهيؤها . فاني على يقين من أن هذه الطبعة ستنفد سر بعاً لكثرة محبى الامام ابن القيم ومقدري فضله . ولعظيم فائدة هذه المجموعة النفسية . وعندئذ نميد طبعه على وجه أتم إن شاء الله والحمد لله أولا وآخراً وظاهرا و باطناً . وصلى الله على عبده ورسوله محمد وعلى آله .

محمد حامد الفقى

## فهرست التفسير القيم تلامام ابه الغم

.

الموضوع

مقدمة المعلق

ه « المؤلف

٧ سورة الفاتحة اشتملت على أمهات المطالب العالية

القاتحة تضمنت إثبات النبوات في عدة مواضع منها
 أقسام الهدامة الثلاثة

١٢ النعمة المطلقة هي الموجبة للفلاح الدائم

١٤ ذكر الصراط المستقيم مفرداً معرفاً بتعريفين لتعيينه واختصاصه.
 ١٥ معنى قوله (هذا صراط على مستقيم).

۱۶ معنی فوله ( هند طراط علی مستقیم ) . ۱۶ الفائدة في ذكر « علي » دون « إلى »

١٨ الصراط المستقيم : هو صراط الله الخ

١٨ معنى قوله تعالى ( ضرب الله مثلا عبداً مملوكا الح ) وفي ٣٣٨

۲۰ ان ربی علی صراط مستقیم

٢١ الرفيق في الصراط المستقيم يزيل الوحشة بقلة سالكيه

٢٣ الهداية إلى الصراط المستقيم أجل المطالب فعلمنا الله كيف نسألها يخير الوسائل

٢٤ اشمال هذه السورة على أنواع التوحيد الثلاثة ودلالة الحمد على توحيـــد الأسماء والصفات

- ٧٨ دلالة الأسماء الخمسة في الفاتحة على توحيد الأسماء والصفات
- .٣٠ أسماء الله تدل على الذات العلية والأسماء الحسني والصفات
  - ٣١ اسم «الله» دال على جميع الأسماء والصفات.
    - ٣٢ صفات الإحسان خاصة باسم الرحمن
  - ٣٤ تأمل ارتباط الخلق والأمر بهذه الأسماء الثلاثة الخ
- ۳۵ ذكر هده الأسماء بعد الحد . يدل على حمده فى الهيته ور بوبيته ورحمته.
   وملكه لخ
  - ٣٧ مراتب الهداية الخاصة والعامة . وهي عشر مراتب
  - ٣٧ المرتبة الأولى: مرتبة تكليم الله عز وجل لعبده الخ
    - ۳۸ « الثانية : مرتبة الوحي
  - ٣٩ « الثالثة : إرسال الرسول الملكي إلى الرسول البشرى الخ
    - ٣٩ « الرابعة : مرتبة التحديث الخ
    - « الخامسة : مرتبة الافهام الخ
    - « السادسة : مرتبة البيان العام الخ
      - « ألسابعة : البيان الخاص
      - ع ع الثامنة : مرتبة الاسماع الح
      - ٤٤ ٥ التاسعة: مرتبة الالهام الخ
      - ه ٤٥ « العاشرة : مرتبة الرؤيا الصادقة
    - ٤٦ اشتال الفاتحة على شفاء القلوب والأبدان.
- وه « على الرد على جميع المبطلين من طريقين : مجمل ومفصل . أما المجمل الح.
  - · ه وأما المفصل: فعرفة المذاهب الباطلة من طريقين مجل ومفصل
    - ٥٥ المقرون بالرب سبحانه وتعالى نوعان

- ثم المثبتون للخالق تعالى نوعان ــ النوع الاول : أهل الإشراك في الربوبية
  - النوع الثاني : أهل الإشراك في الالهية 02
  - تضمن الفائحة الردعلي الجهمية معطلة الصفات 00
    - تصمنها الردعلي الجبرية 07
  - بيان تضمنها للرد على القائلين بالموجب بالدات الخ
  - بيان تضمنها للردعلي منكري تعلق علمه بالجزئيات 0
    - بیان تضمها للرد علی منکری النبوات الح 04
  - إذا ثبتت النبوات والرسالة أثنتت صفة الكلام والتكلم 11
  - - بيان تصممها للرد على من قال بقدم العالم 77
      - بيان تضمنها للرد على الرافضة 74
- سر الحلق والأمر والكتب والشرائع والثواب والعقاب انتهى إلى « إياك
- نعبد و إياك نستغين » الخ معنى العيادة
  - الناس في العبادة والاستعانة أربعة أقسام 79
  - القسم الثالث: من له نوع عبادة بلا استعانة الح 141
  - لا يكون العبد متحققاً يإياك نعبد إلا بأصلين عظيمين الح .
    - - الضرب الثاني : من لا إخلاص له ولا متابعة الح
        - أهل مقام « إياك نعبد » أر بعة أصناف
        - الناس في حكمة العبادة ومقصودها أصناف أربعة
          - الصنف الأول: نفاة الحكم والتعليل
            - الصنف الثاني : القدرية النفاة الخ ٨٣
  - الصنف الثالث : الذين زعوا أن فائدة العبادة رياضة النفوس ۸٦
    - - الصنف الرابع: ومم الطائفة المحمدية الابراهيمية AY

```
 ۹۱ بنی « إیاك نعبد » علی أر بع قواعد
```

<sup>(</sup>١) ينبغي أن موضعها قبل ( مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً )

- ۱۳۹ (ومن الناس من يتخد من دون الله أنداداً) ۱٤۱ قلب المؤمن ملازم لتوحيد الله ۱٤۱ (ومثل الذين كفروا كمثل الذى ينعق – الآية)
  - ۱٤۳ (ولكم فى القصاص حياة ) ۱٤٤ (فالآن باشروهن)
    - ۱٤٥ (كتب عليكم القتال وهوكره لكم) ۱٤٧ (للذين يؤلون من نسائهم ــ الآية )
- ۱۶۸ (من ذا الذی يقرض الله قرضاً حسناً) ۱۵۰ (مثل الذین ینفقون أموالهم فی سبیل الله) و ۱۵۶
- ١٥٠ ( مثل الدين ينفقون اموالهم في سبيل الله ) و ١٥٤ ١٥٢ فإن عرض لهذه الأعمال ما يبطلها من الن والأذى الخ
- ١٥٣ (أن نصل احدامًا فتذكر احدهما الأخرى)
- م ١٥٥ ( الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا منا ولا أذى )
  - ١٦٠ ( ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتناء مرضاة الله \_ الآية )
     ١٦٢ ( أيود أحدكم أن تكون له جنة \_ الآية )
  - ۱۹۲ ( اینود احدم آن کون له جنه ـ الایه ) ۱۹۲ ( یا أیها الذین آمنوا أنفقوا من طیبات ما کستم ـ الآیه )
    - ١٦٧ ( الشيطان يعدكم الفقر )
      - ١٦٩ ( ان تبدو الصدقات فنما هي ... الآية )
        - ١٧١ ( للفقراء الذين أحصروا في سبيل الله \_ الآية ).
    - ١٧٢ (يا أيها الدين آمنون اتقوا الله وذروا ما بقي من الربا )
    - ۱۷۶ سورة آل عمران
- ١٧٤ (شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وألوا العلم قائمًا بالقسط) وتصمنها
  - التوحيد بأربع مراتب ؛ علم و إخبار و بيان ، و إلزام به

١٧٨ المرتبة الرابعة الأمر بذلك

١٧٩ قوله تعالى (قائمًا بالقسط) الج

۱۸۲ قوله ( قائمًا بالقسط ) منصوب على الحال وفيه وجهان : حال من القاعل ، أو مما بعد « إلا »

١٨٥ لا يقوم بهذه الشهادة على وجهها إلا أهل السنة .

١٨٧ فالجهمية والممتزله تزعم أن ذاته لا تحب

١٨٧ وإذا كانت شهادته تتضمن بيانه لعباده الخ

١٩٢ الله سبحاته هو الدال على نفسه بآياته

١٩٥ ومن هذا قوله تعالى (و يقول الذين كفروا لست مرسلا ــ الآية)

١٩٦ من شهادته أيضاً ما أودعه في قلوب عباده من التصديق الجازم .

١٩٩ في ضمن هذه الشهادة الألهية الشهادة لأهل العلم .

« قد فسرت شهادة أولى العلم بالإقرار ، و بالاظهار .

٢٠٠ ( أن الدين عند الله الإسلام ) .

٢٠٣ ( قل اللهم مالك الملك ) والكلام على « اللهم » كلاما قيما ."

٢١٠ الدعاء ثلاثة أقسام .

٢١٤ ( ان الذين كفروا لن تغنى عنهم أموالهم \_ الآية )

٢١٥ ( ان ينصركم الله فلإغالب لكم ).

٢١٧ ( يا أيها الذين أمنوا اصبروا وصابروا \_ الآية )

٢١٩ سورة النساء

۲۱۹ (و إن خفتم ألا تقسطوا في اليتامي )

۲۲۱ (لا يستوي القاعدون \_ الآية)

٣٣٦ ( فما لحكم في المنافقين فئنين والله أركسهم \_ الآية )

« (وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة \_ الآية )

٢٢٨ سورة المائدة

« ( وتعاونوا على البر والتقوى الخ )

٧٣٠ (اليوم أكملت لكم دينكم).

٣٣٣ سؤرة الانعام

( وللبسنا عليهم ما يلبسون )

« ( ولو تری إد وقفوا علی النار \_ الآیة ) ٢٣٦ ( ونقلب أفئدتهم وأبصارهم \_ الآیة )

٢٣٧ (وكذلك زينا لكل أمة عملهم \_ الآية ).

٢٣٩ سورة الأعراف

« (قل إنما حرم ربى الفواحش) ٢٤٠ ( ادعوا ربكم تضرعاً وخفية )

٢٥٥ (ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها). ٢٥٦ (وادعوه خوفًا وطمعاً)

٢٥٨ ( إن رحمة الله قريب من المحسنين )

۲۰۹ الإخبار عن الرحمة . بقوله « قريب »

٢٦٢ السلك الثاني: أن قريبًا في الآية الخ.

« الثالث: أن قريب في الآية من باب حذف المضاف
 ۲۲۷ « الرابع: أنه من باب حذف الموصوف الخ.

۱۷۷ « الخامس: أن هذا من باب اكتساب المضاف النم.

۲۷۲ « السادس: و إن كان قد ارتضاه غير واحد فليس بقوى

٣٧٣ « السابع: في الآية وهو المختار الخ .

« الثامن: أن الرحمة مصدر الخ .

445

```
٣٧٤ ه القاسع: أن القريب يراد به شيئان الخ.
```

« « العاشر: أن تأنيث الرحمة الخ.

و الحادي عشر: أن « قريب » مصدر لاوصف الخ .

« « الثاني عشر: ان فعيلا وفعولا مطلقاً النح.

۲۷۷ (وهو الذي يرسل الرياح بشرا بين يدي رحمته )

٣٧٨ ( يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المذكر )

۲۸۰ (واتل عليهم نبأ، الذي أتيناه آياتنا \_ الآية )

۲۸٦ ( هو الذي حلقـکم من نفس واحدة ــ الآية )

٢٨٧ سورة الأنفال

« ( وما رميت إذ رسيت ولكن الله رمي )

٧٨٨ (يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول \_ الآية )

٢٩١ (يا أيها النبي حسبك الله \_ الآية )

۲۹۳ سورة التوبة

ه ( ولو أرادوا الخروج لأعدو له عدة ـ الآية )

۲۹۷ (وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم)

۲۹۹ هذه الصلاة من الآدمي

٣٠٢ ( وإذا ما أنزلت سورة ـ إلى قوله ـ ثم انصرفوا )

٣٠٥ سورة يونس

« (إنما مثل الحياة الدنيا) الح

٣٠٥ (قل من يرزفكم من الساء) الح

٣٠٧ (قل بفضل الله و برحمته \_ الآية )

٣٠٩ ( وأوحينا إلى موسى وأخيه \_الآية)

۳۱۰ سورة هود .

```
٢١٠ ﴿ إِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وعملوا الصالحات وأُخبتوا ــ الآية ﴾
             « ( مثل الفريقين كالأعى والأصم — الآية )
٣١١ ( ولا أقول للذين تزدرى أعينكم أن يؤتيهم الله خيرا _ الآية)
            ٣١٣ ( إنى توكلت على الله ربى وربكم ــ الآية )
                                       ٣١٤ سورة يوسف .
                       « ( وقال نسوة في المدينة _ الآية )
                ٣١٦ (ماتـبدون من دونه إلا أسماء ــ الآية )

    ( وما أبريء نمسي _ الآية )

                ٣١٨ ( وأنت ولي في الدنيا والآخرة ــ الآية )
                            « (قل هذه سبيلي _ الآية )
                                          ٣٢٠ سورة الرعد
                    « (الله يعلم ماتحمل كل أنثى ــ الآية )
            ٣٢١ (أنزل من السماء ماء فسالت أودية _ لآية )
                 ٣٧٣ ( الدين آمنوا وتطمئن قلومهم بذكر الله )
                                         ٢٢٦ سورة إبراهيم
                    « ﴿ ( مثل الذين كفروا بربهم ــ الآية )
                   ٣٢٧ (ألم تركيف ضرب الله مثلا _ الآية )
                                 ٣٣١ مثل الكلمة الخبيثة.
                      ٣٣٣ (يثبت الله الدين آمنوا ــ الآية )
                                         ٣٣٥ سورة الحجر.
```

( و إن من شيء إلا عندنا حزائنه )
 ( إن في ذلك لآيات للمتوسمين )
 ٣٣٨ سورة النحل .

٣٣٨ (ضرب الله مثلا عبدا مملوكا \_ الآيتان )

٣٤٣ ( إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا \_ الآية )

٣٤٤ (ادع إلى سبيل ربك بالحكمة)

٣٤٥٠ سورة الاسراء.

« (رب ادخلني مدخل صدق ـ الآية)

٣٤٧ ( و إذا قرأت القرآن \_ الآية )

٣٤٨ ( وننزل من القرآن ماهو شفاء ورحمة )

٣٤٩ سورة الكيف.

« (ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا )

٣٥١ ( إنا جعلنا على قلومهم أكنة )

٣٥٢ ( وعرصناجهم يومئذ للكافرين عرضا )

٣٥٣ سورة مريم.

« (وأنذرهم يوم الحسرة)

. ٣٥٦ سورة طه .

« (أقم الصلاة لذكرى).

.٣٥٦ ( إن لك أن لاتجوع فيها ولا تعرى )

٣٥٧ (ومن أعرض عن ذكرى)

٣٦٤ سورة الأنبياء .

« (وأيوب إذ نادى ربه \_ الآمة )

« (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين )

٣٦٦ سورة الحج .

« (ياأيها الناس اتقوا ربكم ـ الآية )

٣٦٧ ( ياأيها الناس ضرب مثل فاستمعوا له )

٣٧٠ سورة المؤمنون.

« (أولئك هم الوارثون)

« (ماتحذ الله من ولد)

٣٧٣ سورة النور .

« ( الله نور السَّمُوات والأرض\_ إلى قوله \_ ومن لم يجعل الله نورا فماله من نورًا )

٣٩١٠ سورة الفرقان .

« (أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون ) « (ألم تر إلى ربك كيف مد الظل)

۳۹۲ (وکان الکافر علی ر به ظهیرا)

٣٩٣ ( والذين إذا ذكروا بآيات ربهم ــ الآية ) ٣٩٤ سورة الشعراء .

« ( يوملا ينفع أمال ولا بنون ــ الآية )

٣٩٥ (تالله إن كنا لغي ضلال مبين إذ نسويكم بوب العالمين ) ٣٩٧ سورة المل

« (قل الحد لله وسلام على عباده الذين اصطفى )

٤٠١ سورة القصص .

« ( ولولا أن تصيبهم مصيبة بماقدمت أيديهم الآية ) ٤٠٠ (قل أرأيتم إن جعل الله عليكم الليل سرمدا ــ الآية )

٤٠٣ سورة العنكيوت.

« ( مثل الذين أتخذوا من دون الله أولياء ــ الآية )

٤٠٤ (إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر

٤٠٥ سورة الروم .

٤٠٥ (ضرب لسكم مثلا من أنفسكم \_ الآية )

٤٠٦ (ظهر الفساد في البروالبحر ــ الآية )

**٤٠٧** سورة سبأ .

و قل ادعوا الذين زعمم من دون الله \_ الآية )

٤٠٨ سورة فاطر .

( ياأيها الناس أنم الفقراء إلى الله )

٤١٠ سورة يس.

« (لقد حق القول على أكثرهم ــ الآية )

٤١٢ سورة الصافات

« وتركنا عليه في الآخرين سلام على نوح

٤١٧ سلام على الياسين

٤١٨ سورة ص

« جنات عدن مفتحة له الأبواب

٤٢١ خلقت بيدي

224 سورة الزمر

ضرب الله مثلا رجلا فیه شرکاء \_ الآمة

« الله خالق کل شيء

٤٣٤ وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمرا ... الآية

٤٣٧ وترى الملائكة حافين من حول العرش

٤٢٨ سورة غافر

ه وكذلك زين لفرعون سوء عمله

« واشدد على قلوبهم

279 سورة حم السجدة

٤٢٩ فأرسلنا عليهم ريحا صرصرا

٤٣٠ ومن أحسن قولا بمن دعا إلى الله ــ الآية

**٤٣٢** سورة الشورى:

ه جعل الم من أنفسكم أزواجا \_ الآية

« الله ملك السموات والأرض يخلق ما يشاء \_ الآية

٤٣٤ وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا ــ الآية

« سورة الدخان

٤٣٤ إن المتقين في مُفام أمين

٤٣٦ وزوجناهم بحور عين

٤٣٧ سورة الجاثية

وجعل على بصرّه غشاوة

٤٣٨ سورة الأحقاف

ه حتى إذا بلغ أشده

٤٣٩ سورة محمد

« أفلا يتدبرون القرآن

٤٤٠ سورة الحجرات

لا يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ \_ الآية
 لا يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن

٤٤٣ يا أيها الناس إنا خاقناكم من ذكر وأنثى \_ الآية

٤٤٣ سورة ق

ه إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب \_ الآية

٤٤٦ سورة الذاريات

« هل أناك حديث ضيف ابراهيم المكرمين

٤٤٨ سورة الطور

« والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان

٤٥٢ سورة النجم

« ثم دنى فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى

٥٥٥ عندها جنة المأوي

« الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم عدد الحديث تعجبون ـ إلى ـ وأنتم سامدون

٤٥٧ سورة الرحمن

« کل من علیها فان

« متكئين على فرش بطائها من استبرق

٤٥٩ فيهن قاصرات الطرف \_ الآية

٤٦٢ فيهن خيرات حسان

« حور مقصورات في الخيام

٤٦٣ متكثين على رفرف خضر وعبقرى حسان

\$77 وللحنة عدة أسماء

٤٧٣ سورة الواقعة

« إِنَّا أَنْشَأَنَاهِنَ انْشَاءَ \_ إِلَى قُولُه \_ لأَصِحَابِ الْمِينِ

٤٧٦ فسبح باسم ربك العظيم

٤٨٢ لا يمسه إلا المطهرون

٤٨٤ سورة الحديد

١٨٤ وجملنا في قلوب الذين اتبعوه رأفة \_ الآمة

٤٨٦ يا أيها الذين آمنوا انقوا الله وآمنوا برسوله \_ الآية

٤٨٧ سورة المجادلة

« الذين يظاهرون من نسائهم \_ الآية

٤٩٢ سورة الصف

« فلما راغوا أزاغ الله قلومهم

٤٩٣ سورة الجمة

« مثل الذين حملوا التوراة ثم لم يحملوها \_ الآية

٤٩٣ سورة المنافقون

« يا أيها الذين آمنوا لا تلهم أموالكم \_ الآية

٤٩٥ سورة التحريم

« فقد صغت قلو بكما

« ضرب الله مثلا للذين كفروا \_ إلى قوله \_ من القانتين

٤٩٨ سورة ن

« فاصبر لحكم ربك ولا تكن كصاحب الحوت

٥٠١ سورة المزمل« واذكر اسم ربك وتبتل إليه تبتيلا

٥٠٢ سورة المدثر

« وثيابك فطهر

٥٠٣ شا لهم عن التذكرة معرضين

٥٠٤ سورة القيامة

« أيحسب الإنسان أن يترك سدى

- ٥٠٥ سورة النبأ
- إن للمتقين مفازا
- « إذا الشمس كورت
  - ٥٠٦ سورة المطففين
- ۵ کلا بل ران علی قلوبهم ما کانوا یکسبون
  - ٥٠٨ إن كتاب الأبرار لني عليين
    - ٥٠٩ سورة الإنشقاق
    - ٥٠٩ لتركبن طبقا عن طبق
      - ١٠٥ سورة الطارق
- ه فلينظر الإنسان مم خلق إلى قوله \_ التراثب
  - ٥١١ سورة والشمس وضحاها
  - قد أفلح من زكاها وقد خاب من دساها
    - ٥١٢ سورة الضحي
    - « وأما بنعمة ربك فحدث
      - ٥١٣ سورة التكاثر
      - ٧٤ سورة الكافرون
        - ٥٣٥ سورة الفلق
    - ۸۳۸ لفظة « عاذ » وما تصرف منها
- ٠٤٠ الحكة في امتثال النبي (ص)بقوله (قل الح)
  - ٥٤٣ المستعاذ هو الله وحده
  - ع٤٠ أنواع الشر المستعاذ منه

- ٥٤٧ كان النبي صلى الله عليه وسلم يستعيذ من ثمانية أشياء
  - ٥٤٨ فصل : والشر المستعاد منه نوعان و بيانهما
- ٥٤٨ بيان أن مطالب العباد أر بعة . وقد جاءت في آخر آل عمران
  - ٥٥٠ فصل في سبب الشر ومورده ومنهاه
  - ٥٥٠ فصل في الشرور المستعاد منها في هاتين السورتين
- بیان أن جمیع أفسال الله خیر محض ، و إنما یکون بعضها شراً بالنسبة إلى
   المخلوقین فالشر فی أفعاله أمر نسی فقط وهو مبحث نفیس
  - ٥٥١ أمثلة لما تقدم من أن الشر في أفعاله تعالى أمر نسى
- ولا ينتقم إلا من يستحق العقاب ولا ينتقم إلا من يستحق العقاب ولا ينتقم إلا عمن يستحق الانتقام
- ٥٥٤ فصل: في معنى قوله صلى الله عليه وآله وسلم «لبيك وسعديك والحير في يديك والشر ليس إليك »
- حريقة القرآن تنزيه الله في ذاته عن نسبة الشر إليه بوجه ما لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله ، و إن دخل ذلك في مخلوقاته ودليل ذلك من القرآن
- ٥٥٦ فصل: يدخل في قوله تعالى ( من شر ماخلق ) الاستعادة من كل شر في أي مخلوق قام به الشر
  - ٥٥٧ قصل: الشرالثاني شر الناسق إذا وقب
- ميان تفسير النبي صلى الله عليه وآله وسلم الغاسق إذا وقب بأنه القمر
   لا ينافى غيره من المعانى
- ٥٦٠ فصل: في بيان السبب الذي لأجله أمر الله بالاستعادة من شر الليل وشر
   القمر إذا وقب

- ٥٦١ فصل: في بيان السر في الاستعاذة برب الفلق في هذا الموضع
  - ٥٦٢ فصل في تفسير الفاق
  - ٥٦٣ فصل: الشر الثالث هو شر النفاثات في العقد
  - ٥٦٤ ما ورد من الأحاديث في سحر النبي صلى الله عليه وآله وسلم
    - ٥٦٦ أقوال العلماء في سحر النبي صلى الله عليه وسلم
- بیان أن السحر الذی أصابه صلی الله علیه وآله وسلم کان مرضاً مرف
   الأمراض شفاد الله منه ، وأن ذلك غیر قادح فی العصمة
  - ٥٦٨ الرد على من أنكر سحره واتأول مسحوراً بمعنى بشراً
- ٥٧١ مذهب السلف وعامة الفقياء وأهل التفسير والحديث وأرباب القلوب من أهل التصوف أن السحر له تأثير في المرض والحب والبغض وغير ذلك
  - ٧٧٥ الرد على من أنكر تأثير السحر
  - ٥٧٣ فصل: الشر الرابع شر الحاسد إذا حسد
  - ٥٧٥ بيان أن الحسد له تأثير، وأن العين تأثيرها بواسطة النفس الخبيثة
- ٥٧٥ بيان أن من تأمل في عجائب الأرواح وتأثيراتها وتحريكها الأجسام وانفعالها عنها رأى من العجائب ما لا محيط به الوصف
  - ٧٧٥ العاين والحاسد يشتركان في وصف ويفترقان في وصف وبيان ذلك
- مران أن النظر الذي يؤثر في المنظور قد يكون سببه شدة العداوة والحسد والدليل على ذلك
  - ٥٧٩ والكلام على العاين الخاسد
  - ٥٧٩ الكلام على الساحر والحاسد والفرق بينهما

- ٨٨٠ فصل: قوله «ومن شر حاسد إذا حسد» يعم الحاسد من الجنَّ والإنس.
  - مره فصل: في تقييد الحاسد بقوله «إذا حسد»
  - ١٨٥ فصل: يتدفع شر الحاسد عن المحسود بعشرة أسباب و بيانها
    - السبب الأول في دفع الحسد ، الاستعادة بالله
    - ٥٨٦ السبب الثانى: تقوى الله وحفظه عند أمره ونهيه
      - السبب الثالث: الصبر على عدوه
        - ٥٨٧ السبب الرابع: التوكل على الله
    - السبب الخامس: فراغ القلب من الاشتغال به والفكر فيه
      - « السبب السادس: الإقبال على الله والإخلاص له بح
- ٥٨٩ السبب السابع: تجريد التوبة إلى الله من الدنوب التي سلطت عليه أعداءه
  - ٥٩٠ السبب الثامن: الصدقة والاحسان ما أمكنه
  - ١٥٩١ السبب التاسع: هو إطفاء نار الحسد والباغى والمؤذى بالاحسان إليه، وهذا
     لايو فق له إلامن عظم حظه من حب الله
- مه. السبب العاشر: وهو الجامع لذلك كله وعليه مدار هذه الأسباب وهوتجريد التوحيد والترحل بالفكر في الأسباب إلى المسبب العزيز الحكيم .
- ه و فصل: علم مما تقدم أن نفوس الحاسدين وأعينهم لها تأثير وأن الأرواح الشيطانية لها تأثير بواسطة السحر وقد افترق الناس في هذا المقام إلى أر بم فرق .
  - ٥٩٦ تفسير سورة الناس .
  - بيان أن هذه السورة قد تضمنت استعادة ومستعاداً به ومستعاداً منه.
- المستعاذبه هو رب الناس ملك الناس إله الناس، وقد بين المصنف سرهذه
   الإضافات الثلاث عا يشنى الغليل.

- ٥٩٩ فصل: تضمنت هذه السورة الاستعاذة من الشر الذي هو منشأ العقوبات
   في الدنيا والآخرة .
  - ٦٠٠ فصل: في الكلام على الوسومة واشتقاقها.
- ٦٠١ فصل: اختلف النحاة في لفظ الوسواس. هل هو وصف أو مصدر وقد
   ذكر المصنف حجج كل فريق و بين الصحيح منها النخ.
  - ٩٠٦ فصل في تفسير الخناس و بيان اشتقاقه .
- حصل: فى تفسير قوله (الذى يوسوس فى صدورالناس) و بيان بالنوالة الله تعالى
   جعل الشيطان دخولا إلى جوف العبد ونفوذا إلى قلبه والدليل على ذلك .
  - ٦٠٩ بيان أن الوسوسة هي أعظم الشرور وأعمها فساداً .
    - ۲۰۹ الشيطان شرور غير الوسوسة و بيانها بأدلتها .
    - ٦١٢ بيان أن شر الشيطان ينحصر في ستة أجناس .
  - ٦١٢ الشر الأول: شر الكفر والشرك ومعاداة الله ورسوله.
  - ٦١٤ فصل: تأمل السر في قوله تعالى « الذي يوسوس في صدور الناس»
  - ١٥٠ فصل: في اختلاف المفسرين في الجار والمجرور في قوله تعمالي «مرت الجنة والناس »
    - ٦١٦ الكلام على الجنة والإنسان واشتقاقهما
  - ۹۲۰ قاعدة نافعة فيما يعتصم به العبد من الشيطان و يستدفع شره و يحذر به منه وذلك عشرة أسباب
  - 37٤ وبما يحترز به من الشيطان إمساك فضول النظر والكلام والطعام ومخالطة الناس، وتفصيل ذلك بما لم تجده في غير هذا الكتاب
  - ٦٢٨ أقسام مخالطة الناس أربعة . وبيانها مفصلة ، وبها يتم السكلام على تفسير المعوذتين