# الجامع لتفيرا لإمامابن رَجَب الحَسَلَي للإمام العسكلامة

الحيا فظال بي للفرق حيرال وعمر بي رجب

جَمعُ وَتَألِيفٌ وَتَعْلِيق طارق بن عوض ایندین محدّر

ٱلْجَكَلَّدُ ٱلثَّانَي

واللحناضة لِلنَشْرُوالتوذيبُ

جَمَيْع الحُقوق مِحْ فَوُظة الطّبَعَثة الأولى ٢٦٤١ه - ٢٠٠١م

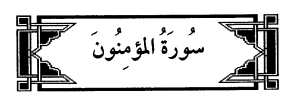
وَلِرُ الْعُ الْمِحَةُ

المستملكة العربية السعودية الرياض - صب ٤٢٥٠٧ - الرياض - صب ٤٩١٥١٥ - فناكس ٤٩١٥١٥٤ - فناكس ٤٩١٥١٥٤ -

رَوَانْعَالنَّفْسِيْرِ الْمَامِيَّفْدِلْإِمَامِ الْمَدْبِالْنَبَيِ تَفْسِيْر الْمُرْدِيْنِ الْمَرِّمِ الْمَرْجُورِ الْمُرْدِيْنِ الْمُرْجُورِ الْمُرْجُورِ الْمُرْجُورِ الْمُرْجُورِ الْمُرْجِورِ

ٳڹڔ۫ڒڿڹؖڂ۪ڿڹٳڮٵ

و المارا المارات مي



# قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ اللَّذِينَ هُمْ فَي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾

قد مدح اللَّه الخاشعينَ في صلاتِهِم، فقال: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ آلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِلَّا اللَّلْمُ الللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ

رُوي عن علي بنِ أبي طالب، قال: هو الخشوعُ في القلب، وأن تلينَ كنفك للمسلم، وأن لا تلتفت في صلاتك (١).

وعنه قال: الخشوعُ خُشُوعُ القلبِ، وأن لا تلتفتَ يمينًا ولا شمالاً.

وعن ابنِ عباسِ قال: ﴿ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢]: خائفُونَ ساكنون (٢).

وعنِ الحسنِ قال: كان الخشوعُ في قلوبِهِم، فغضُوا له البصرَ، وخفضُوا له الجناحَ.

وعن مجاهد قال: هو الخشوعُ في القلبِ، والسكونُ في الصلاة (٣) . وعنه قال: هو خفضُ الجناحِ وغضُ البصرِ، وكان المسلمون إذا قامَ أحدُهُم في الصلاةِ خافَ ربَّه أن يلتفتَ عن يمينه أو شماله.

<sup>(</sup>١) أخرجه: وكيع في «الزهد» (٢/ ٥٩٩)، وابن المبارك في «الزهد» (١٤٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (٣/١٨)، والبيهقي (٢/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البيهقى (٢/ ٢٨٠).



وعنه قالَ: العلماءُ إذا قامَ أحدُهم في الصلاةِ هابَ الرحمنَ عزَّ وجلَّ أن يشذ نظرُهُ، أو يلتفتَ، أو يقلِّب الحصى، أو يعبثَ بشيءٍ، أو يحدِّثَ نفسهُ بشيءٍ من الدنيا، إلا ناسيًا، ما دامَ في صلاته.

وعن الزهريِّ قال: هو سكونُ العبدِ في صلاتِه (١) .

وعن سعيـــد بن جبير، قال: يعني: متــواضعينَ، لا يعرفُ مَنْ عن يمينهِ، ولا مَنْ عن عينهِ، ولا مَنْ عن عليهِ، ولا مَنْ عنْ شمالِهِ ولا يُلتفتُ من الخشوعُ للَّه عزَّ وجلَّ.

ورُوي عن حذيفة أنه رأى رجلاً يعبثُ في صلاتِهِ، فقالَ: لو خشعُ قلبُ هذا لخشعتْ جوارحُهُ.

ورُوي عن إبنِ المسيبِ.

ورُوي مرسلاً<sup>(۲)</sup> .

فأصلُ الخشوع: هو خشوعُ القلب، وهو انكسارُهُ للَّه، وخضوعهُ وسكونهُ عن التفاتِهِ إلى غيرِ مَنْ هو بينَ يديه، فإذا خشعَ القلبُ خشعتِ الجوارحُ كلُّها تبعًا لخشوعه، ولهذا كان النبيُّ عَيَالِيَّةِ يقولُ في ركوعِهِ: «خشع لك سمعي، وبصري، ومخيِّ، وعظامي، وما استقلَّ به قدَمِي»(٣).

ومن جمَّلةِ خشوعِ الجوارحِ: خشوعُ البصرِ أن يلتفتَ عن يمينهِ أو يساره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: عبد الرزاق في «مصنفه» (۲/ ۲۵۶)، والطبري في «تفسيره» (۱۸/۳).

<sup>(</sup>٢) راجع: «السلسلة الضّعيــفـة» (١١٠)، و«تكميـل النـفعّ» لشيخنـا محــمد بن عمـرو (حــديث ٢١).

**<sup>(</sup>٣)** أخرجه: مسلم (٢/ ١٨٥).



وقال ابنُ سيرين: كان رسولُ اللَّه عَيَّا لِهُ يَالِيَهُ يلتفتُ في الصلاةِ عن يمينهِ وعن يسارِهِ، فأنزلَ اللَّه تعالى: ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢]، فخشع رسولُ اللَّه عَيَّالِهُ، ولم يكن يلتفت عنةً ولا يسرةً.

وَخَرَّجهُ الطبرانيُّ (۱) من رواية ابنِ سيرينَ، عن أبي هريرة. والمرسلُ أصحُّ (۲) .

#### \* \* \*

إنَّ اللَّه سبحانه وتعالى مدح في كتابِهِ المخبتينَ لَهُ، والمُنْكَسِرِينَ لَعظمتِهِ، والخاضعينَ.

فقالَ تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ﴾ [الانبياء:٩٠].

وقالَ تعالى: ﴿ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعَاتِ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَعَدُّ اللَّهُ لَهُم مَغْفَرَةً وَأَجْرًا عَظيمًا ﴾ [الاحزاب:٣٥].

ووصفَ المؤمنينَ بالخشوع لهُ في أشرف عباداتهِم التَّي هُم علَيْهَا يحافظونَ، فقال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ وقال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّهِ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢,١].

ووصفَ الذين أُوتُوا العلمَ بالخسوع، حيثُ يكونُ كلامُ لهم مسموعًا، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلهِ إِذَا يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ للأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً ﴿ مَنَى ﴿ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَغُرُونَ لِلاَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَخُرُونَ لِلاَّذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ [الإسراء:١٠٩:١٠٧].

<sup>(</sup>١) «المعجم الأوسط» (٢٨٠٤).



وأصلُ الخشوعِ هو: لينُ القلبِ ورِقَّتُه وسكونُه وخشوعُه وانكسارُه وحرقتُه، فإذا خشعَ القلبُ تبعهُ خشوعُ جميع الجوارحِ والأعضاءِ لأنَّها تابعةٌ له، كما قال عَلَيْهِ: «ألا إنَّ في الجسد مُضْغَةً، إذا صلحتْ صلحَ الجسدُ كلُّه، وإذا فسدتْ فسدَ الجسدُ كلُّه، ألا وهي القلبُ»(١).

فإذا خشع القلب، خشع السمع والبصر والرأس والوجه وسائر الأعضاء وما ينشأ منها حتى الكلام. ولهذا كان النبي علي يقول في ركوعه في الصلاة: «خشع لك سمعي وبصري ومُخي وعظامي»(٢).

وفي رواية: «وما استقلَّ به قدَمي».

ورأى بعضُ السَّلَفِ رجلاً يعبثُ بيده في صلاتِه فقالَ: لو خشعَ قلبُ هذا لخشعتْ جوارحُه.

ورُويَ ذلك عن حُــذيفة (٣) وطلح وسعيــد بنِ المسيِّبِ (١). ويُروى مرفــوعًا بإسناد لا يصح.

قال المسعوديُّ عن أبي سنان عمَّن حدَّثه عن علي بنِ أبي طالبِ وَطَيْبُ في قولِهِ تعالى: ﴿ اللَّهِ مِنْ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢]. قال: هوَ الخشوعُ في القلبِ وأن تُلينَ كنفك للمرءِ المسلم وأن لا تلتفت في صلاتك (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۲۰ ـ ۲۱)، (۳/ ۲۹ ـ ۷۰)، ومسلم (٥ ـ ٥٠ ـ ٥١) من حديث النعمان ابن بشير رئائيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٢/ ١٨٥ ـ ١٨٦) من حديث على بن أبي طالب رُطُّكُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: محمد بن نصر المروزي في التعظيم قدر الصلاة، (١٥٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجـه: ابن المبارك في «الزهد» (٤١٩)، وعـبد الرزاق في «المصنف» (٢/ ٢٦٦)، وابــن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١٥١).

<sup>(</sup>o) أخرجه: وكيع في «الزهد» (٤٢٨)، وابن المبارك (٤٠٣)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٣٩٣).

وقـالَ عطاءُ بنُ السـائبِ عن رجلٍ عن علي ً وَلَيْكَ : «الخـشـوعُ : خشـوعُ القلب، وأن لا يلتفت َ عينًا وشمالاً»(١).

وقال: عن علي بنِ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ وَالله في قول عالى: : ﴿ اللَّهِ مِنْ فَي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢]. قال: خائفونَ ساكِنون (٢).

وقال ابنُ شُوْدُب عن الحسنِ \_ رحمه اللَّه تعالى \_: «كان الخشوعُ في قلوبهم فغضُوا له البصرَ وخفضُوا له الجَناحَ».

وقال منصور عن مجاهد: هو الخشوعُ في القلب، والسكونُ في الصلاة (٣).

وقال ليث عن مجاهد: من ذلك: خفضُ الجناح، وغضُّ البصرِ، وكانَ المسلمونَ إذا قامَ أحدُهم إلى الصلاةِ خافَ ربه أن يلتفت عن يمينهِ أو شماله.

وقال عطاءٌ الخراسانيُّ: الخشوعُ: خشوعُ القلبِ والطَّرْفِ.

وقال الزهريُّ: هو سكونُ العبدِ في صلاته<sup>(٤)</sup>.

وعن قتادةً قالَ: الخشوعُ في القلبِ هو الخوفُ وغضُّ البصرِ في الصلاة.

وقال ابنُ أبي نَجيح عن مجاهد \_ رحمه اللَّه تعالى \_ في قوله تعالى: ﴿ وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [الانبياء : ١٠] قال: متواضِعينَ .

<sup>(</sup>١) أحرجه: ابن نصر المروزي في "تعظيم قدر الصلاة" (١٣٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبري في «التفسير» (۱۸/۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن المبارك في «الزهد» (٥٥)، والطبري في «التفسير» (١٨/ ٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: عبد الرزاق في «المصنف» (٢/ ٢٥٤)، وابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (١٤١)، والطبري (١٤١).



وقد وصَف اللَّهُ تعالى في كتابه الأرضَ بالخشوع فقالَ: ﴿ وَمَنْ آيَاتِهِ أَنَكَ تَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ ﴾ [نصلت:٣٩]، فاهتزَازُهَا وربوُّها \_ وهو ارتفاعها \_ مُزيلٌ لخشوعها، فدلَّ على أنَّ الخشوع الذي كانت عليه هو سكونُها وانخفاضُها.

وكذلك القلبُ إذا خَشَعَ فإنَّه يَسْكُنُ خواطرهُ وإرادتُه الرديئةُ التي تنشأُ عن البَّاعِ الهَوى، وينكسرُ ويخضعُ للَّه عز وجل، فيزولُ بذلك ما كانَ فيه من البَأُو<sup>(1)</sup> والترفع والتعاظم والتكبُّر، ومتى سكنَ ذلكَ في القلبِ خشعتِ الأعضاءُ والجوارحُ والحركاتُ كلُّها حتى الصَّوتُ.

وقد وصفَ اللَّهُ تعالَى الأصواتَ بالخشوعِ في قوله: ﴿وَخَشَعَتِ الأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْسًا ﴾ [طه:١٠٨]، فخشوعُ الأصواتِ هو سكونُها وانخفاضُها بعد ارتفاعها.

وكذلكَ وصفَ وجوه الكُفارِ وأبصارَهم في يومِ القيامةِ بالخشوعِ، فدلَّ ذلك على دخولِ الخشوعِ في هذه الأعضاءِ كلِّها.

ومتى تكلَّف الإنسانُ تعاطي الخشوع في جوارحهِ وأطرافه مع فراغ قلبه من الخشوع وخُلوَّه منه كانَ ذلك خشوع نفاق، وهو الذي كانَ السلفُ يستعيذونَ منه، كما قال بعضُهم: استعيذوا باللَّه من خشوع النفاق. قالوا: وما خشوع النفاق؟ قال: أن يُرى الجسدُ خاشعًا والقلبُ ليس بخاشع (٢).

ونظر عمُّس وطيُّ إلى شابٍّ قد نكسَ رأسَه، فقالَ له: يا هذا، ارفعُ

<sup>(</sup>١) لم يستطع محقق الكتــاب قراءتها، وقال: «تشبه: الباة» والصواب مــا أثبتناه، و«البأو»: العظمة والفخر والكبر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن المبارك في «الزهد» (٤٦) من قول أبي الدرداء أو أبي هريرة وَفَيْكُ.

رأسكَ، فإنَّ الخشوعَ لا يزيدُ على ما في القلب.

فمن أظهَر للناسِ خشوعًا فوقَ ما في قلبه فإنَّما هو نفاقٌ على نفاق.

وأصلُ الخشوعِ الحاصلُ في التقلبِ، إنَّما هو من معرفة اللَّه، ومعرفة عظمته وجلاله وكماله، فمن كان باللَّه أعرف كان له أخشع.

وتتفاوت القلوب في الخشوع بحسب تفاوت معرفتها لمن خشعت، وبحسب تفاوت مشاهدة القلوب للصفات المقتضية للخشوع، فمن خاشع لقوة مُطالعته قُرب اللَّه من عبده واطِّلاعه على سرة وضميره المقتضي لقوة مُطالعته من اللَّه تعالى ومراقبته في الحركات والسكنات، ومن خاشع للاستحياء من اللَّه تعالى ومراقبته في الحركات والسكنات، ومن خاشع لمطالعته لجلال اللَّه وعظمته وكبريائه المقتضي لهيبته، ومن خاشع لمطالعته لكماله وجماله المقتضي للاستغراق في محبته والشوق إلى لقائه ورؤيته، ومن خاشع خاشع لمطالعته ضدة بطشه وانتقامه وعقابه المقتضي للخوف منه.

وهو سبحانه وتعالى جمايرُ القلوبِ المنكسرةِ لأجلِه فهو سبحانه وتعالى يتقرّبُ من القلوبِ الخاشعةِ له كما يتقرّبُ ممن يناجيهِ في الصلاةِ، وممَّن يعفّرُ له وَجُهّهُ في الترابِ بالسجودِ.

وكما يتقربُ من وفده وزوار بيته الواقفينَ بين يديه المتضرعينَ إليه في الوقوف بعرفة ويدنُو ويباهي بهم الملائكة.

وكما يتقربُ من عباده الدائبينَ له، السائليَن له، المستغفريَن من ذنوبهِم بالأسحارِ، ويجيبُ دعاءَهم ويعطِيهم سؤالَهم.

ولا جبَر لانكسارِ العبدِ أعظمُ من القربِ والإجابةِ.



روى الإمامُ أحمدُ \_ رحمه اللَّه تعالى \_ في كتابِ «الزهد»(١) بإسناده عن عمرانَ القصير قال: «قالَ موسى بنُ عمرانَ \_ عليه السلام \_: أي ربِّ أين أبغيك؟ قال: ابغني عند المنكسرة قلوبُهم، إنَّي أدنو منهُم كلَّ يومٍ باعًا، ولولا ذلك لانهدمُوا».

وروى إبراهيم بن الجُنيد ـ رحمه الله تعالى ـ في كتاب «المحبة»: عن جعفر بن سليمان قال: سمعت مالك بن دينار يقول: «قال موسى ـ عليه السلام ـ: إلهي أين أبغيك؟ فأوحَى الله عز وجل اليه: أن يا موسى ابغني عند المنكسرة قلوبهم، فإني أدنو منهم في كل يوم وليلة باعًا ولولا ذلك لانهدمُوا، قال جعفر: فقلت لمالك بن دينار: كيف المنكسرة قلوبهم؟ فقال: سألت الذي قرأ في الكتب فقال: سألت الذي سأل عبد الله بن سلام فقال: سألت عبد الله بن سلام عن المنكسرة قلوبهم ما يعني؟ قال: المنكسرة قلوبهم بحب الله عز وجل عن حب غيره».

وقد جاء في السنة الصحيحة ما يشهد لقرب الله من القلب المنكسر ببلائه الصابر على قسضائه أو الراضي بذلك، كما في «صحيح مسلم» (٢) عن أبي هريرة وظيف عن النبي على النبي على ألله عز وجل يوم القيامة: يا ابن آدم مرضت فلم تعدي نها عنه أعودك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أن عبدي فلانا مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده ».

وروى أبو نُعيمٍ من طريقِ ضمرةَ عن ابن شُوْذبِ قالَ: «أوحى اللَّهُ تعالى

<sup>(</sup>۱) (ص ۷۵).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم» (۸/ ۱۳).

إلى موسى - عليه السلام -: أتدرِي لأي شيء اصطفيت ك على الناس برسالاتي وبكلامي؟ قال: لا يا ربّ! قال: لأنه لم يتواضع لي أحد " تواضع ك) (١) .

وهذا الخشوعُ هو العلمُ النافعُ، وهو أولُ ما يُرفعُ من العلمِ.

خرَّج النَّسائيُ (٢) من حديث جُبير بن نفير وطي عن عَوْف بن مالك وطي أنَّ رسولَ اللَّه وَيَلِيُ نظرَ إلى السماء يومًا وقال: «هذا أوان يرفع العلم» فقال رجل من الأنصار \_ يُقال له: زياد بن لَبيد \_: يا رسولَ اللَّه: ويُرْفَعُ العلم وقد أُثبت وَوَعَتْهُ القُلوبُ؟ فقال له رسولُ اللَّه وَيَلِيدٍ: «إنْ كنتُ لأحسبكَ من أفقه أهلِ المدينة» وذكر ضلالة اليهود والنصارى على ما في أيديهم من كتابِ اللَّه عزَّ وجلَّ.

قال: فلقيتُ شدَّاد بنَ أوس فحدثتُه بحديث عوف بن مالك، فقال: صدق عوفٌ، ألا أخبرُكَ بأولِ ذلك يُرفع؟ قلتُ: بلي، قالَ: الخشوعُ، حتَّى لا ترى خاشعًا.

وخرَّجه الترمذيُّ من حديث جبير بن نفير عن أبي الدرداء عن النبي وخرَّجه الترمذيُّ من حديث جبير بن نفير عن أبي الدرداء : ألا وفي آخره: قال جبيرٌ: فلقيتُ عبادةً بن الصامت، فقلتُ: ألا تسمعُ ما يقولُ أخوك أبو الدرداء - فأخبرتُه بالذي قال؟ قال: صدق أبو الدرداء، لو شئت لحدثتك بأول علم يُرفع من الناسِ: الخشوعُ، يوشكُ أن تدخلَ مسجدَ الجامع فلا تَرى فيه رجُلاً خاشعًا.

<sup>(</sup>۱) «الحلية» (٦/ ١٣٠).

 <sup>(</sup>۲) «السنن الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» للمزي (۱۰۹۰٦)، وهو عند أحمد (۲٦/٦)، والحاكم
 (١/ ٩٨)).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٢٦٥٣).

وقد قيل: إن روايةَ النسائيِّ أرجحُ.

وقد روى سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةَ عن الحسنِ \_ رحمه اللَّه تعالى \_ عن شدَّادِ بنِ أوسٍ عن النبي ﷺ قال: «أولُ ما يرفعُ من الناسِ الخشوعُ» فذكره (١٠) .

ورواه أبو بكرِ بنِ أبي مريمَ عن ضمرةَ بنِ حبيبٍ مُرسلاً (٢) .

ورُوي نحوه عن حذيفةً من قولهِ.

فالعلمُ النافعُ هو ما باشرَ القلوبَ فأوجبَ لها السكينة والخشية والإخبات لله والتواضع والانكسارَ له، وإذا لم يباشر القلبَ ذلك من العلم، وإنما كان على اللسانِ فهو حُجَّةُ اللَّه على ابنِ آدمَ يقومُ على صاحبه وغيره، كما قال ابنُ مسعود وَطُقْتُهُ: "إنَّ أقوامًا يقرأونَ القرآنَ لا يُجاوزُ تراقيهِم، ولكن إذا وقع في القلبِ فَرَسَخ فيه نَفَع » خرَّجه مسلم (٣).

وقال الحسنُ ـ رحمهُ اللَّه تعالى ـ: العلمُ عِلمانِ: علمٌ باللسانِ وعلمٌ بالقلبِ، فعلمُ السفانِ: هو حجة اللَّهِ على القلبِ، فعلمُ السفانِ: هو حجة اللَّهِ على ابنِ آدمَ.

ورُويَ عن الحسنِ ـ رحمه اللّه تعالى ـ مرسلاً عن النبيِّ ﷺ ورويَ عنه عن جابرٍ رَخِيْتُكُ مرفوعًا، ولا يصحُ وصله.

فأخبر النبي عَلَيْهِ أن العلم عند أهلِ الكتابينِ من قَبلنا موجودٌ بأيديهم ولا ينتفعون بشيء منه لمَّا فقدُوا المقصود منه ، وهو وصوله إلى قلوبهم ، حتى يجدُوا حلاوة الإيمان به ومنفعته بحصول الخشية والإنابة لقلوبهم ، وإنما هُو على ألسنتهم تقوم به الحُجَّة عليهم .

<sup>(</sup>١) أخرج: الطبراني في «المعجم الكبير» (٧/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في "الزهد» (ص ٣٩٥). (٣) اصحيح مسلم» (٢٠٤/٢).

ولهَذَا المعنى وَصَفَ اللَّهُ تعالَى في كتابِهِ العلماءَ بالخشيةِ كَمَا قالَ اللَّه تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

وقال تعالى: ﴿ أَمَّنْ هُو قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ ويَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩].

ووصفَ العُلماءَ من أهلِ الكتابِ قبلَنا بالخشوع؛ كَما قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَىٰ عَلَيْهِمَ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَانِ رَبِّنَا لَا مَفْعُولاً ﴿ مَنْ اللَّهُ وَيَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ رَبِّنَا لِمَفْعُولاً ﴿ مَنْ اللَّهُ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ [الإسراء: ١٠٧-١٠].

فقولُهُ تباركَ وتعالَى في وصف هؤلاء الذينَ أوتُوا العلم: ﴿ وَيَخرُونَ للأَذْقَانَ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ [الإسراء:٩٠٠]. مَدحٌ لمن أوجبَ له سماعُ كـتابِ اللَّهَ الْخُشُوعَ في قلبه، وقالَ تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لَلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ أُولْئِكَ فِي ضَلال مُبِينَ ﴿ آَلُهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الْحَديثِ كَتَابًا مُتَشَابِهًا مَّتَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الزمر:٢٢، ٢٣].

ولينُ القلوبِ هو زوالُ قسوتِهَا بحدوثِ الخُشوعِ فيها والرقةِ.

وقد وبَّخ اللَّهُ من لا يخشعُ قلبُه لسماع كلامِه وتدبُّرِه، قالَ سبحانه: ﴿ أَلَمْ يَأُنْ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذَكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا للَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا للَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَيَابَ مَن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمُ فَاسِقُونَ ﴾ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمُ فَاسِقُونَ ﴾ الخديد: ١٦].

قالَ ابنُ مسْعود ضُخْتُهُ: «ما كانَ بين إسلامنا وبينَ أنْ عوتبْنا بهذه الآية إلا أربعَ سنينَ» خرَّجه مسلم (۱) وخرَّجه غيره وزاد فيه: «فجعلَ المسلمونَ يعاتبُ (۱) «صحيح مسلم» (۲٤٣/۸).



بعضُهم بعضًا».

وخرَّجَ ابنُ ماجه (۱) من حديث ابنِ الزُّبيـرِ وَطَيَّكُ قَـالَ: «لـم يكنْ بينَ إسلامِهم وبينَ أن نزلَتْ هذه الآيُةُ يعاتبهُمُ اللَّهُ بها، إلا أربعَ سنينَ».

وقد سمع كشيرٌ من الصالحين هذه الآية تُتلى، فأثَّرت فيهم آثارًا متعددةً فمنهُم من تاب عند ذلك وخرج فمنهم من تاب عند ذلك وخرج عما كان فيه.

وقد ذكرنا أخبارَهم في كتابِ «الاستغناءِ بالقرآنِ».

وقالَ تعالى: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلِ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الحشر:٢١].

قال أبو عمرانَ الجونيِّ: واللَّه؛ لقدْ صرفَ إلينا ربَّنا في هذا القرآنِ ما لو صرفَهُ إلى الجبال لحتَّها وجَبَاها<sup>(٢)</sup>.

وكان مالكُ بنُ دينار \_ رحمه اللَّهُ \_ يقرأُ هذه الآيةَ ثمَّ يقولُ: أقسمُ لكم، لا يؤمنُ عبدٌ بهذا القرآن إلا صُدِّع قلبُه (٣) .

ورُويَ عن الحسنِ - رحمه اللّه تعالى - قالَ: يا ابنَ آدمَ، إذا وسوسَ لك الشيطانُ بخطيعة أو حدَّثت بها نفسكَ، فاذكرْ عندَ ذلكَ ما حَملَكَ اللّهُ من كتابه مما لو حملتُهُ الجبالُ الرواسي لخشعتْ وتصدَّعتْ أما سمعتَه يقولُ: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللّهِ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا للنّاس لَعَلَهُمْ يَتَفَكّرُونَ ﴾ [الحشر: ٢١].

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۹۲٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٣١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «الزهد» (ص ٣١٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٣٧٩).

فإنما ضرب لك الأمثال لتتفكر فيها وتعتبر بها وتزدجر عن معاصي الله عز وجل، وأنت يا ابن آدم أحق أن تخشع لذكر الله وما حَمَّلك من كتابِهِ وآتاك من حكمه، لأنَّ عليك الحساب ولك الجنة أو النارُ.

وقد كان النبيُّ عَلَيْهِ يستعيذُ باللَّه من قلب لا يخشعُ، كما في «صحيح مسلمٍ» (١) عن زيد بنِ أرقمَ : أن النبيَّ عَلَيْهُ كَانَ يقولُ: «اللهمَّ إني أعوذُ بكَ من علمٍ لا ينفعُ، ومن قلب لا يخشعُ، ومن نفس لا تشبعُ، ومن دعوة لا يُستجابُ لَها».

وقد رُويَ نحوُه عن النبيِّ عِنْظِهُ من وجوه متعددة.

ويُروى عن كعب الأحبار قالَ: مكتوبٌ في الإنجيل: «يا عيسى، قلبٌ لا يخشعُ عملُه لا ينفعُ، وصوتُه لا يُسمعُ، ودعاؤُه لا يُرفعُ».

قال أسدُ بنُ موسى في كتابِ «الورع»: حدثنا مُباركُ بنُ فَضالةَ قالَ: كان الحسنُ ـ رحمه اللّه تعالى ـ يقولُ: إن المؤمنينَ لَمَّا جاءتْهُم هذه الدعوةُ من اللّه صدَّقوا بها وأفضَى يقينُها إلى قلوبهم خشعت ْلذلك قلوبهم وأبدانُهم وأبصارُهم، كنت واللّه إذا رأيتَهم رأيت قومًا كأنّهم رأي عين، فوالله؛ ما كانُوا بأهلِ جدل ولا باطل، ولا اطمأنُّوا إلا إلى كتاب الله، ولا أظهروا ما ليس في قلوبهم، ولكنْ جاءهم عن الله أمر فصدقوا به، فَنعَتهم الله تعالى في القرآنِ أحسن نعت فقال: ﴿ وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَونًا ﴾ والفرقان: ﴿ وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَونًا ﴾

قال الحسنُ: الهونُ في كلامِ العربِ، اللينُ والسكينةُ والوقارُ. قال: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا ﴾ [الفرقان:٦٣].

قال: حلماء لا يجهلون ، وإذا جُهل عليهِم حَلموا، يُصاحِبون عباد الله الله عليهِم حَلموا، يُصاحِبون عباد الله (١) «صحيح مسلم» (٨١/٨).



نهارهم بما تسمعونَ، ثم ذكرَ ليلَهم خيرَ ليلٍ فقالَ: ﴿وَالَّذِينَ بِبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقَيَامًا ﴾ [الفرقان:٦٤].

ينتصبون للَّه على أقدامهم، ويفترشون وجوههُم لربِّهم سُجداً، تجري دموعُهم على خُدودهم فرقًا من ربِّهم لأمر ما، أسْهرُوا له ليلَهم، ولأمر ما، خَسَعُوا له نهارَهُم، ثم قالَ: ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ عَزَامًا ﴾ [الفرقان: ٢٥].

قال: وكلُّ شيء يُصيبُ ابنَ آدمَ ثمَّ يزولُ عنه فليس بغرام، إنما الغرامُ: اللازمُ له ما دامتِ السماواتُ والأرضُ، قالَ: صدقَ القومُ، واللَّهِ الذي لا إله إلا هوَ، فعملُوا ولم يتمنَوا، فإياكم \_ رحمكم اللَّهُ \_ وهذه الأماني، فإن اللَّهَ لم يُعطِ عبدًا بالأمنية خيرًا قطُّ في الدنيا والآخرة، وكانَ يقولُ: يالَهَا موعظة لو وافقت من القُلوب حياةً.

وقد شرع اللّه لعباده من أنواع العبادات ما يظهر فيه خشوع الأبدان الناشيء عن خشوع القلب وذُلّه وانكساره، ومن أعظم ما يظهر فيه خشوع الناشيء عن خشوع القلب وذُلّه وانكساره، وقد مدح اللّه تعالى الخاشعين فيها الأبدان للّه تعالى من العبادات: الصلاة، وقد مدح اللّه تعالى الخاشعين فيها بقوله عنز وجل في صَلاتِهم خاشعون في الذين هم في صَلاتِهم خاشعون في اللومون ١٠٠١].

وقد سبقَ بعضُ ما قاله السلفُ في تفسيرِ الخشوعِ في الصلاةِ.

وقال ابن لَهيعة عن عطاء بن دينار رحمه اللَّه تعالى عن سعيد بن جُبير \_ رحمه اللَّه تعالى عن سعيد بن جُبير \_ رحمه اللَّه تعالى \_: ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢] يعني: متواضِعينَ لا يعرفُ مَنْ عنْ يمينِهِ ولا مَنْ عن شماله، ولا يلتفت في الخشوع للَّه عزَّ وجلَّ.

وقال ابنُ المباركِ عن أبي جعفرٍ عن ليثٍ عن مجاهدٍ: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

قال: القنوتُ: الركونُ والخشوعُ وغضُّ البصرِ وخفضُ الجناحِ من رهبةِ اللَّه عز وجل<sup>(۱)</sup>.

قال: وكانَ العلماءُ إذا قامَ أحدهُم في الصلاةِ هابَ الرحمنَ عزَّ وجلَّ أن يشخذَّ نظرُه أو يلتفت أو يُقلِّبَ الحصى أو يعبثُ بشيءٍ أو يُحدِّثَ \_ يعني: نفسهُ \_ بشيءٍ من الدنيا، إلا ناسيًا، ما دامَ في صلاته.

وقال منصورٌ عن مجاهدٍ رحمه اللَّهُ تعالى في قولهِ تعالى: ﴿ سيماهُمْ فِي وَوَلَّهِ تَعَالَى: ﴿ سيماهُمْ فِي وَجُوهِهُم ﴾ [الفتح:٢٩].

قال: الخشوعُ في الصلاة (٢).

وخرَّجَ الإمامُ أحمدُ والنسائيُّ والترمذيُّ من حديث الفضلِ بن عباس وخرَّجَ الإمامُ أحمدُ والنسائيُّ والترمذيُّ من منه، تشهّدُ في كلِّ ركعتين، وتخشَّعُ وتضَّرعُ، وتمسْكنُ، وتُقنعُ يديك» يقولُ: «تَرْفعهُما إلى ربِّك عزَّ وجلَّ وتقولُ: يا رب يا رب يا رب يا رب ثلاثًا فمنْ لم يفعلْ ذلك فهي خداجُ ».

وفي «صحيح مسلم» (٤) عن عثمان وطف عن النبي عَلَيْلَة قالَ: «ما من امرئ مسلم تحضرُه صلةٌ مكتوبةٌ فيحسنُ وُضوءَها وخشوعَها وركوعَها إلا كانت كفارةً لما

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۲٦/ ٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٢١١/١)، والترمذي (٣٨٥)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١١٠٤٣).

<sup>(</sup>٤) مسلم (١/ ١٤٢).



قبلَها من الذنوب، ما لم تُؤْتَ كبيرةٌ، وذلكَ الدهر كلُّه».

فممًّا يظهرُ فيه الخشوعُ والذلُّ والانكسارُ من أفعالِ الصلاةِ: وضعُ اليدين إحداهُما على الأخرى في حالِ القيامِ، وقد رُوي عن الإمام أحمد ـ رحمه اللَّه ـ أنه سئل عن المرادِ بذلك، فقال: هو ذلُّ بين يَدي عزيزِ (١) .

قال علي بنُ محمد المصري الواعظُ \_ رحمه الله تعالى \_: ما سمعت في العلم بأحسن من هذا(7).

ورُوي عن بِشرِ الحافي \_ رحمه اللَّه تعالى \_ أنه قال: «أشتهي منذ أربعينَ سنةً أن أضع يدًا على يد في الصلاة ما يمنعني من ذلك إلا أن أكونَ قد أظهرتُ من الحشوع ما ليس في القلب مثله» (٣) وروى محمد بن نصر المروزيُّ \_ رحمه اللَّه تعالى \_ بإسناده عن أبي هريرة وطافئه قال: يُحشرُ الناسُ يوم القيامة على قدر صنيعهم في الصلاة (٤)، وفسره بعض رواته (٥) فقبض شمالَه بيمينه وانحنى هكذا.

وبإسنادِه عن أبي صالح السمَّانِ \_ رحمه اللَّه تعالى \_ قـال: يُبعثُ الناسُ يومَ القيامة هكذا، ووضَع إحْدى يديه على الأخرَى(٦) .

وملاحظةُ هذا المعنى في الصلاةِ يُوجبُ للمصلِّي أن يتذكَّرَ وقوفَه بين يدي اللَّه عزَّ وجلَّ للحسابِ.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي يعلى في «طبقات الحنابلة» (۱/ ۸٤).

<sup>(</sup>۲) ذكره في «طبقات الحنابلة» (۱/۲۲۹).

<sup>(</sup>٣) رواه الخطيب .. (١٤/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٤) «تعظيم قدر الصلاة» (٣٣١).

<sup>(</sup>٥) وهو أبو النضر، كما في الأثر السابق.

<sup>(</sup>٦) «تعظيم قدر الصلاة» (٣٣٢).

كان ذو النون ـ رحمه اللَّهُ تعالى ـ يقولُ في وصف العُبَّاد: لو رأيت أحدَهُم وقد قام إلى صلاته فلمَّا وقف في محرابه واستفتح كلام سيِّده، خطر على قلبه أنَّ ذلك المقام هو المقام الذي يقوم الناس فيه لربِّ العالمين، فانخلع قلبه وذهل لبُّه. خرَّجه أبو نعيم ـ رحمه اللَّه تعالى (١).

ومن ذلكَ: إقبالُه على اللَّهِ عنز وجل، وعندمُ التفاتهِ إلى غيرهِ، وهو نوعان:

أحدهما: عدمُ التفاتِ قلبهِ إلى غيرِ من هو مناجٍ لهُ، وتفريغُ القلبِ للربِّ عزَّ وجل.

وفي «صحيح مسلم» (٢) عن عمرو بن عبسة وظف عن النَّبيِّ عَلَيْهِ أنه ذكرَ فضلَ الوضوءِ وثوابَه، ثم قالَ: «فإنْ هو قامَ فصلَّى فحمدَ اللَّهَ وأثنى عليهِ ومجدَه بالذي هو أهلُه، وفرَّغَ قلبَه للَّه، إلا انصرفَ من خطيئته كيوم ولدتْه أمُّه».

والثاني: عدمُ الالتفاتِ بالبصرِ يمينًا وشمالاً، وقَصرُ النظرِ على موضع السجودِ، وهو من لوازمِ الخشوعِ للقلبِ وعدمِ التفاته، ولهذا رأى بعضُ السَّلفِ مصليًا يعبثُ في صلاتهِ فقالَ: لو خشعَ قلبُ هذا لخشعت جوارحُه، وقد سبقَ ذكرُه.

وخرَّج الطبرانيُ<sup>(٣)</sup> من حديث ابنِ سيرينَ عن أبي هُريرةَ وَطَيَّكُ قال: «كان النبيُّ عَيَّكِيُّةِ، يلتفتُ في الصلاة عن يمينه وعن يسارِه، ثمَّ أنزلَ اللَّهُ تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ الْدُمنون:١، ٢] فخشعَ رسولُ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُمْ فَلِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:١، ٢] فخشعَ رسولُ اللَّه عَيَّكِيَّةٍ فلم يكن يلتفت يمنةً ولا يسرةً».

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٣٣٩ ـ ٣٤٠)، وهو جزء من أثر طويل.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲/۸/۲)، وأحمد في «المسند» (٤/ ١١١، ١١٢)، والنسائي (١/ ٩١).

<sup>(</sup>٣) الطبراني في «الأوسط» (٤٠٨٢).



ورواه غيرُه عن ابن سيرين ـ رحمه اللّه تعالى ـ مرسلاً، وهو أصح (۱) . وخرَّجَ ابن ماجه (۲) من حديث أمِّ سلمة أمِّ المؤمنين وَعَيْها قالت : كان الناس في عهد النبي عَيَه إذا قام أحدهم يصلّي لم يعد بصره موضع قدميه، فتوفّي النبي عَيَه أذا قام أحدهم إلى الصلاة لم يعد بصره موضع النبي عَيَه فكان الناس إذا قام أحدهم إلى الصلاة لم يعد بصره موضع جبهته، فتوفي أبو بكر، فكان عمر فعي فكان الناس إذا قام أحدهم يصلّي لم يعد بصر أحدهم موضع القبلة، وكان عثمان بن عفان فعي فكان الناس أينا وشمالاً».

وفي "صحيح البخاري" (") عن عائشةَ وَلَيْهَا: سألتُ النبيَّ عَلَيْهُ عنِ الالتفاتِ في الصلاةِ فقال: «هو اختلاسٌ يختلسُه الشيطانُ من صلاة العبد».

وخرَّج الإمام أحمد \_ رحمه اللَّه تعالى \_ وأبو داود والنسائيُ (٤) من حديث أبي ذرِّ وَلِيْفُ عن النبيِّ وَلِيْفِيَّ قال: «لا يزالُ اللَّهُ مقبلاً على العبدِ في صلاته، ما لم يلتفت، فإذا التفت انصرف عنه .

وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ من حديثِ الحارثِ الأشعريِّ عن النبيً وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ من حديثِ الحارثِ الأشعريِّ عن النبي إسرائيل أن يعملَ بهنَّ، ويأمرَ بني إسرائيل أن يعملوا بهنَّ فذكر منها: «وآمرُكم بالصلاة، فإنَّ اللَّه ينصبُ وجههُ لوجهِ عبدهِ ما لم يلتفتْ، فإذا صليتُم فلا تلتفتُوا».

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود في «المراسيل» (ص  $\Lambda$ ) عن ابن سيرين مرسلاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن ماجه (١٦٣٤).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ١٧٢)، وأبو داود (٩٠٩)، والنسائي (٣/٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ١٣٠، ٢٠٢)، والترمذي (٢٨٦٣)، وابن حبان (٦٢٣٣).

وفي المعنى أحاديثُ أُخَرُ متعدِّدةٌ.

وقال عطاءٌ: سمعتُ أبا هُريرة يقول: «إذا صلَّى أحدكُم فلا يلتفتُ؛ فإنه يناجِي ربَّه، إنَّ ربَّه أمامه، وإنه يناجيه فلا يلتفتُ»(١).

قال عطاءٌ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ: وبلغنا أن الربَّ عـز وجل يقولُ: «يا ابنَ آدمَ، إلى مَنْ تلتفت؟ أنا خيرٌ لكَ مِمَّن تلتفت إليه». وخرَّجه البزَّارُ (٢) وغيرُه مرفوعًا، والموقوفُ أصحُ (٣) .

وقال أبو عمرانَ الجونيُّ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ: أوحى اللَّهُ عز وجلَّ إلى موسى ـ عليه السلامُ ـ يا موسى، إذا قمت بين يديَّ فقم مقام العبد الحقير الذليل، وذُمَّ نفسك، فهي أوْلَى بالذمِّ، وناجِني بقلبٍ وجلٍ ولسانٍ صادقٍ.

ومن ذلك: الركوعُ، وهو ذلُّ بظاهرِ الجسدِ.

ولهذا كانت العربُ تأنفُ منهُ ولا تفعلهُ حتى بايعَ بعضُهم النبيَّ ﷺ على أن لا يخرَّ إلا قَائمًا (٤) يعني: أن يسجدَ من غيرِ ركوعٍ.

كذا فسره الإمامُ أحمدُ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ والمحققونَ من العلماء.

وقال اللَّه تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لا يَرْكَعُونَ ﴾ [الرسلات: ١٤]، وتمامُ الخضوع في الركوع: أن يخضع القلبُ للَّهِ ويذل له، فيتم بذلك خضوعُ العبد بباطنه وظاهره للَّه عز وجل .

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (۳۲۷۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البزار (٥٥٣) «كشف الأستار».

<sup>(</sup>٣) ومن الموقوف ما رواه: عبد الرزاق في «المصنف» (٢/ ٢٥٥ \_ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٢٠٤) عن حكيم بن حزام بلفظ: «بايعت رسولَ اللَّه ﷺ على أن لا أخر إلا قائمًا، قال: قلتُ: يا رسول اللَّه، الرجل يسألني البيع وليس عندي، أفأبيعه؟ قال: لا تبع ما ليس عندك»، رواه النسائي (٢/ ٢٠٥).

ولهذا كان النبيُّ عَيَّالِيَّةِ يقولُ في ركوعِهِ: «خشع لك سمْعي وبصري ومُخَّي وعظامي وما استقلَّ به قدمي».

إشارةً إلى: أن خشوعَهُ في ركوعِهِ قد حصلَ بجميعِ جوارحِهِ ومن أعظمها القلبُ الذي هو مَلِكُ الأعضاءِ والجوارحِ فإذا خشع خشعتِ الجوارحُ والأعضاءُ كلُّها تبعًا لخشوعه.

ومن ذلك: السجودُ وهو أعظمُ ما يظهَرُ فيه ذلَّ العبدِ لربِّه عز وجلَّ حيثُ جعلَ العبدُ أشرفَ ما له من الأعضاءِ وأعـزَّها عليه وأعلاها حقيقة؛ أوضعَ ما يُمكنه، فيضعُه في الترابِ مُتعَـفِّرًا، ويتبعُ ذلك انكسارُ القلب وتواضعهُ وخشوعُه للَّه عز وجل.

ولهذا كان جزاء المؤمن إذا فعل ذلك أن يُقربه اللَّهُ عز وجل إليه فإن: «أقرب ما يكون العبدُ من ربَّه وهو ساجدٌ» كما صحَّ عن النبيِّ ﷺ (١) .

وقال اللَّه تعالى: ﴿ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ ﴾ [العلن:١٩].

والسُّجودُ أيضًا مما كانَ يأنَفُ منه المشركونَ المستكبرونَ عَنْ عبادةِ اللَّهِ عز وجل.

وكان بعضُهم يقولُ: أكرهُ أنْ أسجدَ فتعلُوني إسْتي، وكان بعضُهم يأخذُ كَفًا من حصى فيرفعُه إلى جبهته، ويكتفي بذلك عن السُّجود.

وإبليسُ إنما طَردَهُ اللَّه لَمَّا استكبرَ عن السجودِ لمن أمَرهُ اللَّهُ بالسجودِ له، ولهذا يبكي إذا سجد المؤمنُ ويقولُ: «أُمرَ ابنُ آدم بالسجود ففعل فله الجنة، وأمرتُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۲/ ٤٢١)، ومسلم (۲/ ٤٩)، وأبو داود (۸۷٥)، والنسائي (۲/ ۲۲).

بالسُجود فعصيتُ فليَ النارُ»(١).

ومن تمام خشوع العبد للَّه عزَّ وجلَّ وتواضعه له في ركوعه وسجوده: أنه إذا ذلَّ لربه بالركوع والسجود وصف ربَّه حينئذ بصفات العزُّ والكبرياء والعظمة والعلوِّ، فكأنه يقولُ: الذلُّ والتواضعُ وصفي، والعلوُّ والعظمة والكبرياءُ وصفك، فلهذا شرع للعبد في ركوعه أن يقول: «سبحان ربي العظيم»، وفي سجوده: «سبحان ربي الأعلي» (٢).

وكانَ النبيُّ عَلَيْكَ أَحيانًا يقولُ في سجودِهِ: «سبُحان ذي الملكوتِ والجبروتِ والكبرياء والعظمة» (٣) .

ورُوي عنه عَيَالِيَّةُ أنه قالَ ليلة في سـجودهِ: «أقولُ كـما قـالَ أخي داودً ـ عليه السلامُ ـ: أُعَفِّر وجهِي في الترابِ لسيِّدي، وحُقَّ لسيدي أن تُعَفَّر الوجوهُ لوجهِهِ».

قال الحسن ـ رحمه اللَّه تعالى ـ: «إذا قُمتَ إلى الصلاة فَـقُمْ قانتًا كـما أمركَ اللَّه، وإياكَ والسـهرَ والالتـفات، أن ينظرَ اللَّهُ إليكَ وتنظرَ إلى غـيره، وتسأل اللَّهَ الجنة وتعوذ به مِنَ النارِ وقلبُك سـاه لا تدري ما تقولُ بلسانِك». خرَّجه محمدُ بنُ نصر المَرْوزيُّ ـ رحمه اللَّه تعالى.

وروى بإسنادِه عن عشمانَ بنِ أبي دَهْرَشٍ قالَ: بَــلَغَني أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/٤٤٣)، ومسلم (۱/ ٦١)، وابن ماجه (٥٠ ١٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (۳۸۲/۵)، ۳۹۶، ۳۹۷)، ومسلم (۱۸٦/۲)، وأبو داود (۲۷۱)، وابن ماجه (۸۹۷)، (۱۳۵۱) مختصرًا، والترمذي (۲۲۲)، (۲۲۳)، والنسائي (۲۲۲)).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ٢٤) عن عوف بن مالك، وأبو داود (٨٧٣)، والنسائي (٢/ ١٩١).

صلَّى صلاةً جَهر فيها بالقراءة فلما فرغ قال: «هل أسْقَطَتُ من هذه السورة شيئًا؟». قالوا: لا ندري، فقال أبيُّ بن كعب: نعم آية كذا وكذا، فقال رسولُ اللَّه عَلَيْهِ: «ما بال أقوام، يُتلَى عليهم كتاب اللَّه عزَّ وجلَّ، فلا يدرون ما يُتلى منه عَّا تُرك، هكذا خرجت عظمة اللَّه من قلوب بني إسرائيل، شهدت أبدانُهم وغابت قُلوبهم، ولا يقبل اللَّه من عبد عملاً حتى يشهد بقلبه مع بدنه»(١).

والآثارُ في هذا المعنى كثيرةٌ جدًا.

ومر عصام بن يوسف ـ رحمه اللّه تعالى ـ بحاتم الأصم وهو يتكلم في مجلسه، فقال: يا حاتم، تحسن تصلّي؟ قال: نعم! قال: كيف تصلي؟ قال حاتم فقال: يا حاتم وأمشي بالخشية، وأدخل بالنّية، وأُكبّر بالعظمة، وأقرأ بالترتيل والتفكر، وأركع بالخشوع، وأسجد بالتواضع، وأجلس للتشهد بالترتيل والتفكر، وأركع بالخشوع، وأسجد بالتواضع، وأجلس للتشهد بالتمام وأسلّم بالسبيل والسنّة، أسلمها بالإخلاص إلى اللّه عز وجل، وأرجع على نفسي بالخوف، أخاف أن لا يُقبل منّي، وأحفظه بالجهد إلى الموت، قال: تكلّم؛ فأنت تحسن تصلّي (١).

ومن أنواع العبادات التَّي يظهرُ فيها الذلُّ والخضوعُ للَّهِ عز وجلَّ: الدعاءُ، قالَ اللَّهُ عز وجلَّ: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾ [الاعراف:٥٥].

وقالَ: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ﴾ [الانبياء:٩٠].

فمما يظهر فيه الذلُّ من الدعاء رفع اليدين.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن نصر في «قيام الليل» (١٥٧).

<sup>(</sup>٢) «الحلية» (٨/ ٧٤ \_ ٥٥).

وقد صحَّ عن النبيِّ عَلَيْكُ أنه رفع يديه في الدعاء في مواطن كثيرة وأعظمها: في الاستسقاء؛ فإنه كان يرفع فيه يديه حـتَّى يُرى بياض ابطيه (١) ، وكذلك كان يجتهد في الرفع عشية عرفة بعرفة.

وخرَّج الطبراني (٢) رحمه اللَّه تعالى \_ من حديث ابن عباس وعلى قال: «رأيتُ رسولَ اللَّه عَلَيْكُ يدعُو بعرفة ويداهُ إلى صدره كاستطعام المسكين».

وقد كان بعضُ الخائفينَ يجلسُ بالليلِ ساكنًا مُطْرِقًا برأسِهِ، ويمدُّ يديه كحالِ السائلِ، وهذا من أبلغ صفاتِ الذلِّ وإظهارِ المسكنةِ والافتقارِ.

ومن ذلك أيضًا افتقارُ القلبِ في الدعاءِ وانكسارِهِ للَّه عز وجل واستشعارهِ شدةُ الفاقةِ إليه والحاجةِ. وعلى قدرِ هذه الحرقةِ والفَاقةِ تكونُ إجابةُ الدعاءِ.

ومن ذلكَ: إظهارُ الذلِّ باللسانِ في نفسِ السؤالِ والدعاءِ والإلحاح فيه.

قال الأوزاعيُّ - رحمه اللَّه تعالى -: كان يُقال: «أفضلُ الدعاءِ الإلحاحُ على اللَّه والتضرعُ إليه».

وفي الطبراني عن ابنِ عباسِ وَ الله النبي عليه و النبي الله م عرفة فقال: «اللهم إنّك ترى مكانِي وتسمع كلامِي ولا يخفى عليك شيء من أمري، أنا البائس

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري في «الصحيح» (٢/ ٣٩ \_ ٤٠)، ومسلم (٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٢٨٩٢).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٢/ ١٧٧)، والترمذي (٣٤٧٩).

<sup>(</sup>٤) الطبراني في «الصغير» (١/٢٤٧).

الفقيرُ المستغيثُ المستجيرُ الوجلُ المُشفَقُ المُقرُّ المعسترفُ بذنبه، أسالكَ مسألةَ المسكينِ وأبتهلُ إليكَ ابتهالَ المُذنبِ الذليل، وأدعوكَ دعاءَ الخائفِ الضرير، ومن خضعت لك رقبتُه، وذلَّ لك جسدُه، ورغم لك أنفُه، وفاضت لك عيناه. اللهم لا تجعلني بدعائك شقيًا، وكنْ بي بارًا رؤوفًا رحيمًا، يا خيرَ المستولينَ، ويا خيرَ المُعطينَ».

وكان بعضُهم يقولُ في دعائِهِ: بعزِّك وذُلِّي وغِناكَ وفَقْري.

وقال طاوس \_ رحمه اللّه تعالى \_: دخلَ علي له بنُ الحسين \_ رحمه اللّه تعالى \_ ذات كيلة الحجر يصلّي، فسمعتُه يقولُ في سجوده: عُبيدُكَ بفنائك، مُسيكينُك بفنائك، فقيرُك بفنائك، سائلُك بفنائك، قال طاوس: فحفظتُهن ، مُسيكينُك بهنائك بفنائك، خراّجه ابنُ أبي الدُّنيا.

وروى ابنُ باكويه الصوفي ألم وحمه الله تعالى ما بإسناد له: أنَّ بعض العُبَّادِ حجَّ ثمانينَ حَجَّةً على قدميه، فبينما هو في الطواف وهو يقولُ: يا حبيبي، وإذا بهاتف يهتفُ به: ليس ترضى أن تكون مسكينًا حتَّى تكونَ حبيبًا. قال: فغُمشي عليً، ثم كنتُ بعد ذلك أقولُ: مسكينُكَ مسكينُكَ، وأنا تائبٌ عن قول: حبيبي (۱).

## \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾

كان السَّلفُ الصَّالح يجتهدون في إتمام العمل وإكماله وإتقانه، ثم يهتمُّون بعد ذلك بقبوله، ويخافون من رَدِّه، وهؤلاء الذين ﴿ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجَلَةٌ ﴾ [المؤمنون: ٦٠] رُوي عن علي مُخلَّف قال: كونُوا لقبول العمل أشدَّ اهتمامًا (١) «الذل والانكسار» (٣١ ـ ٧٥).

منكمُ بالعمل، ألم تسمعُوا اللّهَ عزَّ وجلَّ يقولُ: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللّهُ من الْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]؟ وعن فضالة بن عبيد قالَ: لأن أكونَ أعلمُ أنَّ اللّهَ قد تقبلَ مني مثقالَ حبة من خردل أحبُّ إليَّ من الدنيا وما فيها؛ لأنَّ اللَّهَ يقولُ: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧].

وقال ابنُ دينار: الخوفُ على العملِ أن لا يتقبَّلَ أشدَّ من العمل. وقال عطاءٌ السُّليميُّ: الحذرُ: الاتقاءُ على العمل أن لا يكونَ لله.

وقالَ عبدُ العزيزِ بنُ أبي رواًد: أدركتُهم يجتهدونَ في العملِ الصالحِ، فإذا فعلوه وقع عليهم الهمُّ، أيقبلُ منهُم أم لا؟

قال بعضُ السَّلف: كانوا يدعُون اللَّهَ ستَّةَ أشهرٍ أن يبلِّغهم شهرَ رمضانَ، ثم يدعونَ اللَّهَ ستَّةَ أشهرِ أن يتقبَّلَهُ منهُم.

خرج عسر بن عبد العزيز \_ رحمه الله \_ في يوم عيد فطر ، فقال في خطبته: أيُّها الناس ؛ إنَّكم صُمتم لله ثلاثين يومًا، وقُمتُم ثلاثين ليلة ، وخرجتُم اليومَ تطلبون من الله أن يتقبَّل منكم.

كانَ بعضُ السَّلف يظهرُ عليه الحزنُ يومَ عيدِ الفطر، فيقالُ له: إنَّه يومُ فرح وسرور، فيقولُ: صدقتُم، ولكنِّي عبد أمرنِي مولاي أن أعملَ له عملاً، فلا أدري أيقبلُه منِّي أم لا؟

رأى وُهيبُ بنُ الورد قومًا يضحكونَ في يومِ عيد، فقالَ: إن كانَ هؤلاء تُقبِّلَ منهم صيامهُم صيامهُم فما هذا فعلُ الشاكرينَ، وإن كانُوا لم يُتقبَّلُ منهم صيامهُم فما هذا فعلُ الجائفينَ.

وعن الحسنِ قالَ: إنَّ اللَّه جعلَ شهرَ رمضانَ مضمارًا لخلقه يَسْتَبِقُون فيه بطاعتهِ إلى مرضاتهِ، فسبق قومٌ ففازُوا، وتخلَّف آخرونَ فخابُوا. فالعجَب من



اللاعِبِ الضَّاحِكِ في اليومِ الذي يفوزُ فيه المحسنونَ ويخسرُ فيه المبطِلُونَ.

لعلك غَضْبانُ وقلبي غافِلٌ سلامٌ على الدَّارَينِ إن كنتَ راضيًا رُويَ عن علي تُطْقَيْكُ أنَّه كانَ ينادي في آخرِ ليلة من شهرِ رمضانَ: ياليتَ شِعْرِي! مَن هذا المقبولُ فنهنِّيه؟ ومَن هذا المحرومُ فنُعَزِّيه؟

وعن ابنِ مسعود أنَّه كانَ يقولُ: مَن هـذا المقبُولُ منَّا فنُهنِّيه؟ ومَن هذا المحرومُ منَّا فنعزِّيه؟ أَيُّها المقبولُ هنيئًا لكَ، أيُّها المردودُ جبرَ اللَّه مُصيبتك.

ليتَ شِعْرِي مَنْ فيه يُقْبَلُ مِنَّا في هَنَّا يا خيبةَ المَرْدُودِ مَنْ تولَى عنهُ بغير قَبُولًا أَرْغُمَ اللَّهُ أَنْفَهُ بِخِزِي شَديدِ (١)

# قوله تعالى: ﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُو خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُو خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾

في معنى الخراج قال بعضهم: هو المال الذي يجبى ويؤتى به لأوقات محدودة، ذكره ابن عطية قال: وقال الأصمعي: الخراج الجُعُل مرة واحدة، والخراج: ما ردد لأوقات ما، قال ابن عطية: هذا فرق استعمالي وإلا فَهُما في اللغة بمعنى .

وقد ورد في كتاب الله ﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ ﴾ [المؤمنون:٧٧] هذه قراءة ابن كثير ونافع وأبي عمرو وعاصم، وقرأ حمزة والكسائي ﴿ أَمْ تَسَالُهُمْ خُراجا فَخْراج رَبِكَ خَيْرٍ ﴾ وقرأ ابن عامر ﴿ خرجا ﴾ في الموضعين وقال تعالى في قصة ذي القرنين ﴿ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا ﴾ [الكهف:٤٤]، وقرئ ﴿ خراجا ﴾ أيضًا.

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٣٧٤ ـ ٣٧٧).

قال ابن عباس وطنى: ﴿خُورْجًا ﴾ يعني: أجرًا، وقال أبو عبيد: الخراج في كلام العرب إنما هو الغلة، ألا تراهم يُسَمُّونَ غَلةَ الأرضِ والدارَ والمملوكَ خراجًا؟ ومنه حديث النبي عَيَّالِيَّة «أنه قضي بالخراج بالضمان»، (۱) وحديث: (۲) «أن النبي عَيَّالِيَّة لما حجمه أبو طيبة كلَّم أهله فوضعوا عنه من خراجه» فسمى الغلة: خراجًا، وقال الأزهري: الخراج: اسم لما يخرج من الفرائض في الأموال، ويقع على الحرية وعلى مال الفيء، ويقع على الجزية وعلى الغلة، والخراج المصدر. انتهى.

والجزية تسمى خراجًا، وقد كتب النبي ﷺ إلى قيصر كتابًا مع دِحْيَةَ يُخَيِّرَهُ بين إحدى ثلاث، منها: «أن يقرَّ له بخراجٍ يجري عليه» والحديث في مسند الإمام أحمد وغيره.

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾

قال اللّه تعالى: ﴿ وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمَ يَبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠٠]. قال مجاهدٌ: البرزخُ: الحاجزُ بين الموتِ والرجوعِ إلى الدنيا، وعنه قالَ: هو ما بينَ الموتِ إلى البعثِ.

قال الحسنُ: هي هذه القبورُ التي بينكُم وبين الآخرةِ. وعنه قالَ: هي هذهِ القبورُ التي تركضونَ عليها، لا يسمعونَ الصوتَ.

وقال عطاءٌ الخراسانيُّ: البرزخُ: مدةُ ما بينَ الدُّنيا والآخِرةِ.

<sup>(</sup>۱) أخــرجه: أحــمــد (۲/ ٤٩ ــ ۱۲۱ ــ ۲۰۸ ــ ۲۳۷)، وأبو داود (۳۵۰۸ ــ ۳۵۱۰)، والترمــذي (۱۲۸۲)، والنسائي (۲/ ۲۰۶) من حديث عائشة فيلتيجيا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/٣٥٣) من حديث جابر بن عبد اللَّه وْطَلِيْكَ.



وصلَّى أبو أمامة الباهليُّ على جنازة فلمَّا وُضِعتْ في لحدِها، قال أبو أمامة : هذا برزخٌ إلى يوم يبعثون .

وقيل للشعبيِّ: ماتَ فلان، قال: ليسَ هو في الدُّنيا ولا في الآخرةِ، هو في البرزخ.

وسمع رجلاً يقول: مات فلان أصبح من أهلِ الآخرةِ. قال: لا تقل : من أهلِ الآخرةِ، ولكن قل: من أهلِ القبورِ (١) .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤].

روى دراجُ عن أبي الهيشم، عن أبي سعيد عن النبيِّ صلى اللَّه عليه وآله وسلم قالَ: ﴿ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤] قالَ: «تَشْويه النارُ، فتقلصُ شفتُهُ العليا حتَّى تبلغَ وسطَ رأسه وتسترخي شفتُه السفلَى حتى تضربَ سرَّتَهُ». خرجه الإمام أحمدُ والترمذيُّ والحاكمُ (٢) وقالا: صحيحٌ.

وعن ابنِ مسعود أنه قالَ في قولِه: ﴿ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤] قال: كَكُلُوحِ الرأسِ المشيطِ بالنارِ \_، قد بدت مسنانهم وتقلصت شفاهه م. وعنه قالَ: ألم تر إلى الرأسِ المشيطِ بالنارِ وقد تقلصت شفتاه وبدت أسنانه (٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٨٨)، والترمذي (٢٥٨٧)، (٣١٧٦)، والحاكم (٢/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٣) الطبري في «التفسير» (١٨/ ٥٦).



أبي هريرة قال: يعظمُ الرجلُ في النارِ حتى يكونَ مسيرة سبع ليالٍ، ضرسهُ مثلُ أحدٍ، شفاهُهُم على صدورِهِم، مقبوحينَ يتهافتونَ في النارِ.

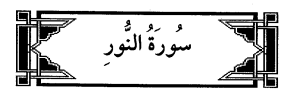
قال أبو بكر بن عياش عن محمد بن سويد، كان لطاوس طريقان إذا رجع من المسجد أحدُهُما فيها رواس، وكان يرجع إذا صلّى المغرب، فإذا أخذ الطريق الذي فيه الرواس لم يستطع أن يتعشى، فقيل له: فقال: إذا رأيت الرؤوس كالحة لم أستطع آكل؛ قال أبو بكر: فذكرته لسريع المكي فقال: قد رأيته يقف عليها.

وقالَ أبو غندر الدمشقيُّ: كانَ أويسٌ إذا نظرَ إلى الرؤوسِ المشوية يذكرُ هذه الآية: ﴿ تَلْفَحُ وَجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤] فيقعُ مغشيًا عليه حتى يظنَّ الناظرون إليه أنه مجنونٌ. خرجهُما ابنُ أبي الدنيا وغيرُه.

وقال الأصمعيُّ: حدثنا الصقرُ بنُ حبيبٍ قالَ: مرَّ ابنُ سيرين بروَّاسٍ قد أخرجَ رأسًا فغشي عليه (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (١٣٤ \_ ١٣٥).



قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحبُّونَ أَن تَشيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذَينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾

من كانَ مستورًا لا يُعرفُ بشيء منَ المعاصِي، فإذَا وقعتْ منه هفوةٌ، أو زلَّةٌ، فإنَّه لا يجوزُ كشفها ولا هتَّكُها، ولا التَّحدُّثُ بها، لأنَّ ذلك غيبةٌ محررَّمةٌ، وهذا هو الذي وردتْ فيه هذه النُّصوصُ، وفي ذلكَ قد قالَ اللّهُ تعالى: ﴿إِنَّ الّذِينَ يُعبُّونَ أَن تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أليمٌ فِي الدُّنيّا وَالآخرة ﴾ [النور:١٩].

والمرادُ: إشاعةُ الفاحشةِ على المؤمنِ المستترِ فيمًا وقعَ منه، أو اتَّهِمَ به وهو بريءٌ منهُ، كما في قصَّةِ الإفْكِ.

قالَ بعضُ الوزراءِ الصالحينَ لبعضِ من يأمرُ بالمعروفِ: اجتهدْ أن تستُرَ العُصَاةَ، فإِنَّ ظهورَ معاصِيهم عَيْبٌ في أهلِ الإسلامِ، وأوْلَى الأمورِ سترُ العيوب.

ومثلُ هذا لو جاء تائبًا نادمًا، وأقرَّ بحدًّ لم يفسَّره، ولم يُستفسر، بل يُؤمَر بأنْ يرجع ويستُر نفسه ، كما أمر النبيُّ عَلَيْكُ ماعزًا والغامدية، وكما لم يستفسر الذي قال له: «أصبت حدًا فأقمه عليَّ».

ومثلُ هذا لو أُخذَ بجريمتِه، ولم يبلغ الإمامَ، فإنه يُشفع له حتَّى لا يبلغَ الإمام. وفي مثله جاءَ الحديثُ عَنِ النَّبيِّ ﷺ: «أقيلوا ذوي الهيئاتِ عَثَراتهم».

خرَّجه أبو داودَ والنسائيُّ<sup>(۱)</sup> من حديث عائشةَ وَطَيُّهُا<sup>(۲)</sup>.

## \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ ﴾

وقد أمر النبي ﷺ ببناءِ المساجدِ في الدُّورِ: أَن تُنظَّفَ وتُطَيَّبَ، وسنذكرُهُ في موضع آخرَ ـ إِن شاءَ اللَّهُ.

وقد فُسِّر قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ ﴾ [النور:٣٦] ببنيانها وتطهيرها وتنزيهها عمَّا لا يليقُ بها (٣) .

## \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ قُل لاَ تُقْسمُوا طَاعَةٌ مَعْروفَةٌ إِنَّ اللَّهُ خَبيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعتُ الوزير (٤) يقول في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لاَ تُقْسِمُوا طَاعَةٌ مَعْروفَةٌ ﴾ [النور:٥٠] قال: وقع لي فيها ثلاثةُ أوجه:

أحدُها: أن المعنى: لا تقسموا واخرجوا من غير قسم، فيكون المحرك لكم إلى الخروج الأمر لا القسم، فإن من خرج لأجل قسمه ليس كمن خرج لأمر ربه.

والثاني: أنَّ المعنى: نحن نعلم ما في قلوبكم، وهل أنتم على عزم الموافقة

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٤٣٧٥)، وأحمد (١٨١/٦)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٧٩٥٦/١٢).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٣١٤).

**<sup>(</sup>٣)** «فتح الباري» (٣٢٦).

<sup>(</sup>٤) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.



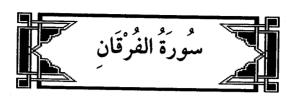
للرسول في الخروج؟ فالقسم هاهنا: إعلام منكم لنا بما في قلوبكم. وهذا يدل منكم على أنكم ما علمتم أن اللَّه يطلع على ما في القلوب.

والثالث: أنكم ما أقسمتم إلا وأنتم تظنون أنا نتهمكم، ولولا أنكم في محل تهمة ما ظننتم ذلك فيكم. وبهذا المعنى وقع المتنبي فقال:

وفي يمينك ما أنتَ وَأَعِدُهُ مَا دَلَّ أَنكَ في الميعادِ متهم (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٦ \_ ٢٦٧).



# قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُلْقَىٰ إِلَيْهِ كَنزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلاَّ رَجُلاً مَّسْحُورًا ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (۱) يقول في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُلْقَىٰ إِلَيْهِ كَنز الْو تَكُون لَهُ جَنة ﴾ [الفرقان: ٨] قال: العجب كل العجب لجهلهم حين أرادوا أن يُلقى إليه كنز أو تكون كه جنة . ولو فه موا علموا أن كل الكنوز له وجميع الدنيا ملْكه . أو ليس قد قهر أرباب الكنوز، وحكم في جميع الملوك؟ وكان من تمام معجزته أن الأموال لم تفتح عليه في زمنه؛ لئلا يقول قائل : قد جرت العادة بأن إقامة الدول، وقهر الأعداء بِكثرة الأموال، فتمت الدنيا فتمت الدنيا على أصحابه، ففرقوا ما جمعه الملوك بالشرّه، فأخرجوه فيما خلق له، لم يسكوه إمساك الكافرين، ليعلموا الناس بإخراج ذلك المال: أن لنا داراً سوى هذه، ومقراً غير هذا.

وكان من تمام المعجزات للنبي عليه : أنه لما جاءهم بالهدى فَلَمْ يقبلْ، سلَّ السيفَ على الجاحد، ليعلمه أن الذي ابتعثني قاهر السيف بعد القهر بالحجج. ومما يقوي صدقَهُ أنَّ قيصر وكِبار الملوكِ لَم يوفقوا للإيمان به؛ لئلا

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.



يقولَ قائلٌ: إنما ظهر كأنَّ فلانًا الملك تعصب له فتقوَّى به، فبان أن أمره من السماء لا بنصرة أهل الأرض (١٠).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتُدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَة سَعِيرًا ﴿ آَنَ اللَّهِ إِذَا رَأَتُهُم مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ وأَنْهُم مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾

وخرج ابنُ أبي حاتم من حديث خالد بن دريك عن رجل من الصحابة قالَ: قالَ رسولُ اللّه عَلَيْهِ: «من تقولُ عَلَيَ ما لم أقل فليتبوء بين عيني جهنم مقعدًا» قيلَ: يا رسولَ اللّه ، وهل لها عينانِ؟ قال: «نعم، أو لم تسمع قول اللّه عزّ وجلّ:

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲٦۷).

﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِّن مَّكَان بِعِيد سِمعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ [الفرقان:١٢]».

وروى أبو يحيى القتاتُ عن مجاهد عن ابنِ عباسِ قالَ: إن العبدَ ليجرُّ إلى النارِ، فتشهقُ إليه شهقةَ البغلةِ إلى الشعير، ثم تزفرُ رفرةً لا يبقى أحدٌ إلا خافَ. خرجهُ ابنُ أبي حاتم.

وقال كعب : ما خلقَ اللَّهُ من شيء، إلا وهو يسمعُ زفير جهنَّم غدوةً وعشيةً، إلا الثقلينِ اللذينِ عليهما الحسابُ والعذابُ. خرجه الجوزجاني .

وفي «كتابِ الزهدِ»(١) لهناد بنِ السريِّ عن مغيثِ بنِ سمي، قالَ: إنَّ لجهنم كلَّ يومٍ زفرتين يسمعُهما كلُّ شيءٍ، إلا الثقلينِ اللذينِ عليهما الحسابُ والعذابُ.

وعن الضحاكِ قالَ: إن لجهنَّمَ زفرةٌ يومَ القيامةِ لا يبقى ملكٌ مقربٌ ولا نبيٌٌ مرسلٌ إلا خرَّ ساجدًا يقولُ: ربِّ نفسي نفسي نفسي .

وعن عبيـد بن عمير قالَ: تزفرُ جـهنمُ زفرةً لا يبقى ملكٌ ولا نبيٌّ إلا وقعَ لركبتيه، ترعدُ فرائسُهُ يقُولُ: ربِّ نفسي نفسي (٣) .

وروى ابنُ أبي الدُّنيا وغيرُه عن الضحاكِ قالَ: ينزلُ الملكُ الأعلَى في بهائِهِ وملكِهِ، مجنبته اليسرى جهنمُ، فيسمعونَ شهيقها وزفيرها فيندُّون (٤٠).

وعن وهب بن مُنبَّه قالَ: إذا سيرت الجبالُ فسمعت حسيسَ النارِ وتغيظَها وزفيرَها وشهيقَها، صرخت الجبالُ كما تصرخُ النساءُ، ثم يرجعُ أوائلُها على أواخرِها، يدقُّ بعضُها بعضًا. خرجهُ الإمامُ أحمدَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: هناد بن السّريِّ في «الزهد» (٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢٥٤). (٣) السابق (٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) ندَّ البعيرُ: نَفَرَ وشَرَد.

وفي «تفسير آدم بن أبي إياس» عن محمد بن الفضل عن علي بن زيد بن جدعان، عن أبي الضُّحى، عن ابن عباس قال: تزفر جهنم زفرة، لا يبقى ملك ولا نبي مرسل إلا جنا على ركبتيه حول جهنم، فتطيش عقولهم فيقول الله عز وجل : ماذا أجبتُم المرسلين؟ قالُوا: لا علم لنا، ثم تُردُّ عليهم عقولُهم فينطقون بحجتِهم وينطقون بعذرهم. محمد بن الفضل هو ابن عطية متروك.

قال آدمُ: وحدثنا أبو صفوانَ عن عاصم بن سليمانَ الكوزيِّ عن ابنِ جريجٍ عن عطاءِ عن ابنِ عباس ﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ عن عطاءِ عن ابن عباس ﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ [الفرقان:١٢] المكانُ البعيدُ، مسيرة مائة عام، وذلك أنه إذا أُتي بجهنَّم تقادُ بسبعينَ ألف زمامٍ يشدُّ بكلِّ زمامٍ سبعونَ ألفَ ملك، ولو تركت لأتت على كُلِّ برٍ وفاجرٍ، ثم تزفرُ زفرةً لا يبقى قطرةٌ من دمع إلا بدرت، ثم تزفرُ الثانيةُ فَتَنْقَطعُ القلوبُ من أماكنها تبلغُ اللهوات والحناجرَ وهو قولُه: ﴿ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ النَّاكِمُ الْحَوَانِ عَلَى ضعيفٌ جدًّا.

وقال الليثُ بنُ سعد عن عبيدِ اللَّهِ بن أبي جعفر: إنَّ جهنَّم لتنزفرُ زفرةً تنشقُّ منها قلوبُ الظلمةِ، ثم تزفرُ أخرى فيطيرونَ في الأرضِ حتى يقعُوا على رؤوسِهِم. خرجهُ عبدُ اللَّهِ ابنُ الإمامِ أحمدَ.

ورَوى أسدُ بنُ موسى عن إبراهيمَ بنِ محمدٍ عن صفوانَ بنِ سليمٍ عن عطاءِ بنِ يسارٍ عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرِو بن العاصِ \_ مثله.

وخرج أبو نعيم وغيرُه من رواية عبد الرحمنِ بن حاطب، قالَ: قالَ عمرُ وَخُرِجَ أبو نعيم وغيرُه من رواية عبد الرحمنِ بن حاطب، قالَ: والذي نفسي بيده؛ إن النارَ لتقربُ يومَ القيامة لها زفيرٌ وشهيقٌ، حتى إذا دنتْ وقربتْ زفرت زفرة، ما خلقَ اللَّهُ من نبي ولا

شهيد إلا وجب لركبتيه ساقطًا، حتى يقول كلُّ نبيٍّ وكلُّ صدِّيقٍ وكلُّ شهيد: اللهمُّ لا أكلفُك اليوم إلا نفسي، ولو كان لك يا ابن الخطابِ عملُ سبعينَ نبيًا لظننت أن لا تنجُو، قال عمرُ: واللَّه، إن الأمرَ لشديدٌ.

ومن رواية شريح بن عبيد قال: قال عمر لكعب: خَوِّفنا، قال: واللَّه لتزفرنَّ جهنم وفرقً، لا يبقى ملكٌ مقربٌ ولا غيره ولا خرَّ جاثيًا على ركبتيه، يقول: ربِّ نفسي نفسي، وحتى نبينا محمد وإبراهيم وإسحاق ـ عليهم السلامُ ـ، قال: فأبكى القوم حتى نشجُوا.

وفي رواية مطرف بن الشخير عن كعب، قال: كنت عند عمر، فقال: يا كعب خوفنا، فقلت أنه الميسر المؤمنين، إنَّ جهنم لتزفر أيوم القيامة زفرة لا يبقى ملك مقرب ولا نبي مرسل إلا خر ساجدًا على ركبتيه، حتى إنَّ إبراهيم خليله عليه السلام ليخر جاثيًا ويقول: نفسي نفسي، لا أسالك اليوم إلا نفسي، قال: فأطرق عمر مليًّا، قال: قلت أيا أميس المؤمنين، أولستُم تجدون هذا في كتاب اللَّه عن وجل؟! قال عمر: كيف؟ قلت أن يقول اللَّه عن وجل في هذه الآية : ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَادِلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوَفَّىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَت وَهُمْ لا يُظْلَمُون ﴾ [النحل: 111].

وكانَ سعيـدُ الجرميُّ يقولُ في موعظتِهِ إذا وصفَ الخائفين: كأنَّ زفيرَ النارِ في آذانِهِم.

وعن الحسنِ أنه قالَ في وصفِهم: إذا مرُّوا بآية فيها ذكرُ الجنة بكوا شَوْقًا، وإذا مرُّوا بآيةٍ فيها ذكرُ الجنة بكوا شَوْقًا، وإذا مرُّوا بآيةٍ فيها ذكرُ النارِ ضَجُّوا صُراخًا، كَأنَّ زفيرَ جهنَّم عندَ أصولِ آذانِهِم.



وروى ابنُ أبي الدنيا وغيرُه عن أبي وائلِ قالَ: خرجْنا مع ابنِ مسعود ومعنا الربيعُ بنُ خُثَيمٍ، فأتينا على تنور على شاطئِ الفرات، فلمّا رآهُ عبدُ اللّه والنارُ تلتهبُ في جوفه قرأ هذه الآية ﴿إِذَا رَأَتْهُم مِن مّكان بعيد سمعُوا لَها تغيّظاً وَالنارُ تلتهبُ في جوفه قرأ هذه الآية ﴿إِذَا رَأَتْهُم مِن مّكان بعيد سمعُوا لَها تغيّظاً وزفيرا ﴾ إلى قوله: ﴿ ثُبُوراً ﴾ [الفرقان:١٣,١٢] فصعق الربيعُ بنُ خُثيمٍ فاحتملناه إلى أهله، فرابطهُ عبدُ اللّه حتى صلّى الناسُ الظهر فلم يُفق، ثم رابطهُ إلى العصر فلم يُفق، ثم رابطهُ إلى المغربِ فأفاق، فرجع عبدُ اللّه إلى أهله.

ومن رواية مسمع بن عاصم قال : بت أنا وعبد العزيز بن سليمان وكلاب ابن جري وسلمان الأعرج على ساحل من بعض السواحل، فبكى كلاب حتى خشيت أن يموت، ثم بكى عبد العزيز لبكائه ثم بكى سلمان لبكائهما، وبكيت والله لبكائهم لا أدري ما أبكاهم، فلما كان بعد سألت عبد العزيز فقلت : يا أبا محمد ما الذي أبكاك ليلتئذ؟ قال : إني والله نظرت إلى أمواج البحر تموج وتجيل ، فذكرت أطباق النيران وزفراتها، فذلك الذي أبكاني، ثم سألت كلابًا أيضًا نحوًا مما سألت عبد العزيز ، فوالله ؛ لكأنما سمع قصته ، فقال لي مثل ذلك ، ثم سألت سلمان الأعرج نحوًا مما سألتهما، فقال لي مثل ذلك ، ثم سألت سلمان الأعرج نحوًا مما سألتهما ، فقال لي مثل ذلك ، ثم سألت سلمان الأعرج نحوًا مما سألتهما ، فقال لي مثل ذلك ، ثم سألت سلمان الأعرج نحوًا عما سألتهما ، كانوا يصنعون بأنفسهم وحمه الله تعالى (١) .

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۸۰ ـ ۸۶).

قوله تعالى ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفًا وَلا نَصْرًا وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذَقْهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الأَسْوَاق وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فَتْنَةً أَتَصْبُرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فَتْنَةً أَتَصْبُرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (۱) يقول في قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ ﴾ [الفرقان: ١٩] قال: المعنى: فقد كذبكم أصنامكم بقولكم؛ لأنكم ادعيتم أنها الآلهة وقد أقررتم أنها لا تنفع، فإقراركم يكذب دعواكم.

في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسُواقِ ﴾ [الفرقان: ٢٠] قال هو يدل على فضل هداية الخلق بالعلم، ويبين شرف العالم على الزاهد المنقطع؛ فإن النبي ﷺ كالطبيب، والطبيب يكون عند المرضى، فلو انقطع عنهم هلكوا(٢٠).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَلْقَ أَثَامًا ﴿ إِلَّا بِالْحَقِ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ إِلَّا مِن تَابَ يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَيَخْلُدْ فيه مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَيَخْلُدْ فيه مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَالْمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ وخرَّج النسائي (٣) من حديثِ أبي سعيدٍ، عن النبي عَيَالِيّهِ قالَ: ﴿ إِذَا أَسلمَ العبدُ وخرَّج النسائي (٣) من حديثِ أبي سعيدٍ، عن النبي عَيَالِيّهِ قالَ: ﴿ إِذَا أَسلمَ العبدُ

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>۲) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲۲۸، ۲۷۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي (٨/ ١٠٥ ـ ١٠١).

فحَسُنَ إسلامُهُ، كَتَبَ اللَّهُ له كُلَّ حَسنة كانَ أَزلفَها، ومحيت عنه كلُّ سيئة كان أزلفها، ثمَّ كانَ بعدَ ذلكَ القصاصُ، الحسنةُ بعشْر أمثالِها إلى سَبع مائة ضعف، والسَّيَّئةُ بمثلها إلا أن يتجاوزَ اللَّهُ ، وفي رواية أخرى: «وقيلَ لهُ: ائتنف العملَ».

والمرادُ بالحسناتِ والسيئاتِ التي كانَ أَرْلَفَهَا: ما سبقَ منه قبلَ الإسلامِ، وهذا يدلُّ على أنه يُثابُ بحسناتهِ في الكفرِ إذا أسلمَ وتُمحى عنه سيئاتُه إذا أسلمَ، لكن بشرطِ أن يحسنَ إسلامُه، ويتقي تلكَ السيئاتِ في حالِ إسلامِه، وقد نصَّ على ذلكَ الإمامُ أحمدُ.

ويدلُّ على ذلكَ ما في «الصحيحين» (١) عن ابنِ مسعود قالَ: قلنا: يا رسولَ اللَّهِ، أنؤاخذُ بما عملْنا في الجاهلية ؟ قالَ: «أما مَنْ أحسنَ منكُم في الإسلام فلا يُؤاخذُ بِهَا، ومن أساءَ أُخِذَ بعملِه في الجاهلية والإسلام».

وفي "صحيح مسلم" (٢) عن عمرو بن العاص قال للنبي على السلم: أريد ألله أسلم: أريد أن أشترط، قال: «أما علمت أن أن أشترط، قال: «أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله ؟». وخرجه الإمام أحمد ولفظه: «إن الإسلام يجب ما كان قبله من الذنوب (٣) وهذا محمول على الإسلام الكامل الحسن، جمعًا بينه وبين حديث ابن مسعود الذي قبله .

وفي «صحيح مسلم» (٤) أيضًا عن حكيم بن حزام قال: قلتُ: يا رسولَ اللَّهِ أرأيتَ أمورًا كنتُ أصنعُها في الجاهلية من صدقة أو عتاقة أو صلة

<sup>(</sup>١) البخاري (٩/ ١٧)، ومسلم (١/ ٧٧).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم» (۱/ ۷۸).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٤/ ٥٠٢).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم» (١/ ٧٩).

رحم، أفيها أجرٌ ؛ فقالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «أسلمتَ على ما أسلفتَ من خير » وفي روايةً لهُ: قالُ: فقلتُ: واللَّه؛ لا أدعُ شيئًا صنعتُه في الجاهلية إلا صنعتُ في الإسلام مثلَهُ.

وهذا يدلُّ على أنَّ حسناتِ الكافرِ إذا أسلمَ يُثابُ عليها كما دلَّ عليه حديثُ أبي سعيد المتقدِّمُ.

وقد قيلَ: إن سيئاته في الشرك تبدّلُ حسنات، ويُثابُ عليها، أخذًا من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللَّه إِلَهًا آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاً بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ إِنَّ يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقيَامَةِ وَيَخْلُدُ بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ إِنَّ يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ سَيّئَاتِهِمْ فِيهُ مُهَانًا ﴿ وَآمَن وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَيّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ [الفرقان: ٢٨، ٢٩، ٢٠].

وقد اختلفَ المفسرونَ في هذا التبديلِ على قولِين:

فمنهُم مَنْ قالَ: هو في الدنيا، بمعنى: أنَّ اللَّه يُبَدِّلُ من أسلمَ وتابَ إليه بدلَ ما كان عليه من الكفر والمعاصي: الإيمان والأعمال الصالحة، وحكى هذا القولَ إبراهيمُ الحربيُّ في «غريبُ الحديثِ» عن أكثرِ المفسرينَ، وسمَّى منهم ابنَ عباس، وعطاءً، وقتادةَ، والسُّديَّ، وعكرمةَ.

قلتُ: وهو المشهورُ عن الحسنِ.

قالَ: وقال الحسنُ وأبو مالك وغيـرُهما: هي في أهلِ الشركِ خاصةً، ليس هي في أهلِ الإسلامِ.

قلتُ: إنما يصحُّ هذا القولُ على أنْ يكونَ التبديلُ في الآخرة كما سيأتي، وأما إن قيلَ: إنه في الدنيا، فالكافرُ إذا أسلمَ والمسلمُ إذا تابَ في ذلكَ سواءٌ، بل المسلمُ إذا تابَ فهو أحسنُ حالاً من الكافر إذا أسلمَ.



قال : وقال آخرون : التبديل في الآخرة : جعلت لهم مكان كل سيئة حسنة منهم : عمر و بن ميمون ، ومكحول ، وابن المسيب ، وعلي بن الحسين ، قال : وأنكره أبو العالية ، ومجاهد ، وخالد سبلان ، وفيه موضع إنكار ، ثم ذكر ما حاصله : أنه يلزم من ذلك : أن يكون من كثرت سيئاته أحسن حالاً ممن قلت سيئاته ، حيث يُعطى مكان كل سيئة حسنة ، ثم قال : ولو قال قائل : إنما ذكر الله أن يبدل السيئات حسنات ولم يذكر العدد كيف تبدّل فيجوز أن معنى تبدّل أن من عمل سيئة واحدة وتاب منها تبدّل مائة الف حسنة ، ومن عمل تبدّل أن من عمل سيئة أن تبدّل ألف حسنة ، فيكون حينئذ من قلت سيئاته أحسن حالاً .

قلتُ: هذا القولُ وهو التبديلُ في الآخرة \_ قد أنكرَهُ أبو العالية، وتلا قولَهُ تعالَى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مًا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوء تَوَدُّ لَوْ قولَهُ تعالَى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا ﴾ [آل عمران:٣٠] وردّه بعضُهم بقوله تعالَى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مَنْقَالَ ذَرَّةً شَرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة:٨]، وقوله تعالَى: ﴿ وَوُضِعَ الْكَتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفَقِينَ مَمَّا فيه وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَا لَهَذَا الْكَتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلا يَظْلُمُ رَبُكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف:٤٩].

ورواهُ بعضُهم عن أبي عثمانَ عن ابنِ مسعودٍ، وقالَ بعضُهم: عن أبي عثمانَ عن سلمانَ.

وفي "صحيح مسلم" (١) من حديث أبي ذرِّ عن النبيِّ عَيَّكِيُ قالَ: "إني لأعلمُ آخرَ أهلِ الجنَّة دُخولاً الجنَّة، وآخرَ أهلِ النارِ خروجًا منها، رجلٌ يُؤتى به يومَ القيامة فيقالُ: اعرضُوا عليه صغارَ ذنوبه وارفعُوا عنه كبارها، فيعرضُ اللَّهُ عليه صغارَ ذنوبه، فيقالُ له: عملتَ يومَ كذا وكذا، كذا وكذا؟ وعملتَ يومَ كذا وكذا، كذا وكذا؟ فيقولُ: نعم، لا يستطيعُ أن يُنكرَ وهو مشفقٌ من كبارِ ذنوبهِ أن تُعرضَ عليه، فيقالُ لهُ: فإنَّ لكَ مكانَ كُلِّ سيئة حسنةً، فيقولُ: يا ربِّ قد عملتُ أشياءَ لا أراها ها هنا». قال: فلقد رأيتُ رسولَ اللَّه عَيَكِي ضَحكَ حتَّى بدتْ نواجذُه.

فإذا بُدِّلَت السيئاتُ بالحسناتِ في حقِّ من عـوقِبَ على ذنوبهِ بالنارِ، ففي حقِّ من مـوقِبَ على ذنوبهِ بالنارِ، ففي حقِّ من مُحِيَ سيئاتُه بالإسلامِ والتوبةِ النصوحِ أوْلَى، لأنَّ محوَها بذلكَ أحبُّ إلى اللَّهِ من محوِها بالعقابِ.

وخَرَّج الحاكمُ (٢) من طريقِ الفضلِ بنِ مُـوسى، عن أبي العنبسِ عن أبيه، عن أبي هُريرة قـالَ: قـال رسـولُ اللَّهِ ﷺ: «ليتمنَّينَّ أقـوامٌ أنَّهم أكثرُوا من السيِّناتِ»، قالوا: بِمَا يا رسولَ اللَّه؟ قال: «الذين بدَّلَ اللَّهُ سيئاتهم حسنات».

وخرَّجه ابنُ أبي حاتم من طريقِ سليمانَ أبي داود الزهريِّ عن أبي العنبسِ عن أبي هريرةً \_ موقوفًا، وهو أشبهُ من المرفوع.

ويُروى مثلُ هذا عن الحسنِ البصريِّ أيضًا، وهو يُخالف قولَه المشهور: إن التبديلَ في الدنيا.

وأما ما ذكره الحربيُّ في التبديلِ، وأنَّ من قلَّت سيـئاتُهُ يُزاد في حسناتهِ،

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۱/ ۱۲۱ \_ ۱۲۲).

<sup>(</sup>۲) «المستدرك» (٤/ ٢٥٢).



ومن كثرت سيئاتُه يُقَلَّلُ من حسناتهِ، فحديثُ أبي ذرًّ صريحٌ في ردِّ هذا، وأنه يُعطى مكان كلِّ سيئة حسنةً.

وأما قولُه: يلزمُ من ذلك أن يكون من كثرت سيئاته أحسن حالاً ممن قلّت سيئاته، فيقالُ: إنما التبديلُ في حقّ مَنْ ندمَ على سيئاته، وجعلها نصب عينيه، فكلّما ذكره ازداد خوفًا ووجلاً وحياءً من اللّه، ومسارعة إلى الأعمال الصالحة المكفرة كما قال تعالى: ﴿إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ عَملاً صَالِحًا ﴾ الفوان: ٧٠]، وما ذكرناه كلّه داخلٌ في العمل الصالح، ومن كانت هذه حاله، فإنّه يتجرع من مرارة الندم والأسف على ذنوبه أضعاف ما ذاق من حلاوتها عند فعلها، ويصير كل ذنب من ذنوبه سببًا لأعمال صالحة ماحية له، فلا يُستنكر بعد هذا تبديلُ هذه الذنوب حسنات.

وقد وردت أحاديث صحيحة صريحة في: أن الكافر إذا أسلم وحسن السلامُه تبدلت سيئاتُه في الشِّرك حسنات، فسخرَّج الطبرانيُّ من حديث عبد الرحمن بن جبير بن نفير عن أبي فروة شطب: أنه أتى النبيَّ عَلَيْهُ فقالَ: أرأيت رجلاً عَملَ الذنوب كُلَّها، ولم يترك حاجة ولا داجة، فهل له من توبة؟ فقالَ: «فافعل الخيرات، واترك السيئات، توبة؟ فقالَ: «فافعل الخيرات، واترك السيئات، فيجعلُها اللَّهُ لك خيرات كلَّها»، قالَ: وغدراتي وفَجراتي؟ قالَ: «نعم»، قالَ: فما زال يُكبِّرُ حتَّى توارَى. وخرَّجه (٢) من وجه آخر بإسناد ضعيف عن سلمة بن نفيل، عن النبي عَلَيْهُ.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم نحوهُ من حديثِ مكحولِ مرسلاً، وخرجَ البزار (٣)

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٧/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٧/ ٥٣). (٣) (٣٤٤٤ ـ كشف الأستار).

الحديثَ الأوَّل. وعندهُ: عن أبي طويلٍ شطبٍ الممدودِ: أنه أتى النبيَّ ، فذكرَهُ بمعناهُ.

وكذا خرَّجه أبو القاسمِ البغويُّ في «معجمهِ»، وذكرَ: أن الصوابَ عن عبدِ الرحمنِ بن جُبيرِ بنِ نفيرٍ مرسلاً أنَّ رجلاً أتَى النبيَّ عَيَالِيَّةٍ، طويل شَطْب، والشطبُ في اللغةِ: الممدودُ، فصحفه بعضُ الرواةِ، وظنَّه اسمَ رجلِ<sup>(۱)</sup>.

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ ﴾

قال اللَّهُ تعالى : ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا دُعَاؤُكُمْ ﴾ [الفرقان:٧٧].

[قال البخاريُّ ](٢): ومعنى الدعاء في اللغة: الإيمانُ.

اعلم؛ أنَّ أصلَ الدعاءِ في اللغة: الطلبُ، فهو استدعاءٌ لما يطلبهُ الداعِي، ويُؤثِرُ حصولَه.

فتارةً يكونُ الدعاءُ بالسؤالِ من اللَّهِ عز وجل والابتهالِ إليه، كقولِ الداعِي: اللهمَّ اغفرْ لي، اللهم ارحمني.

وتارةً يكونُ بالإِتيانِ بالأسبابِ التي تقتضي حصولَ المطالبِ، وهو الاشتغالُ بطاعةِ اللَّهِ وذكرهِ، وما يحبُّ من عبده أن يفعَله، وهذا هو حقيقةُ الإيمان.

وفي «السنن الأربعة» (٣)، عن النعمان بن بـشير، عن النبيِّ ﷺ، قال: «إنَّ الدُّينَ يَسْتَكْبُرُونَ الدُّينَ يَسْتَكْبُرُونَ

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٩٤ \_ ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) "صحيح البخاري" (١/٦).

<sup>(</sup>٣) أخسرجُه: أبو داود (١٤٧٩)، والتسرمـذي (٢٩٦٩)، والنسائـي في «الكبرى» كــمــا في «تحفــة الأشراف» (٩/ ٣٠)، وابن ماجه (٣٨٢٨).



عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠] .

فما استجلبَ العبدُ من اللَّهِ ما يحبُّ، واستدفعَ منه ما يكره، بأعظمَ من اشتخالِهِ بطاعةِ اللَّهِ وعبادتهِ وذكره، وهو حقيقةُ الإيمانِ، فإن اللَّهَ يدفعُ عن الذين آمنوا.

وفي «الترمذيِّ» (١) ، عن أبي سعيد، عن النبي ﷺ، قال: «يقُولُ الربُّ عزَّ وجلَّ: مَن شغلَهُ القرآنُ وذكري عن مسألتي أعطيتهُ أفضلَ ما أُعطي السائلينَ».

وقال بعضُ التابعينَ: لو أطعتمُ اللَّهَ ما عصاكُم.

يعني: ما منعكُم شيئًا تطلبونَهُ منه.

وكان سفيانُ يقولُ: الدعاءُ تركُ الذنوب.

يعني: الاشتغالَ بالطَّاعَةِ عن المعصية.

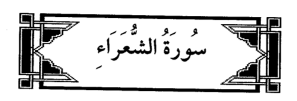
وأما قولُه تعالى: ﴿ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا دُعَاؤُكُمْ ﴾ [الفرقان:٧٧]، فيه للمفسرين قولان:

أحدهما: أن المرادَ: لولا دعاؤكم إيَّاه، فيكونُ الدعاءُ بمعنى الطاعةِ، كما ذكرنا.

والثاني: لولا دعاؤُه إياكُم إلى طاعته، كما في قوله تعالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجَنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لَيَعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات:٥٦]، أي: لأدعوهُم إلى عبادَتي.

وإنما اختلف المفسرون في ذلك لأنَّ المصدر يضاف إلى الفاعلِ تارةً، وإلى المفعول أُخرى (٢).

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۹۲٦). (۲) «فتح الباري» (۱۸/۱ ـ ۱۹).



قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ ﴿ وَ اللَّهُ مُ وَآبَاؤُكُمُ اللَّهُ وَآبَاؤُكُمُ اللَّهُ مُ عَدُونًا لِللَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَآبَاؤُكُمُ اللَّذِي اللَّهُ وَيَطْعَمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَاللَّذِي هُو يُطْعَمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَاللَّذِي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ وَاللَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴿ وَاللَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ وَإِذَا مَرضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴿ وَاللَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ وَإِذَا مَرضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴿ وَاللَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ وَإِلَّذِي يُمِيتُنِي تَوْمَ اللَّهِينِ ﴾ وَاللَّذِي يَوْمَ اللَّهِينِ ﴾ وَاللَّذِي عَنْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ اللَّهِينِ ﴾

وقد استدلَّ إبراهيمُ الخليلُ عليه السلامُ عبقرُّدِ اللَّه بهذه الأمورِ على أنَّه لا إله غيرُهُ، وأنَّ كُلَّ ما أشركَ معهُ باطلٌ، فقالَ لقومه: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا لَا إِلهَ غيرُهُ، وأنَّ كُلَّ ما أشركَ معهُ باطلٌ، فقالَ لقومه: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا لَتُعْبُدُونَ ﴿ ثَنِ كَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الأَقْدَمُونَ ﴿ ثَنِ فَإِنَّهُمْ عَدُو لِي إِلاَّ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴿ ثَنِ لَكُ وَالَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ ﴿ ثَنِ لَا اللّهُ عَنْ وَيَسْقِينِ ﴿ ثَنِ اللّهُ وَإِذَا مَرضَتُ فَهُو اللّه يَشْفِينِ ﴿ ثَنِ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْتِي يَوْمَ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْتِي يَوْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَيْتِي عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمّا يُشركُونَ ﴾ [الروم: ٤٤] ((١) . وتَعَالَى عَمّا يُشركُونَ ﴾ [الروم: ٤٤] ((١) . وتَعَالَى عَمّا يُشركُونَ ﴾ [الروم: ٤٤] ((١) . وتَعَالَى عَمّا يُشركُونَ ﴾ [الروم: ٤٤] ((١) .

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٢).



## قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ ﴿ إِلا مَنْ أَتَى اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾

القلبُ واللسانُ هما عبارةٌ عن الإنسانِ؛ كما يُقالُ: الإنسانُ بأصغريهِ؛ قلبه، ولسانه.

وخرَّجَ ابنُ سعد من رواية عروة بنِ الزبيرِ مرسلاً: أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ لما رأى أَشجَ عبدَ القيسِ، وكانَ رجُلاً دميمًا، فقالَ للنبيِّ عَلَيْكُ: إنه لا يُستقى في مُسُوكِ الرجال، إنما يُحتاجُ من الرجلِ إلى أصغريه؛ لسانه، وقلبه. وقال المتنبى:

لسانُ الفتى نصفٌ ونصفٌ فؤاده ولم يبق إلا صورة اللحم والدم فمن استقام قلبُه ولسانُه استقام شأنه كلُه، فالقلبُ السليمُ هو الذي ليس فيه محبة شيء ممّا يكرهه اللّه، فدخل في ذلك : سلامته من الشرك الجلي، والخفي، ومن الأهواء والبدع، ومن الفسوق والمعاصي؛ كبائرها وصغائرها الظاهرة والباطنة : كالرياء والعجب والغلِّ والغشِّ والحقد والحسد وغير ذلك وهذا القلبُ السليمُ هو الذي لا ينفعُ يوم القيامة سواه؛ قال تعالى : ﴿ يَوْمَ لا ينفعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ آلِهُ مَنْ أَتَى اللّه بِقلْبٍ سَليمٍ ﴾ [الشعراء:٨٨، ٨٩]. إذا سلم القلبُ لم يسكنْ فيه إلا الربُّ. في بعض الآثار، يقولُ الله: «وما وسعني سمائي ولا أرضي، ولكن وسعني قلبُ عبدي المؤمن» (١).

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث شداد بن أوس» (۸۸ ـ ٤٩).

وقوله ﷺ: «ألا وإنَّ في الجسد مضغة، إذا صَلَحت، صلح الجسدُ كله، وإذا فسدت فسد الجسدُ كله، ألا وهي القلبُ (١)، فيه إشارة إلى: أنَّ صلاح حركاتِ العبد بجوارِحه، واجتنابِه للمحرَّماتِ واتِّقائِهِ للشُّبهاتِ بحسبِ صلاحٍ حركةِ قلبه.

فإنْ كانَ قلبُه سليمًا، ليسَ فيه إلا محبةُ اللَّهِ ومحبةُ ما يُحبُّه اللَّه، وخشيةُ اللَّهِ وخشيةُ اللَّهِ وخشيةُ الوقوعِ فيما يكرهُهُ، صلحَتْ حركاتُ الجوارحِ كلِّها، ونشأ عن ذلكَ اجتنابُ المحرَّماتِ كلِّها، وتوقِّي الشبهاتِ حذرًا مِنَ الوقوعِ في المحرَّمات.

وإن كانَ القلبُ فاسدًا، قد استولى عليه اتّباعُ هواه، وطلبُ ما يحبُّه، ولو كرهَهُ اللّهُ، فسدتْ حركاتُ الجوارحِ كلّها، وانبعثتْ إلى كلّ المعاصِي والمشتبهاتِ بحسبِ اتّباعِ هوى القلبِ.

ولهذا يقالُ: القلبُ ملكُ الأعضاء، وبقيَّةُ الأعضاءِ جنودُه، وهم مع هذا جنودٌ طائعونَ لهُ، منبعثونَ في طاعته، وتنفيذ أوامره، لا يخالفونَهُ في شيء من ذلك، فإنْ كانَ الملكُ صالحًا كانتُ هذه الجنودُ صالحةً، وإن كان فاسداً كانت جنوده بهذه المثابة فاسدةً، ولا ينفع عندَ اللَّه إلا القلبُ السليمُ، كما قالَ تعالَى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ هَمْ اللَّهُ إِلاَّ مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ قالَ تعالَى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ هَمْ اللَّهُ اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٨٨-٨٥]، وكان النبيُ عَلَيْهِ يقولُ في دعائه: «أسألك قلبًا سليمًا» (٢).

فالقلبُ السليمُ: هو السالمُ من الآفات والمكروهات كلِّها، وهوَ القلبُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ٢٠)، ومسلم (٥/ ٥٠) من حديث النعمان بن بشير ريخك .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (١٢٥/٤)، والترمذي (٣٤٠٧)، والنسائي (٣/٥٤) من حديث شداد بن أوس والنسائي (٣/٥٤)



الذي ليسَ فيه سوى محبةِ اللَّهِ وما يحبُّهُ اللَّهُ وخشية اللَّهِ، وخشية ما يُباعدُ منهُ.

وَفي «مسندِ الإمامِ أحمدَ» (١) عن أنسٍ عن النبيِّ عَلَيْكِيَّهُ، قالَ: «لا يستقيمُ إيمانُ عبد حتى يستقيمَ قلبُه».

والمرادُ باستقامة إيمانِه: استقامة أعمال جوارِحِه، فإنَّ أعمال الجوارِحِ لا تستقيم الله الله القلب، ومعنى استقامة القلب: أن يكون ممتلنًا مِنْ محبَّة الله، ومحبَّة طاعته، وكراهة معصيته.

قال الحسنُ لرجلِ: داوِ قلبكَ؛ فإنَّ حاجةَ اللَّهِ إلى العبادِ صلاحُ قلوبهم.

فعلم بذلك أنَّه لا صلاح للعالم العُلويِّ والسُّفليِّ معًا حتى تكونَ حركاتُ الهلها كلُّها للَّه، وحركاتُ الجسد تابعة لحركة القلب وإرادته، فإن كانتْ حركتُ وإرادتُه للَّه وحدَه، فقد صَلح وصلحت حركاتُ الجسد كلُّها، وإنْ كانتْ حركة القلب وإرادتُه لغير اللَّه تعالى، فسد، وفسدتْ حركاتُ الجسد

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۳/ ۱۹۸).

بحسب فساد حركة القلب.

وروى الليثُ عن مجاهد في قوله تعالَى: ﴿ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ [النساء:٣٦] قال: لا تحبُّوا غيري.

وفي «صحيح الحاكم» (١) عن عائشة وطي عن النبي على قال: «الشرك أخفى من دبيب الذرّ على الصفا في الليلة الظّلماء، وأدناه: أن تُحِبَّ على شيء من الجور، وأن تُبغض على شيء من المعدل، وهل الدِّينُ إلا الحبُّ والبغضُ؟ قال اللَّهُ عز وجل: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهُ فَاتَبْعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّه ﴾ [آل عمران: ٢١]».

فهذا يدلُّ على أنَّ محبة ما يكرههُ اللَّه، وبغض ما يُحبه اللَّه متابعةً للهوى، والموالاة على ذلك والمعاداة عليه من الشرك الخفيِّ، ويدلُّ على ذلك قولُه تعالَى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحبِبْكُمُ اللَّه ﴾ [آل عمران ٢١]، فجعل علامة الصدق في محبته اتباع رسولِه، فدلَّ على أن المحبة لا تتمُّ بدون الطاعة والموافقة.

قال الحسنُ: قال أصحابُ رسولِ اللَّهِ ﷺ: يا رسولَ اللَّهِ، إِنَّا نُحِبُّ ربنا حبًّا شديدًا. فأحبُّ اللَّهُ أن يجعل لحببه علمًا، فأنزلَ اللَّهُ هذه الآيةَ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]. ومن هنا قالَ الحسنُ: اعْلم أنكَ لن تُحبُّ اللَّهَ حتى تُحبُّ طاعتَهُ ٢٠).

وسُئلَ ذو النونِ: متى أُحِبُّ ربِّي؟ قال: إذا كانَ ما يُبغضهُ عندكَ أمرَّ من الصبرِ. وقالَ بشرُ بن السَّري: ليسَ من أعلامِ الحبِّ أن تحبَّ ما يُبغضه

<sup>(</sup>۱) «المستدرك» (۲/۲۹۱).

<sup>(</sup>۲) راجع: "التفسير" لابن جرير الطبري (٣/ ٢٣٢).

حبيبُك. وقال أبو يعقوب النهرجوريُّ: كلُّ من ادَّعى محبة اللَّه عزَّ وجلَّ، ولم يُوافقِ اللَّه في أمره، فدعواه باطلٌ. وقال رُويمٌ: المحبةُ: الموافقة في كلِّ الأحوال، وقال يحيى بنُ معاذ: ليسَ بصادق من ادَّعى محبة اللَّه ولم يحفظ حدودة، وعن بعض السلف قال: قرأت في بعض الكتب السالفة: من أحبًّ اللَّه لم يكنْ عنده شيءٌ آثر من مرضاتِه، ومن أحب الدنيا لم يكنْ عنده شيءٌ آثر من مرضاتِه، ومن أحب الدنيا لم يكنْ عنده شيءٌ آثر من مرضاتِه، ومن أحب الدنيا لم يكنْ عنده شيءٌ آثر من هوى نفسه.

وفي «السنن» (١١) عن النبي على النبي ومعنى هذا أن حركات القلب والجوارح إذا وابغض لله، فقد استكمل الإيمان» ومعنى هذا أن حركات القلب والجوارح إذا كانت كلُها لله فقد كمُل إيمان العبد بذلك ظاهرا وباطنًا، ويلزم من صلاح حركات القلب صلاح حركات القلب صلاح حركات القلب صلاح حركات الجوارح، فإذا كان القلب صالحًا ليس فيه إلا إرادة الله وإرادة ما يريده لم تنبعث الجوارح إلا فيما يريده الله، فسارعت إلى ما فيه رضاه وكفّت عما يكرهه وعمّا يُخشى أن يكون مما يكرهه وإن لم يتبقن ذلك .

قال الحسنُ: ما نظرتُ ببصرِي، ولا نطقتُ بلسانِي، ولا بطشتُ بيدي، ولا نطقتُ بلسانِي، ولا بطشتُ بيدي، ولا نهضتُ على قدمي؛ حتى أنظرَ على طاعةٍ أو على معصيةٍ؟ فإن كانتْ معصيةٌ تأخَّرتُ.

وقال محمدُ بنُ الفضلِ البَلخيُّ: ما خطوتُ منذ أربعينَ سنةً خطوةً لغيرِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ. وقيلَ لداودَ الطائئِّ: لو تنحيتَ من الظلّ إلى الشمسِ؟ فقالَ: هذه خُطًا لا أدرِي كيفَ تكتبُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣/ ٤٤٠)، والترمذي (٢٥٢١) من حديث سهل بن معاذ تلطُّك.

فهؤلاءِ القومُ لما صلحتْ قلوبُهم، فلم يبقَ فيها إرادةٌ لِغير اللَّهِ، صلحتْ جوارحُهم، فلم تتحركُ إلا للَّهِ عزَّ وجلَّ، وبما فيه رضاهُ، واللَّهُ أعلم (١).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَتَقَلُّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾

وقولُه: «إني لأرى منْ خلفي كما أرى منْ بين يدي» (٢) ، هو فضيلةٌ للنبيِّ ﷺ خصَّهُ اللَّهُ بها، فكانَ ينظرُ ببصيرتِهِ كما ينظرُ ببصرِهِ، فيرى من خلفَه كما يرَى من بينَ يديه.

وقد فيسَّرهُ الإمامُ أحمدُ بذلكَ في رواية ابنِ هانئ (٢) ، وتأولَ عليه قولَهُ تعالَى: ﴿وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٩].

كما روى ابنُ أبي نجيحٍ، عن مجاهد في قوله: ﴿ الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُ وَاللَّهِ عَلَيْكُ في السَّاجِدِينَ ﴾ [الشعراء:٢١٨-٢١]، أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ كانَ يرى أصحابَهُ في صلاتهِ من خلفه، كما يَرى من بين يديه.

وتأويلُ الآيةِ على هذا القولِ: أن اللَّه تعالى يَرَى نبيَّه ﷺ حين يقومُ إلى صلاتهِ، ويَرَى تقلبَ نظرِهِ إلى الساجدينَ معه في صلاتهِ.

وقال الأثرمُ: قلتُ لأحمدَ: قولُ النبيِّ عَلَيْكُ: «إني لأراكم من وراء ظهرِي»؟ قال: كانَ يرى من خلفَهُ كما يَرى من بينَ يديهِ. قلتُ: إن إنسانًا قال لي: هو

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/۱۹۷ ـ ۲۰۱).

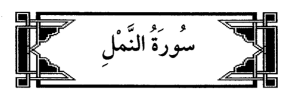
<sup>(</sup>٢) أخرجـه: البخــاري (١/ ١١٤ ـ ١٨٩)، (٨/ ٦٤)، ومسلم (٢٧/٢ ـ ٢٨) من حــديث أنس بن مالك وللشيخ.

<sup>(</sup>٣) «مسائل ابن هانئ» (٢/ ١٩٣).



في ذلكَ مثل غيرِه، وإنما كانَ يراهُم كما ينظرُ الإمامُ عن يمينهِ وشمالهِ؟ فأنكرَ ذلكَ إنكارًا شديدًا(١) .

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۳۵۹).



قُوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتُكَ التِّي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتُكَ التِّي أَنْعُمْتَ عَلَيَّ وَعَلَىٰ وَاللَّهَ وَأَلَّ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وِأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾ تَرْضَاهُ وِأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس» سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَىٰ وَالِدَيُّ ﴾ [النمل: ١٩] قال: هذا من تمام بر الوالدين. كأن هذا الولَدَ خَافَ أَنْ يكون والداهُ قَصَّرا في شُكْرِ الرَّبِ عز وجل، فسأل اللَّه أن يُلْهِمَهُ الشُّكْرَ على ما أنعم به عليه وعليه ما؛ لِيَقُوم بما وَجَبَ عَلَيْهِما من الشُّكر إن كانا قَصَّرا (٢).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا ﴾

وقال ابنُ عيينة: «لا إله إلا اللَّهُ لأهلِ الجنة كالماء البارد لأهلِ الدُّنيا»، وكذلك ترنُّمهم بالقرآنِ وسماعهُم لهُ، وأعلاه: سماعه من اللَّه جلَّ جلاله وتقدست أسماؤُه، فأين هذا من تلاوة أهلِ الدنيا وذكرهم؟ وأمَّا سائرُ العباداتِ: فما كانَ منها فيه مشقةٌ على الأبدانِ فإنَّ أهلَ الجنة قد أُسقط ذلك عنهم؛ وكذلك ما فيه نوعُ ذلِّ وخضوع كالسجودِ ونحوهِ.

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٨).



وأما ما في العباداتِ من النعيم الحاصلِ بها لأهلِ المعرفةِ في الدُّنيا، فإنَّه يحصلُ في الجنةِ أضعافًا مع راحةِ البدنِ من مشقةِ التكليفِ التي في الدُّنيا فتجتمعُ لهم راحةُ القلبِ والبدنِ على أكملِ الوجوهِ.

وهذا مثلُ الصلاة، فإن العارفينَ في الدُّنيا إنما يتنعمونَ بما فيها منَ المناجاة وآثارِ القرب، وما يرِدُ عليهم من الوارداتِ في تلاوة الكتابِ ونحوِ ذلك من نعيم القلوب، وربما يستغرقونَ به عن الشعورِ بتعب الأبدانِ فهذا القدرُ الذي حصلَ لهم به التنعمُ في الدنيا يتزايدُ في الجنة بلا ريب، لاسيَّما في أوقات الصلوات، فإنَّ أكملَهُم من ينظرُ إلى وجهِ اللَّه عز وجل كلَّ يومٍ مرتين، بكرةً وعشيةً، في وقت صلاةِ الصبح وصلاةِ العصرِ، لما جاء في حديثِ ابنِ عمر مرفوعا وموقوقًا(١)، وإلى ذلك أشارَ النبيُّ عَلَيْ بالمحافظة على هاتينِ الصلاتينِ عقيبَ ذكرهِ رؤيةَ الربِّ سبحانَهُ في حديثِ جريرٍ البجليُ (٢).

فالنعيمُ الحاصلُ لأهلِ الجنَّةِ بالرؤيةِ والمخاطبةِ في هذينِ الوقتينِ أكملُ مما كانَ حاصلاً في الدنيا، وكذلكَ صلاةُ الجمعةِ: فإنهم يجتمعونَ في وقتِها في يومِ المزيدِ ويتجلَّى لهم سبحانَهُ ويحاضرُهم محاضرةً، وكذلكَ في العيدينِ.

فهذا؛ أكملُ مما كانَ يحصلُ لهم في الدنيا في صلاتِهِم من آثارِ القربِ وحلاوةِ مع راحةِ البدنِ ونعيمهِ أيضًا. فتبينَ بهذا أن نعيمَ الجنةِ أكملُ من نعيم

<sup>(</sup>١) الحديث روي مرفوعًا وموقوفًا.

أما الرواية المرفوعة، أخرجها: أحمد (١٣/٢ ـ ٦٤)، والترمذي (٢٥٥٣) بلفظ: «إن أدني أهل الجنة منزلاً من ينظر إلى جناحه وأزواجه وخدمه وسرره مسيرة ألف سنة، وأكرمهم على الله: من ينظر إلى وجهه غدوة وعشية..» الحديث.

أما روايته موقوفًا، فقد أخرجها: الطبري في «تفسيره» (٢٩/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٥ ـ ١٥٠)، (١/٣/٦)، (٩/ ١٥٦)، ومسلم (١/٣١٣).

الدنيا مطلقًا، وسواءٌ في ذلك تعيمُ الأبدانِ بالأكلِ والشربِ والجماعِ، ونعيمُ القلوبِ والأرواحِ بالمعارفِ والعلومِ والقربِ والاتصالِ والأنسِ والمشاهدة، فظهرَ بهذا أن قولَهُ تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ [النمل: ٨٥] هو على ظاهرِهِ من غيرِ حاجة إلى تأويلٍ ولا تكلُّف فإنَّ كثيرًا من المفسرينَ فسروا الحسنة بكلمةِ التوحيدِ والجزاءَ عليهم بالجنة ، ثم استشكلُوا تفضيلَ الجنَّةِ على التوحيد، وبما ذكرناه يزولُ الإشكالُ.

ويتبين؛ أن التوحيد الذي في الجنة أكمل من التوحيد الذي في الدنيا وهو جزاءٌ له، وكذلك المعرفة والمحبة والشوق أيضًا، فقد جاء في بعض أحاديث يوم المزيد: أنّهم ليسُوا إلى شيء أشوق منهم إلى يوم الجمعة، وسبب بهذا الغلط الذي أشرنا إليه من قول من قال: إنّ العارفين لا يشتاقون إلى اللّه عز وجل في الدّنيا لأنّهم يشهدونه بقلوبهم حاضرًا، وتباشر قلوبهم أنواره ويتجلّى لها فيستأنسون به ويطمئنون إليه. وهذا؛ وإنْ كان نُقلَ عن بعض ويتجلّى لها فيستأنسون به ويطمئنون إليه. وهذا؛ وإنْ كان نُقلَ عن بعض السلف المتقدمين فهو أيضًا غلط، ولعله صدر من قائله في حال استغراقه في مشاهدة ما شاهده فظن أنه ليس وراء ذلك مطلب، وهذا كما قال بعضهم: «إنه تمرُّ بي أوقات أقول : إنْ كان أهل الجنة في مثل ما أنا فيه، إنّهم لفي عيش طيب».

ومعلومٌ أنَّ أهلَ الجنةِ في أضعافِ أضعافِ ما هو فيه من النعيم واللذة، وكنّه لما استعظم ما حصل له من النعيم ظنَّ أنه ليس وراء شيء وعند التحقيق يتبين أنَّ ما حصل في الدنيا للقلوب من تجلّي أنوار الإيمان يدل على عظمة ما يحصل في الجنة، وليس بينهما نسبة فيتزايد بذلك الشوق إلى ما وراء ، ولهذا كان النبي علي يسأل ربه الشوق إلى لقائه، مع أنَّه أكمل الخلق مشاهدة ومعرفة ، وكان يقول في الوصال: «إني لست كهيئتكم، إنِّي أظلُ عند ربي



يُطعمُني ويسقِيني» (١). ويشيرُ إلى ما تجلَّى لقلْبِهِ من آثارِ القربِ والأنسِ بما يقوِّيهُ ويغذِّيهِ ويُغْنِيهِ عنِ الطعامِ والشراب (٢).

#### \* \* \*

وإنَّما شرعَ اللَّهُ إقامَ الصَّلاةِ لذكرِه، وكذلكَ الحجَّ والطَّوافَ. وأفضلُ أهلِ العباداتِ: أكثرهم للَّه ذكرًا فيها، فهذا كلُّه ليسَ من الدنيا المذمومة، وهو المقصودُ من إيجادِ الدُّنيا، وأهلِها، كما قالَ تعالىَ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِللَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦].

وقد ظنَّ طوائفُ مِنَ الفقهاءِ والصُّوفيَّةِ أنَّ ما يُوجدُ في الدُّنيا من هذه العباداتِ أفضلُ مَّا يُوجدُ في الجُنَّة مِنَ النَّعَيمِ، قالُوا: لأنَّ نعيمَ الجُنَّةِ حظُّ العبدِ، والعباداتُ في الدُّنيا حقُّ الربِّ، وحقُّ الربِّ أفضلُ من حظِّ العبد.

وهذا غلطٌ، ويقوِّي غلطهم قولُ كثيرٍ منَ المفسِّرين في قوله تعالى: : ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا ﴾ [النمل: ٨٩] قالُوا: الحسنةُ: لا إله إلا اللَّه، وليس شيء خيرًا منها. ولكن الكلام على التَّقديم والتَّأخير، والمراد: فله منها خيرٌ، أي: له خيرٌ بسببها ولأجلها.

والصَّوابُ: إطلاقُ ما جـاءت به نصوصُ الكتابِ والسنةِ، أنَّ الآخـرةَ خيرٌ من الأُولى مطلقًا.

وفي "صحيح الحاكم" (٣) عن المُستورد بن شدَّاد، قالَ: كنَّا عندَ النبي عَلَيْكَةً، فتَدَ النبي عَلَيْكَةً، فقالَ بعضُهم: إنَّما الدنيا بلاغٌ للآخرة، وفيها فقد الكرُّوا الدُّنيا والآخرة، فقالَ بعضُهم: إنَّما الدنيا بلاغٌ للآخرة، وفيها (١) أخرجه: البخاري (٤٨/٣)، (٨/٢١٦)، (٩/١١٩)، ومسلم (٣/ ١٣٣ ـ ١٣٣) من حديث أبي هرية وظيَّه.

<sup>(</sup>٢) «استنشاق نسيم الأنس من نفحات رياض القدس» (١٣٧ \_ ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) «المستدرك» (٤/ ٣١٩).

العملُ، وفيها الصَّلاةُ، وفيها الزَّكاةُ. وقالتْ طائفةٌ منهم: الآخرةُ فيها الجنَّةُ، وقالوا ما شاءَ اللَّهُ، فقالَ رسولُ اللَّه، ﷺ: «ما الدُّنيا في الآخرةِ إلا كما يمشي أحدُكم إلى اليمِّ، فأدخلَ أصبعهُ فيه، فما خرجَ منه فهو الدُّنيا»، فهذا نص ُّ بتفضيلِ الآخرةِ على الدُّنيا، وما فيها من الأعمال.

ووجه ذلك: أنَّ كمالَ الدُّنيا إنما هو في العلم والعمل، والعلمُ مقصودُ الأعمال، يتضاعفُ في الآخرة بما لا نسبة لما في الدُّنيا إليه، فإنَّ العلمَ أصلُه العلمُ باللَّهِ وأسمائه وصفاته، وفي الآخرة ينكشفُ الغطاء، ويصيرُ الخبرُ عيانًا، ويصيرُ علمُ اليقينِ عينَ اليقينِ، وتصيرُ المعرفةُ باللَّهِ رؤيةً له ومشاهدةً، فأينَ هذا مما في الدنيا؟

وأما الأعمالُ البدنيةِ، فإنَّ لها في الدُّنيا مقصدينِ:

أحدهما: اشتغالُ الجوارحِ بالطَّاعةِ، وكدُّها بالعبادةِ.

والثاني: اتِّصالُ القلوبِ باللَّه وتنويرُها بذكرِه.

فَالْأُولُ؛ قَـد رُفعَ عَن أَهلِ الجُنَّة، ولَهذا رُوي أَنَّهم إذا همُّوا بالسُّجودِ للَّه عند تَجلِّيه لهُم يقالُ لهم: ارفعوا رؤوسكُم فإنَّكم لسْتُم في دار مجاهدة.

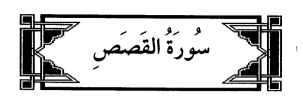
وأما المقصودُ الثاني؛ فحاصلٌ لأهلِ الجنّةِ على أكملِ الوُجُوهِ وأتمّها، ولا نسبة لما حصل لقلوبهم في الدُّنيا من لطائف القُرْبِ والأُنسِ والاتِّصالِ إلى ما يُشاهدونه في الآخرةِ عيانًا، فتتنعّمُ قلوبُهم وأبصارُهم وأسماعُهم بقرْبِ اللَّهِ، ورؤيته، وسماع كلامه، لا سيّما في أوقاتِ الصلواتِ في الدُّنيا، كالجُمع والأعياد، والمقربون منهم يحصلُ ذلك لهم كلَّ يومٍ مرَّتينِ بكرةً وعشيًا في وقت صلاة الصر.

ولهذا، لمّا ذكر النّبيُّ وَعَلِيْهُ أَنَّ أَهلَ الجنةِ يرونَ ربّهم، حضَّ عقيبَ ذلكَ على المحافظةِ على صلاةِ العصرِ وصلاة الفجرِ؛ لأنَّ وقت هاتين الصّلاتينِ وقت لرؤيةِ خواص الهلم الجنة ربّهم وزيارتهم له، وكذلك نعيم الذّكرِ وتلاوة القرآنِ لا ينقطع عنهم أبدًا، فيُلهمونَ التَّسبيح كما يُلهمونَ النَّفسَ. قال ابن عيينة: لا إله إلا الله لأهلِ الجنّة كالماء الباردِ لأهلِ الدُّنيا، فأينَ لذَّة الذّكرِ للعارفينَ في الجنّة على الجنّة؟!.

فتبيَّن بهذا أن قولَهُ تعالَى: : ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ [السل: ١٩]، على ظاهرِه، فإنَّ ثوابَ كلمةِ التَّوحيدِ في الدُّنيا أن يصِلَ صاحبُها إلى قولها في الجنَّةِ على الوجهِ الذي يختصُّ به أهلُ الجنَّةِ .

وبكلِّ حال، فالـذي يحصُلُ لأهلِ الجنةِ مِن تفاصيلِ العلمِ باللَّه وأسمائهِ وصفاتهِ وأفعاله، ومن قُربهِ ومشاهدته ولذَّة ذكرِه هو أمرٌ لا يمكنُ التَّعبيرُ عن كُنْهِهِ في الدُّنيا، لأنَّ أهلَها لـم يُدركوه على وجهه، بل هو ممَّا لا عينٌ رأتْ، ولا أُذنٌ سمعتْ، ولا خطر على قلبِ بشرٍ، واللَّهُ تعالى المسئولُ أن لا يحرمنا خير ما عنده بشرٌ ما عندنا، بمنَّه وكرمِه ورحمته، آمين.

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/٤٠٢\_ ۲۰۷).



قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقَيَامَة مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّه يَأْتِيكُم بِضِيَاءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴿ آَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَة مَنْ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَة مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِضِياءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴾ [القصص: ٧١] وفي الآية التي تليها ﴿ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ [القصص: ٧٦] قال: إنما ذكر السماع عند ذكر الليل والإبصار عند ذكر النهار؛ لأن الإنسان يدرك سمعه في الليل أكثر من إدراكه بالنهار، ويرى بالنهار أكثر مما يرى بالليل.

قال المبرد: سلطان السمع في الليل، وسلطان البصر في النهار<sup>(٢)</sup>.

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيُلكُمُ ثُوابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ ﴾ وَيُلكُمْ

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمُ وَيْلَكُمْ ثُوَابُ اللَّه خَيْرٌ لَّمَنْ آمَنَ ﴾ [القصص: ٨٠]: قال: إيثار

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧٠).



ثواب الآجل على العاجل حالة العلماء، فمن كان هكذا فهو عالم. ومن آثر العاجل على الآجل فليس بعالم (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا للَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾

مدح اللَّهُ تعالَى في كتابِه منْ لا يُريدُ العلوَّ في الأرضِ ولا الفساد، فقالَ: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعُلُهَا لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا ﴾ [القصص: ٨٦]. وروى ابنُ جرير (٢) بإسناد فيه نظرٌ عن عليٍّ وَطِيْف، قالَ: إنَّ الرجلَ ليعجبهُ من شراكِ نعله أن يكونَ أجودَ من شراكِ صاحبه، فيدخلُ في قوله: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [القصص: ٨٦] وكذا رُويَ عن الفضيلِ بنِ عياضٍ في هذه الآيةِ.

قالَ: لا يُحِبُّ أن يكونَ نعلُه أجـودَ من نعلِ غيرِه، ولا شراكُـهُ أجودَ مِنْ شراك غيرِه. شراك غيره.

وقد قيل: إن هذا محمولٌ على أنه أراد الفخر على غيره لا مجرد التجمل، قال عكرمة وغيره من المفسرين في هذه الآية: العلو في الأرض! التكبر، وطلب الشرف والمنزلة عند ذي سلطانها، والفساد: العمل بالمعاصي. وقد ورد ما يَدُلُ على أنه لا يأثم من كره أن يفوقه أحد من الناس في الجمال، فخرج الإمام أحمد ورحمه الله والحاكم في «صحيحه» (٣) من

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲٦٨). (۲) «التفسير» (۲/ ۷۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (١/ ٣٨٥)، والحاكم (٤/ ١٨٢).

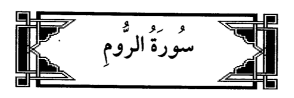
حديث ابنِ مسعود \_ وطائعه \_ قال: أتيت النبي عَيَالِيه وعنده مالك بن مرارة الرَّهاويُّ، فأدركته وهو يقول: يا رسول اللَّه، قد قُسم لي من الجمالِ ما ترى، فما أحبُّ أحدًا من النَّاسِ فضلني بشراكين فما فوقهما، أليس ذلك هو من البغي؟ فقال: «لا، ليس ذلك بالبغي، ولكنَّ البغي مَنْ بطر \_ أو قال: سفه \_ الحقَّ وغمط الناسَ».

وخرَّج أبو داود (١) من حديثِ أبي هريرة وَلَيْنَكُ عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ معناه، وفي حديثه: «الكبرُ» بدل «البغي».

فنفى أن تكونَ كراهتُ ه لأن يفوقَهُ في الجمالِ بغيًا أو كبرًا، وفسَّر الكبرَ والبغيَ ببطرِ الحقِّ، وهو التكبُّر عليه، والامتناعُ من قبوله كبرًا إذا خالفَ هواهُ.

ومن هنا قال بعض السلف: التَّواضعُ: أن تقبلَ الحقَّ من كلِّ من جاء به، وإن كانَ صغيرًا، فمن قبلَ الحقَّ مَّن جاء به، سواءٌ كانَ صغيرًا أو كبيرًا وسواءٌ كان يحبُّه أو لا يحبُّه، فهو متواضعٌ، ومن أبى قبُولَ الحقِّ تعاظمًا عليه، فهو متكبِّرٌ. وغمصُ الناسِ: هو احتقارُهم وازدراؤُهم، وذلك يحصلُ من النَّفسِ بعينِ الكمالِ، وإلى غيرهِ بعينِ النَّقصِ (٢).

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲/ ۲۰ ع). (۲) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۳۰۷ ـ ۳۰۹).



## قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾

قالت بعضُ العارفات من السلف: مَنْ عملَ للَّه على المُشاهدةِ، فهو عارفٌ، ومن عملَ على مشاهدةِ اللَّه إِيَّاه فهو مخلصٌ. فأشارت إلى المقامينَ اللذين تقدَّم ذكرهُما:

أحدَهما: مقامُ الإخلاصِ، وهو: أن يعملَ العبدُ على استحضارِ مُشاهدة الله إياهُ، واطّلاعِهِ عليه، وقربِهِ منهُ، فإذا استحضرَ العبدُ هذا في عمله، وعَملَ عليه، فهو مخلص للّه، لأنَّ استحضارَهُ ذلكَ في عملهِ يمنعُهُ من الالتفاتِ إلى غيرِ اللّه وإرادتِهِ بالعملِ.

والثاني: مقامُ المشاهدة، وهو: أن يعملَ العبدُ على مقتضى مشاهدتهِ للَّهِ تعالى بقلبهِ، وهو أن يتنوَّرَ القلبُ بالإيمانِ، وَتَنْفُذُ البصيرةُ في العرفان، حتَّى يصيرَ الغيبُ كالعيان.

وهذا هو حقيقةُ مقامِ الإحسانِ المشارِ إليه في حديثِ جبريلَ عليه السلامُ، ويتفاوت أهلُ هذا المقامِ فيه بحسبِ قوةِ نفوذِ البصائرِ.

وقد فسَّر طائفةٌ مِنَ العُلماءِ المثلَ الأعْلى المذكورَ في قولهِ عزَّ وجل: ﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [الروم: ٢٧] بهذا المعنى، ومثلُه: قولُه تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ [النور: ٣٥]، والمرادُ:

مثلُ نورِه في قلبِ المؤمنِ، كذا قاله أُبيُّ بنُ كعبٍ وغيرُه منَ السَّلف.

وقد سبق حديث: «أفضلُ الإيمانِ أن تعلمَ أنَّ اللَّه معكَ حيثُ كنت» (١) ، وحديثُ ما تزكيةُ المرءِ نفسه؟ ، قال: «أن يعلمَ أنَّ اللَّهَ معه حيثُ كانَ» (٢).

وخرَّج الطبرانيُّ<sup>(٣)</sup> من حديثِ أبي أُمـامةَ عن النَّبيِّ ﷺ قال : «ثلاثةٌ في ظلِّ اللَّه يومَ لا ظِلَّ إلا ظِلَّه: رجلٌ حيثُ توجَّه عَلمَ أنَّ اللَّه معه»، وذكر الحديث.

وقد دلَّ القرآنُ على هذا المعنى في مواضع متعدِّدة، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْ وَهَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة:١٨٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [المديد: ٤]، وقوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجُوكَى ثَلاثَة إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ وَلا خَمْسَة إِلاَّ هُو سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ [الجادلة: ٧]، وقوله: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتُلُو مِنْهُ مِن قُرْآنِ وَلا تَعْمَلُونَ مِن عَمَلُ إِلاَّ كُناً عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفيضُونَ فِيهِ ﴾ [يونس: ٢٦]، وقوله: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهُ مِن حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ [ق: ٢٦]، وقوله: ﴿ وَلا يَسْتَحْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُو مَعَهُمْ ﴾ [النساء: ١٠٥]

#### \* \* \*

وبهذا (٥) فُسِّر المثلُ الأعلَى المذكورُ في قـولهِ تعالى: ﴿وَلَهُ الْمَثَلُ الأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ [الروم:٢٧].

ومثلُه: قولُه تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «المعسجم الأوسط» (٨٧٩٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ١٢٤) من حديث عبادة بن الصامت وطفيه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي (٤/ ٩٥، ٩٦).

<sup>(</sup>٣) «المعجم الكبير» (٨/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٤) "جامع العلوم والحكم" (١٠٨/١ ـ ١٠٩). (٥) يعني: الإحسان:



الْمصْبَاحُ فِي زُجَاجَةِ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مِّبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لاَّ شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ للنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ ﴾ [النور:٣٥].

قال أبيُّ بنُ كعبٍ وغيرُه من السلفِ: مَثَلُ نورِه في قلبِ المؤمنِ.

فمن وصل إلى هذا المقام فقد وصل إلى نهاية الإحسان، وصار الإيمانُ لقلبه بمنزلة العيان، فعرف ربَّه، وأنس به في خلوته، وتنعَّم بذكره ومناجاته ودعائه، حتَّى ربَّما استوحش من خلقه.

كما قال بعضهم: عجبت للخليقة، كيف أنست بسواك؟! بل عجبت للخليقة كيف استنارت قلوبُها بذكر سواك(١)؟!.

وقيل لآخر: أما تستوحش ؟ قال: كيف أستوحش ، وهو يقول : أنا جليس من ذكرني ؟! (٢) .

وقيل لآخرَ: أما تستوحشُ وحدَك؟ قالَ: ويستوحشُ مع اللَّه أحدُّ؟!

وكان حبيب أبو محمد يخلُو في بيته، ويقولُ: من لم تـقرَّ عينُه بكَ فلا قرَّت عينُه، ومن لمْ يأنسْ بكَ فلا أنسَ.

وقال الفضيلُ: طوبَى لمن استوحشَ من الناسِ وكان اللَّه جليسَه.

وقال معروفٌ لرجلٍ: توكلُ على اللَّهِ، حتَّى يكونَ جليسك وأنيسكُ وموضع شكواكَ.

<sup>(</sup>١) «الحلية» لأبي نعيم (٦/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي في «الشعب» (٧٠٩)، والذهبي في «السيسر» (٨/ ١٧٥) من قول محمد بن النضر.

وقال ذو النون: علامةُ المحبينَ للَّه: أن لا يأنسُوا بسواهُ، ولا يستوحشُوا معهُ، ثم قالَ: إذا سكنَ القلبَ حبُّ اللَّهِ أنسَ باللَّهِ؛ لأن اللَّهَ أجلُّ في صدور العارفينَ أن يحبُّوا غيرَه (١).

#### \* \* \*

ثبت في «الصحيحين» (٢) و «السنن» و «المسانيد» من غير وجه أن جبريل - عليه السلام - سأل النبي و الإحسان؛ في الإحسان؛ أن عليه السلام - سأل النبي و الإحسان؛ أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنّه يراك».

وقال بعضُ العارفينَ من السلف: «منْ عملَ للَّهِ على المشاهدةِ فهو عارفٌ، ومنْ عملَ على مشاهدةِ اللَّه إياه فهو مخلصٌ».

فهذان مقامان: أحدهما: الإخلاصُ، وهو أن يعملَ العبدُ على استحضارِ مشاهدة الله إياه، واطلاعه عليه وقربه منه، فإذا استحضر العبدُ ذلكَ في عمله، وعملَ على هذا المقام فهو مخلصٌ لله، لأنَّ استحضارَهُ ذلكَ يمنعُهُ من الالتفاتِ إلى غيرِ الله وإرادته بالعمل.

والثاني: المعرفة التي تستلزم المحبة الخاصة، وهو: أن يعمل العبد على مشاهدة الله بقلبه، وهو أنْ يتنور قلبه بنور الإيمان وتنفذ بصيرته في العرفان، حتَّى يصير الغيب عنده كالعيان، وهذا هو مقام الإحسان المشار إليه في حديث جبريل - عليه السلام -، ويتفاوت أهل هذا المقام فيه بحسب قوة نفوذ البصائر.

وقد فـسَّرَ طائفةٌ من العلماءِ المثلَ الأعلى المذكورَ في قـولِهِ تعالى: ﴿وَلَهُ اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُلِّ الللَّهُ اللَّاللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۹/۱ ـ ۲۰)، ومسلم (۱۸/۱ ـ ۲۹).



الْمَثَلُ الأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [الروم: ٢٧] بهذا ومثلُه قولُه تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ [النور: ٣٥] الآية، وقد فسَّرها أبيُّ البنُ كعبٍ وغيرُه من السلفِ بأنَّ المرادَ: مثلُ نورِ اللَّهِ في قلبِ المؤمنِ.

ومِن هذا حديثُ حارثةَ المشهورُ لما قالَ للنبيِّ عَلَيْكَ اللهُ انظرُ إلى عرشِ ربِّي بارزًا؛ وكأنِّي أنظرُ إلى أهلِ الجنةِ يتزاورونَ فيها، وإلى أهلِ النارِ يتعاوونَ فيها» فقال النبيُّ عَلَيْكُ : "عرفتَ فالزمْ، عبدٌ نوَّرَ اللَّهُ الإيمانَ في قلبه "(۱)، وهذا الحديثُ مروي مرسلاً، ورُويَ مسندًا متَّصلاً لكن من وجوهِ ضعيفةً.

وخطبَ عروةُ إلى ابنِ عمرَ ابنتَهُ وهما في الطوافِ فلم يجبْهُ بشيءٍ، ثم رآهُ بعد ذلك فاعتذر وقال: «كناً في الطوافِ نتخايلُ اللَّه بين أعيننا». خرجَّهُ أبو نعيم وغيرُه.

<sup>(</sup>۱) رواه البزار «كشف الأستار» (۳۲)، ورواه البيهقى فى «شعب الإيمان» (۱۰۵۹، ۱۰۵۹۱).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري معلقًا (۷۸/۱)، والترمذي (۲۷۲۹)، وأبو داود (۱۰۱۷)، وابن ماجه (۱۹۲۰)، وأحمد في «المسند» (۳/۵، ٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبرى» (٩٦/٤، ١٠٩) والحديث أوله عند أبي داود (١٥٨٢) دون الشاهد المذكور ولم نجده في «مسند البزار».

بن معاوية الغاضريِّ أنَّ رجلاً قالَ: يارسولَ اللَّهِ، ما تزكيةُ المرءِ نفسهُ ؟ قالَ: «أن يعلمَ أنَّ اللَّه حيثُ كانَ معهُ».

وخرج الطبرانيُّ (۱) من حديث عبادة بن الصامت وَ النبيِّ عَلَيْهُ قالَ: «أفضلُ الإيمانِ: أنْ تعلمَ أنَّ اللَّه معكَ حيثُ كُنتَ»، وبإسناد فيه نظرٌ من حديث أبي أمامة وَ وَ عَن النبيِّ عَلَيْهِ : «ثلاثةٌ فِي ظِلِّ اللَّهِ تعالى يوْم لا ظلَّ إلا ظلَّهُ: رجُلٌ حيث توجَّه علم أنَّ اللَّه معه الخ (۲).

ومن حديث سعيد بن يزيد الأزدي أنه قال للنبي عَلَيْهُ: أوصني، قال: «أُوصِيكَ أَنْ تستَحِي من اللَّه كما تستَحِي رَجُلاً صالحًا مِنْ صالحي قومك (٣)، ورويناه بإسناد فيه ضعف من حديث أبي أمامة أن النبي عَلَيْهُ قال: «اسْتَحِ مِنْ اللَّه استحياؤك مِنْ رجُلينِ مِنْ صالحي عشيرتك هُما معك لا يُفارقانك (٤).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرُ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ عَلَيْهِ مَنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾

[قال البخاري]: باب: ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْركينَ ﴾ [الروم: ٣١].

قال تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٨٧٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٨/ ٢٨٦ ح ٧٩٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٦/ ٦٩ \_ ٧٠ ح ٥٥٣٩).

<sup>(</sup>٤) «استنشاق نسيم الأنس» (٩٥ \_ ١٠٣).



لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الروم:٣٠].

فأمره بإقامة وجهِه، وهو إخلاص تصده وعزمه وهمّه للدين الحنيف، وهو الدين القيّم، وهو قطرة اللّه التي فطر العباد عليها، فإنَّ اللَّه ركَّب في قلوب عباده كلّهم قبول توحيده والإخلاص له، وإنَّما يغيرهم عن ذلك تعليم من علمهم الخروج عنه.

ولَّا كان الخطابُ له ﷺ لم تدخل فيه أمتُهُ معه قالَ بعدَ ذلكَ: ﴿ مُنِيبِينَ اللهِ ﴾ [الروم: ٣١]، فجعلَ ذلكَ حالاً له ولأمته، وهو إنابتُهُم إليه، ويعني به: رجوعَهم إليه، وأمرهم بتقواه، والتقوى تتضمنُ فعلَ جميعِ الطاعاتِ وتركَ المعاصي والمخالفات.

وخصَّ من ذلكَ إقامَ الصلاة، فلم يذكرْ من أعمالِ الجوارحِ باسمهِ الخاصِ سواها، والمرادُ بإقامتها: الإتيانُ بها قائمةً على وجهِها التامِّ، وفي ذلكَ دليلٌّ على شرَفِ الصلاةِ وفضلها، وأنها أهمُّ أعمال الجوارح.

ومن جملة إقامتِهَا المأمور به: المحافظة على مواقيتِهَا، فمن صَلَّى الصلاة لغير مواقيتِهَا التي وَقَّتها اللَّهُ فلم يُقم الصلاة، بل ضيَّعها وفرَّط فيها وسَها عنها.

قال ابنُ عبَّ اسٍ في قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ﴾ [المائدة:٥٥]، قال: يقيمون الصلاة بفرضها (١).

وقال قتادة: إقامةُ الصلاةِ: المحافظةُ على مواقيتها ووضوئها،

<sup>(</sup>۱) الطبري في «التفسير» (۱/٤/۱).

ورُكُوعِها وسجُودِها.

وقال مُقاتل بن حيَّان: إقامتُها: المحافظةُ على مواقيتِها، وإسباغُ الطهورِ فيها، وتمامُ ركوعِها وسجودِها، وتلاوةُ القرآنِ فيها، والتشهدُ، والصلاةُ على النبيِّ عَلَيْتُهُ، فهذا إقامتُها.

خرَّجه كلَّه ابنُ أبي حاتم.

ولهذا مدَحَ سبحانهُ الذين هُم على صلاتِهم يحافظونَ والذينَ هم على صلاتِهم دائمونَ، وقد فسَّره ابنُ مسعودٍ وغيرُه بالمحافظةِ على مواقيتِها، وفسَّره بذلك مسروقٌ والنخعيُّ وغيرُهما.

وقيل لابنِ مسعود: إن اللَّه يكثر ذكر الصلاة في القرآن: ﴿الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المارج:٣١]؟ صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ [المارج:٣١]؟ قال: قال: ذاك على مواقيتِها. قيل لهُ: ما كنَّا نرَى ذلك إلا على تركِها؟ قال: تركُها الكفرُ.

خرَّجه ابنُ أبي حاتم ومحمدُ بنُ نصرِ المروزي وغيرُهما(١).

وكذلك فسسَّرَ سعدُ بنُ أبي وقاص ومسروقٌ وغيرُهما السَّهوَ عن الصلاةِ بالسَهو عن مواقيتها.

ورُويَ عن سعد مرفوعًا، والموقوفُ أصح (٢) . (٦) .

<sup>(</sup>۱) في «تعظيم قدر الصلاة» (٦٢)، (٩٣٨).

<sup>(</sup>٢) وكذا رجح الوقف فيه البزار والبيهقي والحاكم.

انظر : تعظيم قدر الصلاة» للمروزي (٤٢)، (٤٣)، و«السنن الكبرى» (٢/ ٢١٤ \_ ٢١٥)، و«كشف الأستار» (٣٩٢).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٣/ ٢٧ ـ ٢٨).



## قوله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَملَ صَالحًا فَلأَنفُسهمْ يَمْهَدُونَ ﴾

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ [نصلت: ٢؛]، وقالَ تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلأَنفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ [الروم: ٤٤].

قال بعضُ السلف: في القبر، يعني: أن العملَ الصالحَ يكونُ مِهَادًا لصحابِه في القبرِ، حيث لا يكونُ للعبدِ من متاعِ الدنيا فراشٌ ولا وسادٌ ولا مهادٌ، بل كلُّ عاملٍ يفترشُ عملَهَ ويتوسَّده من خيرٍ أو شرِّ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رسالة «يتبع الميت ثلاث» (ص ٤٠).



## قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو َ الْحَدِيثِ ﴾

فأمّا تحريمُ الغناءِ: فقد استُنبط من القرآنِ من آياتٍ متعدّدة. فمن ذلكَ: قولُ اللّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو الْحَدِيثِ ﴾ [لقمان: ٦] الآية.

قالَ ابن مسعود وَ وَاللّه عناء واللّه عناء واللّه عناء والله عناء والمناء وال

وقال بعضُ التابعينَ في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو مَرُوا كِرَامًا ﴾ [الفرقان:٧٦] قالَ: إنَّ اللغوَ هنا: الغناءُ. وعن أبي أمامة عن النبيِّ عَيَّا قالَ: «لا تبيعُوا القَيْنات، ولا تشتروهُنَّ، ولا تُعلِّموهُنَّ، ولا خير في تجارة فيهنَّ، وثمنهُنَّ حَرامٌ، في مثلِ هذا أُنزلتُ هذه الآيةُ: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ ﴾ [لقمان:٦] الآية».

<sup>(1)</sup> أخرجه: الطبري في «التفسير» (٢١/٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبري» (١٠/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) راجع: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، والبيقي في «السنن الكبرى» (۲۲۳/۱۰).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبرى» (١٠/ ٢٢٣).



عن القاسم عن أبي أمامةً، وقال: قد تكلمَ بعضُ أهلِ العلم في عليِّ بنِ يزيدَ وضعَّ فهُ، وهو َ شاميّ. وذكر َ في كتاب «العلل» أنه سأل البخاريُّ عن هذا الحديث فقالَ: عليُّ بنُ يزيدَ ذاهبُ الحديثِ، ووثَّقَ عبيدَ اللَّهِ بنَ زحرِ والقاسمَ ابنَ عبدِ الرحمنِ، وخرَّجه محمدُ بنُ يحـيى الهمذانيُّ الحافظُ الفقيهُ الشافعيُّ في «صحيحه»، وقالَ: عبيدُ اللَّه بن زحر: قال أبو زرعةَ: لا بأسَ به صَدوقٌ. قلتُ: عليُّ بنُ يزيدَ لم يتفقوا علي ضَعْفه. بل قالَ فيه أبو مُسْهر ـ وهوَ من بلده وهو أعلم بأهل بلده من غيرهم \_ قال فيه: ما أعلم فيه إلا خيراً. وقال ابنُ عديٍّ: هو في نفسه صالحٌ، إلا أنْ يروي عنه ضعيفٌ فيُؤتَى من قبل ذلكَ الضعيف. وهذا الحديثُ قد رواه عنه غيـرُ واحد من الثقات. وقد خرَّجَ الإمامُ أحمـدُ من رواية فرج بن فضالة عن علي بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة عن النبيِّ عَلَيْكُ قَالَ: «إن اللَّه بعثني رحمة وهدَّى للعالمينَ، وأمرَني أن أمحق المزاميرَ والبرابطَ والمعازفَ والأوثانَ»: وذكرَ بقيــةَ الحديث، وفي آخره: «ولا يحلُّ بيعهُ ناء ولا شراؤهن ، ولا تعليم هن ، ولا تجارة فيهن ، وثمنه ن حرام »(٢). يعني : الضاربات. وفرجُ بنُ فضالةَ مختلفٌ فيه أيضًا. ووثقه الإمامُ أحمدُ وغيرُه. وخرَّجَ الإسماعيليُّ وغـيرهُ، من حديث عمرَ بن الخطاب رطيُّك عن النَّبي ﷺ قالَ: «ثمنُ المغنية حرامٌ، وغناؤُها حرامٌ»(٣) . وإسنادُه كلُّهم ثقاتٌ متفقٌ عليهم، سوى يزيدَ بن عبد الملك النوفليِّ. فإنه مُختلفٌ في أمره. وخرَّجَ حديثَه هذا محمد بن يحيى الهمذاني في صحيحه وقيال: في النفس من يزيد بن (١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٦٤)، والترمذي في «الجامع» (١٢٨٢). (۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٥٨، ٢٦٨).

(٣) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١/ ٧٣ ح ٨٧) بلفظ «ثمن القينة سحت، وغناؤها حرام».

خرّجه الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ (١) من رواية عبيْد اللَّه بن زحر عن عليِّ بن يزيد

عبد الملك. مع أن ابن معين قال: ما كان به بأسٌ. وبوّب الهمذاني هذا في «صحيحه» على: تحريم بيع المغنيات وشرائهن وهو من أصحاب ابن خزيمة وكان عالمًا بأنواع العلوم. وهو أول من أظهر مذهب الشافعي بهمذان واجتهد في ذلك بماله ونفسه. وكان وفاته سنة سبع وأربعين وثلاثمائة ـ رحمه الله تعالى ـ. وحرّج في باب تحريم شمن المغنية من رواية أبي نعيم الحلبي عن ابن المبارك عن مالك عن ابن المنكدر عن أنس عن النبي عليه قال: «من قعد إلى قينة يستمع منها، صُب في أذنيه الآنك يوم القيامة».

وقال: أبو نعيم الحلبيُّ اسمه عبيدُ بنُ هشامٍ.

قلتُ: قد وثقه أبو داودَ وقالَ: إنه تغيَّر بآخرة. وقد أنكرَ عليه أحاديثَ تفردَ بها، منها هذا الحديثُ. وفي النهي عن بيع المغنياتِ أحاديثُ أُخرُ عن عليّ وعائشةَ وَلَيْكُ وغيرِهما، وفي أسانيدِهَا مقالٌ.

وروى عامرُ بنُ سعد البجليُّ قال: دخلتُ على قرظةَ بنِ كعب وأبي مسعود الأنصاريِّ في عُرْسٍ، فإذا جواري يتغنينَ، فقلتُ: أنتم أصحابُ محمد وأهلُ بدر، ويُفعلُ هـذا عندكُم؟! قال: اجلسْ إن شئت واسمعْ، وإن شئت فاذهبْ؛ فإنَّه قد رُخِّصَ لنا في اللهوِ عندَ العرسِ. خرَّجه النسائيُّ والحاكمُ (۱) وقال: صحيحٌ على شرطهما.

والرخصةُ في اللهوِ عند العرسِ تدلُّ على النهيِّ عنهُ في غيرِ العُرسِ، ويدلُّ عليه قولُ النبيِّ ﷺ في حديثِ عائشةَ المتفقِّ عليه في «الصحيحينِ» (٢) : لَّا دخلَ عليها وعندَها جاريتانِ تغنيانِ وتدفانِ، فانتهرهُما أبو بكرٍ الصِّديقُ وَطَّيْهِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: النسائي (٦/ ١٣٥)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ١٨٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲/۲۹)، (٤/ ۲۲٥)، ومسلم (٣/ ۲۱).



وقالَ: مَزمورُ الشيطانِ عندَ رسولِ اللَّه عَيَالَةٍ؟! فقالَ رسولُ اللَّهِ عَيَالَةٍ: «دعهُما، فإنَّها أيامُ عيد». فلم يُنكر ْ قولَ أبي بكرِ وَاللَّهُ .

وإنّما علّل الرخصة بكونه في يوم عيد؛ فدلّ على أنّه يُباحُ في أيام السرور: كأيام العيد، وأيام الأفراح: كالأعراس وقدوم الغُيّاب، ما لا يُباحُ في غيرها من اللهو. وإنما كانت دفوفُهم نحو الغرابيل وغناؤُهم بإنشاد أشعار الجاهلية في أيام حروبهم وما أشبه ذلك.

فمن قاسَ على ذلكَ سماعَ أشعارِ الغزلِ مع الدَّفوفِ المصلصلةِ، فقدْ أخطأُ غايةَ الخطأ، وقاسَ مع ظهورِ الفرقِ بين الفرع والأصلِ.

وقال ابن مسعود وظينى: الغناء يُنبت النفاق في القلب، كما ينبت الماء البقل (١) . وقد رُوي عنه مرفوعاً. خرجه أبو داود (٢) في بعض نسخ السنن، وخرجه ابن أبي الدنيا والبيهقي وغيرهما. وفي إسناد المرفوع من لا يُعرف، والموقوف أشبه.

وأما تحريمُ آلاتِ الملاهِي: فقد تقدَّم عن مجاهد أنَّه أدخلَها في صوتِ الشيطانِ المذكورِ في قولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ الشيطانِ المذكورِ في قولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ [الإسراء: ٦٤] (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبرى» (١٠/٢٢٣).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۲۹۲۷).

<sup>(</sup>٣) «نزهة الأسماع» (ص ٢٩ ـ ٣٧).

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِيَ نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾

وأما قول جبريل: «أخبرني عن الساعة؟ فقال: ما المستول عنها بأعلم من السائل».

فمعناه: أن الناسَ كلَّهم في وقتِ الساعةِ سواءٌ، وكلُّهم غيرُ عالمينَ به على الحقيقة.

ولهذا قال: «خمسٌ لا يعلمُهنَّ إلا اللَّهُ»، ثم تلا: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ السَّاعة به السَّاعة السَّلَّة السَّاعة السَّ

وهذه مفاتيحُ الغيبِ، الذي لا يعلمُها إلا اللَّهُ.

وقد جاء عن ابنِ مسعود: «أن نبيّنا أوتِي علم كلِّ شيءٍ سوى هذه الخمسِ». ورُوي ذلك مرفوعًا من حديث ابن عمر .

وكلاهُما في «مسندِ الإمامِ أحمدَ»(١) .

وذُكرَ عند عَمرِو بنِ العاصِ العلمُ بوقتِ الكسوفِ قبلَ ظهوره، فأنكرهُ بعضُ مَن حضرَه، فقال عَمرُو: إنمَا الغيبُ خمسٌ، ثم تلا هذه الآية. قال: وما سوى ذلك يعلمُه قومٌ ويجهلُه قومٌ.

خرجه حميدٌ بنُ زنجويه.

وقد زعمَ بعضُهم كالقرطبيِّ، أن هذه الخمسَ لا سبيلَ لمخلوقٍ إلى علم بها

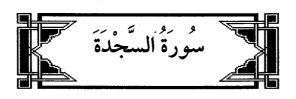
<sup>(</sup>۱) «المسند» (۱/ ۳۸٦، ۳۸۱، ٤٤٥) من حديث ابن مسعود، (۲٤/۲، ۲٥) من حديث ابن عمر.



قاطع، وأما الظنُّ بشيء منها بأمارة قد يخطئُ ويصيبُ، فليسَ ذلكَ بممتنع، ولا نفيه مراد من هذه النصوص (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (۱/ ۱۹۲، ۱۹۷).



قوله تعالى: ﴿ وَبَداً خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمُّ مِنَ رُوحِهِ ﴾ سُواًهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُوحِهِ ﴾ وقولُه تعالى: ﴿ وَبَداً خَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمُّ مَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلالَةٍ مِن مَّاءٍ مَهِينٍ ﴿ ثُمَّ مَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلالَةٍ مِن مَّاءٍ مَهِينٍ ﴿ ثُمَّ مَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلالَةٍ مِن مَّاءٍ مَهِينٍ ﴿ ثُمَّ مَعَلَ فَلَا دُ بِالإِنسَانِ: آدمُ عليه السلامُ \_، ومعلومٌ أنَّ تسويتَهُ، ونفخَ الرُّوحِ فيه، كان قبلَ جعلِ نسله من سُلالة من ماء مهين، لكن لما كان المقصودُ ذكر قدرةِ اللَّهِ عن وجل في مبدأ خلق آدم وخلق نسله، عطف ذكر أحدهما على الآخرِ، وأخَر ذكر تسوية آدم ونفخ الرُّوح فيه، وإن كان ذلك متوسَطًا بين خلق آدم من طينٍ وبينَ خلق نسله. واللَّهُ أعلم (۱) .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ لَنَ ۖ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا خُوفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ لَنَ اللَّهُ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُم مِن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أُخْفِيَ لَهُم مِن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

عنْ مُعَاذِ رَضِي قَالَ: قلتُ: يا رسولَ اللَّه، أخبرنِي بعملٍ يُدخلُنِي الجنَّةَ ويُباعِدُنِي من النَّارِ.

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/١٥١).



قالَ: «لقد سألتَ عن عظيم، وإنَّهُ ليسير على من يسرهُ اللَّه عليه: تعبدُ اللَّه لا تُشركُ به شيئًا، وتقيمُ الصلاة، وتؤتي الزَّكاة، وتصومُ رمضان، وتحجُّ البيتَ».

ثُمَّ قالَ: «ألا أَدُلكَ على أبوابِ الخيرِ؟ الصَّومُ جنَّةٌ، والصدقةُ تُطفئُ الخطيئةَ كما يُطفئُ المَاءُ النَّارَ، وصلاةُ الرَّجُلِ مِنْ جوفِ اللَّيلِ، ثُمَّ تَلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ اللَّيلِ، ثُمَّ تَلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِع ﴾ حتى بلغ: ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٦-١١]».

ثم قال: «ألا أُخبرُكَ برأسِ الأمرِ وعمودِه وذروةِ سنامِه؟».

قُلتُ: بلى يا رسولَ اللَّه.

قال: «رأسُ الأمر: الإسلامُ، وعمودُهُ: الصلاةُ، وذروةُ سنامه: الجهادُ».

ثُمَّ قالَ: «ألا أُخبركَ بملاك ذلكَ كُلِّه؟».

قُلتُ: بلى يا رسولَ اللَّه.

فأخذَ بلسانه، قالَ: «كُفَّ عليكَ هذاً».

قُلتُ: يا نَبِيَّ اللَّه، وَإِنَّا لمؤاخذُونَ بما نتكلَّمُ بهِ؟.

فقال: «ثكلتك أُمُّك، وهل يكبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ على وجسوهِهِم، \_ أوْ على مناخرهم \_، إلا حصائدُ ألسنتهم».

رواهُ الترمذيُّ وقالَ: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

هذا الحديثُ، خرَّجه: الإمامُ أحمدُ، والترمذيُّ، والنسائيُّ، وابنُ ماجه (۱) ، من روايةِ معمرٍ، عن عاصم بنِ أبي النجودِ، عن أبي وائلٍ، عن مُعاذِ بنِ جبلٍ، وقالَ الترمذيُّ: «حسنٌ صحيحٌ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٩/ ٢٣٧، ٣٣٣)، والترمذي (٢٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣).

وفيما قالهُ \_ رحمه اللَّهُ \_ نظرٌ من وجهين:

أحدهما: أنّه لم يثبت سماع أبي وائلٍ من معاذ، وإن كان قد أدركه بالسِّن، وكان معاذ بالشَّام، وأبو وائلٍ بالكوفة، وما زال الأئمة ـ كأحمد وغيره ـ يستدلُّون على انتفاء السّماع بمثل هذا، وقد قال أبو حاتم الرازي في سماع أبي وائلٍ من أبي الدرداء: قد أدركه ، وكان بالكوفة ، وأبو الدُّرداء بالشام ـ يعني: أنه لم يصح له سماع منه . وقد حكى أبو زُرعة الدِّمشقي عن قوم أنّهم توقّفُوا في سماع أبي وائل من عمر ، أو نفوه ، فسماعه من معاذ أبعد .

والثاني: أنَّه قد رواهُ حمَّادُ بنُ سلمةَ عن عاصمِ بنِ أبي النَّجودِ عن شهرِ ابن حوشب عن معاذ، خرَّجه الإمامُ أحمدُ مختصرًا، قال الدارقطني: وهو أشبهُ بالصَّوابِ؛ لأنَّ الحديثَ معروفٌ من رواية شهرٍ على اختلافٍ عليه فيه.

قلت: ورواية شهر عن معاذ مرسلة يقينًا، وشهر مختلف في توثيقه وتضعيفه. وقد خرَّجه الإمام أحمد من رواية شهر عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ. وخرَّجه الإمام أحمد ـ أيضًا ـ من رواية عُروة بن النزال ـ أو النزال ابن عروة ـ، وميمون بن أبي شبيب، كلاهما: عن معاذ. ولم يسمع عروة ولا ميمون من معاذ. وله طرق أخرى عن معاذ كلُها ضعيفة .

وقولُه: «ثم تلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمَمَّا وَوَلَه: «ثم تلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ يَنْ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُن جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٦-١٧]، يعني: أن النبي عَلَيْ تلا هاتينِ الآيتينِ عند ذكرِه فضل صلاةِ الليلِ. الليلِ، ليبيِّنَ بذلك فضل صلاةِ الليلِ.

وقد رُويَ عن أنس أنَّ هذه الآية نزلت في انتظارِ صلاةِ العشاءِ، خرَّجه الترمذيُّ وصححه (۱)، ورُويَ عنه أنه قال في هذه الآيةِ: كَانُوا يَتنفلونَ بينَ المغربِ والعشاء. خرَّجه أبو داود (۲). ورويَ نحوُه عن بلالٍ، خرَّجه البزارُ بإسناد ضعيف (۳).

وكلُّ هذا يدخلُ في عموم لفظ الآية، فإنَّ اللَّه مدح الذين تتجافَى جنوبُهم عن المضاجع لدعائه، فيشملُ ذلك كلَّ من ترك النَّوم بالليلِ لذكر اللَّه ودُعائه، فيدخلُ فيه من صلَّى بين العشاءين، ومن انتظر صلاة العشاء فلم ينم حتَّى يُصلِّيها، لاسيَّما مع حاجته إلى النوم ومجاهدة نفسه على تركه لأداء الفريضة، وقد قال النبيُّ عَلَيْتُهُ لمن انتظر صلاة العشاء: "إنَّكم لن تزالوا في صلاة ما انتظرتُمُ الصَّلاة) .

ويدخلُ فيه من نامَ ثمَّ قامَ مِن نومه باللَّيلِ للتهجُّد، وهو أفضلُ أنواعِ التطوُّع بالصلاة مطلقًا.

وربما دخلَ فيه من ترك النوم عند طلوع الفجر، وقام إلى أداء صلاة الصبّح، لاسيما مع غلبة النّوم عليه، ولهذا يُشرعُ للمؤذّن في أذان الفجر أن يقول في أذانه: الصلاة خيرٌ من النوم.

وقوله ﷺ: «وصلاةُ الرَّجُلِ من جموفِ الليلِ» ذكر أفضل أوقاتِ التهجُّدِ بالليلِ، وهو جوفُ الليلِ، وخرَّج النسائيُّ والترمذيُّ من حديثِ أبي أمامة،

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۳۱۹۶).

<sup>(</sup>۲) أبو داود (۱۳۲۱).

<sup>(</sup>٣) البزار (٢٢٥٠ ـ كشف).

<sup>(</sup>٤) قطعة من حديث، أخرجه: البخاري (١/ ١٥٠، ١٦٨، ٢١٤)، ومسلم (١١٦/).

قالَ: قـيلَ: يا رسولَ اللَّهِ، أيُّ الدُّعاءِ أسـمعُ؟ قال: «جوفُ اللَّيلِ الآخرِ، ودُبرُ الصَّلوات المكتوبات»(١)

وخـرَّجـه ابنُ أبي الدنيـا، ولفظُه: جـاءَ رجلٌ إلى النبيِّ عَلَيْهُ، قـال: أيُّ الصَّلَةِ أَفْضَلُ؟ قالَ: «دُبرُ الصَّلَةِ أَفْضَلُ؟ قالَ: «دُبرُ اللَّيلِ الأوسطِ»، قالَ: أيُّ الدُّعاءِ أسمعُ؟ قالَ: «دُبرُ الكتوبات».

وخرَّج النسائيُّ من حديثِ أبي ذرِّ قالَ: سألتُ النبيَّ عَلَيْلِيَّةِ: أيُّ الليلِ خيرٌ؟ قال: «خيرُ الليل: جوفُه»(٢) .

وخرَّج الإمامُ أحمدُ من حديثِ أبي مسلمٍ قالَ: قلتُ لأبي ذرِّ: أيُّ قيامِ الليلِ أفضلُ؟ قال: سألتُ النبيَّ ﷺ كما سألْتنَي، فقالَ: «جوفُ اللَّيلِ الغابرِ أو نصفُ اللَّيل، وقليلٌ فاعلُه»(٣).

وخرجهُ البزارُ، والطبرانيُّ (٤) من حديث ابنِ عمرَ، قالَ: سئّلَ النبيُّ ﷺ: أيُّ الليلِ أجوبُ دعوةً؟ قالَ: «جوفُ الليلِ،» زادَ البزارُ في روايتهِ: «الآخرِ».

وخرَّجَ الترمذيُّ (٥) من حديثِ عمرِو بنِ عبسةَ سمعَ النبيَّ ﷺ يقولُ: «أقربُ ما يكونُ الرَّبُّ من العبدِ: في جوفِ الليلِ الآخِر، فإنْ استطعتَ أن تكونَ مَّن يذكرُ اللَّهَ في تلكَ الساعة فكنْ »، وصححهُ.

وخرَّجه الإمامُ أحمدُ، ولفظُه: قالَ: قلتُ: يا رسولَ اللَّهِ، أيُّ الساعاتِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٤٩٩)، والنسائي في "عمل اليوم والليلة" (١٠٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١١٩٠٢).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٥/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٣٤٢٨)، والبزار (٣١٥١ \_ كشف).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الترمذي (٣٥٧٩)، وأحمد (٤/١١٢، ١١٤، ٣٨٥، ٣٨٧)، وكذا ابن ماجه (١٢٠)، (١٣٦٤).



أفضل؟ قالَ: «جوفُ الليلِ الآخرِ» وفي رواية له ـ أيضًا ـ: قالَ: «جوفُ الليلِ الآخرِ أجوبُه دعوةً»، وفي رواية له: قلتُ: يا رسولَ اللَّه، هل منْ ساعة أقربُ إلى اللَّه من أُخرى؟ قال: «جوفُ الليلِ الآخرِ». وخرَّجه ابنُ مَاجه، وعندَهُ: «جوفُ الليلِ الآخرِ». وخرَّجه ابنُ مَاجه، وعندَهُ: «لا اللَّيلِ الأوسط»، وفي رواية للإمام أحمد عن عمرو بن عبسة، قالَ: قلتُ: يا رسولَ اللَّه ، هل منْ ساعة أفضلُ من ساعة ؟ قالَ: «إنَّ اللَّه ليتدلَّى في جوف الليل، فيغفرُ، إلا ما كانَ من الشرك»(١).

وقد قيلَ: إنَّ جوفَ اللَّيلِ إذا أطلقَ فالمرادُ به: وسطُه، وإن قيلَ: جوفُ الليلِ الآخرِ، فالمرادُ وسطُ النِّصفِ الثانِي، وهو السُّدسُ الخامسُ من أسداسِ الليلِ، وهو الوقتُ الذي ورد فيه النُّزولُ الإلهي (٢).

### \* \* \*

وروَى عطية ، عن أبي سعيد، قال: إنَّ اللَّهَ خَلَق جنَّة عدن من ياقوتة حمراء ، ثم قال لها: تكلَّمِي، فقالت الطُوبي لمن رضيت عنه ؛ ثم أطبقها وعلَّقها بالعرش، فهي تُفتح في كلِّ سحرٍ ، فذلك برد السحر.

وعن ابن عبَّاس، قال: كان عرشُ اللَّه على الماء، ثم اتخذَ لنفسه جنَّةً، ثم اتخذَ دونها أخرى، وطبَّقهما بلؤلؤة واحدة لا يعلمُ الخلائقُ ما فيهما وهما اللتان: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٧].

وذكر صفوان بن عمرو، عن بعض مشايخه، قال: الجنة مائة درجة: أولها: درجة فضة، وأرضها فضة، ومساكنها فضة، وترابها المسك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: المترمذي (۳۵۷۹)، وأحمد (۲/۱۱۲، ۱۱۲، ۳۸۵، ۳۸۷)، وابسن ماجه (۱۲۵۱)، (۱۳٦٤).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٢٦ ـ ١٤٠) باختصار.

والثانية: ذهبٌ، وأرضُها ذهبٌ، وآنيتها ذهبٌ، وترابُها المسكُ.

والشالثة: لؤلؤ، وأرضُها لؤلؤ، وآنيتُها لؤلؤ، وترابُها المسك، وسبعٌ وتسعونَ بعد ذلك ما لا عينٌ رأتْ، ولا أُذُنٌ سمعت، ولا خطرَ على قلب بشرٍ، ثم تلا: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ السجدة: ١٧:

وفي «الصحيحينِ» (١) عن أبي هريرة وَلَيْكُ ، عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ ، قالَ: «يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: أعددتُ لعبادي الصَّالحينَ ما لا عينُ رأت ، ولا أذنُ سمعت ، ولا خطرَ على قلب بشر». ثم يقولُ أبو هريرة : اقرءُوا إن شئتم: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُم مِن قُرَّةً أَعْيُنٍ ﴾ [السجدة:١٧].

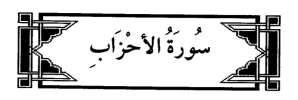
وفي "صحيح مسلم" (٢) عن المغيرة بن شعبة \_ يرفعه: "سألَ موسى ربّه، قال: يارب، ما أدنى أهلِ الجنّة منزلة ؟ قال: هو رجل يجيء بعدما أدخل أهل الجنّة الجنّة الجنّة فيقال له: ادخل الجنّة، فيقول أن يارب، كيف وقد أخذ النّاس منازلهم، وأخذوا أخذاتهم ؟ فيقال له: أترضى أن يكون لكَ مثل ملك ملك من ملوك الدُّنيا ؟ فيقول أن رضيت يارب، فيقال فيقول أنك ذلك ومثله ومثله ومثله ومثله أنه فقال له في الخامسة: رضيت يارب، فيقال أن فيقول أنك وعشرة أمثاله، ولك ما اشتهت نفسك ولذّت عينك، فيقول أن رضيت رب. قال: فأعلاهم منزلة ؟ قال: أولئك الذين أردت ، غرست كرامتهم بيدي، وختمت عليها، فلم تر عين ولم تسمع أذن ولم يخطر على قلب بشر. قال: ومصداقه في كتاب اللّه: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي لَهُم مِن قُرّة أَعْيُن ﴾ [السجدة:١٧] (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البخاري (٦/ ١٤٥)، ومسلم (٨/ ١٤٣).

<sup>(</sup>۲) أحرجه: مسلم (۱/ ۱۲۰ ـ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٣) «لطائف المعارف» (٦٤، ٦٥).



# قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَمُبَشِّرًا ﴾ وَنَذِيرًا ﴿ وَهَا مُنِيرًا ﴾

كانت مجالسُ النبيِّ عَلَيْكُ مع أصحابه عامتُها مجالسَ تذكيرِ باللَّه وترغيبٍ وترهيب، إمَّا بتلاوة القرآن، أو بما آتاهُ اللَّه من الحكمة والموعظة الحسنة، وتعليم مَا ينفعُ في الدِّين، كما أمَرَه اللَّهُ تعالى في كتابه أن يذكِّرَ ويعظَ ويقُصَّ، وأن يدعو إلى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة، وأن يبشر ويُنذرَ، وسمَّاه اللَّهُ: ﴿ وَمُبَشَرًا وَنَذِيراً ﴿ وَهَا عِياً إِلَى اللَّهِ ﴾ [الاحزاب: ٤١، ٤١].

والتبشير والإنذارُ هو الترغيبُ والـترهيبُ، فلذلك كانـتْ تلك المجالسُ توجبُ لأصحابِهِ رقَّةَ القلوبِ والزُّهدَ في الدُّنيا والرَّغبةَ في الآخرة (١) .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَبَنَاتِكَ وَبَنَاتِكَ وَنَسَاء الْمُؤْمنينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾

و «الجِلْباب»: قال ابن مسعود ومجاهد وغيرُهما: هو الرِّداء ، ومعنى ذلك: أنه للمرأة كالرداء للرجل، يستر أعلاها، إلا أنه يُقَنَّعُها فوق رأسِها، كما

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٥٥ ـ ٤٦).

يضعُ الرجلُ رداءَه على منْكِبَيْه.

وقد فسَّر عَبِيدةُ السَّلْمانيُّ قولَ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلابِيهِنَ ﴾ [الاحراب:٥٩]: بأنها تُدنيه من فوق رأسِهَا، فلا تُظْهِر إلا عَيْنَها، وهذا كانَ بعد نزولِ الحجاب، وقد كُنَّ قبلَ الحجابِ يَظهرن بغير جلباب، ويُرى من المرأة وجهُها وكَفَّاها، وكان ذلك ما ظهرَ منها من الزينة في قولِهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلا يُدْيِنَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ [النور:٣١].

ثم أُمِرَتْ بستْرِ وجهِها وكفيها، وكان الأمْرُ بذلك مختصاً بالحرائرِ دونَ الإماءِ، ولهذا قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ ﴾ [الاحزاب:٥٥]، يعني: حتى تُعرف الحرةُ فلا يتَعَرَّضُ لها الفُسَّاقُ، فصارت المرأةُ الحرةُ لاتخرج بين الناسِ إلا بالجلباب، فلهذا سُئل النبيُّ عَلَيْهُ لما أَمَرَ النساءَ بالخروج في العيدين، وقيل له: المرأةُ منا ليسَ لها جلبابٌ؟ فقال: «لتُلبِسُها صاحبتُها من جلبابها» (١) يعني: تُعيرُها جلبابًا تخرجُ فيه (٢).

### \* \* \*

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ وَجِيهًا ﴾ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ وَجِيهًا ﴾

خرَّج البخاريُّ من حديث: مَعْمَر، عنْ همَّامِ بنِ مُنَبِّه، عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْهُ، قال: «كان بنو إسرائيل يغْتَسِلُونَ عُراَةً، ينظرُ بعضُهُم إلى بعض، وكان مُوسى - عليه السلامُ - يَغْتَسِلُ وحْدَهُ، فقالوا: واللَّه، ما يمنْعُ مُوسَى أنْ يغْتَسِلَ معنا، إلا

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٨٨/ ٨٩)، ومسلم (٣/ ٢٠ \_ ٢١).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٢/ ١٣٨).



أَنَّهُ آدَرُ، فذهبَ مرَّةً يغتسلُ، فوضعَ ثوبَهُ على حَجَر، ففرَّ الحجَرُ بثَوْبِه، فخَرَجَ مُوسَى في إثْرِه، يقولُ: ثَوْبِي يا حجر، حتَّى نظرتْ بنُو إسرائيل إلى مُوسى، فقالوا: واللَّه، ما بمُوسَى بأسٌ، وأخَذَ ثوْبَهُ، فطَفقَ بالحَجَر ضرْبًا»(١).

قال أبو هريرة: واللَّهِ، إنَّهُ لندَبُّ بالحَجَرِ \_ ستَّةٌ أوْ سبْعَةٌ \_ ضربًا بالحَجَرِ.

وعن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، قال: «بيْنَا أَيُّوبُ عليه السلامُ لِعَنْسَلُ عُرْيَانًا فخرَّ عليه جَرَادٌ من ذَهَب، فجعل أَيُّوبُ يَحْتَفِي في ثوبه، فناداهُ ربَّه: يا أَيُّوبُ، أَلَم أَكُنْ أَغْنَيتُك عمَّا تَرى؟ قال: بلي وعِزَّتِكَ، ولكنْ لا غِنَى بي عنْ بَرَكَتِكَ».

ورواه إبراهيمُ، عن موسى بن عُقْبةَ، عن صفْواَنَ بنِ سُلَيْمٍ، عن عطاءِ بنَ يسلرُ، عن عطاءِ بنَ يسلرُ عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَلَيْهُ: «بَيْنَا أَيُّوبُ عليه السلامُ ـ يغْتَسِلُ عُرْيَانًا» (٢) .

وخرَّجَ البخاريُّ في «أخبار الأنبياءِ» من «صحيحه» (٣) هذا قصة موسى - عليه السلامُ - من وجه آخر، من رواية عوف، عن ابنِ سيرينَ والحسنِ وخلاسٍ، عن أبي هريرة ، عن النبي عليه النبي عليه السلام - كان رجلاً حييًا ستيرًا، لا يُرى من جلده شيءٌ، استحياءً منه، فآذاه من آذاه من بني إسرائيل، فقالوا: ما يستتر هذا الستر إلا من عيب بجلده، إما برص وإما أدرة وإما آفة، وإن الله أراد أن يبرتُه، فخلا يومًا وحدَه، فوضع ثيابَه على الحَجر، ثم اغتسل، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه، ليأخذها، وإن الحجر عدا بثوبه، فأخذ موسى عصاه، وطلب الحجر، فجعل يقول: ثوبي حجر، ثوبي حجر، ثوبي حجر، متى انتهى إلى ملإ بني إسرائيل، فرأوه عُريانًا، أحسن ما خلق الله،

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤/ ١٩٠).

وأبراً أُ اللَّه مما يقولونَ، وقامَ الحجرُ، فأخذَ ثوبَهُ فلبسَهُ، وطفقَ بالحجر ضربًا \_ ثلاثًا أو أربعًا أو خمسًا \_، فذلك قولُهُ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ اللَّه وَجِيهًا ﴾ [الاحزاب: ٢٩].

«الأدرةُ»: انتفاخُ الخصيةِ.

و «الندبُ»: الأثرُ الباقي في الحجرِ، من ضربِ موسى - عليه السلامُ - له.

قال الخطابيُّ: وفيه من الفقهِ: جوازُ الاطلاعِ على عوراتِ البالغينَ؛ لإقامة حقِّ واجبِ كالختانِ ونحوهِ.

قلتُ: هذا فيه نظرٌ؛ فإن موسى \_ عليه السلامُ \_ لم يقصد التعرِّي عندَ بني إسرائيل؛ لينظرُوا إليه، وإنَّما قدَّر اللَّهُ له ذلك حتى يبرئه عندهم مما آذوْه به.

وقد يقالُ: إنَّ اللَّهَ لا يقدِّرُ لنبيِّه ما ليسَ بجائزٍ في شرعِهِ.

وأما الاستدلال به على جوازِ الاغتسالِ في الخلوةِ عُريانًا، فهو مبنيٌّ على القولِ بأن شرع مَنْ قبلَنا شرعٌ لنا، ما لم يأت شرعنا بخلافه.

وقد استدلَّ بهذا على جوازِ الغسلِ في الخلوةِ عُريانًا: إسحاقُ بنُ راهويه ـ أيضًا ـ ، وذكر أنه وإنْ كان شرعَ من قبلنا، إلا أنه لم يردْ شرعُنا بخلافِهِ.

وقد يمنع هذا من يقولُ: قد ورد شرعُنا بالتسترِ في الخلوةِ \_ أيضًا \_ ، وسيأتي بيانُ ذلك في البابِ الآتي \_ إن شاء اللَّه تعالى.

وقد روى حمادُ بنُ سلمةَ ، عن علي بنِ زيد ، عن أنس ، عن النبي عَلَيْهُ ، قال: «إنَّ موسى بنَ عمران عليه السلامُ - كان إذا أراد أن يدخلَ الماءَ لم يُلقِ ثوبَهُ ، حتى يواري عورته في الماء ».

خرَّجه الإمامُ أحمدُ(١).

وعليُّ بنُ زيدٍ، هو: ابنُ جُدْعَانٍ، متكلَّمٌ فيه.

وكذا القولُ في الاحتجاج بحديثِ أيوبَ \_ عليه السلامُ \_ عُريانًا .

وأمًّا الطريق الذي ذكره البخاريُّ تعليقًا لحديثِ اغتسالِ أيوبَ ـ عليه السلامُ ـ؛ فخرَّجه الإمامُ (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۳/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) "فتح الباري" (١/ ٣٣٠ ـ ٣٣٣). وَهَاهُنا انتهى البابُ في الأصلِ، والظَّاهِرُ: أنَّ سقطًا وقع يَطول أو يَقصُر. واللّهُ أعلمُ.



# قوله تعالى: ﴿ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾

قال ابنُ الجَوزِي فِي «المُقتَبَسِ»: سَمَعتُ الوَزِيرُ (١) يقولُ في قَـولِه تَعالى ﴿ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾ [ناطر:٣] قالَ: فَطَلَبتُ الفَكرَ في المُناسَبَة بَين ذكْرِ النَّعمة وبَين قوله تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾ [ناطر:٣] فرأيت أنَّ كُلَّ نعمة ينالها العبدُ فاللَّه خالقُها، فقد أنعم بخلقه لتلك النعمة، وبَسَوقِهَا إلى المُنعَم عليه (٢).

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾

وقولُهُ: «والطيباتُ»(٣)، فُسرتْ بالكلماتِ الطيباتِ، كما في قولِهِ تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلَّمِ الطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠] فالمعنى: إنَّ ما كان من الكلامِ فَإنَّه للَّه، يُشْنَى به عليه ويُمجَّدُ به.

وفُسرتِ «الطيبات» بالأعمال الصالحة كلِّها، فإنها توصفُ بالطيّب، فتكونُ كلُّها للَّه، بَعنى: أنه يُعبدُ بها ويتُقرَّبُ بها إليه (٤).

### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة. (۲) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲٦٨).

<sup>(</sup>٣) هذه الكلمة جزء من حديث التشهد المعروف. ﴿ ٤) "فتح الباري" (٥/ ١٧٥).

## قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي الْقُبُورِ ﴾

أما سماعُ الموتى لكلامِ الأحياء: ففي «الصحيحين» (١) عن أنس، عن أبي طلحة، قال: لمّا كان يومُ بدر وظهر عليهم رسولُ اللّه عليه أمر ببضعة وعشرين رجلاً، وفي رواية أربعة وعشرين رجلاً من صناديد قريش، فألقُوا في طوى من أطواء بدر، وإن رسولَ الله عليه ناداهم قال: «يا أبا جهلِ بن هشام، يا أميّة بن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن ربيعة، أليس قد وجدتُم ما وعد ربّكم حقاً ؟ فإنّي قد وجدتُ ما وعدني ربّي حقاً » فقال عمرُ: يا رسولَ اللّه ما تُكلّم من أجساد لا أرواح فيها، فقال : «والذي نفسي بيده ما أنتُم بأسمع لما أقولُ منهم». وفي «صحيح مسلم» (٢) من حديث أنس نحوهُ من غير ذكر أبي طلحة، وفي حديثه قال: «والذي نفسي بيده، ما أنتُم بأسمع لما أقولُ منهم، ولكنهم لا وفي حديثه قال: «والذي نفسي بيده، ما أنتُم بأسمع لما أقولُ منهم، ولكنهم لا يقدرونَ أن يجيبُوا».

وفيه \_ أيضًا \_ عن أنسٍ، عن عمرَ بنِ الخطابِ وَلَقَّ عن النبيِّ عَلَيْكِ هذه القصة بمعناها (٣) .

وفي «الصحيحين» (٤) عن ابن عمر طفي ، قال: اطلع رسولُ اللَّه عَلَيْ على أهلِ القَليب، فقالَ: «وجدتُم ما وعدكُم حقًا؟» فقيلَ له: أتدعُو أمواتًا؟ قال: «ما أنتُم بأسمع منهم، ولكنَّهم لا يجيبون» وفي رواية قالَ: «إنهم الآنَ يسمعونَ ما أقولُ».

وقد أنكرتُ عائشةُ بَطْشِيْ ذلك، كـما في «الصحيحينِ»(٥) عن عروةً، عن

البخارى (٤/ ٨٩)، (٥/ ٩٧)، ومسلم (٨/ ١٦٤).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۸/ ۱۱۳ \_ ۱۱۶).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٨/١٦٣).

 <sup>(</sup>٤) البخاري (٥/ ٩٨)، ومسلم (٣/ ٤٤).

عائشة وَ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

وقد وافق عائشة على نفي سماع الموتى كلام الأحياء طائفة من العلماء، ورجَّحَه القاضي أبو يعلى من أصحابِنا، في كتاب «الجامع الكبير» له، واحتجقوا بما احتجت به عائشة وطيعه، وأجابوا عن حديث قليب بدر بما أجابت به عائشة وطيعها وبأنه يجوز أن يكون ذلك معجزة مختصة بالنبي ويكيله دون غيره، وهو سماع الموتى لكلامه.

وفي «صحيح البخاري »(١) عن قتادة قال: أحياهُم الله تعالى يعني أهل القليب حتى أسمعَهُم قولَه، توبيخًا وتصغيرًا ونقمة وحسرة وندمًا.

وذهب طوائفُ من أهلِ العلمِ إلى سماعِ الموتى في الجملة، قالَ ابنُ عبد البرِّ: ذهبَ إلى ذلكَ جماعةٌ من أهلِ العلمِ - وهم الأكثرونَ - وهو اختيارُ الطبريِّ وغيرِه، ويعني بالطبريِّ: ابنَ جريرٍ، وكذلكَ ذكرَهُ ابنُ قتيبةَ وغيرُه من العلماء، وهؤلاءِ يحتجونَ بحديثِ القليب، كما سبق، وليسَ هو بوهم عمن العلماء، وهؤلاءِ يحتجونَ بحديثِ القليب، كما سبق، وليسَ هو بوهم عمن رواه، فإن عمر وأبا طلحة وغيرهما عمن شهد القصة حكاه عن النبي علمونَ الآن وعائشةُ لم تشهد ذلك، وروايتُها عن النبيِّ على أنه قالَ: «إنهم ليعلمونَ الآنَ أن ما كنتُ أقولُ لهم حقّ يؤيد رواية من روى: «إنهم ليسمعون»، ولا ينافيه، فإن الميتَ إذا جازَ أن يعلمَ جازَ أن يسمعَ، لأنَّ الموتَ ينافي العلم، كما ينافي

<sup>(</sup>١) البخاري (٩٨/٥).



السمع والبصر، فلو كان مانعًا من البعضِ لكان مانعًا من الجميع.

وروى أبو الشيخ الأصبهاني بإسناده عن عبيد بن مرزوق، قال: كانت امرأة بالمدينة يقال لها: أمَّ محجن، تقمَّ المسجد، فماتت، فلم يعلم بها النبي فقال النبي فقال: «ما هذا القبرُ؟» فقالوا: قبر أمِّ محجن، فقال النبي فقال النبي فقال: «المتي كانت تقمُّ المسجد؟» قالوا: نعم، فصف الناس وصلَّى عليها، ثم قال: «أي العمل وجدت أفضل؟» قالوا: يا رسول اللَّه أتسمع؟ قال: «ما أنتم بأسمع منها»، فذكر أنها أجابتُهُ، قَمُّ المسجد، وهذا مرسلٌ.

وأمَّا أنَّ ذلك خاصٌ بكلامِ النبيِّ عَلَيْ فليسَ كذلك، وقد ثبت في الصحيحين (١) عن أنس عن النبيِّ عَلَيْ قال: «إن العبدَ إذا وُضِعَ في قبرِه وتولَّى عنه أصحابُهُ، إنه ليسمعُ قَرْعَ نعالِهِم»، وقد سبقَ ذكره، وسنذكرُ الأحاديث الواردة بسماع الموتى سلام من يسلِّمُ عليهم فيما بعدُ إن شاء اللَّه تعالى.

وأما قولُهُ تعالى: ﴿إِنَّكَ لا تُسْمِعُ الْمَوْتَى ﴾ [النمل: ٨] و[الروم: ٢٥]، وقولُه: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي الْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢]، فإنَّ السماعَ يطلقُ ويرادُ به إدراكُ الكلامِ وفهمُهُ، ويرادُ به أيضًا الانتفاعُ به، والاستجابة لهُ، والمرادُ بهذه الآية: نفيُ الثاني دون الأول، فإنها في سياقِ خطابِ الكفَّارِ الذينَ لا يستجيبونَ للهُدى ولا للإيمانِ إذا دُعوا إليه، كما قال اللَّهُ تعالى: ﴿ولَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنْ الْجِنِّ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا ولَهُمْ أَعْيُنٌ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا ولَهُمْ آذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ [الاعراف: ١٧٩]، الآيةُ في نفي السماعِ والإبصارِ عنهم، لأنَّ الشيءَ قد ينفى لانتفاءِ فائدتِهِ وثمرتِهِ، فإذا لم ينتفع المرءُ بما سمعَهُ وأبصرةُ، فكأنَّه لم

البخاري (۲/۱۱۳، ۱۲۳)، ومسلم (۸/ ۱۹۲).

يسمع ولم يبصر ، وسماع الموتى هو بهذه المثابة ، وكذلك سماع الكفار لمن دعاهم إلى الإيمان والهدى.

وقولُ قتادة في أهلِ القليب: أحياهُمُ اللَّهُ تعالى حتى أسمعَهُم، قولُهُ يدلُّ على أنَّ الميت لا يسمعُ القول إلا بعد إعادة الروح إلى جسده، وكذلك قال طوائفُ من السلف كثيرة أنه لا يُسأل في قبره إلا بعد إعادة الروح إلى جسده، كما جاء ذلك مصرَّحًا به في حديث البراء بن عازب عن النبي عن النبي الطويل، وقد سبق ذكر بعضه، وفيه في حق الكافر: "وتُعاد روحه إلى جسده»(١).

وفي «مسند الإمام أحمد)» (٢) من حديث الأعمش عن المنهال، عن زاذان، عن البراء، في حقِّ المؤمنِ والكافرِ في كلِّ منهما، قال: «وتُعادُ روحُهُ إلى جسده».

وكذلك عند ابنِ منده، إعادتُها إلى جسدِهِ عند ضربِ الملكِ له، بعد أن يضربه فيصيرُ ترابًا، من روايةِ يونس بنِ خبابٍ، عن المنهالِ، وقد سبقَ ذلك كلَّه.

وخرَّج ابنُ ماجه وغيرُهُ<sup>(٣)</sup> ، من حديثِ أبي هريرة وَطُطّْتُه عن النبيِّ وَاللَّهِ في صفةِ قبضِ الروحِ والمسألةِ، وقال في روحِ الكافرِ: «فتصيرُ إلى القبرِ» وقد سبقَ أيضًا.

وخرَّج ابنُ منده بإسنادٍ ضعيفٍ جدًّا \_ عن ابنِ عبـاسٍ عن النبيِّ ﷺ في

<sup>(</sup>۱) أحمد في «المسند» (٤/ ٢٩٥)، وابن ماجه (١٥٤٨)، (١٥٤٩).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٤/ ٥٩٥).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٢/ ٣٦٤/ ٣٦٥)، وابن ماجه (٢٢٦٢).



صفة قبض الروح، وفيه قالَ: «فيهبطونَ بها \_ يعني الروح \_ على قدرِ فراغِهم من غسلِهِ وأكفانِهِ، فيدخلونَ ذلك الروحَ بين جسده وأكفانِه» وهذا لا يثبتُ.

وحرَّج الخلالُ في كتابِ «شرح السنة» من طريق أبي هاشم، عن أبي السحاق، عن أبي الأحوص، عن عبد اللَّه، قال: إنَّ المؤمنَ إذا نزلَ به الموت أتاهُ ملكُ الموت يناديه: يا روح طيبة اخرجي من الجسد الطيب، قال: فإذا خرجت روحه لفّت في خرقة حمراء، فإذا غسل وكفّن، وحمل على السرير وارتفعت الروح فوق السرير حيث تحول السرير، تحولت حتى يوضع في قبره، فإذا وضع في قبره أجلس، وجيء بالروح، فَجُعلَت فيه، فقيل له: من ربّك، وما دينك، ومن نبيّك؟ فيقول: ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد على في في في قال له: صدقت، فيوسع له في قبره مدّ البصر، ثم ترفع روحه، فتجعل في أعلى علين، ثم تلا عبد الله هذه الآية: ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ وَحُه، فتجعل في أعلى علين، ثم تلا عبد الله هذه الآية: ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ الطَهْفِينَ الطَالَة عَلَى علينَ، ثم تلا عبد الله هذه الآية: ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ الطَهْفِينَ الله الطَّهُ عليه في عليين الله عليه الله عبد الله عليه الآية المناه المناه المناه المناه المناه الله عليه المناه ال

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا، من طريق سالم بنِ أبي الجعد، قال: قال حذيفةُ: الروحُ بيدِ ملك، وإن الجسدَ ليغسَّلَ ، وإنَّ الملكَ ليمشي معه إلى القبرِ، فإذا سُوي عليه سلَّكَ فيه، فذلكَ حين يخاطبُ.

ومن طريق عبد الرحمن بن أبي الزناد، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، قال: الروح بيد ملك يمشي مع الجنازة، يقول: اسمع ما يقال لك، فإذا بلغ حفرتَه دفن معه.

ومن طريق داود العطار، عن أبي نجيح، قال: ما من ميّت يموت إلا روحه في يد ملَك ينظرُ إلى جسده، كيف يغسلُ ويكفَّنُ، وكيف يُمشَى به إلى قبره، ثم تُعاد إليه روحه، فيجلسُ في قبره.

وكذا قال أبو صالح وغيرُه من السلف في قوله تعالى: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمُواتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [البقرة:٢٨]، فدلَّ على أنَّ الحياة الأولى هي القبرُ للسؤال، وإنْ كانَ الأكثرونَ خالفُوا في ذلك.

فه ولاء السلف كلُّهم صرَّحُوا بأنَّ الروح تعادُ إلى البدنِ عند السوالِ، وصرَّح بمثلِ ذلك طوائف من الفقهاء والمتكلمين من اصحابِنا وغيرهم، كالقاضي أبي يعلى وأصحابِه، وأنكر ذلك طائفة منهم ابن حزم وغيره، وذكر أن السؤال للروح خاصةً، وكذلك سماع الخطاب، وأنكر أن تعاد الروح إلى الجسد في القبر للعذاب وغيره، وقالُوا: لو كان ذلك حقًا للزم أن يموت الإنسانُ ثلاث مرات ويحيى ثلاث مرات، والقرآنُ دلَّ على أنَّهما موتتان وحياتان فقط، وهذا ضعيف جدًّا، فإنَّ حياة البرزخ ليست حياة تامة مستقلة كحياة الدنيا وكالحياة الآخرة بعد البعث، وإنّما فيها نوع اتصال الروح في البدن بحيث يحصل بذلك شعور البدن وإحساس بالنعيم والعذاب وغيرهما، وليست هي حياة تامة حتى يكون انفصال الروح به موتًا تامًا، وإنّما هو شبية بانفصال روح النائم عنه، ورجوعها إليه، فإنَّ ذلك يسمَّى موتًا وحياةً.

كما كان النبيُّ عَلَيْكِ يقولُ إذا استيقظ من منامه: «الحمدُ للَّه الذي أحيانا بعد ما أماتنا، وإليه النشور» (١) وسماه اللَّهُ تعالى وفاةً، لقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِها فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَى ﴾ الآية [الزمر:٤٢]، مع هذا فسلا ينافي ذلك أن يكون المنائم حيًا، وكذلك اتصال روح الميت ببدنه وانفصالها عنه لا يوجب أن يصير للميت

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸/ ۸۵، ۸۸)، (۹/ ۱٤٦/)، وأبو داود (۵۰ ۱۵)، وابن مــاجه (۳۸۸۰)، والتــرمذي (۲۲) البــخاري (۳۲ ۱۷).



حياةً مطلقةً.

وممن رجَّح هذا القول ـ أعني السؤال والنعيم والعذاب للروح خاصةً ـ من أصحابنا ابن عقيل وأبو الفرج ابن الجوزيِّ في بعض تصانيفهما، واستدلَّ ابن عقيلٍ بأنَّ أرواح المؤمنين تنعم في حواصل طير خضر، وأرواح الكافرين تعذَّب في حواصل طير سود، وهذه الأجساد تبلّى فدلَّ ذلك على أنَّ الأرواح تعذب وتنعم في أجساد أخر، وهذا لا حجة فيه لأنَّه لا ينافي اتصال الروح ببدنها أحيانًا مع بقائه واستحالته.

واستدل طائفة من ذهب إلى هذا القول بما روى منصور بن عبد الرحمن، عن أبي أُمامة قال: دخل ابن عمر المسجد، وابن الزبير قد قتل وصلب، فقيل له: هذه أسماء بنت أبي بكر في المسجد، فقال لها: اصبري فإنَّ هذه المختث ليست بشيء، وإنَّما الأرواح عند اللَّه، فقالت: وما يمنعني من الصبر، وقد أُهدِي رأس يحيى بن زكريا إلى بغيًّ من بَغايا بني إسرائيل.

وروى ابن أبي الدنيا، من طريق ابن عمر - صاحب السقيا - قال: نزل ابن عمر َ إلى جانب قبور قد درست ، فنظر الى قبر منها، فإذا بجمجمة بادية ، فأمر رجلاً فواراها، ثم قال: إنَّ هذه الأبدان ليست يضرُّها هذا الثرى شيئًا، وإنَّما الأرواح التي تُعاقب وتثاب إلى يوم القيامة.

وروى محمد بن سعد، عن الواقديّ، حدثني ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان قال: لما انهزمت الروم يوم أجنادين، انتهوا إلى موضع لا يعبره إلا إنسانٌ، فجعلت الروم تقاتل عليه، فتقدَّم هشام بن العاص فقاتلهم حتى قتل، ووقع على تلك الثلمة فسدَّها، فلما انتهى المسلمون إليها، هابوا أن

يوطئه الخيل، فقال عمرو بنُ العاص: إنَّ اللَّهَ قد استشهدَهُ ورفعَ روحَهُ وإنما هو جثةٌ فأوطِئوهُ الخيلَ، ثم أوطأه وتبعّهُ الناسُ حتى قَطَّعوهُ.

وهذه الآثارُ لا تدلُّ على أنَّ الأرواح لا تتصلُ بالأبدانِ بعد الموت، وإنَّما تدلُّ على أنَّ الأجسادَ لا تتضررُ بما ينالها من عذابِ الناسِ لها ومن أكل الترابِ لها، وهذا حقٌّ، فإنَّ عذابَ القبرِ ليسَ من جنسِ عذابِ الدنيا، وإنَّما هو نوعٌ آخرُ يصلُ إلى الميت بمشيئة اللَّه وقدرته.

وقولهم: إنَّ الأرواحَ عندَ اللَّهِ تعالى تعاقبُ وتشابُ لا ينافي أنْ تتصلَ بالبدنِ أحيانًا، فيحصلُ بذلك َ إلى الجسدِ نعيمٌ أو عذابٌ، وقد تستقلُّ الروحُ أحيانًا بالنعيمِ والعذابِ، إما عند استحالة الجسد أو قبلَ ذلك.

وقد أثبت طائفة أخرى النعيم والعذاب للجسد بمجرّده، من غير اتصال الروح به، وممن ذكر ذلك من أصحابنا: ابن عقيل في كتاب «الإرشاد» له وابن الزاغوني، وحُكي عن ابن جرير الطبري لله أيضًا وذكر القاضي أبو يعلى أنه ظاهر كلام الإمام أحمد، فإنه قال في رواية حنبل: أرواح المؤمنين في الجنة، وأرواح الكفار في النار، والأبدان في الدنيا يعذّب الله من يشاء، ويرحم من يشاء منها بعفوه.

قال القاضي : ظاهر مذا أن الأرواح تعذّب وتنعم على الانفراد وكذلك الأبدان إذا كانت باقية أدّى إلى الأجزاء التي استحالت، قال: فلا يمتنع أن يُخلق في الأبدان إدراك تحس به النعيم والعذاب، كما خُلق في الجبل لما تجلّى له ربّه ثم جعله دكًا.

وقال ابنه القاضي أبو الحسين: ولأنه لَّا لم يستحِلْ نطقُ الذراع المسمومة،



لم يستحل عذابُ الجسدِ البالي وإيصالُ العذابِ إليه بقدرةِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ.

وقد يستدلُّ لهذا أيضًا بأنَّ عمرَ بن الخطابِ قال للنبيِّ عَيَلِيَّة يوم كلَّم أهلَ القليب: كيف تكلِّم أجسادًا لا أرواح فيها؟ فلم ينكر النبيُّ عَيَلِيَّة ذلك، وإنَّما قالَ: «ما أنتُم بأسمع لما أقول منهم» فدلَّ على أنَّ سماعَهُم حصل مع أجسامِهِم والأرواح فيها.

وقد دلَّ القرآنُ على سجودِ الجماداتِ وعلى تسبيحها للَّهِ عزَّ وجلَّ، وخشوعِها له، فدلَّ على أنَّ فيها حياةً وإدراكًا، فلا يمتنعُ مثلُ ذلك في جسدِ ابنِ آدمَ بعد مفارقة الروح له، واللَّهُ أعلم.

ويدلُّ على ذلكَ: ما أخبر اللَّهُ عن شهادات الجلود والأعضاء يوم القيامة وما رُويَ عن ابن عباس في اختصام الروح والجسد يوم القيامة، فيدلُّ على أنَّ الجسد يخاصم الروح ويكلِّمها وتكلِّمه، وممّا يدلُّ على وقوع العذاب على الأجساد، الأحاديث الكثيرة في تضييق القبر على الميت، حتى تختلف أضلاعه، ولأنه لو كان العذاب على الروح خاصة لم يختص العذاب بالقبر ولم يُنسب إليه (١).

### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ منْ عبَاده الْعُلَمَاءُ ﴾

في قولِه تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [ناطر: ٢٨] دلَّتْ هذه الآيةُ على إثباتِ الخشيةِ للعلماءِ بالاتفاقِ وعلى نفْيها عنْ غيرِهم على أصح القولينِ، وعلى نفْي العِلْم عنْ غيرِ أهلِ الخشيةِ أيضًا.

<sup>(</sup>۱) «أهوال القبور» (۱۰۰ ـ ۱۰۸).

أما الأول: فلا ريب فيه فإن صيغة "إنما" تقتضي تأكد ثبوت المذكور بالاتّفاق؛ لأنّ خصوصية "إنّ" إفادة التأكيد وأمّا "ما": فالجمهور على أنّها كافة، ثم قال جمهور النحاة: هي الزائدة التي تدخل على إنّ، وأنّ، وليت، ولعلّ، وكأنّ، فتكفّها عن العمل لأنّ الأصل في الحروف العاملة أن تكون محضة فإذا اختصت بالاسم أو الفعل ولم يكن كالجزء منه عملت فيه، وإنّ وأخواتها مختصة بالاسم فتعمل فيه فإذا دخلت عليها "ما" زالت اختصاصها فصارت تدخل على الجملة الإسمية والفعلية فبطل عملها وإنّما عملت "ما" النافية على اللغة التي نزل بها القرآن وهي لغة أهل الحجاز استحسائا المشابهتها لـ "ليس" وذهب بعض الكوفيين، وابن درستويه إلى أنّ "ما" مع هذه الحروف اسم مبهم بمنزلة ضمير الشأن في التفخيم والإبهام وفي أنّ الجملة بعدة مفسرة له ومخبر بها عنه، وذهبت طائفة من الأصوليين وأهل البيان إلى أنّ "ما" هذه نافية واستدلّوا بذلك على إفادتها الحصر.

وأنَّ «إنَّ» أفادت الإثبات في المذكور، و «ما» النفي فيما عداه وهذا باطلٌ باتفاق أهل المعرفة باللسان فإنَّ «إنَّ» إنما تفيد توكيد الكلام إثباتًا كان أو نفيًا لا يفيد الإثبات.

و «ما» زائدة كافة لا نافية وهي الداخلة على سائر أخوات إن الكن وكأن وكأن وليت ولعل وليت ولعل الإتفاق فكذلك وليت ولعل وليت على الله الحروف نافية بالاتفاق فكذلك الداخلة على إن وأن وقد نُسب القول بأنها نافية إلى أبي على الفارسي لقوله في كتاب «الشيرازيات» : إن العرب عاملوا «إنما» معاملة النفي و «إلا» في فصل الضمير لقوله:

«وإنَّما يدافعُ عن أحسابِهِم أنا أوْ مِثْلِي».



وهذا لا يدلُّ على أنَّ «ما» نافيةٌ على ما لا يخفَى وإنَّما مرادُه أنَّهم أجرَوا «إنما» مَجْرى النفي وهإلاً» في هذا الحكم لما فيها معنى النفي ولم يصرِّح بأنَّ النفي مستفادٌ من «ما» وحْدَها، وقيلَ: إنه لا يمتنعُ أنْ يكون «ما» في هذه الآية بمعنى الذي والعلماءُ خبرٌ والعائدُ مستترٌ في يخشى.

وأُطلقتُ «ما» على جماعة العقلاء كما في قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ [النساء:٣].

وأما دلالةُ إلا على التأكيد وهو نفي الخشية عن غير العلماء فمن صيغة «إنَّما» أمَّا على قول الجمهور وأنَّ «ما» هي الكافةُ فيقولُ إذا دخلت «ما» الكافةُ على «إنَّا» أفادت الحصر َ هذا هو الصحيحُ، وقد حكاهُ بعض العلماءِ عن جمهور الناس وهو قولُ أصحابنا كالقاضي، وابنِ عقيلِ، والحلواني، والشيخ موفق الدين، وفخر الدِّين إسماعيلَ بن عليٌّ صاحب ابن المنّي، وهوَ قولُ أكثرِ الشافعيةِ كأبي حامدِ وأبي الطيّب، والغزالي والهرَّاسي، وقولُ طائفة من الحنفية كالجرجاني، وكثيرٌ من المتكلمينَ كالقاضي أبي بكرٍ، وغيرِه، وكثيرٌ من النحاة وغيرهم، بل قد حكاه أبو علي فيما ذكره الرازي عن النحاة جملةً، ولكن اختلفُوا في دلالتها على النفي هلْ هُوَ بطريق المنطوق، أو بطريقِ المفهوم؟ فقال كثيرٌ من أصحابِنا، كالقاضي في أحدِ قوليه وصاحبُ ابنِ المنَّى والشيخُ مـوفَّقُ الدِّين: إنَّ دلالَتَها على النفي بالمنطوقِ كالاستـثناءِ سواء وهو قولُ أبي حمامدِ، وأبي الطيّب منَ الشمافعيمة، والجرجاني من الحنفية، وذهبت ْ طائفةٌ من أصحــابِنا كالقاضِي في قولِهِ الآخــرِ وابنِ عقيلِ والحلوانيِّ، إلى أنَّ دلالتها على النفي بطريقِ المفهومِ وهُو َ قولُ كشيرٍ من الحنفيةِ، والمتكلمين، واختلفُوا أيْضًا هلْ دلالتُها على النفي بطريقِ النَّصِ، أوْ الظاهر؟ فقالت طائفة : إنَّما تدلُّ على الحصرِ ظاهرًا، أو يحتملُ التأكيد، وهذا الذي حكاهُ الآمديُّ عن القاضي أبي بكُر، والغزاليِّ، والهرَّاسيِّ، وغيرِهم من الفقهاء وهُوَ يشبهُ قولَ من يقولُ إنَّ دلالتَها بطريقِ المفهومِ فإنَّ أكثرَ دلالات المفهومِ بطريقِ الظاهرِ لا النَّص، وظاهرُ كلامِ كثيرِ من أصحابنا وغيرِهم، أنَّ المفهومِ بطريقِ الظاهرِ لا النَّص، وظاهرُ كلامِ كثيرٍ من أصحابنا وغيرِهم، أنَّ دلالتَها على النَّفي والإثباتِ كليهما بطريقِ النَّصِ لأنَّهم جعلُوا «إنَّما» كالمستثنى منه سواء وعندهم أنَّ الاستثنى من سواء وعندهم أنَّ الاستثناءَ من الإثباتِ نفْيٌّ ومن النفي إثباتٌ، نصًا لا محلاً.

وأمَّا من قالَ: إنَّ الاستثناء ليس لإثبات النقيض بَلْ لرفع الحُكْمِ إما مطلقًا أوْ في الاستثناء من الإثبات وحده كما يُذكر عن الحنفية وجعلوه من باب المفهوم الذي ينفونه ، فهو يقول ذلك في "إنَّما" بطريق الأوْلَى فظَهر بهذا أنَّ المخالف في إفادتها الحصر هو من القائلين بأنَّ دلالتها على النفي بالمفهوم وهم قسمان:

أحدهما: مَنْ لا يَرى كونَ المفهومِ حُجَّةً بِالكَليةِ كَالْحَنفيةِ، ومَنْ وافقَهُم منَ المتكلمينَ.

والثاني: مَنْ يراهُ حجةً من الجملة، ولكنْ ينفيه هاهنًا لقيام الدليلِ عندَهُ على أنَّه لا مفهوم لها، واختاره بعض المتأخرين من أصحابنا، وغيرهم، وبيان ذلك أنَّ "إنَّما" مركبة من "إنَّ المؤكدة و «ما" الزائدة الكافة فيستفاد التوكيد من "إنَّ والزائد لا معنى له نعم أكثر ما يُقالُ "إنَّ تفيد تقوية التوكيد كما في الباء الزائدة ونحوها، فأمًا أنْ يُحدث معنى آخر فلا، وقد يعدم بيان بطلان



قولِ منْ ادَّعي أنَّ «ما» نافية وأنَّ النفيَ فيمَا عدا المذكورِ مُستفادٌ منها.

وأيضًا فورودُها لغيرِ الحصرِ كـثيرٌ جدًا كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُليَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبَّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الانفال:٢] ، وقول النبيِّ ﷺ: «إنَّما الرِّبا في النسيئة»(١) وقوله: «إنَّما الشهرُ تسعُّ وعشرونَ»(٢) وغيرِ ذلكَ منَ النصوصِ ويُقـالُ: «إنَّما العالمُ زيدٌ» ومثلُ هذا لو أُريدَ به الحصرُ لكانَ هذا، وقد يُقالُ: إنَّ أغلبَ مواردها لا تكونُ فيها للحصر فإنَّ قولَهَ تعالى: ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحدٌ ﴾ [النساء:١٧١] لا تفيدُ الحصرَ مُطْلقًا فإنَّه سبحانَهُ وتعالَى لهُ أسماءٌ وصفاتٌ كشيرةٌ غيرَ توحُّده بالإلهية، وكذلك قولُهُ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَّثُلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحدٌ ﴾ [نصلت:٦] فإنَّه لم ينحصر الوحيُّ إليـه في هذا وحده، وكذلـكَ قوله: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ [الرعد:٧] ومثلُ هذا كثيرٌ جدًّا وممَّا يبيِّنُ عدمَ إفادتها للحصر قولُه عَيَلِيُّةٍ: «ما منْ نبيِّ من الأنبياء إلا قد أُوتيَ منَ الآيات ما آمنَ على مثله البشرُ، وإنَّما كان الذي أوتيتُهُ وحيًّا أوحاهُ اللَّهُ إليَّ، فأرجُو أنْ أكونَ أكشرُهُم تابِعًا يومَ القيامةِ» (٣) فلَوْ كانتْ «إنَّما» للحصرِ لبَطَلَتْ أنْ تكونَ سائرُ آياتِ النبيِّ عَيَالِيَّةِ ومعجزاتِه سوى القرآنِ آياتِ لهُ تدلُّ على صدقه لاعْترافِهِ بِنَفْي ذلكَ وهذا باطلٌ قطعًا فدلَّ على أنَّ «إنَّما» لا تفيدُ الحصر في مثل هذا الكلام وشبهه.

والصوابُ: أنَّها تدلُّ على الحصرِ، ودلالتها عليه معلومٌ بالاضطرارِ منْ لغةِ العربِ، كما يُعلمُ منْ لغتِهِم بالاضطرارِ معانِي حروفِ الشرطِ والاستفهام

<sup>(</sup>۱) مسلم (۵/۶۶)، والنسائي (۷/ ۲۸۱)، وأحمد في «المسند» (۵/ ۲۰۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٣/ ٣٤)، ومسلم (٣/ ١٢٢) من حديث عبد اللَّه بن عمر رَاكِنُكُا .

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢/ ٢٢٤)، (٩/ ١١٣)، ومسلم (١/ ٩٢) من حديث أبي هريرة أولئته.

الشاعر:

فالآن صِرْتَ لا تَحِيدُ جَوَابًا بِمَا قَدْ يُرى وأنتَ حَطِيبُ

قالَ: وكذلك تُحدثُ في «الكاف» معْنَى التعْليلِ، في نحو قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ ﴾ [البقرة:١٩٨]، ولكنْ قد نُوزِعَ في ذلك وادَّعى أَنَّ «الباءَ» و«الكاف» للسببية، وأنَّ «الكاف» بمجردها تفيدُ التعليلَ.

والثاني: أن يُقالَ: لا ريبَ أنَّ "إنَّ» تفيدُ توكيدَ الكلام، و "ما» الزائدةُ تُقوِّي هذا التوكيد وتثبت معنى الكلام فتفيد ثبوت ذلك المعنى المذكور في اللفظ خاصة ثبوتًا لا يشاركه فيه غيره واختصاصه به، وهذا من نوع التوكيد والثبوت ليس معنى آخر مغايرًا له وهو الحصر المدَّعى ثبوته بدخول "ما» يخرج عن إفادة قوة معنى التوكيد وليس ذلك بمنكر إذ المستنكر ثبوت معنى التوكيد وليس ذلك بمنكر إذ المستنكر ثبوت معنى التوكيد وليس المفيدة الحرف الأول .



الوجه الثالث: أنَّ "إنَّ المكفوفة "بما" استُعملت في الحصرِ فصارت حقيقة عرفيَّة فيه، واللفظ يصير لَه بالاستعمالِ مَعنى غير مَا كان يقتضيه أصل الوضع، وهكذا يُقال في الاستثناء فإنَّه وإنْ كانَ في الأصلِ للإخراج من الحُكْم لكن صار حقيقة عرفيَّة في مناقضة المستثنى فيه، وهذا شبيه بنقلِ اللفظ عن المعنى الخاصِ إلى العام إذا صار حقيقة عرفية فيه لقوْلهم "لا أشرب له شربة ماء" ونحو ذلك، ولنقلِ الأمثالِ السائرة ونحوها مما ليس هذا موضع بسطه، وهذا الجواب ذكرة أبو العباسِ ابنِ تيمية في بعض كلامهِ القديم وهُو يَقتضي أنَّ دلالة "إنَّما" على الحصرِ إنَّما هو بطريق العُرف والاستعمالِ لا بأصلِ وضع اللغة، وهو قول "حكاه غيرة في المسألة.

وأمَّا قولُه تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الانفال:٢].

وقولُهُ عَلَيْ الله الرّبا في النسيئة "، و النّما الشهر تسع وعشرون " وقولُه م العالِم ريد" ونحو ذلك ، فيقال: معلوم من كلام العرب أنّهم ينفون الشيء في صيغ الحصر وغيرها تارة لانتفاء ذاته وتارة لانتفاء فائدته ومقصوده ، ويحصرون الشيء في غيره تارة لانحصار جميع الجنس فيه وتارة لانحصار الفيد أو الكامل فيه ، ثم إنّهم تارة يعيدون النفي إلى المسمّى وتارة إلى الاسم وإنْ كان ثابتًا في اللغة إذا كان المقصود الحقيقي بالاسم منتفيًا عنه ثابتًا لغيره لقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَتَىٰ تُقيمُوا التَوْراة وَالإِنجيل وَمَا أَنْولَ إِلَيْكُم مِن رَبّكُم هِ [الله ١٤٠٨] ، فنفى عنهم مسمّى الشيء مع أنّه في الأصل شامل لكل موجود مِن حق وباطل كما كان ما لا يفيد ولا منفعة فيه يَوُولُ الى الباطل الذي هو العدم فيصير بمنزلة المعدوم بل قد يكون أولى بالعدم من المعدم المستمر عدمه لأنّه قد يكون فيه ضرر فمن قال الكذب فلم يقل شيئًا المعدم المستمر عدمه لأنّه قد يكون فيه ضرر فمن قال الكذب فلم يقل شيئًا المعدم المستمر عدمه لأنّه قد يكون فيه ضرر فمن قال الكذب فلم يقل شيئًا

ولم يعملُ ما ينفعُهُ بلُ ما يضرُّه، ولهذا لمَّا سُئلَ النبيُّ عَيَّاكِيُّهُ عن الكفار فقالَ: «ليسُوا بشيء»(١) ، ويقولُ أهلُ الحديث عنْ بعض الرواة المجروحين والأحاديث الواهية: «ليسَ بشيءِ» إذا لم يكنُ مما يُـنتفعُ بِهِ في الروايةِ لظهورِ كذبِهِ عــمدًا أوْ خطأ، ويقال أيضًا لمن خرج عنْ موجب الإنسانية في الأخلاق ونحوها: هذا ليسَ بآدميٌّ ولا إنسان وما فيه إنسانية، ومنه قولُ النِّسوَّةِ في يوسفَ عليه السلامُ: ﴿ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلاَّ مَلَكٌ كُرِيمٌ ﴾ [يوسف:٣١] ، وكذلك قولُ اللَّهِ تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ [الحج:٤٦] وقولُ النبيِّ ﷺ: «ليس المسكينُ بهـذا الطوَّافُ الذي تردُّه اللقمةُ واللقْـمتان والتـمرةُ والتمرتان إنَّما المسكينُ الذي لا يجد ما يُغنيه ولا يُفْطَنُ له فيُتصدَّقُ عليه ولا يسْأَلُ الناسَ إِلْحَافًا»(٢) وكذلك قال: «ما تعدُّونَ المفلسَ فيكُم؟» قالُوا: الذي لا درْهُم له ولا دينار قالَ: «ليس ذلكَ بالمفلس، ولكنَّ المفلسَ من يأتي يومَ القيامة بحسنات أمثال الجبال ويبجيءُ وقد شتم هذا وضرَبَ هذا وأخذَ مالَ هذا فيأخُذُ هذا من حسناته وهذا منْ حسَنَاتِهِ فإذا لم يتبقَّ لَهُ حسنةٌ أُخذَ منْ سيئاتهم فَطُرحَتْ عليه ثمَّ أُلقى في النار»(٣) وقالَ: «ما تعُدُّون الرقوبَ فيكُم؟» قالُوا: الرقوبُ منْ لا يُولدُ لهُ. قال: «الرقوبُ منْ لم يُقدِّم منْ ولده شيئًا»<sup>(٤)</sup> .

وكذلك قولُهُ عَلَيْهِ: «ليسَ الشديد بالصُّرعة ولكنَّ الشديدَ الذي يملكُ نفسهُ عندَ الغضبِ» (٥) وقولُهُ عَلَيْهِ: «ليسَ الغِنَى عن كثرة العَرَضِ وإنَّما الغِنَى غِنَى النَّفْسِ» (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه:البخاري (٨/٨)، ومسلم (٧/ ٣٥) من حديث عائشة نَطْقُها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١٥٣)، ومسلم (٣/ ٩٥) من حديث أبي هريرة تُطُّكُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١٨/٨) من حديث أبي هريرة كالله.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٨/ ٣٠) من حديث عبد اللَّه بن مسعود.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: البخاري (٦/ ٣٤)، ومسلم (٨/ ٣٠) من حديث أبي هريرة نولظ،

<sup>(</sup>٦) أخرجه: البخاري (٨/٨٨)، ومسلم (٣/ ١٠٠) من حديث أبي هريرة نطُّك .

وأمشالُ ذلك، فهذا كلُّـه نفيٌ لحقيـقة الاسم منْ جهـَـةِ المُضِيِّ الذي يجب اعتبارُه، فيإنَّ اسمَ الرقوب والمفلس والغني والشديد ونحو ذلك إنَّما يـتعارفُه الناسُ فيمنْ عَدَمَ مالَهُ وولدَهُ أوْ حصلَ له مالٌ أو قوَّةٌ في بدنه، والنفوسُ تجزعُ من الأوَّلَيْن وترغب فِي الآخرَيْن، فـيعتـقدُ أنَّه هو المستـحقُّ لهذا الاسم دونَ غيرِهِ فبيَّن ﷺ أنَّ حقيقةَ ذلك المعْنَى ثابتةٌ لغير هذا المتوهم على وجْه ينبغي بعلو الاعتقاد والقصد بذلكَ الغيرِ فإنَّ مَنْ عدمَ المالَ والولدَ يومَ القيامة حيثُ يضرُّ عدمُهُ أحقُّ باسم المفلس والرقوبِ ممن يُعدمهُمَا حيثُ قدْ لا يتضرر بذلكَ تضررًا معتبرًا ولذلك وجـودُ غِنى النفس وقوتها أحقُّ بالمدح والطلب منْ قوَّة البدن وغنَى المال وهكذا قولُه عَيَالِيَّةِ: «إنَّما الرِّبا في النسيئة» أوْ لا «رباً إلا في النسيئة». فإنَّ الرِّبا العام الشاملُ للجنسين، والجنسُ الواحدُ المتـفقةُ صفاتُهُ إنَّما يكونُ في النسيـــئة وأمَّا ربَا الفضل فلا يكونُ إلا في الجنــس الواحد ولا يفعلُهُ أحِدٌ إلا إذا اختلفت الصفاتُ، كالمضروب بالتِّبْرِ، والجيدِ بالرديءِ، فأمَّا مع استواءِ الصفاتِ فلا يبيعُ أحــد درْهمًا بدرهمينِ، وأيضًا فرِبَا الفضلِ إنَّما حُرِّم لأنه ذريعة الى ربا النسيئة كما في «المسند»(١) عن النبيِّ عَلَيْهُ أنه قال: «لا تبيعُوا الدرهم بالدرهمين؛ إنِّي أخاف عليكُم الرِّبا».

فالربا المقصود بالقصد الأول هُو ربا النسيئة، فإذا بيع مائة بمائة وعشرين مع اتّفاق الصفات ظهرت أن الزّيادة قابلت الأجل الذي لا منفعة فيه وإنّما دخل فيه للحاجة، ولهذا لا يضمن الآجال باليد فلو بقيت العين في يده، أو المال في ذمته مدة لم يضمن الأجل بخلاف زيادة الصفة؛ فإنّها مضمونة في الإتلاف والعصب وفي المبيع إذا قابلت غير الجنس، فلهذا قيل: إنّما الربا في المسند» (١/ ١٠٩) من حديث عبد اللّه بن عمر الله الله عمر الله الله عمر الله الله على الله المناه المناه

فهذا هو الذي لا بدَّ منه، وما زاد على ذلك فقد يجب على الإنسان، وقد يموت قبل التمكن، فلا يكون الإسلام في حقّه إلاما تكلَّم به، وحاصل الأمر أن الكلام الخبريَّ هو إمَّا إثبات أو نفيٌ فكما أنهم في الإثبات يثبتون للشيء السم الشيء إذا حصل فيه مقصود الاسم وإن انتفت صورة المسمَّى، فكذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۱/ ۱۷۸)، (۷/ ۱۳٦)، (۸/ ۱۹۵ ـ ۱۹۷)، ومسلم (۱/ ٥٥) من حديث أبي هريرة رُطِّتُكِ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٩/١)، (٨/ ١٢٧) من حديث عبد اللَّه بن عمرو بن العاص رَّكَ .

<sup>(</sup>٣) أخـرجه: أحـمد (٣/ ٣٧٩)، والتـرمـذي (٢٦٢٧)، والنسائي (٨/ ١٠٤ ـ ١٠٥) من حــديث أبي هريرة رُولِيُنه .

في النّفي، فإنّ أدوات النّفي تدلّ على انتفاء الاسم بانتفاء مسمّاه فذلك، تارةً لأنه لم يُوجد أصلاً، وتارةً لأنه لم توجد الحقيقة المقصودة بالمسمّى، وتارة لأنه لم تكن تلك الحقيقة المقصودة بالمسمّى مما لا ينبغي أن يكون مقصوداً بل المقصود غيره، وتارة لأسباب أخر وهذا كلّه إنّما يظهر من سياق الكلام وما اقترن به من القرائن اللفظية التي لا تخرجه عن كونه حقيقة عند الجمهور ولكون المركب قد صار موضوعاً لذلك المعنى، أوْ مِن القرائن الحالية التي تجعله مجازاً عند الجمهور، وأمّا إذا أطلق الكلام مجردًا عن القرينتين فمعناه السلب المطلق وهو أكثر الكلام وهذا الجواب ملّخص من كلام شيخ الإسلام أبي العباس ابن تيمية ـ رحمه الله.

وأما قولُهُ تعالى: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [النساء:١٧١]، وقولُهُ: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ [الرعد:٧]، ونحو ذلك، فالجواب عنه أن يُقال: الحصر تارةً يكونُ عامًا كقوله: ﴿إِنَّمَا إِلَهُكُمُ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُو ﴾ [طه:٨٨] ونحو ذلك، وتارةً يكونُ خاصًا بما يدلُّ عليه سياقُ الكلامِ فليسَ الحصرُ أن ينفيَ عن الأوَّل كل ما سوى الشاني مطلقًا، بلْ قد ينفي عنه ما يُتوهَمُ أنه ثابتٌ لهُ مِنْ ذلك النوعِ الذي أثبت له في الكلام.

فقولُه: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [النساء:١٧١] فيه نفي تعدد الإلهيّة في حقّه سبحانَهُ وأنَّه لا إلىه غيره، ليسَ المرادُ أنه لا صفة له سوى وحدانية الإلهية، وكذلك قولُهُ: ﴿إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [الكهف:١١٠] فإنَّ المرادَ به أنه لم يُوحَ إليَّ في أمرِ الإلهية إلا التوحيد لا الإشراك.

والعجبُ أنَّ أبا حيَّان الأندلسيِّ أنكر على الزمخشريِّ ادعاءَه الحصرَ في هذه الآيةِ لاستلزامهِ عندَهُ أنَّه لم يوحَ إليه غيرَ التوحيدِ، قالَ: لأنَّ الحصرَ إنما

يلقى من جهة: «أنما» المفتوحةِ الهمزةِ، قالَ: ولا يُعرفُ القولُ بإفادتها الحصرَ إلا عندَ الزمخشريِّ وحده.

وردَّ ذلك عليه شيخُنا أبو محمد بنِ هشامٍ بناءً على أنَّ (أنَّ) المفتوحة فرعٌ عن «إن» المكسورة على الصحيح، قال: ولهذا صحَّ للزمخشريِّ أن يدَّعي أنها تفيدُ الحصرَ «إنَّما» انتهى.

وهذا كلّه لا حاجة إليه في هذه الآية فإنَّ الحصر مستفادٌ فيها من "إنما» المكسورة التي في أول الآية فلو فرض أن "أنما» المفتوحة لا تفيد الحصر لم ينتف بذلك الحصر في الآية على ما لا يخفى، وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ [الرعد:٧] أي لست ربًّا لهم ولا مُجازيًا ولا محاسبًا، وليس عليك أن تجبرهم على الإيمان، ولا أن تتكلف لهم طلب الآيات التي يقترحونها عليك ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ [الرعد:٧] فليس عليك إلا الإنذار ، كما قال: ﴿فَإِنَّمَا أَنتَ مُذكرٌ وَاللّه لَا المُعَلّم لَا المُعَلّم الله الإندار ، كما قال: ﴿فَإِنَّمَا أَنتَ مُذكرٌ وَاللّه الإندار ، كما قال: ﴿فَإِنَّهُ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُسْيَطِرٍ ﴾ [الرعد:١٤] وقال : ﴿فَذَكّرُ إِنَّمَا أَنتَ مُذكرٌ وَاللّه لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُسْيُطرٍ ﴾ [الناشية:٢١،٢١].

ومنْ هَا هُنَا يظهرُ الجوابُ عن قوله: "إنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاهُ اللّه إليّ، فإنّه قالَ: "ما مِنْ نبيّ إلا وقد أُوتي من الآياتِ ما آمنَ على مثله البشرُ، وإنّما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاهُ اللّهُ إليّ، فأرجُو أنْ أكونَ أكثرُهم تابعًا يومَ القيامة» (١) فالكلامُ إنما سيق لبيانِ آياتِ الأنبياءِ العظامِ الذي آمن لهم بسببها الخَلْقُ الكثيرُ، ومعلومٌ أن أعظم آياتِ النبيّ عَيَا التي آمن عليها أكثرُ أُمّته هي الوحي وهو الذي كان يدعو به الخلق كلّهم، ومن أسلم في حياته خوفًا فأكثرُهم دخل الإيمانُ في يدعو به الخلق كلّهم، ومن أسلم في حياته خوفًا فأكثرُهم، فالنفي توجّه إلى قلبه بعد ذلك بسبب سماع الوحي لمسلمي الفتح وغيرهم، فالنفي توجّه إلى



أنه لم تكن آياتُهُ التي أوجبت إسلام الخلق الكثير من جنس ما كان لمن قبله مثل ناقة صالح وعصا موسى ويده وإبراء المسيح الأكمه والأبرص وإحياء الموتى ونحو ذلك، فإن هذه أعظم آيات الأنبياء قبلَه وبها آمن البشر لهم، وأمّا آيتُه هو على التي آمن البشر عليها في حياته وبعد وفاته فهي الوحي التي أوحي إليه وهي التي توجب إيمان البشر إلى يوم القيامة كما قال تعالى: ﴿ وَأُوحِي إليه وهي التي توجب إيمان البشر إلى يوم القيامة كما قال تعالى: ﴿ وَأُوحِي إليه وهي التي توجب أيمان البشر إلى يوم القيامة، ومما يبين أن آيات الأنبياء انقطعت بموتهم وآياته على التي التي توهم وهم وهم المناق المحسر قلل لم ينتف عن "إنّما» في شيء من هذه الأنواع التي توهم وها، أن الحصر قلل جاء فيها وفي مثلها بإلاً كما جاء بـ "إنّما» فإنه جاء «لا ربا إلا في النسيئة» كما جاء بـ "إنّما فإنه جاء «لا ربا إلا في النسيئة» كما جاء إنّما أنت مُنذر في الرعد: ٧] وكذلك قوله: ﴿ مَا الْمُسِحُ ابْنُ مَرْيَمُ إِلاً رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرّسُلُ ﴾ [الائدة: ٧] .

ومثلُ ذلك كثيرٌ فهذا وجه إفادتها الحصر في هذه الآية على القول المشهور وهو "إنما" في قوله: ﴿إِنَّما يَخْشَى اللّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨] هي الكافة ، وهو "إنما على قول من جعلها موصولةً فت فيد الحصر من جهة أخرى وهو أنّها إذا كانت موصولة فتقدير الكلام "إن الذين يخشون الله هم العلماء" وهذا أيضًا يفيد الحصر؛ فإنّ الموصول يقتضي العموم لتعريفه، وإذا كان عامًا لزم أن يكون خبره عامًا أيضًا لئلا يكون الخبر أخص من المبتدأ، وهذا النوع من يكون خبره عامًا فلا ريب إفادته الحصر يسمّى حصر المبتدأ في الخبر، ومتى كان المبتدأ عامًا فلا ريب إفادته الحصر، وأمّا دلالة الآية على الثالث، وهو نفي العلم من غير أهل الخشية، فمن جهة الحصر أيضا فإنّ الحصر المعروف المطرد فهو حصر الأول في الثاني،

وهو هَاهُنا حصرُ الخشية في العلماء، وأما حصرُ الثاني في الأول فقد ذكره الشيخُ أبو العباس ابن تيمية \_ رحمه اللَّه \_ وأنه قد يكونُ مرادًا أيضًا فيصيرُ الحصرُ من الطرفينِ ويكونانِ متلازمين، ومثلُ ذلك كقوله: ﴿إِنَّمَا تُنذِرُ مَن اتَّبَعَ الذِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾ [يس:١١]، وَ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذرُ مَن يَخْشَاهَا ﴾ [النازعات:٤٥]، و﴿ إِنَّمَا يُؤُمِّنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْد رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ فَ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ [السجدة:١٦،١٥] قالَ: وكذلك الحصرُ في هذه الآية أعني قولِه: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ فتقتضي أنَّ كلَّ من خشيَ اللَّهَ فهو عالمٌ، وتقتضي أيضًا أنَّ العالِمَ من يخشي اللَّهَ، وبيانُ الحصر الذي ذكره الشيخُ \_ رحمه اللَّه \_ في هذه الآيات أنَّ قولَه: ﴿ إِنَّمَا تُنذرُ مَن اتَّبَعَ الذَّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾ [يس:١١] فيه الحصر من الطرفينِ، فإن اقتضى أن إنذارَهُ مختصٌّ بمن اتبع الذكر وخشيَ الرحمنَ بالغيب فإن هذا هو المختصُّ بقبول الإنذار، والانتفاع به فلذلك نفَى الإنذارَ عن غيرِهِ، والقرآنُ مملوءٌ بأنَّ الإنذارَ إنما هو للعاقلِ له خاصةً، ويقتضي أنه لا يتبعُ الذكرَ ويخشى الرحمنَ بالغيبِ إلا منْ أنذره أيْ مَنْ قَبلَ إنذارَهُ وانتفعَ به فإنَّ اتباعَ الذكرِ، وخشيةَ الرحمنِ بالغيبِ مختصةٌ بمن قَبِلَ الإنذارَ كما يختصُ قبولُ الإنذارِ والانتفاعُ بأهلِ الخشيةِ واتباعِ الذكرِ.

وكذلك قولُه: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَاهَا ﴾ [النازعات: ٤٥] وقولُه: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِهِا خَرُوا سُجَدًا ﴾ [السجدة: ١٥] الآية فإن انحصار الإنذار في أهل الخشية ، كانحصار أهل الخشية في أهل الإنذار ، والذين خرُّوا سجدًا في أهل الإيمان ونحو ذلك فكذلك قولُه: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ وقد فسرها السلف بذلك أيضًا كما سنذكره - إن شاء اللَّه تعالى - ونذكر شواهده.



وهَاهُنا نكتةٌ حسنةٌ، وهي أنَّ قولَهُ تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ قد عُلِمَ أنه يقتضي ثبوت الخشية للعلماء للرهل (١) يقتضي ثبوتها لجنس العلماء، كما يُقال: إنما يحج المسلمون ، أو: لا يحج إلا مسلم، فيقتضي ثبوت الحج لجنس المسلمين لا لكل فردٍ فردٍ منهم أو يقتضي ثبوت الخشية لكل واحدٍ من العلماء، هذا الثاني هو الصحيح وتقريره من جهتين:

الجهة الأولى: أن الحصر هَاهُنا من الطرفين، حصر الأول في الثاني وحصر الثاني في الأول، كما تقدَّم بيانُه، فحصْر الخشية في العلماء يفيد أنَّ كلَّ من خشي اللَّه فهو عالم وإنْ لم يُفِدْ لمجرده أنَّ كلَّ عالم فهو يخشى اللَّه وتفيد أنَّ من لا يخشى فليس بعالم، وحصر العلماء في أهل الخشية يفيد أنَّ كلَّ عالم فهو خاش، فاجتمع من مجموع الحصرين ثبوت الخشية لكل فردٍ من أفراد العلماء.

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، ولعل الصواب: «للرب فهل».

يُجوِّزُ تخصيصَ العلةِ وأما من لا يُسمِّي علةً إلا ما استلزمَ الحكمَ ولزمَ من وجودِها وجودُه على كلِّ حال، فهؤلاءِ عندهم الشرطُ وعدمُ المانعِ من جملة أجزاءِ العلة، والمقصودُ هنا أنَّ العلمَ إذا كان سببًا مقتضيًا للخشيةِ كان ثبوتُ الخشيةِ عامًا لجميع أفرادِ العلماء لا يتخلفُ إلا لوجود مانع ونحوه.

وقد تقد م بيانُ دلالةِ الآية على أنَّ منْ خَشِي اللَّهَ وأطاعه وامتثل أوامره واجتنب نواهيه فهو عالِمٌ لأنه لا يخشاه إلا عالِمٌ، وعلى نفي الخشيةِ عن غيرِ العلماءِ، ونفي العلم عن غير أولي الخشيةِ أيضًا، وأنَّ من لم يخشَ اللَّهَ فليسَ بعالِم وبذلك فسَّرها السلفُ.

فعنِ ابنِ عباسٍ قال: «يريـدُ: إنما يخافُني مِنْ خلقِي مَنْ عَلِمَ جبروتِي وعزَّتي وجَلالِي وسلْطَاني».

وعنْ مجاهد والشعبيِّ: «العالِمُ من خافَ اللَّهَ».

وعن ابنِ مسعودٍ قـالَ: «كفى بخـشيـةِ اللَّهِ علمًا وكـفَى بالاغتـرارِ باللَّهِ جهلاً».

وذكر ابنُ أبي الدنيا عن عطاء الخراسانيِّ في هذه الآيةِ: «العلماءُ باللَّهِ الذين يخافونَهُ».

وعن الربيع بنِ أنسٍ في هذه الآية قال: منْ لم يخشَ اللَّهَ فليسَ بعالِم، ألا ترى أنَّ داود قال: ذلكَ بأنَّك جَعلتَ العلمَ خشيـتَكَ، والحكمة والإيمانَ بك وما عَلِمَ منْ لم يخشكَ وما حكم من لم يؤمنْ بك .

وعِن الربيعِ عن أبي العالية في قولِهِ تعالى: ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة:٢٦٩]. قال: «الحكمةُ الخشيةُ فإنَّ خشيةَ اللَّه رأسُ كلِّ حكمة».



وروى الدارميُّ من طريق عكرمة عن ابنِ عباسٍ: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ قال: «مَنْ خشيَ اللَّهَ فهو عالمٌ».

وعن يحيى بن جعدة، عن علي قال: «يا حملة العلم، اعملوا به فإنّما العالم من عمل بما علم فوافق علمه عمله، وسيكون أقوام يحملون العلم ولا يجاوز تراقيهم، يخالف علمهم عملهم، وتخالف سريرتهم علانيتهم، يجلسون حلقًا فيباهي بعضهم بعضًا، حتّى إنَّ الرجل ليغضب على جليسه أنْ يجلس إلى غيره ويدعَه ، أولئك لا تصعد أعمالهم في مجالسهم تلك إلى الله عزَّ وجلّ».

وعن مسروق قالَ: «كفى بالمرءِ علمًا أن يخشى اللَّهَ عزَّ وجلَّ وكفى بالمرءِ جهْلاً أنْ يُعجبُ بعلمه».

وعن ابنِ عمرَ وَلِيُقِينَ قَال: «لا يكونُ الرجلُ عالمًا حتَّى لا يحسدَ من فوقَهُ ولا يحقرَ من دونَهُ، ولا يبتغي بعلمِه ثمنًا»، وعن أبي حازم نحوه.

منه قولُ الحسنِ: «إنما الفقيهُ الزاهدُ في الدُّنيا، الراغبُ في الآخرةِ، البصيرُ بدينه، المداومُ على عبادة ربِّه».

وعن عبيدِ اللَّهِ بنِ عمرَ أنَّ عـمرَ بنَ الخطابِ سألَ عبدَ اللَّهِ بنَ سلامٍ: «مَنْ أربابُ العلم؟ قال: الذين يعملونَ بما يعلمُونَ».

وقال رجلٌ للشعبيِّ: أفتني أيها العالم فقال: «إنما العالمُ من يخافُ اللَّهَ».

وعن الربيع بنِ أنس عن بعضِ أصحابِهِ قال: «علامةُ العلمِ: خـشيةُ اللَّهِ عزَّ وجلّ».

وسئلَ سعدُ بنُ إبراهيم: من أفقهُ أهلِ المدينةِ؟ قال: «أتقاهم لربِّه».

وسئل الإمامُ أحمدُ عن معروف، وقيلَ له: هلْ كان معه علمٌ ؟ فقال: «كان معه أصلُ العلم، خشيةُ اللَّهِ عزَّ وجلّ».

ويشهد لهذا قولُه تعالى: ﴿ أُمَّنْ هُو قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْدَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩] ، وكذلك قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء: ١٧].

وقولُهُ: ﴿ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَالَة ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الانعام: ٤٥] ، وقولُهُ: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النحل: ١١٩].

قال أبو العالية : «سألتُ أصحابَ محمد عن هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء:١٧] ، فقالُوا: كلُّ من عَصَى اللَّهَ فهو جاهلٌ، وكلُّ من تاب قبل الموتِ فقدْ تابَ من قريب».

وعن قتادةَ قالَ: «أجمع أصحابُ رسولِ اللَّه عَلَيْ على أنَّ كلَّ من عصى ربَّه فهو ربَّه فهو ربَّه فهو جاهلٌ جهالةً، عمدًا كان أو لم يكنُ، وكلُّ من عَصَى ربَّه فهو جاهلٌ».

وقال معاهدٌ: «منْ عملَ ذنبًا من شيخٍ أو شابِ فهو بجهالة»، وقالَ أيضًا: «من عصى ربَّه فهو جاهلٌ حتى ينزع عن معصيته»، وقال أيضًا: «من عملَ سوءًا خطًا أو إثمًا فهو جاهلٌ حتى ينزع منه»، وقال أيضًا هو وعطاء: «الجهالةُ: العمدُ»، رواهنَّ ابنُ أبي حاتم وغيرُه، وقال: ورُوي عن قتادة،



وعمرِو بنِ مرةً، والثوريِّ نحو ذلك.

ورُوي عن مجاهد، والضحاك، قالا: «ليسَ من جهالتِهِ أن لا يعلَمَ حلالاً ولا حرامًا، ولكن من جهالته حينَ دخلَ فيه».

وقال عكرمةُ: «الدنيا كلُّها جهالةٌ».

وعن الحسنِ البصريِّ أنَّه سئلَ عنها فقال: «هم قومٌ لم يعلمُوا ما لهم مما عليهم، قيل له: أرأيت لو كانوا علموا؟ قال: فليخرجُوا منها فإنها جهالةٌ».

ومما يبيِّنُ أنَّ العلمَ يوجبُ الخشيةَ وأنَّ فقدَهُ يستلزمُ فقْدَ الخشيةَ وجوه:

إحداها: أن العلم باللَّه تعالى وما لَهُ من الأسماء والصفات كالكبرياء والعظمة والجبروت، والعزة وغير ذلك يوجب خشيتَه ، وعدم ذلك يستلزم فقْد هذه الخشية ، وبهذا فسر الآية ابن عباس، فقال: «يريد إنما يخافني مَن علم جبروتي، وعزَّتي، وجلالي، وسلْطاني»، ويشهد لهذا قول النبي على النبي المناع النبي العلمكم باللَّه وأشد كم له خشية (١) وكذلك قوله على الترمذي وابن ما أعلم فضحكتُم قليلاً ولبكيتُم كثيراً» (١) وفي «المسند» وكتاب الترمذي وابن ماجه (١) من حديث أبي ذر عن النبي على النبي على قال : «إني أرى ما لا ترون وأسمع ما لا تسمعون، إن السماء أطّت وحُق لها أن تنط، ليس فيها موضع أربع أصابع إلا وملك واضع جبهته ساجد للَّه عز وجل واللَّه لو تعلمون ما أعلم لضحكتُم قليلاً ولبكيتُم كثيراً، وما تلذذتُم بالنساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز كثيراً، وما تلذذتُم بالنساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز كشيراً، وما تلذذتُم بالنساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز الله عن الله عن الله عن النساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز الله عن الله عن السماء الله عن الله عن الله عن النساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن اله السماء الله عن الله عن

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧/ ٢)، ومسلم (١٢٩/٤) من حديث أنس بن مالك رُطُّك .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ٤٢ \_ ٤٣ \_ ٤٩ \_ ٨٦)، (٦/ ٦٨ \_ ٦٩)، (٧/ ٥٥)، (٨/ ١٦٠)، ومسلم (٣/ ٢٧) من حديث عائشة ظهيع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (١٧٣/٥)، والترمذي (٢٣١٢)، وابن ماجه (٤١٩٠).

وجلَّ»، وقال الترمذيُّ: حسنٌ غريبٌ.

قال: ويُروى عن أبي ذر موقوقًا وذكر أبو نعيم وغيرُه بالإسناد عن ابنِ عباسٍ، أنه قالَ للنفرِ الذين كانوا يختصمون ويتمارون: «أو ما علمتُم أنَّ للَّه عبادًا أصمتَ مَ خشيةُ اللَّه من غير بكم ولا عَيِّ، وإنهم لَهُمُ العلماءُ والفصحاءُ والطلقاءُ والنبلاءُ، العلماءُ بأيامِ اللَّه غيرَ أنهم إذا تذكّروا عظمةَ اللَّه طاشت لذلك عقولُهم، وانكسرت قلوبُهم، وانقطعت ألسنتُهم، حتَّى إذا استفاقُوا من ذلك، تسارعُوا إلى اللَّه عزَّ وجلَّ بالأعمال الزكيَّة، يعدون أنفسهم مع المفرطين، وإنهم لأكياسٌ أقوياءُ مع الظالمينَ والخاطئين، وإنهم لأبرارٌ برءاءُ، إلا أنهم لا يستكثرون إلا الكثير، ولا يرضون له بالقليل، ولا يدلون عليه بالأعمال هم حيثُ ما لقيتموهُم مهتمُّونَ مشفقونَ وجلُونَ يدلون عليه بالأعمال هم حيثُ ما لقيتموهُم مهتمُّونَ مشفقونَ وجلُونَ خائفون».

وروى ابن أبي الدنيا أثراً عن زناد بن أبي حبيب أنه بلغه: «أن من حملة العرس من سال من عينه أمثال الأنهار من البكاء فإذا رفع رأسه قال: سبحانك ما تُخشى حق خشيتك، قال تعالى ذكره: لكن الذين يحلفون باسمي كاذبين لا يعلمون ذلك».

وعن يزيد الرقاشيِّ قالَ: "إن للَّه تبارك وتعالى ملائكةً حول العرش، تجري أعينهم مثلَ الأنهار إلى يومِ القيامة، يميدونَ كأنَّهم ينفضهم الريحُ من خشية اللَّه، فيقول الربُّ عزَّ وجلَّ: يا ملائكتي، ما الذي يُخيفكُم وأنتم عنْدي؟ فيقولون: يا ربِّ، لو أنَّ أهلَ الأرضِ اطَّلعوا من عزَّتك وعظمتك على ما اطَّلعنا عليها، ما أساغوا طعامًا ولا شرابًا، ولا انبسطُوا في فُرُشِهِم، والخرجُوا إلى الصَّحاري يخورونَ كما تخورُ البقرُ». ومثل هذا كثيرٌ جدًّا،



والمقصود أنَّ العلمَ باللَّهِ وأسمائهِ وصفاتِهِ وأفعالِهِ منْ قدرِه، وخلقه، والتفكيرَ في عجائبِ آياتِهِ المسموعةِ المتلوةِ، وآياتِهِ المشاهدةِ المرئيةِ من عجائبِ مصنوعاتِه، وحكم مبتدعاتِه ونحو ذلك مما يوجبُ خشيتَهُ وإجلالَهُ، ويمنعُ من ارتكابِ نهيه، والتفريط في أوامرِه؛ هو أصلُ العلمِ النافع، ولهذا قال طائفةٌ من السلف لعمر بنِ عبدِ العزيزِ وسفيان بن عيينةً: «أعجبُ الأشياءِ قلبٌ عَرَفَ ربَّه ثمَّ عصاهُ».

وقال بشرُ بنُ الحارثِ: «لو يفكرُ الناسُ في عظمةِ اللَّهِ لما عصوا اللَّه» وفي هذا المعنى يقولُ الشاعرُ:

فواعجبًا كيف يُعصى الإله به وكيف يجحدُه الجاحد وللَّه في كلِّ تحـــريكة وتسكينة أبداً شـــاهد وفي كللِّ شيءٍ له آيةٌ تدلُّ على أنَّه واحسل الوجه الثاني: أنَّ العلمَ بتفاصيلِ أمرِ اللَّهِ ونهيه، والتصديقَ الجازمَ بذلك، ومما يترتبُ عليه من الوعـدِ والوعيدِ والثوابِ والعقابِ، مع تيـقنِ مراقبةِ اللَّهِ واطِّلاعهِ، ومشاهدَتِهِ، ومقتِهِ لعاصِيهِ وحضورِ الكرامِ الكاتبينَ، كلُّ هذا يوجبُ الخشـيةَ، وفـعلَ المأمورِ وتركَ المحظورِ، وإنَّمــا يمنعُ الخشــيةَ ويوجبُ الوقوع في المحظورات الغفلة عن استحضار هذه الأمور، والغفلة من أضداد العلم، والغفلةُ والشهوةُ أصلُ الشرِّ، قال تعالى: ﴿ وَلا تُطعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذَكْرَنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ [الكهف:٢٨]، والشهوةُ وحـدُها، لا يستقلُّ بفعلِ السيئاتِ إلا مع الجهلِ، فإنَّ صاحبَ الهوى لو استحضرَ هذه الأمورَ المذكورةَ وكانتْ موجودةً في ذكرِه، لأوجبتْ له الخـشيةَ القامعةَ لهواهُ، ولكنَّ غفلتَه عنها مما يوجب منقص إيمانه الذي أصله التصديق الجارم المترتب على

التصور التام، ولهذا كان ذكرُ اللَّه وتوحيدُه والثناءُ عليه يزيدُ الإيمانَ، والغفلةُ والإعراضُ عن ذلك يضعفُهُ وينقصُهُ، كما كان يقولُ منْ يقولُ من الصحابة: «اجلسُوا بنا نؤمنُ ساعة».

وفي الأثرِ المشهورِ عن حماد بنِ سلمة عن أبي جعفر الخطمي عن جده عمير بن حبيب وكان من الصحابة، قال: «الإيمانُ يزيدُ وينقصُ قيلَ: وما زيادتُهُ ونقصانُهُ عَال: إذا ذكرنا اللَّهَ ووحَدْناه وسبَّحْنَاه، فتلك زيادتُه، وإذا غفلنا ونسينا، فذلك نقصانه .

وفي مسندي الإمام أحمد والبزار (١) من حديث أبي هريرة أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ الله إلا اللَّه؟ قال: «قولُوا: لا إلا اللَّه».

ولهذا كان الصحيح المشهور عن الإمام أحمد الذي عليه أكثر أصحابه وأكثر علماء السنة من جميع الطوائف؛ أنَّ ما في القلب من التصديق والمعرفة يقبل الزيادة والنقصان، فالمؤمن يحتاج دائماً كلَّ وقت إلى تجديد إيمانه وتقوية يقينه، وطلب الزيادة في معارفه، والحذر من أسباب الشك والريب والشبهة، ومن هنا يُعلم معنى قول النبي على النبي على الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن "(۱) يسرق السارق حين يسرق أله عليه ومقته له مع ما توعده فإنه لو كان مستحضراً في تلك الحال لاطلاع الله عليه ومقته له مع ما توعده الله به من العقاب المجمل والمفصل استحضاراً تامًا لامتنع منه بعد ذلك وقوع هذا المحظور وإنما وقع فيما وقع فيه لضعف إيمانه ونقصه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٢/ ٣٥٩)، والبزار (٦٦٤ ـ كشف الأستار).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.



الوجهُ الثالث: أنَّ تصورَ حقيقة المخوف يوجبُ الهربَ منه، وتصورَ حقيقة المحبوبِ توجبُ طلبَهُ فإذا لم يهربْ منْ هذا ولم يطلبْ هذا دلَّ على أنَّ تصورَهُ لَذلك ليسَ تامَّا، وإن كانَ قد يصور الخبر عنه، وتصورُ الخبرِ وتصديقه وحفظُ حروفه غيرُ تصورُ المخبَر به فإذا أخبر بما هو محبوبٌ أو مكروهٌ له، ولم يكذِّبِ الخبر بل عرف صدقهُ لكن قلبه مشغولٌ بأمور أخرى عن تصورِ ما أخبر به، فهذا لا يتحركُ للهرب ولا للطلب، في الأثر المعروف عن الحسن وروي مرسلاً عن النبيِّ عَلَيْلَةٌ: «العلمُ علمان، فعلمٌ في القلب، فذاك العلمُ النافعُ، وعلمٌ على اللسانِ، فذاك حجةُ اللَّه على ابنِ آدم» (١).

الوجه الرابع: أنَّ كثيرًا من الذنوب قد يكونُ سببُ وقوعه جهلَ فاعله بحقيقة قبحه وبُغض اللَّه له وتفاصيل الوعيـد عليه وإنْ كانَ عالمًا بأصل تحريمه وقبحه لكنَّه يكونُ جاهـ لا بما وردَ فيه من التغليظ والتشديد ونهـ اية القبح، فـ جهلُه بذلكَ هو الذي جرَّأَهُ عليه وأوقعه فيه، ولو كان عالمًا بحقيقة قبحه لأوجبَ ذلك العلمُ تركه خسيةً من عقابه، ولهذا كان القولُ الصحيحُ الذي عليه السلفُ وأئمةُ السنةِ أنه يصحُّ التوبةُ من بعضِ الذنوبِ دون بعضِ خـلافًا لبعض المعتزلة، فإنَّ أحدَ الذنبين قد يَعلمُ قبحَه فيتـوبُ منه ويستهينُ بالآخرِ لجهله بقبحه وحقيقة مرتبته فلا يقلع عنه، ولذلك قد يقهره هواه ويغلبه في أحدهما دون الآخر فيقلعُ عما لم يغلبُه هواه دون ما غلبه فيه هواهُ، ولا يقالُ لو كانت الخشية عندَهُ موجودةً لأقلع عن الجميع، لأن أصلَ الخشية عنده موجـودةٌ؛ ولكنها غـيرُ تامة،وسـبب نقصـهـا إمـا نقـصُ علمه، وإمـا غلبةُ هواه، فتبعُّضُ توبِتِه نشأ من كونِ المقتضِي للتوبةِ من أحدِ الذنبين أقوى من المقتضي للتوبية من الآخر، أو كونِ المانع من التوبية من أحدِهما أشدُّ من (١) أخـرجه: ابن أبي شــيبــة (٧/ ٨٢)، وذكره ابن الجــوزي في «العلل المتناهيـــة» (١/ ٨٣) ووهَّاه.

المانع من الآخر.

الخامس: أنَّ كلَّ ما علمَ عِلمًا تامًّا جازِمًا بأنَّ فعلَ شيئًا يضرُّه ضررًا راجحًا لم يفعلُه، فإنَّ هذا خاصة العاقلِ، فإنَّ نفسه تنصرفُ عمَّا يعلمُ رجحانَ ضرره بالطبع، فإنَّ اللَّه جعلَ في النفس حبًّا لما ينفعُها وبغْضًا لما يضرُّها، فلا يفعلُ ما يجزم بأنه يضرُّها ضررًا راجحًا، ولا يقع ُ ذلك إلا مَعَ ضعيف العقلِ؛ فإنَّ السقوطَ مَنْ موضع عال، أو في نهر مغرق، والمرورَ تحت حائط يُخشى سقوطُه، ودخول نار متأجّجة، ورمي المال في البحر، ونحو ذلك، لا يفعلهُ من هو تامُّ العقل لعلمه بأن هذا ضررٌ ولا منفعة فيه، وإنما يفعلُه من لم يعلمْ ضررهُ كالصبيِّ، والمجنون، والسّاهي، والغافلِ، وأمّا العاقلُ فلا يُقدمُ على ما يضرهُ مع علمه بما فيه من الضرر إلا لظنّه أنَّ منفعتهُ راجحةٌ إمّا بأن يجزمَ بأن ضررهُ مرجوحٌ، أو يظنُّ أن خيرهُ راجحٌ، كالذي يركبُ البحرَ ويسافرُ الأسفارَ الخطرةَ للربح فإنه لو جزمَ بأنه يغرقُ أو يخسرُ لما فعلَ ذلكَ وإنَّما أقدمَ عليه لترجيحِ السلامةِ عندَهُ والربح، وإن كانَ قد يكونُ مخطئًا في هذا الظنِّ.

وكذلك الزاني والسارقُ ونحوُهما، لو حصلَ لهم جزمٌ بإقامةِ الحدودِ عليهم من الرجم والقطع ونحو ذلك، لم يقدموا على ذلك، فإذا عُلم هذا فأصلُ ما يوقعُ الناسَ في السيئاتِ الجهلُ وعدمُ العلم بأنها تضرُّهم ضررا راجحًا، أو ظنُّ أنها تنفعُهم نفعاً راجحًا، وذلك كلُّه جهلٌ إما بسيطٌ وإمَّا مركبٌ، ولهذا يسمَّى حالُ فعلِ السيئاتِ الجاهلية، فإن صاحبَها في حال جاهلية، ولهذا كانَ الشيطانُ يزيِّنُ السيئاتِ ويأمرُ بها، ويذكرُ ما فيها من جاهلية، ولهذا كانَ الشيطانُ يزيِّنُ السيئاتِ ويأمرُ بها، ويذكرُ ما فيها من المحاسنِ التي يُظنُّ أنها منافعُ لا مضار كما أخبرَ اللَّهُ عنه في قصة آدمَ أنه ﴿ يَا لَكُ اللّهُ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لاَ يَلْكَ اللّهُ عَنْهُ فَلَكُ اللّهُ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكٍ لاَّ يَلْكَ اللّهُ عَنْهُ فَلَكُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكٍ لاَّ يَلْكُ اللّهُ فَاكلا مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُما ﴾



[طه: ١٢] قال: ﴿ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجْرَةِ إِلاَّ أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْخَالِدِينَ ﴾ [الإعراب: ٢]، وقال تعالى ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِينَ ﴿ آَنَ ﴾ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ النسبيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْتَدُونَ ﴾ فَهُو لَهُ قَرِينَ ﴿ آَنَ وَقال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا ﴾ [ناطر: ٨]، وقال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا ﴾ [ناطر: ٨]، وقال ذَيْنَ لِكُلِّ أُمَّةً عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِم مَّرْجِعُهُمْ فَيُنبِّعُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الإنعام: ٨٠] وتزيينُ أعمالِهم يكونُ بواسطة الملائكة والأنبياء والمؤمنينَ للخيرِ، وتزيينُ شياطينِ الإنسِ والجنِّ للشَّرِ، وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ زَيِّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلادِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيلْسِلُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ ﴾ [الإنعام: ١٣٧].

ومثلُ هذا كثيرٌ فالفاعلُ للذنب لو جزمَ بأنه يحصلُ له به الضررُ الراجحُ لم يفعلْه، لكنه يزينُ له ما فيه من اللذةِ التي يظنُّ أنها مصلحة، ولا يجزمُ بوقوع عقوبته، بل يرجو العفوَ بحسنات أو توبة أو بعفو اللَّه ونحو ذلك، وهذا كلُّه من اتباع الظنِّ وما تهوى الأنفسُ، ولو كان له علمٌ كاملٌ لعرفَ به رجحانَ ضررِ السيئة، فأوجبَ له ذلك الخشيةَ المانعة له من مواقعتِها، ونبينُ هذا بـ :

الوجه السادس: وهو أن لَذَّاتِ الذنوبِ لا نسبة لها إلى ما فيها من الآلامِ والمفاسد البتة فإنَّ لذاتها سريعة الانقضاء وعقوباتها وآلامها أضعاف ذلك ولهذا قيل: "إن الصبر على المعاصي أهون من الصبر على عذاب اللَّه» وقيل: «ربَّ شهوة ساعة أورثت حزنًا طويلاً» وما في الذنوب من اللذات كما في الطعام الطيب المسموم من اللذة، فهي مغمورة بما فيه من المفسدة ومؤثر لذة النب كمؤثر لذة الطعام المسموم الذي فيه من السموم ما يمرض أو يقتل ومن هاهنًا يُعلم أنه لا يُؤثر لذات الذنوب إلا من هو جاهل بحقيقة عواقبها، كما لا يؤثر أكل الطعام المسموم للذّته إلا من هو جاهل بحقيقة عواقبها، كما ورجاؤه التخلص من شرها بتوبة أو عفو أو غير ذلك كرجاء آكل الطعام ورجاؤه التخلص من شرها بتوبة أو عفو أو غير ذلك كرجاء آكل الطعام

المسموم الطيب للخلاص من شرِّ سُمِّه بعلاج أو غيره، وهو في غاية الحمق والجهل، فقد لا يتمكن من التخلص منه بالكلية، فيقتله سمُّه، وقد لا يتخلص منه تخلصاً تامًّا فيطول مرضه، وكذلك المذنب قد لا يتمكن من التوبة، فإنَّ من وقع في ذنب تجراً عليه عمره وهان عليه خوض الذنوب وعسراً عليه الخلاص منها ولهذا قيل: «من عقوبة الذنب: الذنب بعده)».

وقد دلَّ على ذلك القرآنُ في غيرِ موضع، وإذا قُدرَ أنه تابَ منه فقد لا يتمكن من التوبة النصوح الخالصة التي تمحو أثره بالكلية، وإنْ قدِّر أنه تمكن من ذلك، فلا يقاوم اللذة الحاصلة بالمعصية ما في التوبة النصوح المشتملة على النَّدم والحزن والحوف والبكاء وتجشم الأعمال الصالحة، من الألم والمشقة، ولهذا قال الحسن: «ترك الذنب أيسر من طلب التوبة» ويكفي المذنب ما فاته في حال اشتغاله بالذنوب من الأعمال الصالحة التي كان يمكنه تحصيل الدرجات بها.

وقد اختلف الناس في التائب، هل يمكن عوده إلى ما كان عليه قبل المعصية؟ على قولين معروفين، والقول بأنه لا يمكن عوده إلى ما كان عليه قول أبي سليمان الدراني وغيره، وكذلك اختلفوا في التوبة إذا استكملت شروطها، هل يُجزم بقبولها؟ على قولين: فالقاضي أبو بكر وغيره من المتكلمين على أنّه لا يُجزم بذلك، ولكن أكثر أهل السنة والمعتزلة وغيرهم على أنه يقطع بقبولها، وإنْ قُدِّر أنه عفي عنه من غير توبة فإنْ كان ذلك بسبب أمر مكفر عنه كالمصائب الدنيوية، وفتنة القبر، وأهوال البرزخ، وأهوال البرزخ، وأهوال المور من المور من المور من المور من المعتفي من اللذة.

وإنْ عُفِيَ عنه بغيرِ سببٍ من هذه الأسباب المكفرةِ ونحوِها، فإنه لابَّد أن



يلحقَهُ عقوباتٌ كثيرةٌ منها: ما فاتَهُ من ثوابِ المحسنين، فإن اللَّه تعالى وإن عفا عن المذنبِ فلا يجعلْه كالذين آمنوا وعملوا الصالحات، كما قال تعالى: ﴿أَمْ حَسبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيْعَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَاتِ سَوَاءً مَّحْياهُمْ وَمَماتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ [الجائية:٢١] وقال: ﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ [ص:٢٨].

ولهذا قالَ بعض السلف: عُدّ أن المسيء قد عُفِي عنه، أليس قدْ فاته ثواب المحسنين؟ ولولا أنَّ اللَّه تعالى رضَّى أهل الجنة كلَّهم بما حصل لهم من المنازل لتقطعت أصحاب اليمين حسرات ما فاتهم من منازل المقربين مع المنازل لتقطعت أصحاب اليمين حسرات ما فاتهم العالية، وقد جاء في إمكان مشاركتهم لهم في أعمالهم التي نالوا بها منازلهم العالية، وقد جاء في الأحاديث والآثار أنهم يقولون: ألم نكن مع هؤلاء في الدنيا؟ فيقال: كنتُم تفطرون، وكانوا يصومون، وكنتم تبخلون، وكانوا ينفقون، ونحو ذلك.

وكذلك جاء: «أنَّ الرجل من أهلِ عليين ليخرجُ فيسيرُ في ملكه فما تبقى خيمةٌ من خيم الجنة إلا دخلَها من ضوء وجهه، فيستبشرون بريحه فيقولون: واهاً لهذه الريح، هذا رجلٌ من أهلِ عليين قد خرج يسيرُ في ملكه». هذا قد رُوي من حديث ابن مسعود مرفوعاً (١)، ورُوي من كلام كعب.

ومنها: ما يلحقه من الخجلِ والحياءِ من الله عز وجل عند عرضه عليه، وتقريره بأعماله، وربما كان ذلك أصعب عليه من دخول النار ابتداءً، وقد أخبر بذلك بعض للمحتضرين في زمان السلف عند احتضاره وكان أُغمي عليه حتى ظُنَ أنه مات، ثم أفاق فأخبر بذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٥٨٩/٤) وهو جزء من حديث طويل.

وجاء تصديقُ ذلكَ في الأحاديث والآثار كما روى عبدُ اللَّه بنُ الإمام أحمـدَ في كتـابِ «الزهدِ» بإسناده عن أبي هريرةَ وَلِينَ قال: «يُدُنِّ اللَّه عزَّ ا وجلَّ العبدَ يومَ القيامة، فيضعُ عليـه كنفَهُ، فيسترُهُ من الخلائق كلِّها، ويدفعُ إليه كـتابَهُ في ذلـكَ الستر، فـيقـولُ: اقرأْ يا ابنَ آدمَ كـتابَكَ، قـال: فيـمرُّ بالحسنة، فيبيضُ لها وجْهُه ويُسَرُّ بـها قلبُهُ قال: فيقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: أتعرفُ يا عبدي؟ فيقولُ: نعم، يا ربِّ أعرفُ، فيقول: إنى قد قبلتُها منك، قال: فيخرُّ للَّه ساجدًا، قال: فيقول اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ارفع رأسك يا ابنَ آدمَ وعُدْ في كتابكَ، قال: فيمرُّ بالسيئة فيسودُّ لها وجْهُه، ويوجلُ منها قلبُه وترتعدُ منها فرائصُه، ويأخذه من الحياء من ربه ما لا يعملُه غيرُهُ، قال: فيقولُ اللَّه عزَّ وجلَّ: أتعرفُ يا عبدي؟ قال: فيقولُ: نعم، يا ربِّ أعرفُ، قال: فيقول: إنى قد غفرتُها لك؟ قال: فلا يزالُ حسنةٌ تُقبلُ فيسجدُ، وسيئةٌ تُغفرُ فيسجدُ، فلا ترى الخلائقُ منه إلا السجودَ، قال: حتى تنادي الخلائقُ بعضَها بعضًا: طوبي لهذا العبد الذي لم يعص اللَّهَ قط، ولا يدرونَ ما قد لقي فيما بينه وبين اللَّه عزَّ وجلَّ».

ومما قد وقفه عليه ورُوي معنى ذلك عن أبي موسى، وعبد الله بن سلام، وغيرهما، ويشهد لهذا حديث عبد الله بن عمر الثابت في «الصحيح» (١) حديث النجوى \_ أن النبي عليه قال: «إذا كان يوم القيامة دعا الله بعبده فيضع عليه كنفه فيقول: ألم تعمل يوم كذا وكذا ذنب كذا وكذا؟ فيقول: بلى يا ربّ، فيقول: فإني قد سترتُها عليك في الدنيا وغفرت ذلك لك اليوم» وهذا كله في حق من يريد الله أن يعفو عنه ويغفر له فما الظن بغيره، ولهذا في «مراسيل الحسن» عن النبي أن يعفو عنه ويغفر له فما الظن بغيره، ولهذا في «مراسيل الحسن» عن النبي ال

وَلَهِذَا كَانَ أَشْهِرُ القولِينِ أَنَّ هِذَا الْحَكَمَ عَامٌ فِي حَقِّ التائبِ وغيرِه، وقد ذكرَهُ ولهذا كَانَ أشهرُ القولينِ أَنَّ هذا الْحَكَمَ عَامٌ في حَقِّ التائبِ وغيرِه، وقد ذكرَهُ أبو سليمانَ الدمشقيُّ عَن أكثرِ العلماء، واحتجُّوا بعموم هذه الأحاديث مع قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَا لَهَذَا الْكَتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرةً وَلا كَبِيرةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا ﴾ [الكهف: ٩٤]، وقد نُقِلَ ذلك صريحًا عن غير واحد من السلف كالحسن البصريِّ وبلال بن سعد - حكيم أهلِ الشام - كما روى ابنُ أبي الدنيا، وابنُ المنادي وغيرُهُما عن الحسن: «أنه سئل عن الرجلِ يذنبُ أبي الدنيا، وابنُ المنادي وغيرُهُما عن الحسن: «أنه سئل عن الرجلِ يذنبُ ثم يتوبُ هل يُمحى من صحيفته؟ قال: لا، دون أن يوقفه عليه ثم يسألهُ عنه أنه في رواية ابنِ المنادي وغيرُه: «شم بكى الحسنُ، وقال: لو لم تبك عنه» ثم في رواية ابنِ المنادي وغيرُه: «شم بكى الحسنُ، وقال: لو لم تبك الأحياءُ من ذلك المقامِ لكانَ يحقُّ لنا أن نبكي فنظيلَ البكاءَ».

وذكرَ ابنُ أبي الدنيا عنْ بعضِ السلفِ أنه قال: «ما يمرُّ عليَّ أشدُّ من الحياءِ من اللَّه عزَّ وجلَّ».

وفي الأثرِ المعروف الذي رواه أبو نعيم وغيره عن علقمة بنِ مرثد: «أنَّ الأسود بنَ يزيد لما احتُضر بكى، فقيل له: ما هذا الجزع عنال: ما لي لا أجزع ومن أحق بذلك مني، والله لو أُتيت بالمغفرة من الله عز وجل، لهمني الحياء منه مما قد صنعته، إنَّ الرجل ليكون بينه وبين الرجلِ الذنب الصغير فيعفو عنه فلا يزال مستَحِيًا منه».

ومن هذا قولُ الفضيلِ بنِ عياضٍ: «بالموقفِ واسوءتاهُ منكَ وإنْ عفوتَ».

المقصود هنا أن آلام الذنوب ومشاقَّها وشداتها التي تزيدُ على لذاتها أضعافًا مضاعفةً، لا يتخلفُ عن صاحبها، لا مع توبة ولا عفو، فكيف إذا لم يُوجدُ واحدٌ منهما، ويتضحُ هذا بما نذكرُهُ في الوجه السابع.

الوجه السابع: وهو أن المقْدمَ على مواقعة المحظور إنما أوجب إقدامَهُ عليه ما فـيه من اللذة الحـاصلة له به، فظنَّ أنَّه يحـصلُ له لذتُهُ العـاجلةُ، ورجَى أنْ يتخلصَ من تبعيّه بسبب من الأسباب ولـ و بالعفو المجرد فينالُ به لذةً ولا يلحقُهُ به مضرةٌ، وهذا من أعظم الجهلِ، والأمر تجلس(١) باطنه، فإن الذنوبَ تتبعُها ولابدُّ من الهـمومِ والآلامِ وضيقِ الصدرِ والنكدِ، وظلمـةِ القلبِ، وقسوتِه أضعافُ أضعافُ ما فيها منَ اللذة، ويفوتُ بها من حلاوة الطاعات، وأنوارِ الإيمانِ، وسرورِ القلبِ ببهجةِ الحقائقِ والمعارف، ما لا يُوازي الذرةَ منه جميعُ لذَّاتِ الدنيا، فيحصلُ لصاحب المعـصية العيشةُ الضنكُ، وتفوتُهُ الحياةُ الطيبةُ، فينعكسُ قصدُهُ بارتكاب المعصية، فإنَّ اللَّهَ ضمنَ لأهل الطاعة الحياةَ الطيبةَ، ولأهل المعصية العيشةَ الضنكَ، قالَ تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه:١٢٤] وقال: ﴿وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلكَ وَلَكنُّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الطور:٤٧] وقال: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ الْعَذَابِ الأَدْنَىٰ دُونَ الْعَذَاب الْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [السجدة:٢١] وقال في أهلِ الطاعةِ: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنشَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل:٩٧].

قال الحسنُ وغيرُهُ من السلف: «لنرزقنَّه عبادةً يجدُ حلاوتَها في قلبه». ومن فسَّرها بالقناعة، فهو صحيحٌ أيضًا، ومن أنواع الحياة الطيبة الرِّضَى بالمعيشة فإنَّ الرِّضى، كما قال عبدُ الواحد بنُ زيد: «جنةُ الدنيا ومستراحُ العابدين»، وقال تعالى: ﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمتَعْكُم مَّتَاعًا حَسنًا إِلَىٰ أَجَلٍ مُسمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضْلٍ فَضْلَهُ ﴾ [هود: ٢].

<sup>(</sup>١) هكذا في المطبوع، ولعلها: «تُحِسُّ».



وقال: ﴿ فَآتَاهُمُ اللَّهُ ثُوابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثُوابِ الآخِرَةِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسنِينَ ﴾ [آل عمراد: ١٤٨].

كما قال عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَآتَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الطَّاعِينَ ﴾ [النحل:١٢٣] ومثلُ هذا كثيرٌ في القرآن، فما في الطاعة من اللذة والسرور والابتهاج والطمأنينة وقرة العين؛ أمرٌ ثابتٌ بالنصوص المستفيضة وهو مشهودٌ محسوسٌ يدركُهُ بالذوقِ والوجد مَنْ حصل له ولا يمكنُ التعبيرُ بالكلامِ عن حقيقته، والآثارُ عن السلف والمشايخ العارفينَ في هذا الباب كثيرةٌ موجودةٌ حتَّى كان بعضُ السلف يقولُ: لو يعلمُ الملوكُ وأبناءُ الملوكِ ما نحنُ فيه لجالدُونا عليه بالسيوف».

وقال آخرُ: «لو علموا ما نحن فيه لقتلُونا ودخلوا فيه».

وقال أبو سليمانَ: «أهلُ الليلِ في ليلهم ألذُّ من أهلِ اللهو في لهوهم، ولولا الليلُ ما أحببتُ البقاءَ في الدُّنيا».

وقال: «إنه ليمرُّ على القلبِ أوقاتٌ يضحكُ فيها ضحِكًا».

وقال ابنُ المباركِ وغيرُهُ: «مساكينُ أهلِ الدنيا خرجُوا منها ولم يذوقوا أطيبَ ما فيها، قيل: ما أطيب ما فيها؟ قال: معرفةُ اللَّه».

وقال آخرُ: «أوجدني اللَّه قلبًا طيبًا حتى قلتُ: إن كان أهلُ الجنةِ في مثلِ هذا فإنَّهم في عيشٍ طيبٍ».

وقال مالكُ بنُ دينار: «ما تنعمَ المتنعمونَ بمثل ذكر اللَّه».

وهذا بابٌ واسعٌ جدًّا، والمعاصي تقطعُ هذه الموادَّ، وتغلقُ أبوابَ هذه الجنةِ المعجلةِ، وتفتحُ أبوابَ الجحيمِ العاجلةِ من الهمِّ والغمِّ، والضيقِ والحزنِ

والتكدرِ وقســوةِ القلبِ وظلمتِــهِ وبعدِهِ عن الربِّ ــ عزَّ وجلَّ ــ وعن مــواهبِهِ السَّنيَّة الخاصةِ بأهلِ التقوى.

كما ذكر ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن علي تطفي قال: «جزاءُ المعصيةِ الوهنُ في العبادةِ، والضيقُ في المعيشةِ، والتعسُ في اللذة؛ قبل: وما التعسُ في اللذة؟ قال: لا ينالُ شهوةً حلالاً، إلا جاءَه ما يبغّضُهُ إيّاها».

وعن الحسنِ قال: «العملُ بالحسنةِ نورٌ في القلبِ وقوةٌ في البدنِ، والعملُ بالسيئةِ ظلمةٌ في القلب ووهن في البدن».

وروى ابن المنادي وغيرة عن الحسن، قال: «إن للحسنة ثوابًا في الدنيا وثوابًا في الآخرة، فثواب وثوابًا في الآخرة، وإن للسيئة ثوابًا في الدنيا، وثوابًا في الآخرة، فثواب الحسنة في الدنيا البصر في الدين، والنور في القلب، والقوة في البدن مع صحبة حسنة جميلة، وثوابها في الآخرة رضوان اللَّه عز وجل وثواب السيئة في الدنيا العمى في الدنيا، والظلمة في القلب، والوهن في البدن مع عقوبات ونقمات، وثوابها في الآخرة سخط اللَّه عز وجل والنار».

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن مالكِ بن دينار، قال: "إن للَّه عـقوبات فتعاهدُوهنَّ من أنفسكم في القُلوبِ والأبدانِ: ضنكٌ في المعيشةِ، ووهنٌ في العبادةِ، وسخطٌ في الرزقِ».

وعنه أنه قال: «ما ضُرِبَ عبدٌ بعقوبةٍ أعظمُ من قسوةِ القلبِ».

ومثلُ هذا كثيرٌ جداً، وحاصلُ الأمر ما قاله قتادةُ وغيرُهُ من السلف: «إن اللَّهَ لم يأمرُ العبادَ بما أمرَهُم به لحاجتِ إليه، ولا نهاهُم عماً نهاهُم عنه بخلاً به، بل أمرهُم بما فيه صلاحُهم، ونهاهُم عماً فيه فسادُهُم، وهذا هو الذي



عليه المحققون من الفقهاء من أصحابِنا وغيرُهُم، كالقاضي أبي يَعْلَى وغيرِه، وإن كان بينهم في جوازِ وقوعِ خلافِ ذلكَ عقلاً نزاعٌ مبنيٌّ على أن العقلَ هل له مدخلٌ في التحسينِ والتقبيح أم لا؟

وكشيرٌ منهم كأبي الحسنِ التميمي وأبي الخطابِ على أنَّ ذلك لا يجوزُ عقُلًا أيضًا وأما منْ قال بوقوعِ مثلِ ذلك شرعًا فقولُهُ شاذٌ مردودٌ.

والصوابُ: أنَّ ما أمرَ اللَّهُ به عبادَهُ فهـ و عينُ صلاحِهِم وفلاحِهِم في دنياهُم وآخرتهم، فإنَّ نفسَ الإيمان باللَّه ومعرفته وتوحيده وعبادته ومحبته وإجلاله وخشيتهِ وذكره وشكرِه؛ هو غذاءُ القلوب وقوتُها وصلاحُها وقوامُها، فلا صلاحَ للنفوس، ولا قرةَ للعيـون ولا طمأنينةَ، ولا نعيمَ للأرواح ولا لذةَ لها في الدنيا على الحقيقة، إلا بذلك، فحاجتُها إلى ذلك أعظم من حاجة الأبدانِ إلى الطعام والشرابِ والنَّفَسِ، بكثيرِ، فإنَّ حقيـقةَ العبدِ وخاصيتهِ هي قلبُه وروحُـهُ ولا صلاحَ له إلا بتألهه لإلهـه الحقّ الذي لا إله إلا هو، ومتى فقدَ ذلكَ هلكَ وفسـدَ، ولم يصلحْهُ بعد ذلك شيءٌ البتة، وكذلكَ ما حرَّمه اللَّهُ على عبادِهِ وهو عينُ فسادِهِم وضررِهم في دينهِم ودنياهم، ولهذا حرَّم عليهم ما يصدُّهم عن ذكرِهِ وعبادتِهِ كما حرَّم الخمـرَ والميسرَ، وبيَّن أنه يصدُّ عن ذكره وعن الصلاة مع مفاسدَ أُخرَ ذكرَها فيهما، وكذلك سائرُ ما حرَّمه اللَّه فإنَّ فيه مضرةً لعبادِهِ في دينهم ودنياهم وآخرتِهِم، كما ذكر ذلك السلفُ، وإذا تبيَّن هذا وعُلمَ أنَّ صلاحَ العباد ومنافعهم ولذاتهم في امتثال ما أمرهُم اللَّهُ به، واجـتناب ما نهاهم اللَّهُ عنه تبيَّن أن من طلـبَ حصولَ اللذة والراحة مِنْ فعلِ المحظورِ أو تَرْكُ المأمور، فهو في غاية الجهل والحمق، وتبيَّن أنَّ كلَّ من عصى الـلَّهَ هو جاهلٌ، كمـا قاله السلفُ ودلَّ عليــه القرآنُ كــما



تقدم، ولهذا قال: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢١٦]، وقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لّهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴿ إِنَّهُ وَإِذًا لاَتَيْنَاهُم مِن لَدُنًا أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ إِنَّهُ وَلَهَدَيْنَاهُمْ صَرَاطًا مُسْتَقيمًا ﴾ [النساء:٢٦].

وقال تعالى: ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْك سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السَّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ ببَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلَّمَان منْ أَحَد حَتَّىٰ يَقُولا إِنَّمَا نَحْنُ فَتْنَةٌ فَلا تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُونَ منْهُمَا مَا يُفَرَّقُونَ به بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارَينَ بِه مِنْ أَحَدِ إِلاًّ بإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلْمُوا لَمَن اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فَي الآخرَة منْ خَلاق وَلَبَئْسَ مَا شَرَوْا بِه أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿ يَكُنُّ وَلَوْ أَنَّهُمْ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَمَتُوبَةٌ مَّنْ عند اللَّه خَيْرٌ لَّوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:١٠٣،١٠٢].، فأخبر أنهم علموا أنَّ من اشتراه أي تعوَّضَ به في الدنيا فلا خَلاقَ له في الآخرة ثم قالَ: ﴿ وَلَبَئْسَ مَا شَرَوْا به أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:١٠٢] فيدلُّ هذا على أنَّهم لم يعلموا سوء ما شروًا به أنفسَهُم، وقد اختلفَ المفسرونَ في الجمع بين إثباتِ العلم ونفيه هاهنا، فقالت طائفةٌ منهم: الذين علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاق، هم الشياطينُ الذين يُعلِّمونَ الناسَ السحرَ، والذين قيلَ فيهم: ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ هم الناسُ الذين يتعلمون. قال ابنُ جرير: وهذا القولُ خطأٌ مخالفٌ لإجماع أهل التأويل على أنَّ قولَهُ: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمُوا ﴾ عائدٌ على اليهود الذين اتبعوا ما تتلو الشياطينُ على ملكِ سليمانَ ـ ثم أخبرَ ابنُ جريرِ أنَّ الذين علموا أنه لا خلاقَ لمن اشتراه هم اليهودُ، والذين قيل فيهم: لو كانوا يعلمون، هم الذين يتعلمون من الملكين، وكثيرًا ما يكون فيهم الجهالُ بأمرِ اللَّه ووعده ووعيده، وهذا أيضًا ضعيفٌ فإنَّ



الضمير فيهما عائدٌ إلى واحد، وأيضًا فإنَّ الملكينِ يقولانِ لمن يعلمانِهِ: إنما نحن فتنةٌ فلا تكفر، فقد أعلماه تحريمَه وسوءَ عاقبته.

وقالت طائفة : إنما نفى عنهم العلم بعدما أثبته لانتفاء ثمرته وفائدته، وهو العمل بموجب ومقضتاه ، فلما انتفى عنهم العمل بعلمهم جَعلهم جَهالاً لا يعلمون ، كما يقال : لا عِلْمَ إلا ما نفع وهذا حكاه ابن جرير وغيره ، وحكى الماوردي قولاً بمعناه ، لكنه جعل العمل مضمراً ، وتقديره لو كانوا يعملون بما يعلمون .

وقيل: إنهم علموا أنَّ من اشتراه فلا خلاق له، أي لا نصيب له في الآخرة من الشواب، لكنهم لم يعلموا أنه يستحق عليه العقاب مع حرمانه الثواب، وهذا حكاه الماوردي وغيره، وهو ضعيف أيضًا، فإنَّ الضمير إن عاد الثواب، وهذا حكاه الماوردي وغيره، وهو ضعيف أيضًا، فإنَّ الضمير إن عاد إلى اليهود، فاليهود لا يخفى عليهم تحريم السحر واستحقاق صاحبه العقوبة، وإن عاد إلى الذين يتعلمون من الملكين فالملكان يقولان لهم: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فَتْنَةٌ فَلا تَكْفُر ﴾ والكفر لا يخفى على أحد أن صاحبه يستحق العقوبة، وإن عاد إليهما، وهو الظاهر، فواضح، وأيضًا فإذا علموا أنَّ من اشتراه ما له في الآخرة من خلاق فقد علموا أنه يستحق العقوبة؛ لأنَّ الخلاق: النصيب من الخير، فإذا علم أنه ليس له نصيب في الخير بالكلية فقد علم أن له نصيبًا من الشر، لأنَّ أهل التكليف في الآخرة لا يخلو واحد منهم عن أن يحصل له خير أو شر لا يمكن انتكاله عنهما جميعًا البتة.

وقالت طائفة : علموا أنَّ من اشتراه فلا خلاق له في الآخرة، لكنهم ظنُّوا أنهم ينتفعون به في الدنيا، ولهذا اختاروه وتعوَّضُوا به عن بوارِ الآخرة وشروا به أنفسَهُم، وجهلُوا أنه في الدنيا يضرُّهم أيضًا ولا ينفعُهم، فبئسَ ما

شروا به أنفسهُم لو كانوا يعلمون ذلك، وأنّهم إنما باعُوا أنفسَهم وحظّهم من الآخرة بما يضرّهم في الدنيا أيضًا ولا ينفعهم، وهذا القولُ حكاه الماورديُّ وغيرُهُ، وهو الصحيحُ، فإنّ اللّه تعالى قال: ﴿ وَيَتَعَلّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ ﴾ أي هو في نفس الأمر يضرُّهم ولا ينفعُهم بحال في الدنيا وفي الآخرة، ولكنّهم لم يعلموا ذلك لأنهم لم يُقدمُ موا عليه إلّا لظنّهم أنه ينفعُهم في الدنيا.

ثم قال: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتُراَهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ ﴾ أي قد تيقّنوا أنَّ صاحب السحر لا حظ له في الآخرة، وإنما يختاره لما يرجو من نفعه في الدنيا، وقد يسمُّون ذلك العقل المعيشي أي العقل الذي يعيش به الإنسانُ في الدنيا عيشة طيبة، قال اللَّه تعالى: ﴿ وَلَبِعْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ لُو ْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ الدنيا عيشة طيبة، قال اللَّه تعالى: ﴿ وَلَبِعْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ لُو ْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢٠١]، أي: إنَّ هذا الذي يعوضوا به عن ثواب الآخرة في الدنيا أمر منموم من مضر لا ينفع لو كانوا يعلمون ذلك ثم قال: ﴿ وَلَوْ أَنّهُمْ آمنُوا وَاتّقُوا لَمُثُوبَةٌ مَنْ عِند اللّه خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢٠١]، يعني: أنهم لو اختارُوا لمثوبة من عند الله خير لكان اللَّه يشيبهم على ذلك ما هو خير لهم مما طلبُوه في الدنيا من ثواب الإيمان والتقوق عن الدنيا من ثواب الإيمان والتقوى من الخير الذي هو جلب المنفعة ودفع المضرة ما هو أعظم مما يُحَصِّلُ لهم من الثواب في الآخرة. يُحَصِّلُونَهُ بالسِّحرِ من خير الدنيا مع ما يُدَّخَرُ لهم من الثواب في الآخرة.

والمقصودُ هنا: أن كلَّ من آثرَ معصيةَ اللَّه على طاعتِه ظانًا أنه ينتفعُ بإيثارِ المعصيةِ في الدنيا، فهُو من جنسِ من آثرَ السحرَ ـ الذي ظنَّ أنه ينفعُه في الدنيا ـ على التقوى والإيمان، ولو اتَّقى وآمنَ لكانَ خيرًا له وأرجى لحصولِ مقاصدهِ ومطالبهِ ودفع مضاره ومكروهاتِه، ويشهدُ كذلك أيضًا ما في «مسند



البزار (١) عن حذيفة قال: «قام النبي عن حذيفة قال: هذا رسول ربّ العالمين جبريل على السلام - نفث فأقبلوا إليه فجلسوا، فقال: هذا رسول ربّ العالمين جبريل عليه السلام - نفث في رُوعي: أنّه لا تموت نفس حتّى تستكمل رزقها وإن أبْطأ عليها، فاتقوا اللّه وأجملوا في الطلب ولا يحملنكم استبطاء الرّزق أنْ تأخذوه بمعصية اللّه، فإنّ اللّه لا يُنالُ ما عنده إلا بطاعته».

إذا تبين هذا؛ فقد عُلم أن العلم مستلزم للخشية من هذه الوجوه كُلها، لكن على الوجه الأول يستلزم الخشية العلم بالله وجلاله وعظمته، وهو الذي فسر الآية به جماعة من السلف، كما تقدم ، وعلى الوجوه الأخر تكون الخشية ملازمة للعلم بأوامر الله ونواهيه وأحكامه وشرائعه وأسرار دينه وشرعه وخلقه وقد ره، ولا تنافي بين هذا العلم والعلم بالله؛ فإنهما قد يجتمعان وقد ينفرد أحدهما عن الآخر، وأكمل الأحوال اجتماعه ما جميعا وهي حالة الأنبياء عليهم السلام وخواص الصديقين ومتى اجتمعا كانت الخشية حاصلة من تلك الوجوه كلها، وإن انفرد أحدهما حصل من الخشية بحسب ما حصل من ذلك العلم، والعلماء الكمثل أولو العلم في الحقيقة الذين جمعوا الأمرين.

وقد ذكر الحافظُ أبو أحمد بنُ عدي ً: ثنا أحمدُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ صالحِ بنِ شيخِ بنِ عميرةَ: ثنا إسحاقُ بن الطباع: قال لي إسحاقُ بنُ الطباع: قال لي سفيانُ بن عيينةَ: «عالمٌ باللَّه عالمٌ بالعلم، عالمٌ باللَّه ليس بعالمٍ بالعلم، عالمٌ بالعلم ليس بعالمٍ باللَّه»، قال: قلتُ لإسحاقَ: فهمنيه واشرحه لي، عالمٌ بالعلم ليس بعالمٍ باللَّه»، قال: قلتُ لإسحاقَ: فهمنيه واشرحه لي،

<sup>(</sup>۱) «البحر الزخَّار» (۲۹۱٤)

قال: عالمٌ باللَّه عالمٌ بالعلم، حمادُ بنُ سلمةَ، عالمٌ باللَّه ليس بعالم بالعلم مثل أبي الحجاج العابدِ، عالمٌ بالعلم ليسَ بعالم باللَّه فلانٌ وفلانٌ وذكر بعض الفقهاء.

وروى الثوريُّ عن أبي حيَّان التميمي سَـعيدِ بنِ حيَّانَ عن رجلِ قال: كانَ يُقال : العلماءُ ثلاثةٌ: «فعالمٌ باللَّه ليس عالمًا بأمر اللَّهِ، وعالمٌ بأمرِ اللَّهِ ليس عالمًا باللَّه، وعالمٌ باللَّه عالمٌ بأمر اللَّه».

فالعالمُ باللَّه وبأوامر اللَّه: الذي يخشى اللَّهَ ويعلمُ الحدودَ والفرائضَ.

والعالمُ باللَّه ليس بعالم بأمرِ اللَّه: الذي يـخشى اللَّهَ ولا يعلمُ الحـدودَ والفرائض.

والعالمُ بأمرِ اللَّهِ لـيس بعالم باللَّهَ: الـذي يعلمُ الحدودَ والفـرائضَ، ولا يخشى اللَّهَ عزَّ وجلَّ.

وأما بيانُ أنَّ انتفاءَ الخشيةِ ينتفي مع العلم، فإنَّ العلمَ له موجبٌ ومقتضى، وهو اتَّباعُـهُ والاهتداءُ به وصدَّه الجـهلَ، فإذا انتفتْ فـائدتُهُ ومقتضـاهُ، صارَ حَالُهُ كَحَالُهُ عَنْدَ عَلَمُهُ وَهُو الْجَهُلُ، وقد تقلُّهُ أَنْ الذُّنُوبَ إِنَّمَا تَقُّعُ عَن جهالة، وبيَّنا دلالةَ القرآن على ذلك وتفسير السلف له بذلك، فيلزمُ حينئذ أن ينتفي العلمُ ويثبتُ الجـهلُ عند انتفاء فائدة العلم ومقتـضاهُ وهو اتباعُهُ، ومن هذا البابِ قولُهُ تعالى: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا ﴾ [الفرقان:٦٣] وقولُ النبيِّ ﷺ: «إذا كان أحدُكُم صائمًا فلا يرفث ولا يجهل فإن امرؤٌ شاتَمَه أو قاتَلهُ فليقلْ: إني امرؤٌ صائمٌ "(١) وهذا كما يوصفُ من لا ينتفعُ بسمْعِهِ وبصرِهِ وعقلِهِ (١) أخــرجه: السبخــاري (٣٤/٣)، (٩/ ١٧٥)، ومــسلم (٣/ ١٥٧ ــ ١٥٨) من حــديث أبي هريرة



فِي معرفة الحقِّ والانقياد له بأنه أصم أبكم أعْمَى قالَ تعالى: ﴿ صُمَّ بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لا يَعْقَلُونَ ﴾ [البقرة:١٧١] ، ويُقال أيضًا: إنه لا يسمعُ ولا يبصرُ ولا يعقلُ كما قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَّ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لاَ يُنصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالاَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ بِهَا وَلَهُمْ أَذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالاَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ [الاعراف:١٧٩] فسلبُ العلم والعقلِ والسمع والبصر وإثبات الجهلِ والبكم والصم والعَمَى في حقِّ مَنْ فقدَ حقائقَ هذه الصفات وفوائدها الجهلِ والبكم والصم والعَمَى في حقِّ مَنْ فقدَ حقائقَ هذه الصفات وفوائدها من الكفّارِ أو المنافقينَ أو مَنْ يشركُهم في بعض ذلك كلّه؛ من باب واحد وهو سلبُ اسمِ الشيءِ أو مسمَّاهُ لانتفاء مقصوده وفائدته وإنْ كان موجودًا، وهو بابٌ واسعٌ وأمثلته كثيرةٌ في الكتاب والسنة (١) .

## \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدَةٍ أَن تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَى ﴾

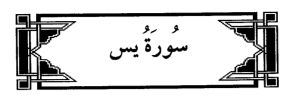
قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول: في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدَةٍ أَن تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَى ﴾ [فاطر:٤٦] قال: المعنى: أن يكون قيامكم خالصًا للَّه عزَّ وجلّ، لا لغلبة خصومكم، فحينئذ تفوزون بالهدى (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رسالة «إنما يخشى الله من عباده العلماء».

<sup>(</sup>۲) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٣) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٨ \_ ٢٦٩).



## قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾ قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾

[قال البخاري]: «باب احتساب الآثار»: حدثنا محمد بن عبد الله بن حوشب: ثنا عبد الوهاب، قال: حدثني حميد عن أنس، قال: قال النبي علمة، ألا تحتسبون آثاركم؟».

وقال ابن أبي مريم: أنا يحيى بن أيوب: حدثني حميد: حدثني أنس، أن بني سلمة أرادوا أن يتحولوا عن منازلهم فينزلوا قريبًا من النبي عَلَيْكُ قال: فكرِهَ النبي عَلَيْكُ أن يُعْرُوا مَنَازِلَهم، فقال: «ألا تحتسبون آثاركم؟»(١).

قال مجاهد: خطاهم: آثار المشي في الأرض بأرجلهم.

ساقه أولاً من حديث عبد الوهاب الثقفي، عن حميد مختصراً، ثم ذكر من رواية يحيى بن أيوب المصري ـ وهو ثقة، عن حميد مختصراً، ثم ذكر من رواية يحيى بن أيوب المصري وهو ثقة، لكنّه كثير الوهم ـ مطولًا، وزاد فيه تصريح حميد بالسماع له من أنس فإن حميداً قد قيل: إنه لم يسمع من أنس إلا قليلاً وأكثر رواياته عنه مرسلة، وقد سبق ذكر ذلك، وما قاله الإسماعيلي في تسامح المصريين والشاميين في لفظة «حدثنا» وأنهم لا يضبطون ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٧)، (٣/ ٢٩).



وقد خرَّجه في «كتاب الحج» من طريق الفزاري، عن حميد، عن أنس، قال: أراد بَنُو سلمة أن يتحولوا إلى قرب المسجد، فكره رسول اللَّه ﷺ أن تعرى المدينة، فقال: «يا بني سلمة، ألا تحتسبون آثار كم؟».

وبنو سلمة: قوم من الأنصار، كانت دورهم بعيدة من المسجد، فأرادوا أن يتحولوا إلى قرب المسجد، فأمرهم النبي على الله على على المسجد، فأمرهم النبي على الله على المسجد، خطاهم يُكتب لهم أجرها في المشي إلى المسجد.

وخرَّج مسلم في «صحيحه» (۱) من حديث أبي الزبير، عن جابر، قال: كانت دارنا نائيةً من المسجد، فأردنا أن نبيع بيوتنا فنقترب من المسجد، فنهانا رسول اللَّه ﷺ، فقال: «إن لكم بكل خطوة درجةً».

ومن حديث أبي نضرة، عن جابر، قال: أراد بنو سلمة أن يتحولوا إلى قرب المسجد، والبقاع خالية. قال: فبلغ ذلك رسول اللَّه ﷺ، فقال: «يا بني سلمة، دياركم تكتب آثاركم». فقالوا: ما يسرنا أنا كنَّا تحولنا.

وقوله: «دياركم» بفتح الراء على الإغراء، أي الزموا دياركم.

وخرَّجه الترمذيُّ (۲) من حديث أبي سُفيانَ السعدي، عن أبي نضرةَ عن أبي سعيد، قالَ: كانتْ بنو سَلمة في ناحية المدينة، فأرادوا النُّقلة إلى قُرْبِ المَسْجِد، فنزلت هذه الآيةُ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْبِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُم ﴾ المَسْجِد، فنزلت هذه الآيةُ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْبِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُم ﴾ [يس:١٢] فقال رسولُ اللَّه عَيَالِيَّةُ: ﴿إِنَّ آثارَكُمْ تُكْتَبُ »، فلَمْ ينتقْلُوا.

وأبو سفيانُ، فيه ضعْفٌ.

<sup>(</sup>۱) "صحيح مسلم" (۲/ ۱۳۱).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۳۲۲٦).

والصحيحُ: رواية مسلمٍ، عن أبي نضْرةَ عن جابرٍ، وكـذا قالَهُ الدارقطنيُّ وغيرُهُ.

وخرَّج ابنُ ماجه (۱) من رواية سماك، عن عكرمة، عن ابنِ عباس، قال: كانت الأنصارُ بَعِيدةً منازلُهم مِنَ المُسجد، فأرادوا أنْ يَقْربوا، فنزلتْ : ﴿ نَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآقَارَهُمْ ﴾ [يس:١٦] قال: فَتَبَتُوا.

وقد ذكر البخاريُّ عن مجاهد، أنه فسَّر الآثار ـ يعني: في هذه الآية بالخُطا، وزاد ـ أيضًا ـ بقوله: آثارُ المَّشْي في الأرض بأرْجُلهم.

وفي حديثِ أنسٍ: «فكرِهَ رسولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُعرُوا المدينةَ أَو منازلَهم».

يَعني: يُخلوها فتصيرُ عراةً منَ الأرضِ.

والعَرَاءُ: الفضاءُ الخالي مِنَ الأرضِ، ومنه: قوله تعالى: ﴿ فَنَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاءِ ﴾ [الصافات: ١٤٥].

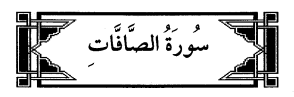
وروى يحيى بن سعيد الأنصاريُّ هذا الحديثَ، عن حميدٍ، عن أنسٍ، وقال: «فَكَرِهَ أَن يُعروا المسجدَ».

قال الإمامُ أحمدُ: وَهِمَ فيه، إنما هو: «كرهَ أن يُعرُوا المدينةَ» (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۵۷۵).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٤/ ٤٢ \_ ٤٤).



#### قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُّونَ ﴾

واعلم أنَّ الصفوفَ في الصلاة ممَّا خصَّ اللَّهُ به هذه الأمةَ وشرَّفها به؛ فإنهم أشَبْهوا بذلك صُفوفَ الملائكة في السَّماء، كما أخبر اللَّهُ عنهم أنَّه قالوا: ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴾ [الصافات:١٦٥]، وأقْسَمَ بالصافاتِ صفَّا، وهُم الملائكة.

وفي «صحيح مسلم» (١) عن حذيفة عن النبي عَيَلِيَّةٍ، قال: «فُضِّلنا على الناسِ بثلاثِ: جُعلت صُفوفُنا كصفوفُ الملائكة» الحديث.

وفيه \_ أيضاً (٢) \_ عن جابرِ بنِ سَمُرة، قال: خرَجَ علينا رسولُ اللَّهِ ﷺ، فقال: «ألا تصفُّون كما تصفُّ الملائكةُ عندَ ربِّها؟» فقلنا: يا رسولَ اللَّه، وكيف تصفُّ الملائكةُ عندَ ربِّها؟ قال: «يُتمُّون الصفوفَ الأولَى، ويتراصُّون في الصفِّ».

وروى ابنُ أبي حاتمٍ من رواية أبي نضرة ، قال: كان ابنُ عمرَ إذا أُقيمت الصلاةُ استقبلَ الناسُ بوَجْهه ، ثم قال: أقيموا صُفُوفكم ، استَوُوا قيامًا ، يريدُ الصلاةُ استقبلَ الناسُ بوَجْهه ، ثم قول: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴾ [الصافات:١٦٥] ، تأخّرُ فُلانٌ ، تقدّمْ فلانٌ ، ثم يتقدّمُ فيكبّرُ .

<sup>(1)(1/71).</sup> 

<sup>.(</sup>Y \ (Y \ (Y \).

وروى ابنُ جُريج، عن الوليد بن عبد الله بن أبي مغيث، قال: كانوا لا يصُفُّون في الصلاة، حتَّى نزلتْ: ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴾ (١) [الصافات:١٦٥].

وقد رُوي أن مِنْ صِفَةِ هذه الأُمَّةِ في الكتبِ السالفةِ: صفَّهم في الصلاةِ، كصفِّهم في القتالِ<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: عبد الرزاق في «المصنف» (٢/٤٣).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٤/ ٢٥٠ ـ ٢٥١).

# سُورةً ص

### قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلاِّ الْأَعْلَىٰ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾

خرَّج الإمامُ أحمدُ (١) رحمه اللَّه تعالى من حديثِ معاذِ بنِ جبلِ وَاللَّهُ قال: «احتبسَ عنَّا رسولُ اللَّه عِيَّكِيَّةُ ذات غداة في صلاة الصبح، حتى كدنا نتراءى قرن الشمس، فخرج رسولُ اللَّه ﷺ سريعًا، فثوبَ بالصلاةِ وصلَّى وتجوَّزَ في صلاته، فلما سلَّم قال: «كما أنْتُم على مَصَافِّكم» ثم أقبلَ إلينا فقال: «إني سأحدِّثُكُم ما حبسني عنكم الغداة، إني قمتُ من الليل فصليتُ ما قُدِّر لي، فنعستُ في صلاتي حتى استثقلت فإذا أنا بربِّي عنزَّ وجلَّ في أحسن صورة فقال: يا محمدٌ أتدري فيم يختصمُ الملأُ الأعلى؟. قلتُ: لا أدري ربِّ، قال: يا محدمدُ فيم يختصم الملأُ الأعلى؟. قلتُ: لا أدري ربِّ، قال: يا محمدُ فيم يختصمُ الملأُ الأعلى؟. قلتُ: لا أدري ربِّ فرأيتُـهُ وضعَ كفَّه بينَ كتفي حتى وجدتُ بَرَدَ أنامله في صدري وتجلَّى لي كلُّ شيء وعرفت، فقال: يا محمد فيم يختصم الملأ الأعلى؟. قلت : في الكفَّارات والدرجات، قال: وما الكفَّارات؟. قلتُ: نقلُ الأقدام إلى الجمعات، والجلوسُ في المساجد بعدَ الصلوات، وإسباغُ الوضوء عند الكريهات، قال: وما الدرجاتُ؟. قلتُ: إطعامُ الطعام، ولينُ الكلام، والصلاةُ والناسُ نيامٌ، قال: سَلْ؟. قلتُ: اللَّهُمَّ إنِّي أسْألكَ إطعامُ الطعام، ولينُ الكلام، والصلاةُ والناسُ نيامٌ، قال: سَلْ؟ قلت: قلتُ:اللَّهم إنِّي

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٥/ ٢٤٣).

أَسْأَلُكَ فِعْلَ الخيرات، وتركَ المنكرات، وحبَّ المساكين، وأَنْ تَغْفِرَ لِي وترْحمني، وإذا أردت فَننةً في قوم فتوفَّني غير مفتون، وأسألك حُبَّك وحبَّ مَنْ يحبُّك، وحبَّ عمل يُقرَبُني إلى حبِّك» وقال رسولُ اللَّه عَيَّكِيد: "إنها حقٌ فادْرسوها وتعلَّمُوها» وخرَّجه الترمذيُ (١)، وقال: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ، قال: وسألتُ محمد بن إسماعيلِ البخاريَّ عَنْ هذا؟ فقال: هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

قلتُ: وفي إسناده اختلافٌ، وله طرقٌ متعددةٌ، وفي بعضها زيادةٌ وفي بعضها نادهٌ وفي إسناده اختلفة في كتابي المنصل القصاف، وقد ذكرت عامة أسانيده وبعض ألفاظه المختلفة في كتابي «شرح الترمذي»، وفي بعض ألفاظه عند الإمام أحمد، والترمذي أيضاً: «المشي على الأقدام إلى الجماعات» بدل: «الجُمعات» وفيه أيضاً عندهما بعد ذكر الكفارات زيادةُ: «ومن فعل ذلك عاش بخير، ومات بخير، وكان من خطيئته كيوم ولدته أُمُّهُ»، وفيه أيضًا عندهما: «والدرجات إفشاء السلام» بدل: «لين الكلام» وفي بعض رواياته: «فعلمت ما في السماء والأرض، ثم تلا: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيم مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ ﴾ [الانمام:٧٥]» وفي رواية أخرى: «فتجلّى لي ما بين السماء والأرض، وفي رواية: «ما بين المشرق»، وفي بعضها زيادة في الدعاء وهي: «وتتوب عليً»، وفي بعضها: «إسباغ الوضوء في السبرات» وفي بعضها: «وقال: يا محمد إذا صليت، فقُلُ: اللَّهُمَّ إني أسألك فِعْلَ المُنورات» فذكره.

والمقصودُ هنا شـرحُ الحديثِ وما يُستنبطُ منه مِنَ المعـارفِ والأحْكامِ وغيرِ ذلك. ففي الحـديثِ دلالةٌ على أنَّ النبيِّ ﷺ لم يكن من عادتِهِ تأحـيرُ صلاةِ

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۲۳۵).



الصبح إلى قريب طلوع الشمس، وإنّما كانت عادتُه التغليس بها، وكان أحيانًا يُسفر بها عند انتشار الضوء على وجه الأرض، وأما تأخيرها إلى قريب طلوع الشمس فلم يكن من عادته، ولهذا اعتذر لهم عنه في هذا الحديث. وقد قيل: إن تأخيرها إلى هذا الإسفار الفاحش لا يجوز لغير عذر، وأنّه وقت ضرورة، كتأخير العصر إلى بعد اصفرار الشمس وهو قول القاضي من أصحابنا في بعض كتبه، وقد أوماً إليه الإمام أحمد وقال: هذه صلاة مفرط، إنّما الإسفار أن ينتشر الضوء على الأرض.

وفي الحديثِ دلالةٌ على أنَّ من أخَّرَ الصلاةَ إلى آخـر الوقت لعذر أو غيرِهِ وخافَ خروجَ الوقتِ لعذر أو غيرِهِ وخافَ خروجَ الوقتِ في الصلاةِ إنْ طَوَّلها أنْ يخففها حتَّى يُدْركها كُلَّها في الوقت.

وأمّا قولُ أبي بكر الصديّق وطفّ لمّا طوّل في صلاة الفجر وقرأ بالبقرة فقيل له: كادت الشمسُ أنْ تطلع، فقيال: لو طلعت لم تجدنًا غافلين، فإن أبا بكر وطفّ لم يتعمّد التأخير إلى طلوع الشمس ولا أنْ يمدّها ويُطيلها حتّى تطلع الشمسُ؛ لأنه دخل فيها بغلس، وأطال القراءة، وربما كان قد استغرق في تلاوته، فلو طلعت الشمسُ حينئذ لم يضرّه، لأنه لم يكن متعمدًا لذلك، وهذا يدلُّ على أنَّه كان يرى صحة الصلاة لمن طلعت عليه الشمسُ وهو في صلاته كما أمر النبي على الله من طلعت عليه الشمسُ وقد صلّى ركعة من الفجر صلاته كما أمر النبي على أنْ يُضيفَ إليها أخرى.

وفي حديثِ معاذ دليلٌ على أنَّ من رأى رُؤيا تَـسُرُّهُ فَـإنَّه يقَـصُهُّـا على أصحابِهِ وإخوانه المُحبينَ له، ولا سِيَّما إنْ تضمنتْ رُؤياه بشارةً لهم وتعليمًا لما

ينفعهم، وقد كان النبي على إذا صلّى الفجر يقول لأصحابه: «من رأى منكم الليلة رؤيا» (١) وفيه أيضًا: أن من استثقل نومه في تهجده بالليل حتَّى رأى رؤيا تَسُرُه، فإنَّ في ذلك بُشْرى له. وفي «مراسيل الحسن»: «إذا نام العبد وهو ساجد باهى الله الملائكة يقول: يا ملائكتي انظروا إلى عبدي، جسده في طاعتي وروحه عندي (٢) وفيه دلالة على شرف النبي على وتفضيله بتعليمه ما في السماوات والأرض، وتجلّى ذلك له مما تختصم فيه الملائكة في السماء وغير ذلك كما أري إبراهيم ملكوت السماوات، وقد ورد في غير حديث مرفوعًا، وموقوقًا أري إبراهيم ملكوت السماوات، وقد ورد في غير حديث مرفوعًا، وموقوقًا وجلّ بعلمها، وهي المذكورة في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ اللّهَ عِندُهُ عَلْمُ السَّاعَة وغيرُ اللّه عِندُهُ عَلْمُ السَّاعَة وغيرَ أَنْ اللّه عِندُهُ عَلْمُ السَّاعَة وغيرَ أَنْ اللّه عَندُهُ عَلْمُ السَّاعَة وغيرَا الْعَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْري نَفْسٌ بأي وَيُنزِلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْري نَفْسٌ بأي اللّه عَليم خبير ﴿ إِنَّ اللّه عَليم خبير ﴿ إِن اللّه عَليم خبير ﴿ إِنَّ اللّه عَليم خبير ﴾ [لقمان:٢٤].

وأمَّا وصفُ النبيِّ عَلَيْهُ لربّه عزَّ وجلَّ بما وصفَهُ به فكُلُّ ما وصف النبيُّ عَلَيْهُ ربّه عزَّ وجلَّ به فهو حقٌ وصدقٌ يجبُ الإيمانُ والتصديقُ به كما وصفَ اللّه عزَّ وجلَّ به نفسهُ، مع نَفْي التمثيل عنه، ومَنْ أشكلَ عليه فهمُ شيء مِنْ ذلك واشتبه عليه فليقل كما مدح اللّهُ تعالى به الراسخينَ في العلم وأخبرَ عنهم أنهم عند المتشابه ﴿ آمنًا بِهِ كُلِّ مِنْ عند ربّنا ﴾ [آل عمران:٧]، وكما قال النبي عليه في القرآن: ﴿ وما جهلتُمْ منه فَكُلُوهُ إلى عالمه » خرَّجه الإمامُ أحمدُ ( ) والنسائيُّ وغيرُهُما، ولا يتكلَّفُ ما لا عِلْمَ له به، فإنه يخشى عليه مِنْ ذلك الهلكة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: السبخاري (۱/ ۲۱۶)، (۲/ ۲۰ \_ ۱۲۰)، (۳/ ۷۷)، (۲/ ۸۸)، (۳/ ۸۰)، (۹/ ۵۰)، ومسلم (۷/ ۵۰)، (۵/ ۷۰)، (۱۲ وظفی .

<sup>(</sup>٢) راجع: «السلسلة الضعيفة» (٩٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٢/ ١٨١ ـ ١٨٥ ـ ١٩٥) من حديث عبد اللَّه بن عمرو بن العاص رَفِيْكَا.



سمع ابن عباس يومًا من يروي عن النبي عَيَالِيَّ شيئًا من هذه الأحاديث، فانتفض رجل استنكارًا لذلك فقال ابن عباس: ما فرق هؤلاء يجدون رقَّة عند مُحْكمه ويهلكون عند مُتَشابِهه خرَّجه عبد الرزاق في كتابه عن معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس والقي كلما سمع المؤمنون شيئًا من هذه الكلام قالوا: هذا ما أخبرنا اللَّه ورسوله وصدق الله ورسوله وما زادهم إلا إيمانا وتسليمًا.

وفيه دلالة على أنَّ الملاَّ الأعْلى وهُم الملائكةُ أو المُقرَّبونَ منهم يختصمونَ فيما بينهم ويتراجعونَ القولَ في الأعمالِ التي تُقربُ بني آدمَ إلى اللَّه عزَّ وجلَّ وتُكفَّرُ بها عنهم خطاياهُم وقد أخبرَ اللَّهُ عنهم بأنهم يستخفرون للذين آمنوا ويدْعون لهُمْ. وفي الحديث الصحيح: «إنَّ اللَّهَ إذا أحبَّ عبداً نادى إنِّي أحبُّ فلانًا فأحبَّه، فيحبُّه جبريلُ ثم ينادي في السماء أنَّ اللَّهَ يحبُّ فلانًا فأحبَّه، فيحبُّه جبريلُ ثم ينادي في السماء أنَّ اللَّهَ يحبُّ فلانًا فأحبَّوه فيحبَّه أهلُ السماء، ثم يوضع له القبولُ في الأرض».

وقال أبو هريرة وططيع: إذا مات ابن أدم قال الناس: ما خلف؟ وقالت الملائكة : ما قدَّم؟ فالملائكة يسألون عن أعمال بني آدم ولهم اعتناء بذلك واهتمام به، وبقي الكلام على المقصود من الحديث، وهو ذِكْرُ الكفّارات والدرجات والدعوات، ونعقدُ لكل واحدة منها فصلاً مُفْردًا.

#### الفصل الأول: في ذكر الكفَّارات:

وهو إسباغُ الوضوءِ في الكريهاتِ، ونقلُ الأقدامِ إلى الجُمعاتِ أو الجَماعاتِ، وسُميِّتُ هذه كفَّاراتٌ لأنها الجَماعاتِ، وسُميِّتُ هذه كفَّاراتٌ لأنها تُكفِّرُ الخطايا والسيئاتِ، ولذلك جاء في بعضِ الرواياتِ: «مَنْ فعل ذلك عاشَ

وقد رُوي هذا المعنى عن النبيِّ ﷺ من وجوه متعددة، فهذه ثلاثةُ أسبابُ يُكفِّر اللَّهُ بها الذنوبَ:

أحدها: الوضوء، وقد دلَّ القرآنُ على تكفيره الذنوب في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاعْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرَءُوسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيجْعَلَ عَلَيْكُم ﴿ وَالْمَسْحُوا بِرَءُوسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيجْعَلَ عَلَيْكُم ﴿ وَلَيْتِمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]، فقولُهُ تعالى: ﴿ لِيُطْهِرَكُمْ ﴾ يشمل طهارة ظاهر البدن بالماء، وطهارة الباطن من الذنوب والخطايا، وإتمامُ النعمة إنما يحصلُ بمغفرة الذنوب وتكفيرها كما قال تعالى النبيّ وَيَتُم نِعْمَتَهُ عَلَيْكُ ﴾ [الفتح: ٢] للبيّه وقد استنبط هذا المعنى محمدُ بن كعب القرظيُّ، ويشهد له الحديثُ الذي خرَّجه الترمذيُّ وغيرهُ (٣) ، عن معاذ أن النبي ويشهد له الحديثُ الذي خرَّجه الترمذيُّ وغيره (٣) ، عن معاذ أن النبي ويشهد له المحديثُ قال: دعوة اللَّهُمَّ إني أسألك تمامَ النعمة، فقال له: «أتدري ما تمامُ النعمة؟» قال: دعوة دعوتُ بها أرْجو بها الخيرَ، فقال النبي ويشهد: «إنَّ تمامَ النعمة: النجاةُ منَ النارِ دعوتُ بها أرْجو بها الخيرَ، فقال النبي ويشهد: «إنَّ تمامَ النعمة: النجاةُ منَ النارِ دعوتُ بها أرْجو بها الخيرَ، فقال النبي في الله النبي المَّهُ النعمة: النجاةُ منَ النارِ دعوتُ مَا النبي أَللَهُ مَا النبي أَلْهُ مَا النبي أَلِي الله النبي أَلِي النبي أَلْهُ مَا النبي أَلْهُ مَا النبي أَلْهُ أَلْهُ مَا النبي أَلْهُ مَا النبي أَلْهُ مَا النبي أَلْهُ مَا النبي أَلْهُ أَلْهُ النبي أَلَا النبي أَلْهُ أَلْهُ مِنْ النبي أَلْهُ مِنْ النبي أَلْهُ أَلْهُ النبي أَلْهُ النبي أَلْهِ النبي أَلْهُ النبي أَلْهُ النبي أَلْهُ النبي أَلْهُ النبي أَلْهُ أَلْهُ النبي أَلْهُ النبي أَلْهُ أَلْهُ النبي أَلْهُ الْمُلْهُ النبي أَلْهُ اللهُ النبي أَلْهُ النبي أَلْهُ النبي أَلْهُ الْهُ الْمُ النبي أَلِهُ النبي المنبي أَلْهُ النبي أَلْهُ النبي أَلْهُ أَلْهُ النبي ا

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٦٦/٤).



ودخولُ الجنةِ» ، فلا تتم نعمةُ اللَّهِ على عبدِهِ إلا بتكفيرِ سيئاتِهِ.

وقد تكاثرت النصوصُ عن النبيِّ ﷺ بتكفير الخطايا بالوضوء كما في «صحيح مسلم»(١) عن عُشمانَ وَظَيْكِ : أنه توضًّا، ثم قال: رأيتُ رسولَ اللَّه عَيَّالِيَّةِ تَوضًا مِثْلَ وضوئي هذا، ثم قال: «من توضًا هكذا غُفر لـه ما تقدَّمَ من ذنبه، وكانت صلاتُهُ ومَشْيُهُ إلى المسجد نافلةً»، وفيه أيضًا (٢) عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ قال: «منْ توضّاً فأحسن الوضوء خرجت خطاياه من جسكه حتّى تخرج من تحت أظفاره» وفيه أيضًا (٣) عن أبي هريرة عن النبيِّ ﷺ قال: «إذا توضَّأ العبدُ المسلمُ أو المؤمنُ، فغَسَلَ وجهَـهُ خَرَجَ من وجهـه كلُّ خطيئـة نظر إليها بعـينيه مع الماء أو مع آخِـرِ قَطْرِ الماء، فإذا غَسَلَ يديه خرجَ منْ يديه كلَّ خطيئة بطشتْها يدَاهُ مع الماء أو مع آخر قطر الماء، فإذا غَسَلَ رجْليه خرجتْ كلُّ خطيئة مشتْها رجْلاه مع الماء أو مع آخـر قطرِ الماءِ، حتى يخرجَ نقيًّا من الذنوب» وفيه أيضًا (٤) عن عمرو بنَ عَبْسة عن النبيِّ عَيَا اللهِ قَال: «ما منكُم من رجل يقربُ وضوءَه فيمضمضُ ويستنشقُ فينتشرُ إلا خرجت ْ خطايا وجهه وفيه وخياشيمه، ثُمَّ إذا غسلَ وجههُ كما أمره اللَّهُ إلا خرجت خطايا وجهه من أطراف لحيته مع الماء، ثم يغسلُ يديه إلى المرفقين إلا خرجت خطايا يديه من أنامله مع الماء، ثم يمسح رأسه ألا خرجت خطايا رأسه من أطراف شعره مع الماء ثم يغسل قدميه إلى الكعبين إلا خرجت خطايا رجليه من أنامله مع الماء، فإن هو قامَ فصلَّى فحمدَ اللَّهَ وأثنى عليه ومجَّدهُ بالذي هو له أهلٌ، وفرَّغَ قلبَهُ للَّهِ إلا انصرفَ من خطيئته كهيئتِه يومَ ولدتْهُ أمُّهُ».

<sup>(1)(1/131).</sup> 

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" (١٤٩/١) من حديث عثمان بن عفان را

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» (١٤٨/١ ـ ١٤٩).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم» (٢٠٨/٢) في حديث طويل.

وفي «الموطأ»، و«مسند الإمام أحمد» و«سنن النسائي» وابن ماجه (۱) عن الصنابحي عن النبي و النبي و إذا توضأ العبد المؤمن فمضمض خرجت الخطايا من وجهه فيه، فإذا استنشق خرجت الخطايا من أنفه، فإذا غسل وجهه خرجت الخطايا من وجهة حتى تخرج من تحت أشفار عينيه، فإذا غسل يديه خرجت الخطايا من يديه حتى تخرج من تحت أظفار يديه، فإذا مسح برأسه خرجت الخطايا من رأسه حتى تخرج من أذنيه، فإذا غسل رجليه خرجت الخطايا من رأسه حتى تخرج من أخله، ثم كان مشية إلى المسجد وصلائة له».

وفي «المسند» (٢) عن أبي أمامة عن النبي عليه قال: «ما من مسلم يتوضأ فيغسلُ يديه ويمضمضُ فاه ويتوضأ كما أُمرَ إلا حطَّ اللَّهُ عنه يومئذ ما نطقَ به فمه، وما مسَّ بيده، وما مشى إليه، حتَّى إنَّ الخطايا تحادرُ من أطرافه، ثم هو إذا مشى إلى المسجدِ فَرجْلٌ تكتبُ حسنةً، وأُخرى تمحُو سيئة».

وفيه أيضًا (٣) عن النبي على النبي والله قال: «أيُّما رجل قامَ إلى وضوئه يريدُ المصلاةَ ثم غسلَ كفّيه، نزلت خطئيتُهُ من كفيه مع أول قطرة، فإذا مضمض واستنشق واستنشر نزلت خطيئتُهُ من لسانه وشفتيه مع أول قطرة، فإذا غسل وجههُ نزلت خطيئتُهُ من سمعه وبصره مع أول قطرة، فإذا غسل يديه إلى المرفقين ورجليه إلى الكعبين سلم من كل ذنب هو له وكان من كل خطيئة كهيئته يوم ولدته أمُّهُ فإذا قام إلى الصلاة رفع الله درجته وإن قعد قعد سالًا».

وفي المعنى أحاديثُ أُخرُ وفيما ذكرناه كفايةً وللَّه الحمدُ والمنة.

<sup>(</sup>۱) أخرَجه: مالك في «الموطأ» (ص٤٥)، وأحـمد (٣٤٨/٤، ٣٤٩)، والنسائي (١/٧٤)، وابن ماجه (٢٨٢).

<sup>(</sup>Y) (0/757). (Y) «المسند» (0/707\_507\_757\_357).

وقد وردت النصوص أيضًا بحصول الثوابِ على الوضوء وهذا زيادة على تكفيرِ السيئات، ففي «صحيح مسلم» (۱) عن عمر َ وطي عن النبي والنبي والنبي

وخرَّجه البخاريُّ (٤) ولفظُهُ: «إن أمَّتي يُدعون يوم القيامةِ غرَّا محجلينَ من آثارِ الوضوء».

واعلم أن حديث معاذِ بنِ جبلٍ في المنامِ إنما فيه ذكر أسباغ الوضوءِ على الكريهاتِ: وكذا في حديثِ أبي هريرة المبدوءِ بذكرهِ في هذا الفصلِ فههنا أمران:

أحدهما: إسباغُ الوضوء، وهو: إتمامُهُ وإبلاغُهُ مواضِعَهُ الشرعيةَ كالثوبِ السابِغِ المغطي للبدنِ كلِّه. وفي «مسند البزارِ» (٥) عن عثمانَ مرفوعًا: «من توضًا فأسبغ الوضوء غفر له ما تقدَّم من ذنبه وما تأخَّرَ» وإسنادُهُ لا بأس به وخرجه ابن أبي عاصم من وجه آخر عن عثمانَ، وخرج النسائيُّ وابنُ ماجه (٢) من حديث أبي مالك الأشعريُّ عن النبيِّ عَلَيْهُ قالَ: «إسباغُ الوضوء شطرُ الإيمانِ» وخرَّجه أبي مالك الأشعريُّ عن النبيِّ عَلَيْهُ قالَ: «إسباغُ الوضوء شطرُ الإيمانِ» وخرَّجه (١) (١) (١) (١) (١) (١) (١) (١)

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» (١٤٩/١).

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري» (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>٥) «البحر الزخار» (٤٣٧) بلفظ: «من توضأ فأسبغ الوضوء ثم مشى إلى صلاة مكتوبة غفر له».

<sup>(</sup>٦) أخرجه: النسائي (٥/٥)، وابن ماجه (٢٨٠).

مسلم (١٢) ولفظهُ: «الطهورُ شطرُ الإيمان».

وثانيهما: أن يكونَ إسباغُهُ على الكريهات، والمرادُ أن يكونَ على حالة تكرهُ النفسُ فيها الوضوء وقد فُسِّرَ بحالِ نزولِ المصائبِ فإن النفسَ حينئذ تطلب الجزعَ فالاشتغالُ عنه بالصبر والمبادرة إلى الوضوء والصلاة من علامة الإيمان، كما قال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ كما قال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ إِنَّ اللَّهُ مَع البقرة: ٥٤] وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بْالصَبْرِ وَالصَّلاة إِنَّ اللَّهُ مَع الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣].

والوضوء مفتاح الصلاة وقد يُطفأ به حرارة القلب الناشئة عن ألم المصائب كما يُؤمر من غضب بإطفاء غضبه بالوضوء، وفسرت الكريهات بالبرد الشديد ويشهد له أن في بعض روايات حديث معاذ "إسباغ الوضوء على السبرات» والسبرة: شدة البرد، ولا ريب أن إسباغ الوضوء في شدة البرد يشق على النفس وتتألم به، وكل ما يؤلم النفس ويشق عليها فإنه كفارة للذوب وإن لم يكن للإنسان فيه صنع ولا تسبب، كالمرض ونحوه كما دلت النصوص الكثيرة على ذلك.

وأما إن كان ناشئًا عن فعل هو طاعة للّه تعالى، فإنه يكتب لصاحبه به أجر وترفع به درجاته كالألم الحاصل للمجاهد في سبيل اللّه تعالى قال اللّه ولا عز وجل : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لا يُصِيبُهُمْ ظَمَّا وَلا نَصَبٌ وَلا مَخْمَصَةٌ فِي سبيلِ اللّه وَلا يَطَتُونَ مَوْطئًا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلا يَنَالُونَ مِنْ عَدُو إِنَّ للّا إلا كُتب لَهُم به عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللّهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٠] وكذلك ألم الجوع والعطش الذي يحصل يُضيعُ أَجْرَ الْمُحْسنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٠] وكذلك ألم الجوع والعطش الذي يحصل

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۱/ ١٤٠).



للصائم، فكذا التألمُ بإسباغِ الوضوءِ في البردِ، ويجبُ الصبرُ على الألمِ بذلك، فإن حصلَ به رضى، فذلك مقامُ خواصِّ العارفين المحبينَ، وينشأ الرضى بذلك عن ملاحظةِ أمورِ:

أحدها: تَذَكَّرُ فضلِ الوضوءِ من حطِّه الخطايا ورفعهِ الدرجات، وحصولِ الغرة والتحبيل به وبلوغ الحلية في الجنّة إلى حيث يبلغ، وهذا كما انكسر ظفرُ بعض الصالحات من السلف من عثرة عشرتها فضحكت وقالت : أنساني حلاوة ثوابه مرارة وجعه. وقال بعض العارفين : من لم يعرف ثواب الأعمالِ ثقلت عليه في جميع الأحوال.

الثاني: تَذكُرُ ما أعده اللّه عز وجل لن عصاه من العذاب بالبرد والزمهرير في الخرة، فإن شدة برد الدنيا يذكر زمهرير جهنم، وفي الحديث الصحيح: "إن أشد ما تجدون من البرد من زمهرير جهنم "(1) فملاحظة هذا الألم الموعود يهون الإحساس بألم برد الماء كما رُوي عن زبيد اليامي أنه قام ليلة للتهجد وكان البرد شديدا، فلما أدخل يده في الإناء وجد شدة برده فذكر زمهرير جهنم، فلم يشعر ببرد الماء بعد ذلك، وبقيت يده في الماء حتى أصبح، فقالت له جاريته عما الله وجدت شدة من أصبح، فقالت له برد الماء ذكرت رمهرير جهنم من برد الماء نمور بهنم فما شعرت به حتى أصبح، فلا تخبري بهذا برد الماء ذكرت ومهرير جهنم فما شعرت به حتى أصبح، فلا تخبري بهذا أحدًا ما دمت حيًا.

الثالث: ملاحظةُ جلالِ مَنْ أمرَ بالوضوءِ، ومطالعةُ عظمته وكبريائه، وتذكرُ التهيئ للقيامِ بين يديه ومناجاتِهِ في الصلاةِ، فذلك يهونُ كلَّ ألمٍ ينالُ العبدَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٤٦/٤)، ومسلم (١٠٨/٢) من حديث أبي هريرة رَطُّتُك.

في طلب مرضاته من برد الماء وغيره وربَّما لم يشعر بالماء بالكلية ، كما قال بعض العارفين: بالمعرفة هانت على العاملين العبادة قال سعيد بن عامر: بلغني أنَّ إبراهيم الخليل عَلَيْ كان إذا توضأ سُمع لعظامه قعقعة .

وكان علي بن الحسينُ إذا توضأ اصفر ، فيقال له: ما هذا الذي يعتريك عند الوضوء؟ فيقول : أتدرون بين يدي من أريد أن أقوم له؟.

وكان منصورُ بنُ زاذانَ إذا فرغَ من وضوئهِ يبكي حتَّى يرتفعَ صوتُهُ، فقيلَ له: ما شأنُك؟ فقالَ: وأيُّ شيءٍ أعظم من شأني إني أريد أن أقومَ بين يدي من لا تأخذُهُ سنةٌ ولا نومٌ، فلعله يرضى عنِّي.

وكان عطاءٌ السلميُّ إذا فرغَ من وضوئه ارتعد وانتفضَ وبكى بكاءً شديدًا، فقيلَ له في ذلك، فقال: إني أريدُ أن أتقدَّمَ إلى أمرٍ عظيمٍ، إني أريدُ أن أقومَ بين يدي اللَّه عزَّ وجلَّ.

الرابع: استحضارُ اطلاعِ اللَّه عزَّ وجلَّ على عبده في حالِ العملِ له، وتحملُ المشاقِ لأجله ف من تيقنَ أن البلاء بعين من يحبُّه هانَ عليه الألمُ كما أشار تعالى إلى ذلك بقوله عزَّ وجلَّ لنبيّه عليها السلامُ: ﴿لا تَحَافَا إِنَّي بِأَعْيُننا ﴾ [الطور: ٤٨] وقولُهُ تعالى لموسى وهارونَ عليهما السلامُ: ﴿لا تَحَافَا إِنَّي مَعَكُما أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾ [طه: ٤٦] وقال عليه: «اعبد اللَّه كأنك تراهُ فإن لم تكنْ تراهُ فإنه يسراك» قال أبو سليمانَ: قرأتُ في بعضِ الكتب، يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: بعيني ما تحملُ المتحملونَ من أجلي، وكابد المكابدونَ في طلب مرضاتي، فكيف ما تحملُ المتحملون من أجلي، وكابد المكابدونَ في طلب مرضاتي، فكيف بهم وقد صارُوا في جواري وتبحبَحُوا في رياضِ خلدي؟ فهنالك فليستبشرِ بهم وقد صارُوا في جواري وتبحبَحُوا في رياضِ خلدي؟ فهنالك فليستبشرِ المصفونَ للَّه أعمالهم بالمنظرِ العجيبِ من الحبيبِ القريب، أترونَ أنِّي أضيعُ المصفونَ للَّه أعمالهم بالمنظرِ العجيبِ من الحبيبِ القريب، أترونَ أنِّي أضيعُ لهم عملاً؟ فكيف وأنا أجود على المولِّين عنِّي فكيفَ بالمقبلينَ إلىً.

فإسباغُ الوضوءِ في البردِ لاسيَّما في الليل يطلعُ اللَّهُ عليه ويرضَى به ويباهي به الملائكة، فاستحضارُ ذلك يهونُ ألم بردِ الماءِ.

وفي «المسند» و «صحيح ابن حبان» (۱) عن عقبة بن عامر عن النبي علي الله قال: «رجلان من أمّتي، يقوم أحدُهُما من الليل يعالج نفسه إلى الطهور وعليه عقد فيتوضأ، فإذا وضّا يديه انحلت عقدة وإذا وضّا وجهه أنحلت عقدة وإذا مسح رأسه انحلت عقدة وإذا وضّا رجليه انحلت عقدة وإذا وضّا رجليه انحلت عقدة في قول الربّ عزّ وجلّ للذي وراء الحجاب: انظرُوا إلى عبدي هذا يعالج نفسه يسالني، ما سألني عبدي هذا فهو له وذكر بقية الحديث. وروي عن عطية عن أبي سعيد عن النبي علي الله يضحك الى ثلاثة نفر، رجل قام من جوف الليل فأحسن الطهور فصلًى (٢) وذكر الحديث.

كان بعضُ السلف له ورْدٌ بالليلِ ففترَ عنهُ فهتفَ به هاتفٌ: ينظرُ اللَّه في الليل لما يصنعُ خدامُهُ إذا قامُوا أوحشتهم على الخدمةِ أحكامُهُ.

الخامس: الاستغراقُ في محبة من أمر بهذه الطاعة وأنَّه يرضَى بها ويحبُّها، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِرِينَ ﴾ [البقرة:٢٢٢] فمن امتلأ قلبُه من محبة اللَّه عـزَّ وجلَّ أحبَّ ما يحبُّهُ وإنْ شقَّ على النفسِ وتألَّمت به، كما يُقال: المحبةُ تهونُ الأثقالَ.

وقال بعضُ السلفِ في مرضِهِ: أحبُّه إليَّ أحبُّه إليه.

وكما قيل:

## فَمَا لِجُرْحِ إِذَا أَرْضَاكُم أَلَمٌ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۲۰۱ ـ ۲۰۱)، وابن حبان في "صحيحه" (۲۰۵۲ ـ ۲۰۵۵).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  أحمد في «المسند»  $(\Upsilon/\Lambda \cdot \Lambda)$ .

وكما قيل أيضًا:

فِي حبِّكم يهونُ ما قد ألقَى يسعدُ بالنعيم من لا يشقَى من خدَمَ من يحبُّ تلذذَ بشقائهِ في خدمته. وقال بعضُهم: القلبُ المحبُّ للَّهِ يحبُّ النصبَ له، وقالَ عبدُ الصمد: أوجدَ لهم في عذابهِ عذوبةً.

إسباغُ الوضوءِ على المكاره من علامات المحبينَ، كما في كتاب «الزهد» للإمام أحمد عن عطاء بن يسار قال: قال موسى عليه السلام: «يارب من أهلُكَ الذينَ هم أهلُكَ الذينَ تظلّهم في ظلِّ عرشك؟ قالَ: هم البريئةُ أبدانُهم الطاهرةُ قلوبُهم الذينَ يتحابُّون بجلالي، الذين إذا ذُكرتُ ذُكرُوا بي وإذا ذُكروا ذكرتُ نذكروا بي وإذا ذُكروا ذكرتُ بذكرهم، الذينَ يسبغونَ الوضوءَ في المكاره وينيبونَ إلى ذكْري كما تنيبُ النسورُ إلى أوكارها، ويكلفُون بحبي كما يكلفُ الصبيّ بحب الناس ويغضبُونَ لمحارمي إذا استحلّت، كما يغضبُ النمرُ إذا حرب».

وقد يخرقُ اللَّهُ العادةَ لبعضِ المحبينَ له فلا يجدُ ألم بردِ الماء، كما كانَ بعضُ السلفِ قد دعا اللَّهَ أن يهون عليه الطهورُ في الشتاء فكانَ يؤتى بالماء وله بخارٌ، وربما سُلبَ بعضهُم الإحساسَ في الحرِّ والبردِ مطلقًا، وكانَ عليُّ ابنُ أبي طالب وطف قد دعا له النبيُّ وَ البيهِ أن يذهبَ اللَّهُ عنه الحرَّ والبردَ فكانَ يلبسُ في الصيف لباسَ الشتاء وفي الشتاء لباسَ الصيف وقالَ وَ البردَ فيه: «إنه يحبُّ اللَّهُ ورسولَهُ ورسولُهُ» (١).

ورأى أبو سليمانَ الدارانيُّ في طريقِ الحجِّ في شدّةِ بردِ الشتاءِ شيخًا عليه أخلاقٌ رثةٌ وهو يرشحُ عَرقًا فسألهُ عن حالِهِ فقالَ: إنما الحرُّ والبردُ خلقانِ للَّهِ

<sup>(1)</sup> أخرجه: البزار: (٢٥٤٦ ـ كشف).



عز وجل، فإنْ أمرَهما أن يغشياني أصاباني وإن أمرهما أن يتركاني تركاني، وقالَ: أنا في هذه البرية منذُ ثلاثينَ سنة يلبسني في البرد فيحًا من محبيه ويلبسني في الصيف بردًا من محبّه، وقيل لآخر وعليه خرقتان في بردٍ شديد لو استترت في موضع يكنُّكَ من البرد فأنشد:

ويحسن ظنِّي أنني في فنائـهِ وهلْ أحدٌ في كنِّهِ يجد البردَا

السبب الثاني: من مكفرات الذنوب المشي على الأقدام إلى الجماعات وإلى الجمعات، ولاسيّما إن توضّا الرجل في بيته ثم خرج إلى المسجد لا يريد بخروجه إلا الصلاة فيه، كما في «الصحيحين»(١) عن أبي هريرة وَ وَاللّه النبيّ وَاللّه قال: «صلاة الرجل في الجماعة تضعف على صلاته في بيته وفي سوقه خمسًا وعشرين ضعفًا، وذلك أنه إذا توضّا فأحسن الوضوء، ثم خرج إلى المسجد لا يخرجه إلا الصلاة، لم يخط خطوة إلا رُفعت له بها درجة وحُطَّ عنه بها خطيئة، فإذا صلّى لم تزل الملائكة تصلّي عليه مادام في مصلاً، اللّهم صلّ عليه اللّهم ارحمه، ولا يزال أحدكم في صلاة ما انتظر الصلاة».

وفي "صحيح مسلم" (٢) عن أبي هريرة عن النبي عليه قال: "من تطهّر في بيته، ثم مشى إلى بيت من بيوت اللّه ليقضي فريضة من فرائض اللّه، كانت خطوتاه إحداهُما تحط خطيئة والأخرى ترفع درجة »، وفي "الصحيحين» عن أبي هريرة عن النبي عليه قال: "كل خطوة مشيها إلى الصلاة صدقة »، وفي "المسند» و"صحيح ابن حبان "(٢) عن عقبة بن عامر عن النبي عليه قال: "إذا تطهر الرجل ثم أتى

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٢٩ ـ ١٦٦)، (٣/ ٨٦)، ومسلم (١٢٨ / ١٢٩).

<sup>(1)(1/171).</sup> 

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٤/ ١٥٩)، وابن حبان في «صحيحه» (٢٠٤٥).

المسجد َ يرعى الصلاة كتب له كاتباه بكلِّ خطوة يخطوها إلى المسجد عشر حسنات».

وفيهما أيضًا (١) عن عبد الله بن عمرو عن النبي على قال: «من راح إلى مسجد جماعة فخطوتاه خطوة محو سيئة وخطوة تكتب حسنة ذاهبًا وراجعًا» وفي «سنن أبي داود» (٢) عن أبي أمامة عن النبي على قال: «من خرج من بيته منطهرًا إلى صلاة مكتوبة فأجره كأجر الحاج المحرم» وفيه أيضًا (٣) عن رجل من الأنصار عن النبي على قال: «من توضًا فأحسن الوضوء ثم خرج إلى الصلاة، لم يرفع قدمه اليمنى إلا كتب الله له بها حسنة، ولم يضع قدمه اليسرى إلا حطا الله عنه بها خطيئة، فليقرب أو ليبعد، فإن أتى المسجد فصلًى في جماعة غفر له والأحاديث في هذا المعنى كثيرة حداً.

فالمشي إلى الجمعات له مزيد فضل لاسيّها إن كان بعد الاغتسال كما في «السنن» (٤) عن أوس بن أوس وطح عن النبي عليه قال: «من غسّل يوم الجمعة واغتسل ، وبكّر وابتكر ، ومشى ولم يركب، ودنا من الإمام واستمع ولم يلغ ، كان له بكلّ خطوة أجر سنة صيامها وقيامها».

كلما بعُدَ المكانُ الذي يمشي منه إلى المسجد كانَ أفضل لكثرة الخُطا، وفي «صحيح مسلم» (٥) عن جابرٍ قال: «كانتُ دارُنا نائيةً عن المسجد ، فأردْنا أن نبيع بيوتنا فنقرب من المسجد، فنهانا رسولُ اللَّهِ عَيَالِيَّةٌ وقال: «إنَّ لكم بكلً

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۲/ ۱۷۲)، وابن حبان في "صحيحه" (۲۰۳۹).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۸۵۵، ۱۲۸۸).

<sup>(</sup>۳) «السنن» (۳۳٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٩/٤ ـ ١٠، ١٠٤)، وأبو داود (٣٤٥)، والترمذي (٤٩٦)، والنسائي (٣/ ٩٥ \_ ٩٧) وابن ماجه (١٠٨٧).

<sup>.(171/1)(0)</sup> 

خطوة حسنة "وفي "صحيح البخاري "(۱) عن أنس أنَّ النبي عَلَيْ قال: "يابني سلمة الا تحتسبون آثاركم "، وفي "الصحيحين "(۲) عن أبي موسى أنَّ النبي عَلَيْ قال: "إنَّ أعظم الناس أجراً في الصلاة أبعدُهم اليها ممشى فأبعدهم "، ومع هذا فنفس الدار القريبة من المسجد أفضل من الدار البعيدة عنه، لكنَّ المشي من الدار البعيدة أفضل ، ففي "المسند "(۱) عن حذيفة عن النبي على القاعد " وإسناده القريبة من المسجد على الدار البعيدة الشاسعة ، كفضل الغازي على القاعد " وإسناده منقطع ".

والمشيُّ إلى المسجدِ أفضلُ من الركوبِ كما تقدَّم في حديثِ أوسٍ في الجمع، ولهذا جاء في حديثِ معاذ ذكرُ المشي على الأقدام، وكانَ النبيُّ عَلَيْ الجمع، ولهذا جاء في حديثِ معاذ ذكرُ المشي على الأقدام، وكانَ النبيُّ عَلَيْ المعربُ إلى المصلَّى ماشيًا، فإنَّ لا يخرجُ إلى المصلَّى ماشيًا، فإنَّ الآتي للمسجدِ زائرُ اللَّهِ، والزيارةُ على الأقدامِ أقربُ إلى الخضوعِ والتذللِ، كما قيل:

لو جئتكم زائرًا أَسْعى على بصرِي لم أؤدِّ حقا وأيَّ الحقِّ أديتُ

<sup>(1)(1/771), (7/87).</sup> 

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٦)، ومسلم (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>T) (O/ VAT, PPT).

<sup>(</sup>٥) «المعجم الكبير» (٧/ ٢٥٤، ٢٥٥).

وفي "صحيح مسلم" (١) عن أبي بن كعب قال: كان رجل لا أعلم رجلاً أبعد من المسجد منه وكان لا تخطئه صلاة في المسجد، قال: فقيل له: أو قلت له: له الشريت حماراً تركبه في الظلماء أو في الرمضام، فقال: ما يسرني أن منزلي إلى جنب المسجد، إني أريد أن يكتب لي ممشاي إلى المسجد، ورجوعي إذا رجعت إلى أهلي، فقال: رسول الله عليه: "قد جمع الله لك ذلك كله».

وكلما شقّ المشي إلى المسجد كان أفضل ولهذا فُضل المشي إلى صلاة العشاء وصلاة الصبح وعدل بقيام الليل كله كما في «صحيح مسلم» (٢) عن عثمان عن النبي عليه قال: «من صلى العشاء في جماعة فكأنّما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنّما قام الليل »، وفي «الصحيحين» (٣) عن أبي هريرة عن النبي عليه قال: «أثقل صلاة على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوا».

وإنما ثقلت هاتان الصلاتان على المنافقين لأن المنافق لاينشط للصلاة إلا إذا رآه الناس ، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَىٰ يُراءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ النساء:١٤٢] وصلاة العشاء والصبح يقعان في ظلمة فلا ينشط للمشي إليهما إلا كل مخلص يكتفي برؤية اللَّه عز وجل وحده لعلمه به .

وثوابُ المشي إلى الصلاة في الظُّلَمِ النورُ الـتامُّ في ظُلَم القيامةِ، كما في

<sup>(1)(1/.71).</sup> 

<sup>.(170/1)(1)</sup> 

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٧)، ومسلم (٢/ ١٢٣).



«سنن أبي داود)»، والترمذي (١) عن بريدة عن النبيِّ عَلَيْهُ قالَ: «بشِّر المشائينَ في الظلم إلي المساجد بالنور التامِّ يوم القيامة » وخرَّجه ابن ماجه (٢) من حديث سهل بن سعد ، وقد رُوي من وجوه كشيرة. وفي بعضها زيادة «يفزع النَّاس ولا يفزعونَ» قال النخعيُّ: وكانُوا يرونَ أنَّ المشي في الليلة الظلماء إلى الصلاة موجبة " يعني: توجب المغفرة.

وروينا عن الحسنِ قالَ: أهلُ التوحيدِ في النار لايقيدونَ فيقولُ الخزنةُ بعضُهم لبعضٍ: ما بالُ هؤلاءِ لا يُقيَّدون، وهؤلاء يُقيَّدون؟ فيناديهم مُنادٍ: إنَّ هؤلاءِ كانوا يمشونَ في ظُلَمِ الليل إلى المساجد، كما أنَّ مواضعَ السجودِ من عصاةِ الموحدينَ في النارِ لا تأكلها النَّارُ، فكذلك الأقدامُ التي تمشي إلى المساجدِ في الظلمِ لا تقيدُ في النار. ولا يسوِّي في العذابِ بينَ من خدمة وبين من لم يخدمه وإن عذبه.

ومن كانَ في سخطه محسنًا فكيف يكونُ إذا ما رضي

لمّا كانتِ الصلاةُ صلةً بين العبدِ وبينَ ربّه، ومناجاةً تظهرُ فيها آثارُ تجلّيهِ لقلوبِ العارفينَ وقربهِ شرعَ قبلَ الدخولِ فيها الطهارةُ، فإنّه لا يصلحُ للوقوف بين يدي اللّه عنز وجل والخلوة بمناجاتِه إلا طاهرٌ، فأمّا المتلوثُ بالأوساخ الظاهرة والباطنة فلا يصلحُ للقرب، فشرعَ اللّهُ عنز وجل للمصلّي غسلَ أعضائِهِ بالماءِ ورتبَ عليها طهارةً ظاهرةً وباطنةً، ثمّ شرعَ المشي إلى المساجدِ.

وفيه أيضًا تكفيرُ الخطاياً حتَّى تكملَ طهارةُ الذنوبِ إن بقي منها شيءٌ بعد الوضوءِ حتَّى لا يقفَ العبدُ في مقامِ المناجاةِ إلا بعد كمالِ طهارةٍ ظاهرةٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٥٦١)، والترمذي (٢٢٣).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۷۸۰).

وباطنة من درن الأوساخ والذنوب، ولهذا شرَع له تجديد التوبة والاستغفار عقب كل وضوء حتَّى تكمل طهارة ذنوبه، كما خرَّج النسائيُّ(١) من حديث أبي سعيد مرفوعًا وموقوفًا: «من توضًا فأسبغ الوضوء ثمَّ قال عند فراغه من وضوئه: سبحانك اللهم وبحمدك أستغفرك وأتوب إليك ، ختم عليها بخاتم فوضعت تحت العرش فلم تُكسر إلى يوم القيامة».

ومتى اجتهد العبد على تكميل طهارته ومشيه إلى المسجد ولم يقو ذلك على تكفير ذنوبه، فإن الصلاة يكمل بها التكفير، كما في «الصحيحين» (٢) عن أبي هريرة عن النبي على قال: «أرأيتُم لو أنَّ نهراً ببابِ أحدكُم يغتسل فيه كلَّ يوم خمس مرات، هل يبقى من درنه شيء؟» قالوا: لايبقى من درنه شيء، قال: «فذلك مثل الصلوات الخمس عجو اللَّه بهن الخطايا».

وإنْ قويَ الوضوءُ وحده على تكفيرِ الخطايا، فالمشي إلى المسجدِ والصلاة بعده تكونُ زيادة صنات وهذا هو المراد من قولِ النبي عَلَيْكَة في حديث عثمان والصنابحي «وكان مشيه إلى المسجدِ وصلاته نافلةً»، وقد سبق ذكر الحديثين.

واعلم أنَّ جمهورَ العلماء على أنَّ هذه الأسبابَ كلَّها إنما تكفِّر الصغائر دونَ الكبائرِ وقد استدلَّ بذلكَ عطاءٌ وغيرهُ من السلف في الوضوء، وقال سلمانُ الفارسيُّ وَطَيَّتُهُ: الوضوءُ يكفِّرُ الجراحات الصغارَ، والمشيُ إلى المسجد يكفِّرُ أكبرَ من ذلك. خرجهُ محمدُ بن نصر يكفِّرُ أكبرَ من ذلك والصلاة تكفر أكثر من ذلك. خرجهُ محمدُ بن نصر المروزيُّ، ويدلُّ على أنَّ الكبائر لا تكفَّرُ بذلكَ ما في «الصحيحين» (٣) عن أبي

<sup>(</sup>١) «عمل اليوم والليلة» (٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٠)، ومسلم (٢/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١/ ١٤٤) وليس هو عند البخاري.



هريرة عن السنبي عليه عن السنبي عليه قسال: «الصلواتُ الخمسُ والجمعةُ إلى الجمعةِ ورمضانُ إلى رمضان، مكفراتٌ لما بينهن إذا اجتنبت الكبائرُ».

وفي «صحيح مسلم» (١) عن عثمان عن النبيِّ عَلَيْكَ قال: «ما من امريء مسلم عضر أمريء مسلم عضر صلاة مكتوبة فيحسن وضوءها وخشوعها وركوعها وسجودها، إلا كانت كفارة لل قبلها من الذنوب ما لم تؤت كبيرة وذلك الدهر كلَّه ».

فانظر إلى كم تيسر لك أسباب تكفير الخطايا لعلك تُطهر منها قبل الموت فتلقاه طاهراً فتصلح لمجاورت في دار السلام، وأنت تأبى إلا أن تموت على خبث الذنوب فتحتاج إلى تطهيرها في كير جهنّم، يا هذا أما علمت أنه لا يصلح لقربنا إلا طاهر ، فإذا أردت قربنا ومناجاتنا اليوم فطهر ظاهرك وباطنك لتصلح لذلك، وإن أردت قربنا ومناجاتنا غداً فطهر قلبك من سوانا لتصلح لتصلح لذلك، وإن أردت قربنا ومناجاتنا غداً فطهر قلبك من سوانا لتصلح لمجاورتنا فيوم لا ينفع مال ولا بنون هي الله من أتى الله بقلب سليم الشعراء ١٨٩,٨٨٠ والقلب السليم الذي ليس فيه غير محبة الله ومحبة ما يحبه الله في الله عبد لا يقبل إلا طيبا الله الذي ليس فيه غير محبة الله ومحبة ما يحبه الله ولا كل عبد يصلح لمناجاة الله اليوم ولا على كل الحالات تحسن المناجاة .

الناسُ من الهدور تبغي الصافي ما يصلحُ للحضرةِ قلبٌ جَافي

السبب الشالث: من مكفراتِ الذنوبِ الجلوسُ في المساجدِ بعد الصلواتِ، والمرادُ بهذا الجلوسِ انتظارُ صلاةٍ أخرى كما في حديثِ أبي هريرة «وانتظارُ

<sup>.(127/1)(1</sup> 

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٣/ ٨٥) من حديث أبي هريرة فطُّك .

الصلاة بعد الصلاة فذلكُمُ الرباطُ فذلكُمُ الرباطُ» فجعل هذا من الرباطِ في سبيلِ اللّه عز وجل، وهذا أفضلُ من الجلوسِ قبلَ الصلاةِ لانتظارها ، فإنَّ الجالسَ لانتظارِ الصلاةِ ليؤدِّيها ثم يذهبُ تقصرُ مدةُ انتظارِه بخلافِ من صلَّى صلاةً ثمَّ جلسَ ينتظرُ ثمَّ علسَ ينتظرُ أخرى فإنَّ مدَّتهُ تطولُ فإن كانَ كلما صلَّى صلاةً جلسَ ينتظرُ ما بعدها استغرق عمره بالطاعةِ وكانَ ذلك بمنزلةِ الرباطِ في سبيلِ اللَّه عزوجل.

وفي «المسند» (٢) عن أبي هريرة عن النبي على الله على النبي عليه ملائكة الله ما لم يحدث أو كفارس اشتد به فرسه في سبيل الله على كشحِه تصلّي عليه ملائكة الله ما لم يحدث أو يقوم، وهو في الرباط الأكبر».

و يدخلُ في قوله: «والجلوسُ في المساجدِ بعدَ الصلواتِ » الجلوسُ للذكرِ والقراءة وسماع العلم وتعليمه ونحو ذلك لاسيَّما بعدَ صلاة الصبح حتى تطلع الشمسُ؛ فإنَّ النصوصَ قد وردتْ بفضلِ ذلكَ ، وهو شبيهٌ بمن جلسَ ينتظرُ صلاةً أخرى، لأنهَّ قد قضى ما جاء إلى المسجدِ لأجلهِ من الصلاةِ وجلسَ ينتظر طاعةً أخرى، وفي «الصحيح» عن النبيِّ عَيَالِيَّهُ قال: «ما اجتمع قومٌ في بيتٍ ينتظر طاعةً أخرى، وفي «الصحيح» عن النبيِّ عَيَالِيَّهُ قال: «ما اجتمع قومٌ في بيتٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۲/ ۱۸۲ ـ ۱۸۷ ـ ۱۹۷)، وابن ماجه (۸۰۱).

<sup>.(</sup>٣٥٢/٢)(٢)



من بيوت اللَّه تعالى يتلونَ كتاب اللَّه ، ويتدارسونَهُ بينَهُم ، إلاَّ نزلت عليهم السكينة، وغشيتهُم الرحمة، وحفتهُم الملائكة، وذكرهُم اللَّه فيمنْ عندَه الله .

وأما الجالسُ قـبلَ الصلاةِ في المسجدِ لانتظار تلكَ الصلاةِ خاصـةً فهو في صلاة حتَّى يصلِّي.

وفي «الصحيحين» (١) عن أنس عن النبيِّ عَيَظِيَّةٍ «أنه لـما أخَّرَ صلاةَ العشاءِ الآخرةَ، ثمَّ خـرجَ فصلَّى بهم، قـالَ لهم: «إنكم لم تزالُوا في صلاةٍ ما انتظرتُمُ الصلاة).

وفيهما أيضًا (٢) عن أبي هريرة وَ وَاللَّهُ عن النبيُّ وَاللَّهُ قالَ: «الملائكةُ تصلّي على أحدكم ما دام في مصلاً ما لم يحدث اللهمّ اغفر له اللهمّ ارحمه ولا يزال أحدكم في صلاة ما كانت الصلاة تحبسه لا يمنعه أن ينقلبَ إلى أهله إلا الصلاة وفي رواية لسلم «ما لم يؤذ فيه ما لم يحدث فيه».

وهذا يدلُّ على أنَّ المرادَ بالحدثِ حدثُ اللسانِ ونحوِه من الأذَى، وفسرهُ أبو هريرةَ بحدثِ الفرج، وقيلَ: إنه يشملُ الحدثينِ.

وفي «المسند» (٣) عن عقبة بن عامر عن النبي وَيَكِيْلُهُ قال: «القاعدُ يراعي الصلاة كالقانت ويكتُب من المصلينَ من حين يخرجُ من بيتهِ حتَّى يرجعَ إليه» وفي رواية له: «فإذا صلَّى في المسجد ثمّ قعدَ فيه كان كالصائم القانت حتَّى يرجع».

وفي هذا المعنى أحاديثُ كثيرةٌ، وبالجملةِ فالجلوسُ في المساجدِ للطاعاتِ له فضلٌ عظيمٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۱/ ۱۵۰ <sub>– ۱۶۸</sub> ۲۱۲)، (۲/ ۲۰۱)، ومسلم (٦/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٨)، ومسلم (٢/ ١٢٩).

<sup>(4) (3/09).</sup> 

وفي حديث أبي هريرة وطي عن النبي عن النبي عن النبي الله قال: «لا يوطن رجل المساجد للصلاة والذكر إلا تبشبش الله عز وجل به كما يتبشبش أهل الغائب إذا قدم عليهم عائبه م النبي عن أبي سعيد عن النبي عَلَيْهِ قال: «من الف المسجد الفه الله»(٢).

وقال سعيدُ بنُ المسيبِ: من جلسَ في المسجدِ ف إنَّما يجالسُ اللَّه عز وجلَّ.

وصحَّ عن النبيِّ ﷺ أنَّه عدَّ من السبعةِ الذينَ يظلُّهُمُ اللَّه في ظلَّه يومَ لا ظلَّ إلا ظلُّه رجلٌ قلبُهُ معلَّقٌ بالمسجدِ إذا خرجَ منه حتى يعودَ إليه (٣).

وإنّما كانت ملازمة المسجد للطاعات مكفرة للذنوب؛ لأنّ فيها مجاهدة النفس وكفا لها عن أهوائها؛ فإنّها لا تميلُ إلا إلى الانتشار في الأرض لابتغاء الكسب؛ أو لمجالسة الناس، أو لمحادثتهم ، أو للتنزه في الدور الأنيقة والمساكن الحسنة ومواطن النزه، ونحو ذلك. فمن حبس نفسه في المساجد على الطاعة فهو مرابط لها في سبيل الله مخالف لهواها، وذلك من أفضل أنواع الصبر والجهاد.

وهذا الجنسُ - أعني ما يؤلمُ النفسَ ويخالفُ هواها - فيه كفارةٌ للذنوبِ وانْ كانَ لا صنعَ فيه للعبدِ كالمرضِ ونحوهِ فكيفَ بما كانَ حاصلاً عن فعلِ العبدِ واختيارهِ إذا قصد به التقربَ إلي اللَّه عزَّ وجل، فإنَّ هذا من نوعِ الجهادِ في سبيلِ اللَّه الذي يقتضي تكفيرَ الذنوبِ كلِّها ولهذا المعنى كانَ المشيُ إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣٠٧/٢ ـ ٣٤٠ ـ ٤٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٦٣٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١٣٨/٢ ـ ١٦٨)، ومسلم (٩٣/٣) من حديث أبي هريرة نُولَثُك .



المساجدِ كَـفَارةً للذنوبِ أيضًا هو نوعٌ منَ الجـهادِ في سبيلِ اللَّه أيضًا ، كما خرجـهُ الطبراني (١) من حديث أبي أمـامةَ عن النبيِّ ﷺ « الغـدوُّ والرواحُ إلي المساجد من الجهاد في سبيل اللَّه عزَّ وجلَّ ».

كان زيادٌ مولَى ابن عباس أحد العباد الصالحينَ ، وكانَ يلازمُ مسجدَ المدينةِ فسمعوهُ يومًا يعاتب نفسهُ ويقولُ لها : أين تريدينَ أنْ تذهبي، إلي أحسنَ من هذا المسجدِ؟ تريدينَ أن تبصرِي دارَ فلانِ ودار فلانِ.

لَّمَا كانت المساجد في الأرضِ بيوتَ اللَّه أضافَها اللَّهُ إلى نفسِهِ تشريفًا لها وتعلقت قلوبُ المحبينَ للَّه عز وجلَّ بها لنسبتها إلي محبوبهم، وارتاحت إلى ملازمتها لإظهار ذكره فيها، قالَ تعالى : ﴿ فِي بُيُوتِ أَذَنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو وَالآصَالِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ذَكْرِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَ ذَكْرِ اللَّه وَإِفَامِ الْصَلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ ﴾ [النور:٣٦، ٣٧].

أين يذهب المحبون عن بيوت مولاهم؟ قلوب المحبين ببيوت محبوبهم متعلقةٌ، وأقدامُ العابدينَ إلي بيوت معبودهم مترددةٌ.

يا حبَّذَا العرعرُ النَّجديُّ والبانُ ودارُ قوم بأكناف الحِمي بانُوا

وأطيبُ الأرضِ ما للقلبِ فيه هوى ﴿ سُمُّ الخياطِ مع الأحبابِ ميدانُ لا يُذْكرُ الرَّملُ إلا حنَّ مغتربٌ له بذي الرمل أوطارٌ وأوطانُ يه فُو إلى البان من قلبي نوازعه وما بي البان بل مَنْ داره البانُ

<sup>(</sup>۱) «المعجم الكبير» (۲۰۸/۸).

الفصل الثاني: في ذكرِ الدرجاتِ المذكورة في حديثِ معاذٍ: وهي ثلاثٌ:

أحدها: إطعامُ الطعامِ وقد جعلهَ اللَّه في كتابه من الأسبابِ الموجبة للجنة ونعيمها ، قالَ اللَّهُ عز وجل : ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا اللَّهُ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لُوَجْهِ اللَّهِ لا نُرِيدُ منكُمْ جَزَاءً وَلا شُكُورًا ﴿ فَ إِنَّا نَخَافُ مِن رَبِّنَا يَوْمُ وَلَقَاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴿ وَيَنَا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا ﴿ فَ فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴿ وَيَنَا فَيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴿ فَ مُتَكِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴿ فَ مُعَلِيلًا عَلَى اللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ عَلَى الْأَرَائِكِ لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا وَمُهَرِيرًا ﴿ وَهُ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ طِلالُهَا وَذُلِلَتْ قَطُولُهُهَا تَذْلِيلاً ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِآنِيَةً مِن وَمُهُمْ وَلَوْنَ فَيهَا تَقْدِيرًا ﴿ وَيُسَقُونَ فَيهَا فَصُلَاكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَي اللّهُ عَلَيْهِم بِآنِيَةً مِن وَمُ وَالْكُ لا يَرَوْنَ فِيها شَمْسًا وَلا عَلَي وَالْكُونَ وَيُهِمْ بِآنِيَةً مِن وَمُ وَلَوْنَ فَيهَا تَدْلِيلاً عَلَيْهِمْ بَآنِينَةً مِن وَيُهُمْ وَلَوْنَ وَيُهُمْ وَالْكُولَ وَيُعَلِقُونَ وَيُهَا تَذَلِيلاً عَلَيْهُمْ وَلُونَ وَلِيهُمْ مِنَوْنَ وَلِيهُ الللهُ عَلَيْ فَيهَا تُسْمَى سَلْسَبِيلاً ﴾ إلى قوله: ﴿ وَسَقَاهُمْ وَسُولَا عُلُولِهُ عَلَمُ مِنْ وَلَا عَلَهُ وَلَا عَلَاهُ مَا عَلَيْهُمْ وَشُرابًا طَهُورًا ﴾ [الإنسان: ٨ - ٢١] فوصف فاكهتَهُم وشرابَهُم جزاءً لإطعامِهِمُ الطعامِهِمُ الطعامَةِمُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلُولُهُ اللْعَامُ وَلَا عَلَوْلًا اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَوْلًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الل

وفي الترمذي من حديث أبي سعيد الخدري عن النبي و النبي و الله الله مؤمنا على طمإ سقاه الله المعم مؤمنا على جوع، اطعمه الله من ثمار الجنة، ومن سقى مؤمنا على ظمإ سقاه الله من الرحيق المختوم وفي «المسند» و «الترمذي (۱) عن علي عن النبي و النبي و السند الله و الترمذي (۱) عن علي عن النبي و و النبي و الله و الله و النبي الله و الناس الله و الناس الله و الناس الله و الله و الناس الله و الناس الله و الناس الله و الناس الله و الناس الله و الله

وفي حديث عبد الله بن سلام الذي خرجه أهل السنن (٢) أنه سمع النبي وفي حديث عبد الله بن سلام الذي خرجه أهل السنن (٢) أنه سمع النبي وصلوا

<sup>(</sup>١) أحمد (١/ ١٥٥)، والترمذي (١٩٨٤ \_ ٢٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٢٤٨٥)، وابن ماجه (١٣٣٤، ٢٥١).



الأرحامَ، وصلُّوا بالليل والناسُ نيامٌ، تدخلُوا الجنةَ بسلام ».

وفي حديث هانئ بن يزيد أن رجلاً قال: يارسولَ اللَّه، دلَّني على عمل يدخِلني الجنة ويباعدُني من النار، قال: «تطعم الطعام وتفشي السلام»(٢).

وفي حديث حُــذيفة عن النبيَّ ﷺ قال: «من خُـتم لهُ بإطعامِ مسكينٍ دخلَ الجنةَ»(٣).

وفي «الصحيحين»<sup>(٤)</sup> من حديث عبد اللَّه بن عمرو أنَّ رجلاً قالَ: يا رسولَ اللَّه، أيُّ الإسلامِ خيرٌ وقالَ: «تطعمُ الطعامَ وتقرئُ السلامَ على من عرفتَ ومن لم تعرف».

وفي حديث صهيب عن النبي على النبي عن النبي الله قال: «خيركم من أطعم الطعام) خرجه الإمام أحمد (٥).

فإطعامُ الطعامِ يوجبُ دخولَ الجنة، ويباعدُ من النار، وينجي منها كَما قالَ تعالى : ﴿ فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴿ إِنَ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴿ إِنَ فَكُ رَقَبَةٍ ﴿ آلَ الْعَقَبَةُ الْعَقَبَةُ الْعَقَبَةُ اللهِ الْعَقَبَةُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَقَبَةُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

<sup>.(</sup>٣١٨/٥)(1)

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أبو داود (٤٩٥٥)، والنسائي (٨/٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) راجع: «السلسلة الصحيحة» (١٦٥٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (١/ ١٠ \_ ١٤)، (٨/ ٦٥)، ومسلم (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٥) «المسند» (٦/ ٢١).

وفي الحديث الصحيح عن النبي على النبي على النبي على المنار ولو بشق مرة المن الموسى الأسعري ولا الله يقول لولده : اذكر وا صاحب الرغيف، ثم ذكر أن رجلاً من بني إسرائيل عبد الله سبعين سنة ثم إن الشيطان حسن في عينيه امرأة فأقام معها سبعة أيام ثم خرج هاربا فأقام مع مساكين فتصدق عليه برغيف، كان بعض أولئك المساكين يريده فآثره به ثم مات، فوزن عبادته بالسبعة الأيام التي مع المرأة فرجحت الأيام السبعة بعبادته، ثم وزن الرغيف بالسبعة الأيام فرجح بها.

ويتأكدُ إطعامُ الطعامِ للجائعِ وللجيرانِ خصوصًا، وفي «الصحيح»(٢) عن أبي موسى الأشعريِّ عن النبيِّ عَيَالِيْ قَالَ: «أطعموا الجائع وعودُوا المريض وفكُّوا المعانى».

وفي «صحيح مسلمٍ» (٣) عن أبي ذرِّ عن النبيِّ ﷺ قال لهُ: «إذا طبختَ مرقةً فأكثرُ ماءها وتعاهدُ جيرانَكَ».

وفي المسند، وصحيح ابن حبان عن عمر عن النبي عليه قال: «أيما عرصة أصبح فيهم امرؤ جائعًا، فقد برئت منهم ذمة الله عز وجل ». وقال عليه المؤمن دون جاره»، وفي «صحيح الحاكم» (٤) عن ابن عباس عن النبي عليه قال: «ليس بالمؤمن الذي يشبع وجاره جائع » وفي رواية: «ما آمن من بات شبعانا وجاره طاويًا » فأفضل أنواع إطعام الطعام الإيثار مع الحاجة كما وصف الله تعالى

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۲/ ۱۳٦)، (۸/ ۱۲۹)، (۹/ ۱۹۲ ـ ۱۸۱)، ومسلم (۸۲ /۸) من حديث عدي بن حاتم الطائي ولي .

<sup>(</sup>۲) "صحيح البخاري" (۶/ ۸۳)، (۷/ ۳۱ م ۸۷ ـ ۱۵۰)، (۹/ ۸۸).

<sup>. (</sup>TV /A) **(T)** 

<sup>(</sup>٤) «المستدرك» (٤/ ١٦٧).



بذلك َ الأنصارَ وَ اللهُ فقال: ﴿ وَيُؤثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٩] وقد صح أنَّ سبب نزولها أنَّ رجلاً منهم أخذ ضيفاً من عند النبي عَلَيْهُ يَصَيفُهُ فلم يجد عندَهُ إلا قوتَ صبيانه، فاحتالَ هو وامرأتُهُ حتَّى نوما صبيانه ما وقام إلى السراج كأنه يصلحه فأطفأه ، ثمَّ جلسَ مع الضيف يريه أنه يأكلُ معه ولم يأكلُ فلمَّا غداً على رسول اللَّه عَلَيْهُ قال له : «عجبَ اللَّهُ من صنيعكُما الليلة ونزلت هذه الآية .

وكان كثيرٌ من السلف يؤثرُ بفطوره غيرَه وهو صائمٌ ويصبحُ صائمًا، منهم عبدُ اللّه بنُ عمرَ ظِيْفُ ، وداودُ الطائيُّ، وعبدُ العزيز بنُ سليمانَ، ومالك بنُ دينارٍ، وأحمدُ بنُ حنبلٍ، وغيرُهم، وكان ابنُ عمرَ لايفطرُ إلامع اليتامَى والمساكينِ وربما عَلمَ أن أهلَهُ قد ردُّوهم عنه فلم يفطرُ تلكَ الليلةَ.

ومنهم من كانَ لا يأكلُ إلاَّ مع ضيف له، قال أبو السوارِ العدويُّ: كانَ رجالٌ من بني عدي يصلُّون في المسجدِ ما أفطرَ أحدٌ منهُم على طعامٍ قطّ وحدَهُ، إن وجدَ من يأكلُ معه أكلَ، وإلا أخرجَ طعامَهُ إلى المسجدِ فأكلهُ مع الناسِ وأكلَ الناسُ معهُ.

وكانَ منهُم من يطعمُ إخوانهُ الطعامَ وهو صائمٌ ويجلسُ يخدمهُم، ويروحهُم، منهم الحسنُ، وابنُ المباركِ، وكان ابنُ المباركِ ربما يشتهي الشيءَ فلايصنعُهُ إلا لضيف ينزلُ به فيأكلُهُ مع ضيفه، وكانَ كثيرٌ منهُم يفضلُ إطعامَ الإخوانِ على الصدقة على المساكين، وقد رُويَ هذا المعنى مرفوعًا من حديث أنس بإسنادٍ ضعيف، ولاسيّما إن كان الإخوانُ لا يجدونَ مثل ذلكَ الطعام.

كانَ بعضُهم يعملُ الأطعمةَ الفاخرةَ ثم يطعمُها إخوانَهُ الفقراءَ ويقولُ: إنهم

لا يجدونَها، وبعضُهم يُصنَعُ له طعامٌ ولا يأكلُ ويقولُ: إني لا أشتهيهِ وإنما صنعتُهُ لأجلِكمُ، وبعضُهم اتخذَ حلاوةً فأطعمَهُا المعتوهَ، فقالَ له أهلهُ: إن هذا لا يدري ما يأكلُ، فقال: لكنَّ اللَّهَ يدري .

واشتَهى الربيعُ بنُ خثيمٍ حلواءً، فلما صنعتْ لهُ دعَا بالفقراءِ فأكلُوا، فقالَ له أهلُه: أتعبتَنا ولـم تأكل، فقالَ: ومن أكلَهُ غيرِي، وقالَ آخرُ منهُم وجَرَى له نحوٌ من ذلكَ: إذا أكلتُهُ كانَ في الحشِّ وإذا أطعمتُهُ كانَ عندَ اللَّه مدخوراً.

ورُوي عن عليِّ قــالَ: لأنْ أجمعَ أناسًـا من إخــواني على صاع من طعــامٍ أحب إليَّ من أن أدخلَ سوقكُم هذه فأبتاعُ نسمةً فأعتقُها .

وعن أبي جعفر محمد بن علي قالَ: لأن أدْعُو عشرة من أصحابي فأطعمهُمُ طعامًا يشتهونَهُ، أحبَّ إليَّ منْ أن أعتقَ عشرةً من ولد إسماعيل.

أأصفُ الإيثارَ لمن يبخلُ بأداء الحقوقِ الواجبةِ عليه، أأطلبُ الشجاعةَ من الجبان، وأستشهِدُ على رؤيةِ الهلالِ من هو من جملةِ العميان، كم بينَ من قيلَ فيه: ﴿ وَلَوْ بُرُونَ قَيلَ فيه : ﴿ وَلَوْ بُرُونَ قَيلَ فيه : ﴿ وَلَوْ بُرُونَ عَلَى اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّاللللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّاللَّهُ الللللَّالِمُ الللللَّالِمُ الللللَّاللَّاللَّهُ الللللَّاللَّاللَّلْمُلْمُ اللللللللَّالِمُ اللللللَّالِمُلَّاللَّلْمُلَّاللَّاللَّالِمُ اللَّلْمُلْمُ اللَّلْمُلَّا الللل

لا تعرضنَّ لذكرِنَا في ذكرِهِم ليسَ الصحيحُ إذا مشى كالمقعدِ
فيا من يطمعُ في علوِّ الدرجاتِ من غيرِ عملِ صالح هيهاتَ هيهاتَ ﴿ أَمْ
حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيَّاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ [المائية:٢١]

نزلوا بمكة في قبائل نوفل ونزلت بالبيداء أبعيد منزل الفصل الثالث من الدرجات: لينُ الكلام وفي رواية: «إفشاءُ السلام» وهو

داخلٌ في لين الكلام ، وقد قال اللَّهُ عز وجل: ﴿ وَقُولُوا اللَّاسِ حُسْنًا ﴾ [البقرة: ٨٦] وقال تعالى: ﴿ وَقُلْ لِعَبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [الإسراء: ٣٠] وقال تعالى: ﴿ ادْفَعْ بِاللَّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴿ يَهَ وَمَا يُلَقًاهَا إِلاَّ ذُو حَظّ عَظِيمٍ ﴾ [نسلت: ٣٠]، وقال تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ ﴿ وَجَادِلُهُم بِاللّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥] ، وقال تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلاَّ بِاللّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥] ، وقال تعالى: ﴿ وَلا تُجَادُلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلاَّ بِاللّتِي هِي أَحْسَنُ إِلاَّ اللّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ [العنكبوت: ٢٤]، ولما قال النبي ﷺ: «الحجُ المبرورُ ليس له جزاءً إلا الجنة، قالوا له: وما الحج المبرورُ يارسول اللَّه؟ قال: إطعامُ الطعامِ ولينُ الكلام » خرجهُ الإمامُ أحمدُ (١) ، وقد تقدَّم في ذكر إطعامِ الطعامِ الطعامِ أحاديثُ أخرُ في طيبِ الكلام .

وفي الحديث الصحيح عن النبي عَلَيْكُ «والكلمةُ الطيبةُ صدقةٌ» وفيه أيضًا «اتقوا النارَ ولو بشقِّ تمرة فمن لم يجد فبكلمة طيبة».

وأما كونُ إفشاء السلامِ من موجباتِ الجنةِ ففي "صحيحِ مسلمٍ" أن عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: "والذي نفسي بيده لا تدخلُوا الجنة حتى تؤمنُوا ولا تؤمنُوا حتى تحابُوا ألا أدلُّكُم على شيء إذا فعلتُمُوه تحاببتُم أفشوا السلامَ فيما بينكُم "وخرجَ أبو داودَ ألا أدلُّكُم على شيء إذا فعلتُمُوه تحاببتُم أفشوا السلامَ فيما بينكُم "وخرجَ أبو داودَ الله تعالى من عديث أبي أُمامة عن النبي عَلَيْهِ قالَ: "إنَّ أوْلَى الناسِ بالله تعالى من بدأهُم بالسلام "ويُروَي من حديث ابن مسعود مرفوعًا وموقوفًا "إذا مرَّ الرجلُ بالقومِ فسلَّم عليهِم فردُوا عليه كانَ لهُ عليهِم فضلُ درجة الأنَّه ذكَرهُم بالسلام، وإن لم يردُّوا عليه ملاً خيرٌ منهُم وأطيبُ".

<sup>(</sup>١) «المسند» (٣/ ٣٢٥) من حديث جابر بن عبد اللَّه مُطَّيِّك.

<sup>.(</sup>or/1)(Y)

<sup>(</sup>۳) «السنن» (۱۹۷٥).

وقد رُويَ من حديث عمرانَ بن حصينِ وغيرِه «أنَّ رجلاً دخلَ على النبيً عَلَيْهِ فقالَ: السلامُ عليكم، فقالَ النبيَّ عَلَيْهِ : «عشر»، ثم جاء آخرُ فقالَ: السلامُ عليكُم ورحمةُ اللَّه، فقالَ رسول اللَّه عَلَيْهِ «عشرونَ»، ثم جاء آخرُ فقالَ: السلامُ عليكُم ورحمةُ اللَّه وبركاتهُ، فقالَ رسول اللَّه عَلَيْهُ «ثلاثون» خرجهُ الترمذيُ (١) وغيرُه، وخرجهُ أبو داود (٢) وزادَ «ثم جاء آخرُ فقالَ: السلامُ عليكُم ورحمةُ اللَّه وبركاتهُ ومغفرتهُ، فقالَ النبيَّ عَلَيْهُ «أربعون»، ثم قالَ: السلامُ عليكُم ورحمةُ اللَّه وبركاتهُ ومغفرتهُ، فقالَ النبيَّ عَلَيْهُ «أربعون»، ثم قالَ: «هكذا تكون الفضائلُ».

وقد سبق حديث «أنْ تقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف» وفي حديث ابن مسعود مرفوعًا «من أشراط الساعة السلام بالمعرفة » خرجه الإمام أحمد (٣).

وإنما جمع بين إطعام الطعام ولين الكلام ليكمل بذلك الإحسان إلى الخلق بالقول والفعل فلا يتم الإحسان بإطعام الطعام الطعام إلا بلين الكلام وإفشاء السلام، فإن أساء بالقول بطل الإحسان بالفعل من الإطعام وغيره كما قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بالْمَن وَالأَذَى ﴾ [البقرة:٢٦٤].

وربما كانَ معاملةُ الناسِ بالقولِ الحسنِ أحبَّ إليهم من إطعامِ الطعامِ والإحسانِ بإعطاءِ المال، كما قالَ لقمانُ لابنه: يا بنيَّ لأن تكن كلمتُك طيبةً ووجهُكَ منبسطًا تكن أحبَّ إلى الناسِ ممن يعطيهم الذهبَ والفضة، وقد كان النبي عَظيهم الذهبَ والفضة، وكان عَظيهم النبي عَظِيهم بذلكَ شرَّهُ، وكان عَظِيهم النبي النبي القولَ حتى لمن يشهدُ له بالشرِّ فينتفي بذلكَ شرَّهُ، وكان عَظِيهم لايواجهُ أحداً بما يكرهُ في وجههِ ولم يكن عَظِيهم فحاشًا ولا متفحشًا، ورُويَ عن ابن عمر أنَّه كان ينشدُ:

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۲۸۹).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۱۹۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (١/ ٣٨٧ \_ ٤٠٥).

#### 

خذِ العفوَ وأمر بعرف كما أمرت وأعرض عن الجاهلين ولين في الكلم لكل الأنام فمستحسنٌ من ذوي الجاه لين

وقد وصفَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ في كتابِه أهلَ الجنة بمعاملة الخلقِ بالإحسان بالمال واحتمالِ الأذَي فقالَ تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرة مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهَا السَّمَواتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ آَنَ اللَّذِينَ يُنفقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسنينَ ﴾ [آل عسران:١٣٤,١٣٣] فالإنفاقُ في السراءِ والضراء يقتضي غاية الإحسان بالمالِ من الكثرة والقلَّة، وكظم الغيظ والعفو عن الناسِ يقتضي عدم المقابلة على السيئة من قول وفعل وذلك يتضمن إلانة القولِ واجتنابَ الفحشِ والإغلاظ في المقالِ، ولو كان مباحًا، وهذا نهاية الإحسانِ فلهذا قالَ تعالَى: ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسنِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٤].

ومن هذا قولُ بعضهم وقد سُـئِلَ عن حُسنِ الخلقِ فقالَ: بذلُ النَّدَى وكفُّ الأَذَى.

وهذا الوصفُ المذكورُ في القرآنِ أكملُ من هذا، لأنّه وصفهُم ببذلِ الندى واحتمالِ الأذى، وحُسنِ الخلقِ يبلغُ به العبدُ درجاتِ المجتهدينَ في العبادة، كما قالَ النبيُّ عَلَيْهُ : "إنّ الرجلَ ليدرِكُ بحسنِ خلقه درجة الصائم النهارَ القائم الليلَ" (١)، ورؤي بعضُ السلفِ في المنامِ فسئلَ عن بعضِ إخوانِهِ الصالحينَ فقالَ: وأينَ ذلكَ رُفعَ في الجنة بحسنِ خلقه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣/ ١٣٣ \_ ١٨٧).

ومما يندبُ إلى إلانة القول فيه الأمرُ بالمعروف والنهيُ عن المنكرِ وأنْ يكونَ برفق، كما قالَ تعالَى: ﴿وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل:١٢٥].

قال بعض السلف: ما أغضبت أحداً فَقَبِلَ مِنْكَ، وكانَ أصحاب ابن مسعود إذا رأوا قومًا على ما يكره يقولون لهم: مَهلاً مهلاً باركَ اللَّهُ فيكم. ورأى بعض التابعين رجلاً واقفًا مع امرأة فقال لهما: إن اللَّه يراكما سترنا اللَّه وإيَّاكم، ودُعي الحسن إلى دعوة فجيء بآنية فضة فيها حلواء، فأخذ الحسن الحلواء فقلبها على رغيف وأكل منها، فقال بعض من حضر: هذا نهي في سكون، ورأى الفضيل رجلاً يعبث في صلاته فزبره، فقال له الرجل: يا هذا ينبغي لمن يقوم لله أن يكون ذليلاً، فبكى الفضيل وقال له: صدقت.

قال شعيب بن حرب: ربما مر سفيان الشوري بقوم يلعبون بالشطرنج فيقول: ما يصنع هؤلاء؟ فيقال له: يا عبد الله ينظرون في كتاب، فيطاطئ رأسة ويمضى، وإنما يريد بذلك ليُعلم أنّه قد أنكر .

وقالَ سفيانُ: لا يأمرُ بالمعروف ولا ينهى عن المنكرِ إلا من كانَ فيه خصالٌ ثلاثٌ: رفيقٌ بما يأمرُ، رفيقٌ بما ينهى، عدلٌ بما يأمرُ، عدلٌ بما ينهى، عالمٌ بما يأمرُ، عالمٌ بما ينهى. وقال الإمامُ أحمدُ: الناسُ يحتاجونَ إلى مداراة ورفق في الأمر بالمعروف بلا غلظة إلا رجلاً معلنًا بالفسق، فإنَّهُ لا صبرَ عليه.

وكانَ كثيرٌ من السلف لا يأمرُ بالمعروف ولا ينهى عن المنكرِ إلا سرَّا فيما بينه وبينَ من يأمرُهُ وينها ُ. وقالَ أبو الدرداءِ: من وعظ أخاهُ سـرَّا فقـد زانهُ ومن وعظه علانيةً فقد شانهُ.

وكذلك مقابلة الأذى بإلانة القول كما قالَ تعالَى: ﴿ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ



السَّيِئَةَ ﴾ [المؤمنون:٩٦] وقيالَ تعيالَى: ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ أُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرحد:٢٢] قال بعضُ السلف: هو الرجلُ يسبُّه الرجلُ، فيقولُ له: إن كنتَ صادقًا فغفر اللَّهُ لي، وإن كنتَ كاذبًا فغفرَ اللَّهُ لكَ.

قالَ رجلٌ لسالم بن عبد اللَّه وقد زحمتْ راحلتُه في سفر: ما أراك إلا رجلَ سوءٍ، فقال له سالمٌ: ما أراكَ أبعدتَ.

وقالت امرأةٌ لمالكِ بن دينارِ: يا مُرائي، قال: مـتى عرفتِ اسمي؟ ما عرفَه أحدٌ من أهلِ البصرةِ غيرُكِ.

ومر بعضهم على صبيان يلعبون بجوز فوطيء على بعض الجوز بغير الحسن المسيخ يبكي اختياره فكسرة ، فقال له الصبي : يا شيخ ، النار ، فجلس الشيخ يبكي ويقول : ما عرقني غيره . ومر بعضهم مع أصحابه في طريق فرموا عليهم رمادا ، فقال الشيخ لأصحابه : من يستحق النّار فصالحوه على الرماد ، يعني فهو رابح .

ورأى جنديٌّ إبراهيم بن أدهم خارج البلد فسأله عن العمران فأشار له إلى القبور فضرب رأسه ومضى فقيل له: إنَّه إبراهيم بن أدهم فرجع يعتذر إليه، فقال له إبراهيم: الرأس الذي يحتاج إلى اعتذارك تركته ببلخ، ومرَّ به جنديُّ آخر وهو ينظر بستانًا لقوم بأجرة فسأله أن يناوله شيئًا فلم يفعل وقال: إنَّ أصحابَه لم يأذنوا في ذلك، فضرب رأسه فجعل إبراهيم يطأطيء رأسه وهو يقول: اضرب رأسًا طالمًا عصى اللَّه.

من أجلك قد جعلت خدِّي أرضًا للشامتِ والحسودِ حتى ترضَى الثالث من الدرجات:

الصلاةُ بالليلِ والناسُ نيامٌ: فالصلاةُ بالليلِ من موجباتِ الجنةِ كما سبقَ ذكرُه

في غيرِ حديث، وقد دلَّ عليه قولُه عز وجل: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونَ وَيَ غَيْرِ اللَّهُ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونَ اللَّيْلِ مَا اللَّهُ مَنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ [الداريات:١٩٠]. فوصفَهم بالتيقظ بالليل والاستغفار بالأسحار وبالإنفاق من أموالهم.

كانَ بعضُ السلفِ نائمًا فأتاه آتٍ في منامِه فقالَ له: قم فصلِّ أما علمتَ أن مفاتيحَ الجنةِ مع أصحابِ الليلِ هم خزانها؟!

وقيام الليلِ يوجب على الدرجات في الجنة قالَ اللَّهُ تعالَى لنبيه عَلَيْهُ: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُحْمُودًا ﴾ [الإسراء:٧٩] فجعلَ جنزاءَهُ على التهجد بالقرآنِ بالليلِ أن يبعثهُ المقامَ المحمودَ وهو أعْلى درجاته عَلَيْهِ.

قال عون بن عبد الله: "إن السله يُدخلُ الجنة أقوامًا فيعطيهم حتى يملُّوا وفوقهم ناس في الدرجات العلى، فلمَّا نظروا إليهم عرفوهُم فقالُوا: ربنا، إخواننا كنَّا معهُم فبم فضَّلْتهم علينا؟ فيقولُ: هيهات هيهات آيهم كانُوا يجوعون حين تشبعون، ويظمؤون حين تروون، ويقومون حين تنامون، ويشخصون حين تخفضون»، ويوجب أيضًا نعيم الجنة ما لم يطلع عليه العباد في الدنيا قال اللَّه عز وجل: ﴿تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمًا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ إِنَّ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّة أَعْيُن جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٦-٧١]، وفي "الصحيح» عن النبي عَيَّا قال : "يقول اللَّه عز وجل: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على عز وجل: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر اقرؤوا إن شئتم: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مًا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةً أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا قلب بشر اقرؤوا إن شئتم أنه فلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مًا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةً أَعْيُن إِجَزَاءً بِمَا كَانُوا قلب بشر اقرؤوا إن شئتم أنها كَانُوا عَلْمَ مَن قُرَّة أَعْيُن إِجْزَاءً بِمَا كَانُوا قلب بشر اقرؤوا إن شئتم أنه الله عن رأت، ولا أذن سمعت، ولا غيم كانُوا قلب بشر اقرؤوا إن شئتم أنها من فَلَ المَّهُمْ عَن قُرَة أَعْيُن إِجْزَاءً بِمَا كَانُوا



يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٧]». قالَ بعضُ السلف: أخفُوا للَّهِ العملَ فأخفَى اللَّهُ لهم الجزاءَ فلو قدموا عليه لأقرَّ تلكَ الأعينَ عندهُ.

ومما يجزي به المتهجدين في الليل كشرة الأزواج من الحور العين في الجنة فإنَّ المتهجد قَد ترك لذة النوم بالليل ولذة الـتمتع بأزواجه طلبًا لما عند اللَّه عز وجل فعوَّضَهُ اللَّهُ تعالَى خيرًا مما تركه وهو الحور العين في الجنة، ومن هنا قال بعضهم: طول التهجد مهور الحور العين في الجنة.

وكانَ بعضُ السلف يُحيي الليلَ بالصلاة، فَفَتُرَ عن ذلك فأتاهُ آت، فقال له: قد كنتَ يا فلانُ تدأبُ في الخطبة، فما الذي قصر بكَ عن ذلك؟ كنت تقومُ من الليلِ أو ما علمت أن المتهجد إذا قامَ إلى التهجد قالتِ الملائكةُ: قد قامَ الخاطبُ إلى خطبته؟!

ورأى بعضُهم في منامه امرأةً لا تـشبهُ نساءَ الدُّنيا فقـالَ لها: من أنت؟ قالتُ: حوراءُ أمهُ اللَّهِ، فقالَ لها: روِّجيني نفسكِ، قالتُ: اخطُبني إلى سيِّدي وامهُرني، قالَ: وما مهرُك؟ قالتُ: طولُ التهجد.

قامَ بعضُ المتهجدينَ ذاتَ ليلةٍ فرأى في منامهِ حوراءَ تنشدُ:

أتخطبُ مسفلي وعني تنامُ ونومُ المحسبينَ عناً حسرامُ لأنا خلقنا لكلِّ امسريءٍ كشيرِ الصلاةِ براهُ الصيامُ

وكانَ لبعضِ السلفِ ورْدُّ من الليلِ فنَامَ عنهُ ليلةً فرأى في منامِه جاريةً كأنَّ وجهها القـمرُ، ومعَها رقَّ فيـه كتابٌ فقالتْ: أتقرأ؟ قـالَ: نعم، فأعطتهُ إياهُ ففتحهُ فإذا فيه مكتوبٌ

أتلهُ و بالكَرَى عن طيبِ عيشٍ مع الخيراتِ في غرفِ الجنانِ

تعيش مخلَّداً لا موت في وتنعمُ في الجنانِ مع الحسانِ تعيش مخلَّداً لا موت في وتنعمُ في الجنانِ مع الحسانِ تيقظ من منامِكَ إنَّ خيرراً من النومِ التهجد بالقرآنِ فاستيقظ قال: فوالله ما ذكرتُها إلا ذهبَ عنِّى النومُ.

كان بعضُ الصالحينَ له وِرْدٌ فنامَ عنه فوقفَ عليه فتى في منامِهِ فـقال لهُ بصوتِ محزونِ:

تيقظ لساعات من الليلِ يا فتى لعلك تعظى في الجنان بحروها فتنعم في دار يدوم نعيم ها محمد في ها والخليل يزورها فقم فتيقظ ساعة بعد ساعة عساك توفّى ما بقي من مهورها

كان بعضُ السلفِ الصالحينَ كثيرُ التعبد، فبكى شوقًا إلى اللَّه عز وجل ستينَ سنةً فرأى في منامه كأنّهُ على ضفة نهر يجري بالمسك حافتاهُ شجرُ لؤلؤ ونبتٌ من قضبانِ الذهب، فإذا بجوار مُرزيّنات يقلنَ بصوت واحد: سبحان المسبّحُ بكلِّ لسان سبحانهُ. سبحان الموحَّد بكلٍّ مكان سبحانه. سبحان الدائم في كلِّ الأزمانِ سبحانه. فقال لهنَّ: ما تصنعن ههنا؟ فقلن:

برانًا إلهُ الناسِ ربُّ محمد لقومٍ على الأقدامِ بالليلِ قومُ يناجونَ ربُّ العالمينَ إلىهم وتسري همومُ القومِ والناسُ نومُ

فقال: بَخٍ بَخٍ لهولاء، من هم، لقد أقرَّ اللَّهُ أعينهُم بكنَّ؟ فقلنَ: أو ما تعرفَهم؟ قالَ: لا، فقلنَ: بلى هؤلاءِ المتهجدونَ أصحابُ القرآنِ والسهرِ.

وكان بعضُ الصالحينَ ربما نامَ في تهجدهِ، فتوقظُه الحوراءُ في منامه فيستيقظُ بإيقاظها، ورُويَ عن أبي سليمان الداراني أنه قالَ: ذهبَ بي النّومُ



ذات ليلة في صلاتي فإذا بها \_ يعني الحوراء \_ تنبهني وتقولُ: يا أبا سليمان أترقد وأنا أُربَّى لك في الخدرِ منذ خمسمائة سنة؟ وفي رواية عنه أنه نام ليلة في سجوده قال: فإذا بها قد ركضتني برِجْلها وقالت : حبيبي أترقد عيناك والملك يقظان ينظر إلى المتهجدين في تهجدهم؟ بؤسًا لعين آثرت لذة نوم على مناجاة العزيز، قم فقد دنا الفراغ ولقي المحبون بعضهم بعضًا، فما هذا الرقاد يا حبيبي وقرة عيني؟ أترقد عيناك وأنا أُربَّى لك في الخدورِ منذ خمسمائة عام؟ فوثب فوثب وقد عرق من توبيخها له، قال: وإن حلاوة منطقها لفي سمعى وقلبي.

وكان أبو سليمانَ يقولُ: أهلُ الليلِ في ليلهِم ألذُّ من أهل اللهو في لهوهم، ولولا الليلُ ما أحببتُ البقاءَ في الدنيا.

وقال يزيدُ الرقاشيُّ لحبيبِ العجميِّ: ما أعلمُ شيئًا أقرَّ لعيونِ العابدينَ في الدنيا من التهجدِ في ظلمةِ الليلِ، وما أعلم شيئًا من نعيمِ الجنانِ وسرورها ألذُّ عند العابدينَ ولا أقرَّ لعيونهم من النظرِ إلى ذي الكبرياءِ العظيمِ إذا رُفعتْ تلكَ الحجب، وتجلَّى لهم الكريمُ، فصاحَ حبيبٌ عندَ ذلكَ وخرَّ مغشيا عليه.

وكانَ السريُّ يقول: رأيتُ الفوائدَ تردُ في ظلامِ الليلِ.

وقالَ أبو سليمان: إذا جنَّ الليلُ وخلا كلُّ محبِّ بحبيبهِ افترسَ أهلُ المحبةِ أقدامَهُم، وجرتْ دموعُهم على خدودهم، أشرفَ الجليلُ جل جلالهُ فنادَى يا جبريلُ بعيني من تلذذَ بكلامي واستروح إلى مناجاتي، نادِ فيهم يا جبريلُ ما هذا البكاءُ هل رأيتُم حبيبًا يعذّب أحباءَهُ أم كيفَ يجملُ بي أن أعذّب قومًا إذا جنَّهُمُ الليلُ تملَّقُوني، فبي حلفتُ، إذا قدموا عليّ يوم القيامة لأكشفن لهم م

عن وجهي، ينظرونَ إليُّ وأنظر إليهم.

وسئلَ الحسنُ البصريُّ لم كانَ المتهجدون أحسنُ الناس وجوهًا؟ قالَ: لأنَّهُم خلَوا بالرحمنِ فألبسَهُم نورًا من نوره.

رأتِ امرأةٌ من الصالحات في منامِهَا كأنَّ حللاً قد فرِّقتْ على أهل مسجد محمد بن جحادةً، فلما انتهى الذي يفرِّقها إليه دعاً بسفط مختوم فأخرج منه حلةً صفراء، قالت: فلم يقُم لها بصري فكساه إياها وقال: هذه لك بطول السهر، قالت : فوالله لقد كنت أراه \_ تعني محمد بن جحادة \_ بعد ذلك فأتخايلُها عليه \_ تعني: تلك الحلة \_ .

قالَ كرزُ بنُ وبرةَ: بلغَني أنَّ كعباً قالَ: إنَّ الملائكةَ ينظرونَ من السماءِ إلى الذينَ يتهجدونَ بالليلِ كما تنظرونَ أنتم إلى نجوم السماء.

يا نفسُ فَازَ الصالحونَ بالتُّقي وأبصرُوا الحقُّ وقلبي قد عمِي يا حُـــسْنَهُم والليلُ قــد أجـنَّهُم ونـورُهُم يـفـــوقُ نورَ الأنجـم ترنَّ مُسوا بالذكر في ليلهم فعيشهُم قد طاب بالترنم قلوبُهُم للذِّكْ رِقد تفرغت دموع منظَّم أسحارُهُم بهم لهم قد أشرقت وخلَعُ الغفرانِ خيرُ المقسم

في بعض الآثار يقولُ اللَّهُ عـز وجل كلَّ ليلة: ياجــبــريلُ أقمْ فـــلاناً وأنمْ فلاناً. قــام بعضُ الصالحينَ في ليلة باردة وكانَ عليــه خلقانُ رثةٌ فضــربهُ البردُ فبكى فسمع هاتفاً يقول : أقمناك وأنمناهُم ثمَّ تبكى علينا.

تنب هـ وا يـا أهلَ وادي المنحـني كم ذا الكرى هـبُّ نسـيم وجــدي كم بين خالٍ وجو وساهر وراقد وكاتم ومعبدي



قيلَ لابنِ مسعودٍ: ما نستطيع قيامَ الليلِ، قالَ: أبعدَتْكُم ذنوبُكُم .

وقيلَ للحسنِ: أعـجزنا قيامُ الليل، قالَ: قـيدتْكُم خطاياكُم، إنما يؤهّلُ الملوكُ للخلوةِ بهم ومخاطبتِهِم منْ يخلصُ في ودادِهِم ومعاملتِهِم، فأمّا من كانَ من أهلِ مخالفتِهِم فلا يرضونَهُ لذلكَ.

الليلُ لي ولأحببابي أحدادتُهُم قد اصطفيتُهُم كَي يسمعُوا ويعُوا لهم قد ودادي وإرشادي لهم طبعُوا لهم قد الوبٌ بأسرارٍ لَها مُلثت على ودادي وإرشادي لهم طبعُوا قد أثمرت شجرات الفهم عندهم فما جنوا إذ جنوا مما به ارتفعُوا سروا فما وهنوا عجزاً وما ضعفُوا وواصلُوا حبلَ تقريبي فما انقطَعُوا

الفصل الثالث: في ذكر الدعوات المذكورة في هذا الحديث:

« اللهم إني أسألك فعل الخيرات، وترك المنكرات، وحب المساكين، وأن تغفر لي وترحمني، وإذا أردت بقوم فتنة فاقبضني إليك خير مفتون وأسألك حبك وحب من يحبُّك وحب العمل الذي يبلغني حبَّك»، فقال النبي عَلَيْكَ : «تعلموهن وادرسوهن فإنهن حقى».

هذا دعاءٌ عظيمٌ من أجمع الأدعية وأكملها، فقوله على السالك فعل الخيرات وترك المنكرات منه من الأعمال والأقوال من الواجبات عمع كل ما يحبّه اللّه تعالى ويقرب منه من الأعمال والأقوال من الواجبات والمستحبات، والمنكرات تشمل كل ما يكرهه اللّه تعالى ويباعد عنه من الأقوال والأعمال، فمن حصل له هذا المطلوب حصل له خير الدنيا والآخرة، وقد كان النبي عليه عنه مثل هذه الأدعية الجامعة، قالت عائشة: «كان النبي وقد كان النبي عائشة : «كان النبي المناه المناه المناه المناه المناه المناه النبي المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه النبي المناه النبي المناه المنا

عَيْكُ يَعجبهُ الجوامعَ من الدعاءِ ويدعُ ما بينَ ذلكَ». خرجه أبو داود.

وقوله: "وحب المساكين" هذا قد يقال إنه من جملة فعل الخيرات وإنّما أفرده بالذكر لشرفه وقوة الاهتمام به، كما أفرد أيضًا ذكر حب اللّه تعالى وحب من يحبه وحب عمل يبلّغه إلى حبّه، وذلك أصل فعل الخيرات كلّها، وقد يقال أنه طلب من اللّه عز وجل أن يرزقه أعمال الطاعات بالجوارح، وترك يقال أنه طلب من الله عز وجل أن يرزقه أعمال الطاعات بالجوارح، وترك المنكرات بالجوارح، وأن يرزقه ما يوجب له ذلك وهو حبه وحب من يحبه، حب عمل يبلغه حبّه، فهذه المحبة بالقلب موجبة لفعل الخيرات بالجوارح ولترك المنكرات بالجوارح، وسأل اللّه تعالى أن يرزقه المحبة فيه، فقد تضمن ولترك المنكرات بالجوارح، وسأل اللّه تعالى أن يرزقه المحبة فيه، فقد تضمن تقرب من حبة والحب فيه، وذلك يقتضي فعل الخيرات كلّها ويتضمن ترك تقرب من حبة والحب فيه، وذلك يقتضي فعل الخيرات كلّها ويتضمن ترك المنكرات، والسلامة من الفتن، وذلك يتضمن اجتناب الشر كلّه فجمع هذا الدعاء طلب حير الدنيا وتضمن سؤال المغفرة والرحمة وذلك يجمع خير الانورة كلّه فجمع هذا الدعاء خيري الدنيا والآخرة.

والمقصودُ أنَّ حبَّ المساكين أصل الحبِّ في اللَّه تعالى؛ لأنَّ المساكينَ ليسَ عندهم من الدنيا ما يوجبُ محبَّهم لأجله فلا يحبونَ إلا للَّه عز وجل والحبُّ في اللَّه من أوثق عُرى الإيمان، ومن علامات ذوق حلاوة الإيمان، وهو صريحُ الإيمان، وهو أفضلُ الإيمان، وهذا كلَّه مرويٌّ عن النبيِّ عَيَّالِيَّ أنه وصف به الحبَّ في اللَّه تعالى، ورُويَ عن ابن عباسٍ أنه قال: «به تنالُ ولايةُ اللَّه وبه يوجدُ طعم الإيمان».

وحبُّ المساكين قد أوصَى به النبيُّ ﷺ غيرَ واحد من أصحابه، قالَ

أبو ذرِّ: «أوصانِي رسولُ اللَّهِ ﷺ أنْ أحبَّ المساكينَ وأنْ أدنوَ منهُم» خرجهُ الإمامُ أحمدُ (١).

وخرَّج الترمذيُّ<sup>(٢)</sup> عن عائشةَ أنَّ النبيَّ ﷺ قالَ لها: «يا عائشةُ أحبِّي المساكينَ وقرِّبيهم فإنَّ اللَّهَ يقربك يومَ القيامةِ».

قىالَ سىعىدُ بنُ أبي وقىاص: نزلتْ هذه الآيـةُ في ســــة: فيَّ، وفي ابن مسعودٍ، وصهيبٍ، وعمارٍ، والمقدادِ، وبلالٍ. قالتْ قريشٌ لرسُولِ اللَّهِ ﷺ: إنا

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٥/ ١٥٩) بلفظ: «أمرني خليلي بسبع: أمرني بحبُّ المساكين والدنوُّ منهم..».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٢٣٥٢).

لا نرضَى أن نكونَ أتباعًا لَهُم فاطردْهُم عنكَ، فأنزلَ اللَّهُ عز وجل: ﴿ وَلا تَطْرُدِ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَز وجل: ﴿ وَلا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ [الانعام:٥٠] الآية (١).

وقالَ خبابُ بنُ الأرت في هذه الآيـة «جاء الأقرعُ بنُ حـابسِ وعيـينةُ بنُ حصن، فوجـداً رسول اللَّه ﷺ مع صهيب وعمارِ وبـــلالِ وخبابِ قاعداً في ناس من الضعفاء منَ المؤمنينَ، فلما رأوهُم حولَ النبيِّ ﷺ حقرُوهُم، فأتوه فَخُلُوا بِهِ وقَـالُوا: إناَّ نريدُ أن نجعـلَ لنا منكَ مـجلسًا تعـرفُ لنا به العـربُ فَضَلَنَا، فإنَّ وفودَ العربِ تأتيكَ فنستحي أن ترانا مع هولاء الأعبد، فإذَا نحنُ جئناكَ فأقمهُم عنكَ، فإذا نحن فرغنا فاقعد معهم إن شئت، قالَ: «نعم»، قالوا: فاكتبُ لنا عليكَ كتاباً، قالَ فدعا بصحيفة، ودعا عليًا ليكتبُ ونحن قعودٌ في ناحية فنزلَ جبريلُ - عليه السلام - فقال: ﴿ وَلا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيُّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [الانعام:٥٦] ثم ذكرَ الأقرعَ بنَ حابس، وعيينةً ابنَ حصنِ فقالَ: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِيَقُولُوا أَهَؤُلاء مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهم مَّنْ بَيْننَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ [الانعام:٥٣] ثم قالَ: ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتنا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ [الانعام:٥٥] . قالَ: فدنونًا منه حتَّى وضعْنَا رُكَبَنَا عَلَى رُكْبَتَيه، وكانَ رسولُ اللَّه ﷺ يجلسُ معنا فإذا أرادَ أنَّ يقومَ قَامَ وتركَنَا، فأنزلَ اللَّهُ عز وجل ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ [الكهف:٢٨] ولاتجالسِ الأشرافَ ﴿ وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ [الكهف: ٢٨] يعني عيينةً ، والأقرع قالَ خبابٌ: فكنَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٧/ ١٢٧)، وابن ماجه (٤١٢٨).

نقعد مع النبي عَلَيْكُ فإذا بلغنا الساعة التي يقوم قمنا وتركناه حتى يقوم خرجه ابن ماجه (١)، وغيره .

وكان النبيُّ عَيَّالِيَّةِ يعودُ المرضَى من مساكينِ أهلِ المدينةِ ويشيعُ جنائزهُم وكان لا يأنفُ أن يمشِيَ مع الأرملةِ والمسكينِ حتى يقضيَ حاجتَهُما وعلى هذا الهَدْي كانَ أصحابُهُ مِن بعدهِ والتابعون لهم بإحسانِ.

وروي عن أبي هريرة قال: «كان جعفر بن أبي طالب يحبُّ المساكين ويجلسُ المساكين وفي ويجلسُ المساكين». وفي رواية «أنهُ كان يعمهم وربما أخرج لهم عكةً فيها العسل فشقُّوها ولعقوها».

وكانت دينب بنت خزيمة أمُّ المؤمنين تسمَّى أمَّ المساكين لكثرة إحسانها إليهم وتوفيت في حياة النبيِّ عَيَالِيُهِ .

وقالَ ضرارُ بن مُرَّةَ في وصف عليِّ بن أبي طالب وطي في أيام خلافته: كان يعظمُ أهلَ الدينِ ويحبُّ المساكينَ، ومرَّ ابنهُ الحسنُ وَالْفَا على مساكينَ يأكلونَ فدعُوه فأجابهمُ وأكلَ معهُم، وتلا ﴿إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْتَكْبِرِينَ ﴾ يأكلونَ فدعُوه فأجابهمُ وأكلَ معهم، وتلا ﴿إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْتَكْبِرِينَ ﴾ والسحل: ٢٣]، ثم دعاهم إلى منزله فأطعمهم وأكرمهمُ وكان ابنُ عمر لا يأكلُ غالبًا إلا مع المساكينِ وكانَ يقُولُ لعلَّ بعض هؤلاء أن يكونَ ملكًا يومَ القيامةِ.

وجاء مسكين أعمى إلى ابن مسعود وقد ازدحم الناس عنده فناداه يا أبا عبد الرحمن آويت أرباب الخزِّ واليمنية وأقصيتني لأجل أنِّي مسكين، فقال له: أَدْنُه فلم يزل يُدْنيه حتى أجلسه إلى جانبه أو بِقُرْبه.

وكانَ مطرفُ بنُ عبد اللَّه يلبسُ الثيابُ الحسنةَ ثم يأتِي المساكينَ ويجالسهم.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۲۷).

وكان سفيانُ الثوريُّ يعظمُ المساكينَ ويجفو أهلَ الدنيا فكانَ الفقراءُ في مجلسهِ همُ الأغنياءُ والأغنياءُ همُ الفقراءُ، وقالَ سليمانُ التيميُّ: كنَّا إذا طلبنا علية أصحابنا وجدْناهُم عندَ الفقراءِ والمساكينِ. وقالَ الفضيلُ: من أراد عزَّ الآخرة فليكن مجلسهُ مع المساكينِ، ومن فضائلِ المساكينِ أنهُم أكثرُ أهلِ الجنة، كما قالَ النبيُّ عَلَيْهُ: "قمتُ على بابِ الجنة فإذا عامةُ من دخلَها المساكينُ "(1) وقالَ عَلَيْهُ: "تحاجت الجنةُ والنارُ، فقالت الجنةُ: لا يدخلني إلا الضعفاءُ والمساكينُ "(٢).

وسئل النبي عن أهل الجنة فقال: «كل ضعيف مستضعف» (٣) وهم أول الناس دخولا الجنة كما صح عنه عليه الناس دخولا الجنة كما صح عنه عليه الناس دخولا الجنة كما صح عنه عليه الناس دخولا الجنة بنصف يوم وهو خمسمائة بنريعين عامًا» (٤) وفي رواية و «أنهم يدخلون الجنة بنصف يوم وهو خمسمائة سنة ، (٥) وهم أول الناس إجازة على الصراط كما صح عنه عليه أنه سئل من أول الناس إجازة على الصراط؟ فقال: «فقراء المهاجرين ، (٦) وهم أول الناس ورودًا على الحوض كما قال على المناس ورودًا عليه فقراء المهاجرين الدّنسة ورودًا على الحوض كما قال على الذين لا ينكحون المتنعمات ولا تفتح لهم السدد ، (٨) وهم رءوسهم، الشعنة ثيابه م (٧) الذين لا ينكحون المتنعمات ولا تفتح لهم السدد ، (٨) وهم

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧/ ٣٩)، (٨/ ١٤١)، ومسلم (٨/ ٨٨)، كلاهما عن أسامة بن زيد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (٦/ ۱۷۳)، ومسلم (٨/ ١٥٠ ـ ١٥١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الترمذي (٢٣٥٢)، (٢٣٥٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الترمذي (٢٣٥١)، (٢٣٥٢)، (٢٣٥٤)، وأحمد في «المسند» (٢/١٣٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: مسلم (١/١٧٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٦٩/١)، وابن خزيمة (٢٣٢).

٧) كذا بالأصل، والصحيح كما في مصادر التخريج: «الدنسُ ثيابًا، والشعثُ رؤوسًا» على وصف الثياب بالدنس، والشعر بالشعث.

٨) أخرجـه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٧٥)، والتـرمذي (٢٤٤٤)، وابن ماجـه (٤٣٠٣) من حديث ثوبان رطيعية.



أتباعُ الرسلِ كما أخبرَ اللَّهُ تعالى عن نوحٍ عليه السلامُ أن قومَـهُ عيرُوهُ باتباع الضعفاءِ له فقالُوا: ﴿ أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء:١١١].

وكذلك قال هرقل لأبي سفيان لـما سأله عن النبي عَلَيْق وهل يتَبعه أشراف الناس أم ضعفاؤهم؟ فقال: بل ضعفاؤهم، قال هرقل: هم أتباع الرسل (١٠).

وهم أفضلُ من الأغنياء عند كثير من العلماء أو أكثرهم، وقد دلَّ على ذلك أدلةٌ كثيرةٌ منها قولُ النبيِّ عَيَّكِي حينَ مرَّ به الغنيُّ والمسكينُ في المسجد: «هذا \_ يعني المسكينَ \_ خيرٌ من ملء الأرضِ مثلَ هذا \_ يعني الغنيَّ وقد خرَّجه البخاريُّ وغيرُه (٢).

ومنهُم من لو أقسمَ على الله لأبرهُ كما في «الصحيح» (٣) عن النبي عَلَيْهُ أنه قال في أهلِ الجنة: «كلُّ ضعيف مستضعف لو أقسمَ على الله لأبرَّهُ» وفي رواية «أشعثَ ذو طمرينِ» وفي رواية خرَّجَها ابنُ مَّاجه (٤) «أنَّهم ملوكُ أهلِ الجنة» وفي الحديث المشهور «ربَّ أشعث أغبر ذي طمرينِ مدفع بالأبواب لو أقسمَ على اللهِ لأبرَّهُ» حرجه الحاكم وغيره (٥).

ربَّ ذي طمرينِ نضو يأمنُ العالمُ شرهً لا يُرى طمرينِ نضو لا يمال فرهً وهرو لا يمالكُ ذرَّهُ ثم لو أقسم في شيء عالى اللَّه أبره أبرة أبرة

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٧/٩)، (٨/١١٨)، وابن ماجه (٤١٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: ابن ماجه (٤١١٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: مسلم (٣٦/٨)، والحاكم (٣٢٨/٤) من حديثِ أبي هريرة تُطُّيُّك.

قال ابنُ مسعودٍ: كونُوا جدَدَ القلوبِ، خلقانَ الثيابِ، سرجَ الليلِ مصابيحَ الظلامِ، تعرفونَ في أهلِ السماءِ وتخفونَ على أهلِ الأرضِ.

طُوبى لعبد بحبلِ الله معتصمه على صراط سويًّ ثابتٌ قدمُه رثِّ اللباسِ جديد القلبِ مستتر في الأرضِ مشتهرٌ فوق السماء وسمه ما زال يستحقرُ الأولى بهمته حتى يرقى إلى الأخرى به هممُه فذاك أعظمُ من التاج متكتًا على النمارقِ محتفا به خدمُهُ

واعلم؛ أنَّ محبةَ المساكينِ لها فوائدٌ كثيرةٌ:

منها: أنَّها توجبُ إخلاصَ العملِ لله عز وجل، لأنَّ الإحسانَ إليهم لحبَّتهم لا يكونُ إلا للَّه عز وجل، لأنَّ نفعهُم في الدنيا لا يُرجَى غالبًا فأما من أحسنَ إليهم ليمدحَ بذلكَ فما أحسنَ إليهم حبًا لهم بل حبًا لأهلِ الدُّنيا وطلبًا لمدحهم له بحبً المساكينِ.

ومنها: أنها تزيلُ الكبر، فإن المتكبر لا يرضى مجالسة المساكين كما سبق عن رؤساء قريش والأعراب، ومن حذا حذوهم من هذه الأمة ممن تشبه بهم حتى أنَّ بعض علماء السوء كان لا يشهد الصلاة في جماعة خشية أن تزاحمة المساكين في الصف، ويمتنع بسبب هذا الكبر فيفوته خير كثير جدا، فإن مجالس الذكر والعلم تقع فيها كثيراً مجالسة المساكين فإنهم أكثر هذه المجالس فيمتنع المتكبر من هذه المجالس بتكبره، وربما كان المسموع منه الذكر والعلم من جملة المساكين فيأنف أهل الكبر من التردد إلى مجلسه كذلك فيفوتهم خير كثير ، وقد أخبر الله تعالى عن المشركين أنهم قالوا: ﴿ لَوْلا نُزّل هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلِ مِن القرية عظيم ﴾ [الرحوف: ٣].

يشيرون إلى عظماء مكة والطائف كعتبة بن ربيعة وأخيه شيبة ونحوهما من صناديد قريب وثقيف ذوي الأموال والشرف فيهم ممن كان أكثر مالأ من محمد على أعظم رياسة عندهم، ورد عليهم سبحانه بأنه يقسم رحمته كما يشاء وأنه كما رفع درجات بعضهم على بعض في الدنيا، فكذلك يرفعها في الآخرة بالنبوة والعلم والإيمان خير مما يجمعونه من الأموال التي تَفنى، فهو يخص بهذه الرحمة الدينية من يشاء ويرفعه على أهل النعم الدنيوية وقد يخص محمدا على بمن من هذه النعم كما قال تعالى له: فو أنزل الله عَليْك الْكِتَاب وَالْحِكْمة وَعَلَمك مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ الله عَلَيْك عَظيماً الله عَلَيْك الْكِتَاب وَالْحِكْمة وَعَلَمك مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ الله عَلَيْك

وكانَ علي بنُ الحسينِ يجلسُ في مجلسِ زيد بنِ أسلمَ فيعاتبُ على ذلكَ في قيقولُ: إنما يجلسُ المرء حيثُ يكونُ له فيه نفعٌ، أو كما قالَ يشيرُ إلى أنّه ينتفعُ بسماعٍ ما يسمعهُ من العلمِ والحكمةِ، وزيدُ بنُ أسلمَ أبوه مولى لعمر، وعلي بنُ الحسينِ سيدُ بني هاشمٍ وشريفِهم.

ولما اجتمع الزهريُّ وأبو حازم الزاهدُ بالمدينة عند بعض بني أميةً للحجَّ وسمع الزهريُّ كلام أبي حازم وحكمته أعجبه ذلك، وقال: هو جاري منذ كذا وكذا وما جالستُه ولا عرفت أن هذا عنده فقال له أبو حازم: أجل أيّ من المساكين ولو كنت من الأغنياء لعرفتني، فوبخه بذلك، وفي رواية عنه أنه قال له: لو أحببت اللَّه أحببتني ولكنَّك نسيت اللَّه فنسيتني، يشيرُ إلى أنَّ من أحب اللَّه تعالى أحب المساكين من أهل العلم والحكمة لأجل محبته لله تعالى ومن غفل عن اللَّه تعالى غفل عن أوليائه من المساكين فلم يرفع لهم رأسًا، ولم ينتفع عما اختصَّهم اللَّه عز وجل به من الحكمة والعلوم النَّافعة

التي لا توجدُ عند غيرِهم من أهلِ الدُّنيا.

وقد كانَ علماءُ السلفِ يأخذونَ العلمَ عن أهلِهِ والغالبِ عليهمُ المسكنةُ وعدمُ المالِ والرفعةِ في الدنيا ويَدَعُونَ أهلَ الرياساتِ والـولاياتِ فلا يأخذونَ عنهم ما عندهُم من العلم بالكلية.

ومنها: أنَّه يوجبُ صلاحَ القلبِ وخشوعِهِ، وفي «المسند»(١) عن أبي هريرةَ أنَّ رجلاً شكى إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ قسوةَ قلبهِ فقال له: وإن أحببت أن يلينَ قلبُكَ فأطعم المسكينَ وامْسحْ رأس اليتيم».

ومنها: أنَّ مجالسة المساكين توجب رضى من يجالسهم برزق اللَّه عز وجل وتعظم عنده نعمة اللَّه عز وجل عليه بنظره في الدنيا إلى من دونه، ومجالسة الأغنياء توجب التسخط بالرزق ومدَّ العين إلى زينتهم وما هم فيه، وقد نهى اللَّغنياء توجب التسخط بالرزق ومدَّ العين إلى زينتهم وما هم فيه، وقد نهى اللَّه عز وجل نبيّه عن ذلك فقال تعالى: ﴿ولا تَمُدَّنَ عَيْنيك إلى ما متعنا به اللَّه عز وجل نبيّه والمعنية الدُّنيا لِنَفْتنَهُمْ فيه ورزْق ربّك خيرٌ وأبقى ﴾ [طهناه] وقال النبي عنه النبي عليه الله عليه من دونكم ولا تنظروا إلى من فوقكم فإنّه أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم» (٢) قال أبو ذرِّ: «أوصاني رسولُ الله عليكم» فأن أنظر إلى من فوقي وأوصاني أن أحب المساكين وأن أدنو منهم» (٣).

وكان عونُ بنُ عبد الله بن عتبة بن مسعود يـجالسُ الأغنياءَ فلا يزالُ في غمِّ؛ لأنَّه لا يزال يَرى من هو أحـسنُ منه لباسًا ومركبًا ومسكنًا وطعامًا، فتركَهُم وجالسَ المساكينَ فاستراحَ من ذلك.

أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/٣٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٨/ ٢١٣)، والترمذي (٢٥١٣)، وابن ماجه (٤١٤٢)، وأحمد (٢/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ١٧٣). والطبراني في «الأوسط» (٧٧٣٩).



وقد رُويَ عن النبيِّ ﷺ أنه نهَى عائشةَ عن مـخالطةِ الأغنياءِ (١). وقــالَ عمر: إيَّاكم والدخولَ على أهلِ السعة فإنَّه مسخطةٌ للرزق.

واعلم ؛ أن المسكين إذا أُطلق يراد به غالبًا من لا مال له يكفيه ، فإنَّ الحاجة توجب السكون والتواضع بخلاف الغني فإنَّه يُوجب الطغيان ، ولهذا ذمَّ الفقير المختال وعظم وعيده ؛ لأنَّه عصى بما ينافي فقره وهو الاختيال والزهو والكبر ، ولما كان المسكين عند الإطلاق لا ينصرف إلا إلى من لا كفاية له من المال وصى اللَّه تعالى بإيثار المساكين وإطعامهم الطعام ، ومدح من يطعمهم ، وذمَّ من لا يحض على إطعامهم ، وجعل لهم حقًا في أموال الصدقات والفيء وخمس الغنائم وحضور قمسة الأموال.

وهؤلاءِ المساكينُ على قسمين:

أحدُهما: من هو محتاجٌ في الباطنِ وقد أظهرَ حاجَتهُ للنَّاس.

والثاني: من يكتُم حاجتَهُ ويظهرُ للناسِ أنه عَني فهذا أشرَفُ القسمينِ، وقد مدحَ اللَّهُ عز وجل هذا في قوله تعالى: ﴿ لِلْفُقُراءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لا يَسْتَطيعُونَ ضَرْبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لا يَسْتَطيعُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ [البقرة: ٢٧٣] وقال النبي تُعَلِيهُ : «ليس المسكينَ من لا يجدُ ما يغنيه، ولا الذي تردُّه اللقمةُ واللقمتان والتمرةُ والتمرتانِ، ولكن المسكينَ من لا يجدُ ما يغنيه، ولا يفطنُ له فيتصدَق عليه» (٢) وقال بعضهُم: هذا المحرومُ المذكورُ في قولَه عز وجل: ﴿ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ [الذاريات: ١٩].

فأخبرَ النبيُّ عَلَيْكُم أَن من كتمَ حاجـتَهُ فلم يفطن لهُ أحقُّ باسم المسكين من

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٧٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١٥٣)، (٦/ ٤٠)، ومسلم (٣/ ٩٥) عن أبي هريرة ريخك.

الذي أظهر حاجته بالسؤال وأنَّه أحق بالبرِ منه وهذا يدلُّ على أنَّهم كانُوا لا يعرفون من المساكين إلا من أظهر حاجته بالسؤال، وبهذا فرق طائفة من العلماء بين الفقير والمسكين فقالوا: من أظهر حاجته فهو مسكين ومن كتمها فهو فقير ، وفي كلام الإمام أحمد إيماء إلى ذلك وإن كان المشهور عنه أن التفريق بينهما بكثرة الحاجة وقلّتها كقول كثير من الفقهاء.

وهذا حيثُ جمع بينَ ذِكْرِ الفقيرِ والمسكينِ كما في آية الصدقات، فأمَّا إذا أفردَ أحدُ الاسمينِ دخلَ فيه الآخر عند الأكثرينَ، وقد كانَ كثيرٌ من السلف يكتمُ حاجتَهُ ويظهرُ الغنى تعفُّفًا وتكرمًا، منهم إبراهيم النخعيّ كانَ يلبسُ ثيابًا حسناءَ ويخرجُ إلى الناسِ وهم يرونَ أنه تحلُّ له الميتةَ من الحاجةَ.

كانَ بعضُ الصالحينَ يلبسُ الشيابَ الجميلةَ وفي كمهِ مفتاحُ دارٍ كبيرةِ ولا مأوى لهُ إلا المساجدُ، وكانَ آخرُ لا يلبسُ جبةً في الشتاءِ لـفقرهِ ويقولُ: بي علةٌ تمنعني من لبسِ المحشو وإنّما يعني بها الفقرَ ـ شعر:

إن الكريمَ لُيخفي عنك عسرتَهُ حتى تراهُ غنيًّا وهـوَ مجهـودُ

وكان بعكس هؤلاء من يلبسُ ثيابَ المساكينِ مع الغِنَى تواضعًا للَّه عز وجل وبُعْدًا من الكبرِ كما كانَ يفعلُهُ الخلفاءُ الراشدونَ الأربعةُ وبعدَهم عمرُ بنُ عبد العزيز، وكذلك كانَ جماعةٌ من الصحابةِ منهم عبدُ اللَّه بنُ عمرَ وعبدُ اللَّه بنُ عمرو بن العاصِ وغيرُهما وظيمُ ، ورويَ أنَ أبا بكرٍ الصدِّيقِ وَطِيمُ كانَ ينشدُ:

إذا أردت شريف الناس كلّهم فانظر إلى ملك في زي مسكين ذاك الذي حسنت في الناس سيرتُه وذاك يصلح للدَّنيا وللدين والحدر أن وكان علي خطي يُعاتب على لباسه فيقول: هو أبعد عن الكبر وأجدر أن يقتدي بي المسلم. وعوتب عمر بن عبد العزيز على ذلك فقال: إنَّ أفضل



القـصدِ عندَ الجـدةِ، يعني أفـضلَ مـا اقتـصـدَ الرجلُ في لبـاسِهِ مع قــدرتِهِ ووجدانه.

وفي «سنن أبي داود» وغيره (١) عن النبي عَلَيْهُ أنّه قال : «البذاذة من الإيمان» يعني : التقشف. وفي الترمذي (٢) عن النبي عَلَيْهُ «من ترك اللباس تواضعًا للّه عز وجل وهو يقدر عليه دعاه اللّه يوم القيامة حتى يخيّره من أيّ حلل الجنة شاء يلبسها» وخرجه أبو داود (٣) من وجه آخر ولفظه : «من ترك ثوب جمال وهويقدر عليه احسبه قال : تواضعًا حكساه اللّه حلّة الكرامة».

وإنَّما يذمُّ من تركَ اللباسَ مع قدرته عليه بخلاً على نفسه أو كتمانًا لنعمة اللَّهِ عز وجل وفي هذا جاء الحديث المشهورُ: «إنَّ اللَّه إذا أنعم على عبد أحبَّ أن يرَى أثرَ نعمتِه على عبده الله ومن لبس لباسًا حسنًا إظهارًا لنعمة اللَّه ولم يفعله اختيالاً كان حسنًا.

وكان كثيرٌ من الصحابة والتابعينَ يلبسونَ لباسًا حسنًا، منهم: ابنُ عباس، والحسنُ البصريُّ، وقد صحَّ عن النبيِّ عَلَيْ أنَّه سُئِلَ عن الرجلِ يحبُّ أن يكونَ لباسه حسنًا ونعلُه حسنًا، قالَ: «ليس ذلك بالكبر، إنما الكبر بطر الحق وغسمط الناس»(٥) يعني التكبر عن قبولِ الحقِّ والانقيادِ لهُ واحتقارَ الناسِ وازدراءهمُ فهذا هُو الكبرُ وأمَّا مجردُ اللباسِ الحسنِ الخالي عن الخيلاءِ فليسَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٤١٦١)، وابن ماجه (٤١١٨)، والحاكم (٩/١) كلهم عن أبي أمامة رياضًك.

<sup>(</sup>٢) أخرجـه: الترمــذي (٢٤٨١)، وأحمد في «المسـند» (٣/ ٤٣٩)، والحاكم (١/ ٦٦)، (١٨٣/٤) كلهم عن معاذ بن أنس الجهني وطشي .

**<sup>(</sup>٣)** أخرجه: أبو داود (٤٧٧٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٤٧٣)، والحاكم (٤/ ١٨١)، وأبو داود (٦٣ - ٤)، والنسائي (٨/ ١٨٠) كلهم عن مالك بن نضلة الطائح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: مسلم (١/ ٦٥) من حديث ابن مسعود وظيُّك.

بكبرٍ، واحتقارُ الناسِ مع رثاثةِ اللباسِ كبرٌ.

وقد رُويَ عن النبيِّ عَلَيْكِ أَنَّه كَانَ ماشيًا في طريق وهناكَ أمةٌ سوداء، فقالَ لها رجلٌ: الطريقَ الطريقَ الطريقَ للنبيِّ عَلَيْكِ فقالتْ: الطريقُ يمنةً ويسرةً، فقال النبيُّ عَلَيْكِ : «دعُوها فإنَّها جبَّارةٌ» خرجهُ النسائيُ (۱) وغيرُه، وفي رواية الطبرانيِّ قالُوا: يا رسولَ اللَّه إنها يعني مسكينة، قالَ: «إنَّ ذاكَ في قلبها» يعني أنَّ الكبرَ في قلبها وإنْ كانَ لباسها لباسَ المساكين.

وقال الحسنُ: إنَّ قومًا جعلوا التواضع في لباسهم والكبر في صدورهم إن أحدَهم أشدُ كبرًا بمدرعته من صاحب السرير بسريره، وصاحب المنبر بمنبره، قال أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: قال لي سليمان بنُ أبي سليمان وكان يعدل بأبيه: أيَّ شيء أرادوا بثياب الصوف؟ قلت: التواضع، قال: وما يتكبر أحدُهم إلا إذا لبس الصوف؟

وقال أبو سليمان: يكون ظاهر ك قطنيا وباطنك صوفيًا، وقال أبو الحسين ابن بشار: صوف قلبك والبس القوهي على القوهي يعني رفيع الثياب، فمتى أظهر الإنسان لباس المساكين لدعوى الصلاح ليشتهر بذلك عند الناس كان ذلك كبرًا ورياء، ومن هنا ترك كثير من السلف المخلصين اللباس المختص بالفقراء والصالحين وقالوا: إنه شهرة، ولما قدم سيار أبو الحكم البصرة لزيارة مالك بن دينار، لبس ثيابًا حسنة ثم دخل المسجد فصلًى صلاة حسنة فرآه مالك ولم يعرفه فقال له: يا شيخ إنّي أرغب بك عن هذه الثياب مع هذه الصلاة، فقال له: يا مالك ثيابي هذه تضعني عندك أم ترفعني؟ قال: بل

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٨١٦٠).



تضعك، فقالَ: نِعمَ الثوبُ ثوبٌ يضعُ صاحبهُ عندَ الناسِ، ولكن انظرْ يا مالكُ لعلَّ ثوبيكَ هذين يعني الصوفَ أنزلاكَ عندَ الناسِ ما لم ينزلاكَ من الله، فبكى مالكٌ وقام إليه واعتنقهُ وقال له: أنشدكَ اللَّهَ أنت سيارُ أبو الحكم؟ قالَ: نعم.

فلهذا كره من كره من السلف كابن سيرين وغيره لباس الصوف حيث صار شعار الزاهدين فيكون لباسه إشهارا للنفس وإظهارا للزهد، وأما النبي علي المنام الزاهدين فيكان يلبس لباس الأغنياء من حلل اليمن وثياب الشام ونحوها، وتارة يلبس لباس المساكين، فيلبس جبة من صوف أحيانا وأحيانا يتزر بعباءة، ويهيء إبل الصدقة بيده يعني أنه يطليها بيده ويصلحها كما يفعل أرباب الإبل بها، ولم يبعث الله نبيًا من أهل الكبر، وإنما يبعث من لا كبر عنده ولا يتكبر عن معالجة الأشياء التي يأنف منها المتكبرون كرعاية الإبل والعنم، وإجارة نفسه عند الحاجة إلى الاكتساب، ومن أعطاه الله منهم ملكا فإنه لم يزل دأبه التواضع لله عز وجل كداود وسليمان ومحمد صلى الله عليهم وسلم تسليما كثيراً.

وقد يطلقُ اسمُ المسكينِ ويرادُ بهِ من استكانَ قلبُه للَّه عز وجل وانكسر لهُ وتواضع جلاله وكبريائه وعظمته وخشيته ومحبته ومهابته، وعلى هذا المعنى حمل بعضُهم الحديث المروي عن النبي عليه أنه قال: «اللَّهم أحيني مسكينًا وأمتني مسكينًا واحشرني في زمرة المساكينِ» خرجهُ الترمذي من حديث أنس (۱) وخرجهُ ابنُ ماجه من حديث ابنِ عباس (۲)، وفي حمله على ذلك نظرٌ؛ لأنَّ وخرجه: النرمذي (۲۳٥٢).

<sup>(</sup>٢) وأخرجه: ابن ماجه (٤١٢٦) من حديث أبي سعيــد الخدري، وليس من حديث ابن عباس كما =



في تمام حديثيهما ما يدل على أنّ المراد به المساكين من المال؛ لأنه ذكر سبقهم الأغنياء إلى الجنة مع أنَّ في إسناد الحديثين ضعفًا، وقد خُيِّر النبيُّ عَيَالِيَّ بين أن يكون نبيًّا ملكًا أو عبدًا رسولاً فأشار إليه جبريل أنْ تواضع، فقال: بل عبدًا رسولاً، وكان بعد ذلك لا يأكل متكئًا ويقول: «آكل كما يأكل العبد وأجلس كما يجلس العبد العبد وأجلس كما يجلس العبد العبد المناهد").

قالَ الحسنُ: قالَ رسولُ اللَّه عَيَّالِيَّةِ: «فأعطاني اللَّهُ لذلكَ أن جعلَني سيدَ ولد آدمَ وأولَ شافع وأولَ مشفع وأولَ من تنشقُ عنه الأرضُ» وصحَ عنه عَيَّالِيَّةِ أنه قالَ: «إنَّما أنا عبدُ نقولوا عبدُ اللَّه ورسولُه» (٢) فأشرفُ أسمائه عبدُ اللَّه ولهذا سُمِّي بهذا الاسم في القرآنِ في أفخرِ مقاماتِه، فلمَّا حققَ عَلَيْهِ عبوديته لربِّه حصلتُ له السيادةُ على جميع الخلقِ.

كَانَ كَثِيرٌ مِن العارفينَ يقولُ في مناجاته لربّه: كفى بي فخرًا أنّي لكَ عبدٌ وكفَى بي شرفًا أنكَ لي ربُّ، وكانَ بعضُهُم يقولُ: كلّما ذكرتُ أنه ربّي وأنا عبدُه حصلَ لي من السرور ما يصلحُ به بدني:

شرفُ النفوسِ دخولُها في رقِّهم والعبدُ يحوِي الفخرَ بالمتملكِ وكان أبو يزيد البسطاميُّ ينشدُ:

يا ليتني صرتُ شيئًا من غييرِ شيء أعيد أصبحتُ للكلِّ مولًى الأنَّني لكَ عيبلً

 <sup>=</sup> قال المصنف ـ رحمه الله .

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو يعلى في «مسنده» (٨/ ٤٩٢٠)، والبغوي في «شرح السنة» (٢٤٧/١٣) برقم (٣٦٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤/ ٢٠٤)، (٨/ ٢١٠).



فمنِ انكسرَ قلبُه للَّه عز وجل واستكانَ وخشع وتواضعَ جبرهُ اللَّهُ عز وجل رفعه بقدرِ ذلكَ، وفي الأثرِ المشهورِ أنَّ اللَّهَ عز وجل قالَ لموسى على نبيًّنا وعليه أفضلُ الصلاةِ والسلامِ حينَ سألَهُ أينَ أجدك؟ قالَ: عندَ المنكسرةِ قلوبُهُم من أجلي، فإني أدنو منهُم كلَّ يوم باعًا ولولا ذلكَ انهدَموا.

وروي عن عبد اللَّه بي سلام أنه فسره فقال: هم المنكسرة قلوبهم بحبً اللَّه عن حبِّ غيره، وفي الحديث المشهور المرفوع: «أنَّ اللَّه تعالى إذا تجلَّى لشيء من خلقه خشع كه» (١) فإذا تجلَّى لقلوب العارفين عظمة اللَّه وجلاله وكبرياؤه اندكت قلوبهم من هيبته وخشعت وانكسرت من محبَّته ومخافته:

مساكينُ أهلِ الحبِّ حتى قبورُهم عليها ترابُ الـذلِّ بينَ المقـابـرِ

فالمسكينُ في الحقيقة من استكانَ قلبهُ لربه وخشع من خشيته ولا يكونُ المسكينُ ممدوحًا بدونِ هذه الصفة، فإنَّ من لم يخشعْ قلبه مع فقره وحاجته فهو جبارٌ كتلك الأمة السوداء التي قال فيها النبي عليه: "إنّها جبارةٌ" وهو إما عائلٌ مستكبرٌ أو فقيرٌ مختالٌ وكلاهما لا ينظرُ اللّهُ إليه يوم القيامة، فالمؤمنُ من يستكينُ قلبهُ لربّه ويخشعُ له ويتواضعُ ويظهرُ مسكنتهُ وفاقته إليه في الشدّة والرخاء، أما في حال الرخاء فإظهارُ الذلّ والعبودية والفاقة والحاجة إلى كشف الضرّ قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم بِالْعَذَابِ فَمَا اسْتَكَانُوا لربّهِم وَمَا يَتَضَرّعُونَ ﴾ [المؤمنون:٧١]، فذم من لا يستكينُ لربّه عند الشدة، وكانَ النبي عليه يخرجُ عند الاستسقاء متخشعًا متمسكنًا.

وقالَ: أتمسكنُ لربِّي لعلَّهُ يشفعني فيه.

ومما يشرعُ فيه التمسكنُ للَّه عـز وجل حالَ الصلاةِ كما في حديثِ الفضلِ بنِ عبـاسٍ عن النبيِّ عَلَيْكِ قـالَ: «الصلاةُ مثنّي مثنّي تشـهدُ في كلِّ ركعتينِ وتخشعُ وتضرع وتمسكنُ وتقنعْ يديكَ \_يقولُ ترفعهُ ما \_ وتقولُ: ياربِّ ثلاثاً، فمن لم يفعلْ ذلك فهي خداجٌ " خرجهُ الترمذيُّ وغيرهُ (١).

وكذلك يشرع إظهار المسكنة في الدعاء ، خرج الطبراني من حديث ابن عباس قال: «رأيت النبي عَلَيْكُ يدعو بعرفة ويداه إلى صدره كاستطعام المسكين». ومن حديثه أيضاً أن النبي عَلَيْكُ قال في دعائه عشية عرفة: «أنا البائس الفقير المسغيث المستجير الوجل المشفق المقر المعترف بذنبه، أسألك مسألة المسكين، وأبتهل إليك ابتهال المذنب الذليل، وأدعوك دعاء الخائف الضرير»(٢).

وكان بعضُ السلف يجلسُ بالليلِ مطرقًا رأسةُ ويمدُّ يديهِ وهو ساكَتُ كحالِ المسكينِ المستعطي، وقالَ طاوسُ: دخلَ عليُّ بنُ الحسينِ الحِجْرَ ليلةً فصلَّى فسمعتُهُ يقولُ في سجوده: عبيدُكَ بفنائكَ ، مسكينُكَ بفنائكَ ، فقيرُكَ بفنائكَ ، سائلُكَ بفنائكَ ، قالَ طاوس: فحفظتُهنَّ فما دعوتُ بهنَّ في كرب بفنائكَ ، سائلُكَ بفنائكَ ، قالَ طاوس: فحفظتُهنَّ فما دعوتُ بهنَّ في كرب إلاَّ فرجَ عني، وكان بعضُ العبادِ قد حجَّ ثمانينَ حجةً على قدميه فبينَما هوً في الطوافِ وهو يقولُ: ياحبيبي ياحبيبي، فهتف هاتفُّ: ليسَ ترضَى أن تكونَ مسكينًا حتى تكون حبيبًا فغشي عليه، فكانَ بعد ذلكَ يقولُ: مسكينُك، مسكينُك، مسكينُك، مسكينُك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۳۸۰)، وأحمد في «المسند» (۲۱۱/۱)، (۲۱۷/٤)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (۲۱۰٤۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١١/ ١٧٤).



شعرٌ لابنِ تيمية شيخ الإسلام رحمه اللَّه:

أنا الفقيرُ إلى ربِّ السماواتِ أنا المستكينُ في مجموع حالاتي أنا الظلومُ لنفسسِي وهي ظالمتي والخيرُ إن جاءَها من عندهِ ياتي

قوله على المنفرة ستر الذنب مع وقاية شرّه، وقد قيل : إنه لا تجتمع المغفرة كلّه ؛ لأن المغفرة ستر الذنب مع وقاية شرّه، وقد قيل : إنه لا تجتمع المغفرة مع عقوبة الذنب حيث كانت المغفرة وقاية لشرّ الذنب، وهذا لا يكون مع عقوبة عليه ، ولذلك سمّي المغفر مغفراً لانه يستر الرأس ويقيه الأذى، وهذا بخلاف العفو فإنّه يكون تارة قبل العقوبة وتارة بعدها، وأمّا الرحمة فهي بخلاف العفو فإنّه يكون تارة قبل العقوبة وتارة بعدها، وأمّا الرحمة فهي دخول الجنة ، وعلو درجاتها، وجميع ما في الجنة من النعيم بالمخلوقات ومن رضي اللّه عز وجل وقربه ومشاهدته وزيارته فإنّه من رحمة الله تعالى، وفي الحديث الصحيح: "إنّ اللّه عز وجل يقول للجنة: أنت رحمتي أرحم بك من أشاء من عبادي "(۱) فكل ما في الجنة فهو من رحمة اللّه عز وجل وإنما تنال برحمته لا بالعمل كما قال عليه الخنة بعمله، قالوا: ولا أنت يا رسول الله، قال: ولا أنا إلا أن يتَغَمّدني اللّه برحمته (۱).

قولُه ﷺ «وإذا أردت بقومٍ فتنة فاقبضني إليك غير مفتون»، المقصود من هذا الدعاء سلامة العبد من فتن الدنيا مدة حياته فإن قدّر اللَّه عز وجل على عباده فتنة قبض عبده إليه قبل وقوعها وهذا من أهم الأدعية فإنَّ المؤمن إذا عاش سليمًا من الفتن ثم قبضه اللَّه قبل وقوعها وحصول الناس فيها كان في ذلك نجاة له من الشر وقد أمر النبي عَيَالِية أصحابه أن يتعودوا من الفتن ما ظهر منها

أخرجه: مسلم (۸/ ۱۵۰ \_ ۱۵۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۸/ ۱۲۲، ۱۲۳)، ومسلم (۸/ ۱٤۱).

وما بطنَ، وفي حديث آخر (وجنبنا الفواحش والفتن ما ظهر منها وما بطن (۱) وكان يخص بعض الفتن العظيمة بالذكر، وكان يتعوذ بالله في صلاته من أربع ويأمر بالتعوذ منها (أعوذ بالله من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن فتنة المسيح الدجال (۲) ففتنة المحيا والممات ومن فتنة المسيح الدجال (۲) ففتنة المحيا تدخل فيها فتن الدين والدنيا كلها كالكفر والبدع والفسوق والعصيان، وفتن الممات يدخل فيها سوء الخاتمة، وفتنة الملكين في القبر فإن الناس يفتنون في قبورهم مثل أو قريبًا من فتنة الدجال، ثم خص فتنة الدجال بالذكر لعظم موقعها فإنه لم يكن في الدبيا فتنة قبل يوم القيامة أعظم منها وكلما قرب الزمان من الساعة كثرت الفتن.

وفي حديث معاوية عن النبي عَلَيْهُ أنّه قال: "إنه لم يبق من الدنيا إلا بلاء وفتنة "(") وأخبر النبي عليه عن الفتن التي كقطع الليل المظلم يصبح الرجل فيها مؤمنًا ويمسي كافرًا، ويمسي مؤمنًا ويصبح كافرًا يبيع دينه بعرض من الدنيا(٤)، وكان أول هذه الفتن ما حدث بعد عمر وطفيه ونشأ من تلك قتل عثمان وطفيه وما ترتب عليه من إراقة الدماء وتفرق القلوب وظهور فتن الدين كبدع الحوارج المارقين من الدين وإظهارهم ما أظهروا، ثم ظهور بدع أهل القدر والرفض ونحوهم، وهذه هي الفتن التي تموج كموج البحر المذكورة في حديث حديث حذيفة المشهور (٥) للنبي عليه حين سأله عنها عمر وكان حذيفة وطفيه

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٩٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٩٣/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن ماجه (٤٠٣٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (١/٧٦)، والترمذي (٢١٩٥).

<sup>(</sup>٥) الحديث أخرجه: البخاري (١/ ١٤٠)، ومسلم (٨/ ١٧٣).



من أكثرِ الناسِ سؤالاً للنبيِّ عَيَالِيَّةِ عن الفتنِ خوفًا من الوقوع فيها، ولما حضرَهُ الموتُ قال: حبيبٌ جاءَ على فاقةٍ لا أفلَحَ من ندم، الحمدُ للَّهِ الذي سبقت بي الفتنة قادتها وعلوجها.

وكان موتُه قبلَ قتلِ عثمانَ بنحو من أربعين يومًا وقيلَ: بل ماتَ بعدَ قتلِ عثمانَ. وكانَ في تلكَ الأيامِ رجلٌ من الصحابةِ نائمًا فأتاهُ آت في منامهِ فقالَ له: قمْ، فاسألِ اللّه أن يعيذُك من الفتنةِ التي أعاذَ منها صالح عبادهِ، فقام فتوضًا وصلّى ثم اشتكى ومات بعد قليل.

والدعاءُ بالموت خسسة الفتنة في الدين جائزٌ وقد دعا به الصحابة والسالحون بعدهم، ولما حجَّ عمر والصالحون بعدهم، ولما حجَّ عمر والصالحون عظمي وانتشرت رعيتي فاقبضني رفع يديه وقال: اللهم إنه قد كبر سني ورق عظمي وانتشرت رعيتي فاقبضني اليك غير مضيع ولا مفتون، ثم رجع إلى المدينة، فما انسلخ حتى قتل والله عليه والله عليه والله عبد والله عليه والله وا

ودعا علي ٌ ربَّهُ أن يريحهُ من رعيته حيثُ سئمَ منهم فقتلَ عن قريب، ودعت زينب بنت جحشٍ لما جاءَها عطاء عمرَ من المالِ فاستكثرته وقالت : اللهم ٌ لا يدركني عطاء ٌ لعمر بعدها فماتت قبلَ العطاء الثاني.

ولما ضجَرَ عمرُ بنُ عبدُ العزيزِ من رعيتِهِ حيثُ ثقلَ عليهم قيامُهُ فيهِم بالحقِّ

أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٢٨٠).

طلبَ من رجلٍ كان معروفًا بإجابة الدعوة أن يدعو له بالموت فدعًا له ولنفسِه بالموت فماتًا.

ودُعي طائفةٌ من السلف الصالح إلى ولاية القضاء فاستُمهلوا ثلاثةَ أيامٍ فدعُوا اللَّهَ لأنفسِهِم بالموتِ فماتوا.

واطُّلُعَ على حالِ بعض الصالحينَ ومعاملاته التي كانتْ سرًا بينه وبينَ ربِّه، فدعا اللَّهَ أن يقبضهُ إليه خوفًا من فتنة الاشتهار، فماتَ فإنَّ الشهرةَ بالخيرِ فتنةٌ، كما جاء في الحديث «كفَى بالمرء فتنة أن يشارَ إليه بالأصابع فإنَّها فتنةٌ» (١) وكان سفيانُ الثوريُّ يتمنَّى الموتَ كثيرًا فسئل عن ذلكَ فقال: ما يدريني لعلِّي أدخلُ في بدعة، لعلِّي أدخلُ فيما لا يحلُّ لي، لعلي أدخلُ في فتنة أكون قد متُّ فسبقتُ هذًا.

واعلم أن الإنسانَ لا يخلُو من فتنة، قال ابن مسعود وطن الا يقل أحدكم أعوذُ باللّه من الفتن ولكن ليقل أعوذُ باللّه من مضلات الفتن ثم تلا قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فَتْنَةٌ ﴾ [النغابن:١٥] يشيرُ إلى أنه لا يستعاذُ من المال والولد وهما فتنة، وفي «المسند» أنَّ النبي عَيَظِيمٌ أمرَ أمَّ سلمةَ أن تقول: «اللهم ربَّ النبي محمد اغفر لي ذنبي، وأذهب غيظ قلبي، وأجرني من مضلات الفتن ما أبقيتني "(٢) وقد جعلَ النبي عَيَظِيمٌ النساء والأموال فتنة ففي «الصحيح» (٣) عنه عَيْظِيمٌ قال: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه عَيْظِيمٌ قالَ: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه عَيْظِيمٌ قالَ: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه عَيْظِيمٌ قالَ: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه عَيْظِيمٌ قالَ: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه عَيْظِيمٌ قالَ: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه أيشيهُ قالَ: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه أيشيهُ قالَ: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه أيشيهُ قالَ: «أيشيهُ قالَ: «ما تركتُ بعدي فتنةً أضرُ على الرجالِ من النساء "وفيه أيضاً أنه أيشيةً أيشاً أنه أيشيهُ قالَ المناء "أيشاء أيشاء أيشاء

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الكبير» عن عمران بن حصين بلفظ: «كفى بالمرء من الإثم أن يشار إليه بالأصابع».

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٧/ ١١)، ومسلم (٨/ ٨٩) عن أسامة بن زيد رَلِيْكُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (١١٧/٤)، ومسلم (٨/٢١٢) من حديث عمرو بن عوف رطُّك .



قالَ: «واللَّهِ ما الفقرُ أخشَى عليكم، ولكنْ أخشَى أن تبسطَ عليكُم الدُّنيا كما بسطَتْ على من كانَ قبلكم، فتنافسوها كما تنافسوها فتهلكهم كما أهلكتهُم».

وفي "صحيح مسلم" (١) عنه ﷺ قالَ: "اتَّقوا النساءَ فإنَّ أولَ فتنةَ بني إسرائيلَ كانتُ في النساء» وفي الترمذي (٢) أنه ﷺ قالَ: "لكلّ أمة فتنةٌ، وفيتنةُ أمَّتي المالُ » وقيد قيالَ اللَّهُ عسز وجل: ﴿وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضٍ فَتِنَةً أَتَصْبِرُون وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢٠].

فالرجلُ فتنةٌ للمرأة، والمرأةُ فتنةٌ للرجلِ، والغنيُّ فتنةٌ للفهر، والفقير، والفقيرُ فتنةٌ للفهر، والمؤمنُ للغنيِّ، والفاجرُ فتنةٌ للمؤمنِ، والمؤمنُ فتنةٌ للكافرِ، كما قالَ اللَّهُ تعالى َ: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْصٍ لِيَقُولُوا أَهَوُلاءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنْ بَيْنَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ [الانعام:٥٠]. وقالَ عز وجل: ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِيْنَةً ﴾ [الانباء:٥٠].

فجعلَ كلَّ ما يصيبُ الإنسانَ من شرِّ أو خيرٍ فتنةً يعني أنه محنة يمتحن بها فإنْ أصيبَ بخيرٍ استحقَّ به صبره، وفتنة السراءِ أشد من فتنة الضراء، قال عبد الرحمن بن عوف وظيف بلينا بفتنة الضراء فصبرنا، وبلينا بفتنة السراء فلم نصبر، قال بعضهم: فتنة الضراء يصبر عليها البر والفاجر ولا يصبر على فتنة السراء إلاً صديقٌ.

ولما ابتليَ الإمامُ أحمدُ بفتنةِ الضراءِ صبرَ ولم يجزعْ وقالَ: كانتْ زيادةً في إيماني، فلما ابتلي بفتنةِ السراءِ جزعَ وتَمَنَّى الموتَ صباحاً ومساءً وخَشيَ أَنْ يكونَ نقصًا في دينه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٧/ ٤٧)، (٨٩ ٨٨) عن أبي سعيد الخدري ولحظه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ١٦٠)، والترمذي (٢٣٣٦) عن كعب بن عياض رَطُّكُ.

ثمَّ إِن المؤمنَ لابدَّ أَنْ يفتنَ بشئٍ من الفتنِ المؤلمة الشاقة عليه ليمتُ حنَ إِيمانهُ، كما قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ الْمَ ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتُركُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴿ يَ وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الدِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَ اللَّهُ الدِينَ ﴾ [العنكبوت: ١-٣].

ولكنَّ اللَّهَ يلطُفُ بعبادِهِ المؤمنينَ في هذهِ الفتنِ ويصبرُهُم عليها، ويشيبُهُم فيها، ولا يلقيهم في فتنة مهلكة مضلة تذهب بدينِهم، بل تمرُّ عليهِم الفتنُ وهم منها في عافية .

وأخرج ابن أبي الدنيا من حديث ابن عمر مرفوعاً «إن لله ضنائن من عباده يغذُوهُم في رحمته ويحييهم في عافية ويتوفاهم إلي جنته أولئك الذين تمر عليهم الفتن كقطع الليل المظلم، وهم منها في عافية هذا والفتن الصغار التي يُبتكى بها المرء في أهله وماله وولده وجاره تكفرها الطاعات من الصلاة والصيام والصدقة، لذا جاء في حديث حذيفة، ورُوي عنه أنّه سأل النبي عَلَيْهِ قال: إن في لساني ذرباً وإنّ عامة ذلك على أهلي؟ فقال له : «أين أنت من الاستغفار؟»(٢).

وأما الفتن المضلة التي يُخشَى منها فساد الدينِ فهي التي يُستعاذ منها ويسألُ الموتُ قبلَها، فمن مات قبلَ وقوعه في شئ من هذه الفتن فقد حفظه اللّه تعالَى وحماه، وفي «المسند» عن محمود بن لبيد عن النبي عليه قال: «اثنتان يكره هُهُ ما ابن آدم: يكره الموت، والموت خير للمؤمن من الفتن، ويكره قلة المال، وقلة المال أقل للحساب» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (۱۲/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٣١٧٣) عن أنس بن مالك رَطُّكْ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٤٢٨، ٤٢٨).



وفي حديث مرسل خرجه أبن أبي الدنيا وغيره أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ كان يقول: «اللّهمَّ اجعلْ حبَّكَ أحبَّ الأشياء إليَّ، وخشيتَكَ أخوف الأشياء عندي، واقطعْ عني حاجات الدُّنيا بالشوق إلى لقائك وإذا أقررت أعين أهل الدنيا من دنياهم فأقررْ عيني في عبادتك ومن كان همُّه طلب محبة اللَّه عز وجل أعطاهُ اللَّهُ فوق ما يريده من الدُّنيا تبعًا.

قال بعضُ السلف: لما توفِّي داودُ عليه السلامُ أرسلَ اللَّهُ عـز وجل إلى سليمانَ عـليه السلامُ ألكَ حاجةٌ تسـألني إيَّاها؟ فقالَ سليمانُ: أسألُ اللَّهَ أن يجعلَ قلبي يحبُّه كما كانَ قلبُ أبي داودَ يحـبُّه، وأن يجعلَ قلبي يخشاهُ كما (١) الجامع (٣٤٩٠).

كانَ قلبُ أبي داودَ يخـشاهُ، فشكرَ اللَّهُ لهُ ذلكَ وأعطاهُ مُلْكًا لا ينبـغي لأحدِ من بعده.

ومحبةُ اللَّهِ تعالَى على درجتينِ:

إحداه ما: واجبة وهي المحبة التي توجب للعبد محبة ما يحبه الله من الموافقة الواجبات وكراهة ما يكرهه من المحرمات، فإنَّ المحبة التامة تقتضي الموافقة لمن يحبه في محبة ما يحبه وكراهة ما يكرهه خصوصًا فيما يحبه ويكرهه من المحب نفسه، فلا تصح المحبة بدون فعل ما يحبه المحبوب من مُحبة وكراهة ما يكرهه المحبوب من محبيه، وسئل بعض العارفين عن المحبة فقال: الموافقة في جميع الأحوال وأنشد:

ولو قلتَ لي مُتْ مُتُ سمعًا وطاعةً وقلتُ لداعي الموتِ أهـ لا ومرحبًا وأنشدَ بعضُهُم:

تعصبي الإله وأنت تزعم حبّه هذا لعمري في القِياسِ فظيع لو كان حبُّك صادقًا لأطعته إنَّ المحبّ لمن يحبُّ مطيع

ومتى أخلَّ العبدُ ببعضِ الواجباتِ أو ارتكبَ بعضَ المحرماتِ فمحبَّتُه لربِّهِ غيرُ تامَّةٍ، فالواجبُ عليهِ المبادرةُ بالتوبةِ، والاجتهادُ في تكميلِ المحبةِ المفضيةِ لفعلِ الواجباتِ كلِّها، واجتنابِ المحرماتِ كلِّها، وهذا معنى قولِ النبيِّ عَلَيْهِ للعربي المورماتِ كلِّها، وهذا معنى قولِ النبيِّ عَلَيْهِ لا يزني الزاني حينَ يزني وهو مؤمنٌ، ولا يسرقُ السارقُ حينَ يسرقُ وهوَ مؤمنٌ، ولا يشربُ الخمرَ حينَ يشربُها وهو مؤمنٌ الأيانَ الإيمانَ الكاملَ يقتضي محبَّة ما يحبُّه اللَّهُ، وكراهةَ ما يكرهُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ، والعملَ بمقتضى ذلكَ فلا يرتكبُ أحدٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ١٧٨)، ومسلم (١/ ٥٥).

شيئًا من المحرماتِ أو يخلُّ بشيء من الواجباتِ إلا لتقديمِ هوى النفسِ المقتضي لارتكاب ذلك على محبة اللَّه تعالَى المقتضية لخلافه.

الدرجة الثانية من المحبة: درجة المقربين وهي: أنْ يمتليء الـقلبُ بمحبة اللّه تعالى حتى توجب له محبة النوافل والاجتهاد فيها وكراهة المكروهات والانكفاف عنها، والرّضا بالأقضية والأقدار المؤلمة للنفوس لصدورها عن المحبوب، كما قال عامر بن قيس: أحببت اللّه حبًا هوّن علي كلّ مصيبة ورضّاني بكلّ بلية، فلا أبالي مع حبّي إياه على ما أصبحت ولا على ما أصبحت ولا على ما أصبحت والمسيت أمسيت.

وقالَ عمرُ بنُ عبدِ العزيز لما ماتَ ولدُهُ الصالحُ: إن اللَّهَ أحبَّ قبضَهُ، وإني أعوذُ باللَّهِ أن يكونَ لَي محبةٌ في شيء من الأمورِ يخالفُ محبة اللَّهِ، وكانَ يقولُ: إذا أصبحتُ فما لي سرورٌ إلا في مواقع القضاءِ والقدرِ.

يا من يعَـنُ علينا أن نفارِقَـهم وجداننا كلَّ شيء بعدكُم عدمُ ان كانَ سركم ما قد بليت به فـما الجُـرح إذا أرضاكم ألم وحسب سلطان الهوى أن يلذَّ فيه كلُّ ما يؤلم .

كان عـمارُ بنُ ياسرٍ يقولُ: اللهمَّ لو أعـلمُ أنَّه أرْضَى لك أن أرمي بنفسي من هذا الجبلِ فـأتردَّى فأسقطُ فعـلتُ، ولو أعلمُ أنَّه أرضى لكَ أن أوقد نارًا عظيمةً فأقعُ فيها فعلتُ، ولو أعلمُ أنَّه أرْضى لكَ عنِّي أن ألقي نفسي في الماءِ فأغرِق نفسي فعلتُ، ولا أقولُ هذا إلا وأريدُ وجهكَ وأنا أرجو أن لا تخيبني وأنا أريدُ وجهكَ.

وقُتِلَ لبعضِ الصالحينَ ولدانِ في الجهادِ فعزاهُ الناسُ فيهما فبكى وقالَ:

إنِّي ما أَبْكِي لفقدهـمَا إنما أبكانِي كيفَ كانَ رضاهُما عن اللَّهِ حـيثُ أخذْتهُما السيوفُ.

وكانَ بعضُ العارفينَ يطوفُ بالبيتِ فتجمعتِ القرامطةُ على الناس قتلُوهم في الطوافِ فـوصلُوا إليه فلم يقـطعِ الطوافَ حتى سـقطَ من ظربِ السيـوفِ صريعًا وأنشد:

واللَّهِ لو حلفَ العسشاقُ أنهم موتى من الحبِّ ما ماتُوا وما حنثُوا ترى المحبِّين صرعى في ديارِهم كفتية الكهف لا يدرون كم لبِثوا أقلُّ ثمن المحبة بذلُ الروح.

بدمِ المحبِّ يُبَـــاعُ وصلُهُم فــمن الذي يبْــتَــاعُ بالثـــمنِ قالَ بعضُ العارفينَ: إن كنت تسمحُ ببذلِ روحكَ في هذه الطريقِ وإلا فلا تشتغلُ بالتُّرَّهَات:

خاطر ْ بروحك َ في هَوانَا واسترح ْ إنْ شئت تحظى بالمحلِّ الأعظمِ لا يشغلنَّك مُساغِلٌ عن وصلِنا وانهض على قدم الرجاء واقدم ولما كانت محبة اللَّه عز وجل لها لوازمٌ وهي محبة ما يحبُّه اللَّه عز وجل من الأشخاص والأعمال، وكراهة ما يكرهه من ذلك سأل النبيُّ عَلَيْهُ اللَّه عالى مع محبته محبة شيئين آخرين:

أحدُهما: محبةُ من يحبُّ ما يحبُّه اللَّهُ تَعالى فإنَّ من أحبَّ اللَّهَ أحبَّ أحباءه فيه ووالاهم وأبغض أعداءه وعاداهم، كما قالَ النبيُّ عَلَيْقٍ: «ثلاثٌ من كنَّ فيه وجد بهنَّ حلاوة الإيمان، أن يكونَ اللَّهُ ورسولُه أحبَّ إليه مما سواهُ منه وأن يحبُّ المرء لا يحبُّه إلا للَّه، وأن يكره أنْ يعود في الكفر بعد إذ أنقذه اللَّهُ منه كما يكره ألمرء لا يحبُّه إلا للَّه، وأن يكره أنْ يعود في الكفر بعد إذ أنقذه اللَّهُ منه كما يكره

أن يلقَى في النارِ»<sup>(١)</sup>.

وأعظم من تجبُ محبّتُهُ في اللّه تعالى أنبياؤهُ ورسلهُ وأعظمهم نبيه محمدٌ واعظم من تجبُ محبّتُهُ الذي افترضَ اللّه على الخلقِ كلّهم متابعته، وجعلَ متابعته علامة لصحة محبته، كما قالَ تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذَنُوبَكُمْ ﴾ آل عمران: ٣١] وتوعد من قدَّم محبة شيء من المخلوقينَ على محبته ومحبة رسوله على ومحبة الجهاد في سبيله في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَقْتُمُوهَا وَتَجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبً إِلَيْكُم مِنَ اللّه وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبيلِهِ فَتَرَبّصُوا ﴾ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبً إِلَيْكُم مِنَ اللّه وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبيلِهِ فَتَرَبّصُوا ﴾ كَسَادَهَا ومَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبً إِلَيْكُم مِنَ اللّه وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبيلِهِ فَتَرَبّصُوا ﴾ كَسَادَهَا ومَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبُ إِلَيْكُم مِنَ اللّه وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبيلِهِ فَتَرَبّصُوا ﴾ على الكافرينَ والبغضِ لهم والجهاد في سبيله فقال: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعَزَّةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعَزَّةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْرَةً عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّه وَلا يَخْفُونَ لَوْمَةً لائِمٍ ﴾ [المائدة: ٤٥] الآية.

والثاني: محبة ما يحبُّه اللَّهُ تعالى من الأعمالِ وبها يبلغُ إلى حبَّه وفي هذا إشارةٌ إلى أنَّ درجة المحبة للَّه تعالى إنَّما تنالُ بطاعته وبفعل ما يحبُّه فإذا امتثلَ العبدُ أوامر مولاهُ وفعل ما يحبُّه أحببهُ اللَّهُ تعالى ورقَّاه إلى درجة محبته، كما في الحديث الإلهي الذي خرجهُ البخاريُّ(۱): «وما تقربَ إليَّ عبدي عثلِ ما افترضتُ عليه ولا يزالُ عبدي يتقربُ إليَّ بالنوافلِ حتى أحبَّه».

فأفضلُ ما تُستجلبُ به محبةُ اللَّهِ عن وجل فعلُ الـواجباتِ وتركُ المحرماتِ، ولهذا جعلَ النبيُّ ﷺ من علاماتِ وجدانِ حلاوةِ الإيمان أن تكرهَ

أخرجه: البخاري (۱/ ۱۰)، (۹/ ۲۵)، ومسلم (۱/ ٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٨/ ١٣١) عن أبي هريرة رُطُّك .

وكان بعضُهم يكثرُ من تلاوةِ القرآنِ ثمَّ فترَ عـن ذلك فرأى في المنامِ قائلاً يقولُ له:

إن كنتَ تزعم مُ حسبتي فلم جفوت كستابي أمسا تدبرت مسا فسيد له من لطيف عستسابي فاستيقظ وعاد إلى تلاوته:

ومن الأعمالِ التي توصلُ إلى محبةِ اللَّهِ تعالَى وهي من أعظمِ علامات المحبينَ كثرة فركرِ اللَّهِ عز وجل بالقلبِ واللسان، قالَ بعضهم: ما أدمنَ أحدُّ فكرَ اللَّهِ إلا أفادتُهُ منهُ محبة اللَّهِ تعالَى، وقالَ ذو النونِ: من أدمنَ ذكرَ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٩/ ١٤١)، ومسلم (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي في «دلائل النبوة» (٢/ ٥٢٤ \_ ٥٢٥).



قذفَ اللَّهُ في قلبِهِ نورَ الاشتياقِ إليه، وقالَ بعضُ التابعينَ: علامةُ حبِّ اللَّهِ كثرةُ ذكرِهِ، فإنكَ لن تحبَّ شيئًا إلا أكثرتَ ذكرَهُ، وقالَ فتح الموصليُّ: المحبُّ للهِ لا يجدُ مع حبِّ اللَّهِ لللذيا لذةً ولا يغفلُ عن ذكرِ اللَّهِ طرفَة عين، المحبونَ إن نطقوا نطقُوا بالذكرِ، وإن سكتُوا اشتغلوا بالفكر:

فإن نطقت ُ فلم الفظ ْ بغيركم وإن سكت ُ فأنتم عند إضْمارِي ومن علامات المحبينَ للّهِ وهو مما يحصلُ به المحبةُ أيضًا حب ُ الخلوةِ بمناجاةِ اللّهِ تعالى وخصوصًا في ظلمة الليل:

الليلُ لي ولأحبابي أسامرُهم قد اصطفيتُهم كي يسمعوا ويعوا قالَ الفضيلُ: يقولُ اللَّهُ عز وجل: كذبَ من ادَّعَى محبَّتي فإذا جَنَّهُ الليلُ نام عنِّي، أليسَ كلُّ حبيب يحبُّ الخلوة بحبيبه ها أنا مُطَّلعٌ على أحبابي إذا جنَّهُمُ الليلُ جعلتُ أبصارهُم في قلوبهم، ومثلتُ نفسي بينَ أعينهم فخاطبوني على المشاهدة، وكلَّموني على حضوري، غدًا أقرُّ عينَ أحبابي في جنَّاتى:

تنامُ عيناكَ وتشكُو المهوى لو كنتَ صبًّا لم تكنْ نائمًا قلوبُ المحبينَ جمرةٌ تحت فحمة الليلِ كلما هبَّ عليها نسيمُ السحرِ التهبَتْ، وأنشد:

يذكِّرني مر ُ النسيم عهودكم فأزداد شوقًا كلَّما هبتِ الريح أراني إذا ما أظلم الليلُ أشرقت بقلبِي من نارِ الغرامِ مصابيح كلما جنَّ الغاسقُ حنَّ العاشقُ.

لو أنَّكَ أبصرتَ أهلَ الهدوى إذا غصابتِ الأنجمُ الطلعُ

ف السهاد السنوح على ذنبِ وهاذا يسطلني وذا يسركع

من لم يكن له مثلُ تقواهُم لم يدرِ ما الذي أبكاهُم، ومن لم يشاهد جمال يوسف لم يدرِ ما الذي آلم قلب يعقوب، وسئل السّريُّ السقطيُّ عن حالِهِ فأنشد:

من لم يبت والحب حشو فؤاده لـم يدر كيف تفتت الأكباد أين رجال الليل؟ أين ابن أدهم والفضيل؟ ذهب الأبطال وبقي كل بطال، يا من رضي من الزهد بالزي، ومن الفقر بالاسم، ومن المتصوف بالصوف، ومن التسبيح بالسبح، أين فضل الفضيل؟ أين جد الجنيد؟ أين سر السري بين بشر أين إبراهيم بن أدهم؟ ويحك إن لم تقدر على معرفة معروف فاندب على ربع رابعة وأنشد:

هاتيك ربوعهم وفيها كانُوا بانُوا عنْها فَلْيَتَهِم ما بانوا نانوا عنْها فَلْيَتَهِم ما بانوا ناديتُ وفي حشاشتي نيرانُ يا دارُ مستى تحسولَ السكانُ يا من كان له قلبٌ فانقلبَ، يامن كان له وقتٌ مع اللَّه فذهبَ، قيامُ الأسحارِ يستوحشُ لك، صيامُ النهارِ يسألُ عنك، ليالي الوصالِ تعاتبكَ على انقطاعك:

تشاغلتم عناً بصحبة غيرنا وأظهرتُم الهجرانَ ما هكذا كناً وأقسمتُم أن لا تحولُوا عَنِ الهوى فقد وحياة الحبِّ حلتُم وما حُلنا ليالي كنَّا نجتني من ثماركم فقلبي إلى تلك الليالي لقد حناً إخواني مجالسُ الذكرِ شرابُ المحبينَ وترياقُ المذنبينَ، قد علم كلُّ أناس مشربهم، مجالسُ الذكرِ ماتمُ الأحزانِ فهذا يبكي لذنوبِه، وهذا يندبُ



لعيوبِهِ، وهذا يتأسفُ على فواتِ مطلوبهِ، وهذا يتلهفُ لإعراضِ محبوبِهِ، وهذا يبوحُ بوجوده وهذا ينوحُ على فقده وأنشدَ:

ما أذكر عيشنا الذي قد سلفا إلا وجف القلبُ وكم قد و جَفا واها لزمانِنا الذي كان صفا بل وأسفا لفقده وأسفا غيره:

ما زلتُ دهْرًا لللّهَا متعرضًا ولَطَالما قد كنتَ عنّا معرضًا جانبتنا دهرًا فلمّا لم تجد عوضًا سوانا صرتَ تبكي محرضًا واحسرتاهُ عليكَ من متقلب حقّ الوبالُ عليهِ من سوءِ القضا لو كنتَ من أحبَابِنَا للزمتنا فكسيتَ من إحسَانِنا خلعَ الرّضا لكنْ غمطتَ حقوقنًا وتركتنا فلذاكَ ضاقَ عليكَ مسعُ الفضاً(۱)

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول في قوله تعالى:

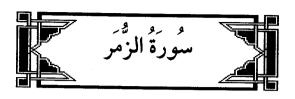
<sup>(</sup>١) رسالة «اختيار الأولى في شرح حديث اختصام الملأ الأعلى».

<sup>(</sup>٢) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ ﴾ [ص: ١٨] قال: ليس هذا بإجابة سؤاله وإنَّما سألَ الإنظار، فقيلَ لهُ: كذا قُدِّرَ، لا أنَّه جواب سؤالك، لكنَّه مما فُهِم (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲۲۶ \_ ۲۵۰).



## قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾

قالَ تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر:١٠].

والصبرُ ثلاثةُ أنواع: صبرٌ على طاعةِ اللَّهِ، وصبرٌ عن محارمِ اللَّهِ، وصبرٌ عن محارمِ اللَّهِ، وصبرٌ على على أقدارِ اللَّهِ المؤلمةِ. وتجتمعُ الثلاثةُ كلُّها في الصوم،؛ فإنَّ فيه صبرًا على طاعةِ اللَّهِ، وصبرًا عمَّا حرَّمَ اللَّهُ على الصائمِ من الشَّهواتِ، وصبرًا على ما يحصُّلُ للصَّائمِ فيه من ألم الجوع والعطشِ، وضعْفِ النفسِ والبدنِ.

ثبت في «الصحيحين» (١) عن أبي هريرة وطنت عن النبي عَلَيْهُ قالَ: «كلُّ عملِ ابنِ آدم له؛ الحسنة بعشر أمثالها إلي سبعمائة ضعف، قال اللَّه عزَّ وجلَّ: إلا الصيّام فإنّه لي وأنا أجزي به، إنّه ترك شهوته وطعامه وشرابه من أجلي. للصّائم فرحتان: فَرْحَهُ عند فطرِه، وفَرْحَةٌ عند لقاء ربَّه، ولَخَلُوف فَم الصائم أطيب عند اللَّه من ريح المسك». وفي رواية «كلُّ عملِ ابنِ آدم له إلا الصّيام فإنّه لي » وفي رواية للبخاري «لكلً عملٍ كفارةٌ والصّوم لي وأنا أجزي به » . وخرَّجهُ الإمام أحمدُ (١) من هذا الوجه، ولفظهُ: «كلُّ عملِ ابنِ آدم له كفارةٌ إلا الصّوم، والصّوم لي، وأنا أجزي به»

فعلى الرواية الأولى: يكونُ استثناءُ الصومِ من الأعمالِ المُضَاعَفَةِ، فتكونُ الأعمالُ كلُّها تُضاعَفُ بعَشرِ أمثالهِا إلى سبعمائة ضعف إلا الصيامَ فإنَّه لا الخدى (٩/ ١٥٥)، ومسلم (٣/ ١٥٨).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۲۰۷ ، ۲۷۲).

ينحصِرُ تضعيفُه في هذا العددِ، بل يُضاعِفُه اللَّهُ عزَّ وجلَّ أضعافًا كثيرةً بغير حَصْرِ عددٍ؛ فإنَّ الصيامَ من الصَّبرِ.

ولهـذا وَرَدَ عن النبيِّ ﷺ أنَّه سمَّى شهـرَ رمضانَ شهـرَ الصَّر<sup>(۱)</sup> وفي حديثٍ آخرَ عنه ﷺ، قالَ: «الصَّومُ نصْفُ الصَّبْرِ» خَرجهُ الترمذيُ<sup>(۲)</sup>.

وهذا الألمُ الناشئُ من أعمال الطّاعَات يُثابُ عليه صاحبُه، كما قالَ اللّهُ تعالى في المجاهدينَ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لا يُصِيبُهُمْ ظَمَّا وَلا نَصَبٌ وَلا مَخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلا يَطَعُونَ مَوْطئا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلا يَنَالُونَ مَنْ عَدُو إِنَّ لا يُعَيِي اللّهِ وَلا يَظُونَ مَوْطئا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلا يَنَالُونَ مَنْ عَدُو إِنَّ لا يُطَعُونَ اللّهُ به عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللّهَ لا يُطيعُ أَجْرَ الْمُحْسنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢]. وفي حديث سلمان المرفوع الذي اللّه لا يُضيعُ أَجْرَ المُحْسنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢]. وفي خديث سلمان المرفوع الذي أخرَجَهُ ابن خُزيمة في "صحيحه" (٣) في فضل شهر رمضان «وهو شهرُ الصّبر، والصّبر، والصّبر، ثوابُه الجنّةُ ». وفي الطبراني (٤) عن ابنِ عُمَرَ مرفوعاً: « الصّيامُ لله لا يَعْلَمُ وَالبّ عمله إلا اللّهُ عزّ وجلّ ». وروي مرسلاً وهو أصح (٥).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمينه ﴾

وأما سعة جهنم طولاً وعرْضًا، فروى مجاهدٌ عن ابن عباس، قال: أتدرون ما سعة جهنم؟ قلنا: لا، قال: أجلْ واللَّهِ ما تدرونَ أنَّ ما بين شحمة

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٢٤٢٨)، وابن ماجه (١٧٤١).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۲۵۱٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن خزيمة في «صحيحه» (١٨٨٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٨٦٥).

<sup>(0) «</sup>لطائف المعارف» (٢٨٣ \_ ٢٨٤).

أذن أحدهم وأنف مسيرة سبعين خريفًا تجري في أودية القيح والدم، قلنا: انهارٌ؟ قال: لا، بل أودية ، ثم قال: أتدرون ما سعة جهنَّم؟ قلنا: لا، قال: حدثتني عائشة أنها سألت رسول الله على عن قوله تعالى: ﴿ وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيمِينِهِ ﴾ [الزسر: ١٧]، فأين الناس يومئذ؟ قال: «على جسر جهنَّم» خرجه الإمام أحمد ، وخرج النسائي والترمذي منه المرفوع وصححه الترمذي وخرجه الحاكم وقال صحيح الإسناد (١). (٢).

### \* \* \*

وقالَ \_ أي ابن الجوزي \_: كانَ أبو القاسم بنِ السَّمرقندي يقولُ: إنَّ أبا بكرٍ بنَ الخاضبةِ كانَ يُسَمِّي ابنَ الفاعوسِ الحجريَّ؛ لأنَّه كانَ يقولُ: الحجرُ الأسودُ يمينُ الله حقيقةً.

قلت: إنْ صح عن ابنِ الفاعوسِ أنّه كانَ يقولُ: الحجرُ الأسودُ يمينُ اللّهِ حقيقةً، فأصلُ ذلكَ: أنَّ طائفةً من أصحابنا وغيرهم نَفوا وقُوعَ المجاز في القرآنِ، ولكن لا يعلمُ منهم من نفى المجاز في اللّغة كقولِ أبي إسحاق الإسفرائيني. ولكن قد يسمعُ بعضُ صالحيهم إنكارَ المجازِ في القرآنِ، فيعتقدُ إنكارَهُ مطلقًا.

ويؤيدُ ذلك : أنَّ الـمُتبادرَ إلى فهم أكثرِ النَّاسِ مِن لفظِ الحقيقةِ والمجازِ: المعَاني والحقائقُ دونَ الألفاظ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١١٦/٦)، والترمذي (٣٢٤١)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١١٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (٥٧).

فإذا قيل: «إنَّ هذا مجازٌ» فهمُوا إنَّه ليس تحته معنى، ولا له حقيقةٌ، فينكرونَ ذلك، وينقرون منه. ومن أنكرَ المجازَ من العلماء فقد ينكرُ إطلاقَ اسمِ المجاز؛ لئلا يوهم هذا المعنى الفاسد، ويصيرَ ذريعةً لمن يريدُ حقائقَ الكتاب والسنة ومدلولاتهما.

ويقولُ: غالبُ من تكلمَ بالحقيقة والمجازِ همُ المعتزلةُ ونحوهم من أهلِ البدعِ وتطرقُوا بذلكَ إلى تحريفِ الكلمِ عن مواضعه، فيمنعُ من المتسمية بالمجاز، يجعلُ جميع الألفاظ حقائق، ويقولُ: اللَّفظُ إن دلَّ بنفسه فهو حقيقةٌ لذلكَ المعنى، وإن دلَّ بقرينة فدلالتُه بالقرينة حقيقةٌ للمعنى الآخرِ، فهو حقيقةٌ في الحالينِ. وإن كانَ المعنى المدلولُ عليه مختلفًا فحينئذ يُقالُ: لفظ اليمينُ في قولِه سبحانه وتعالى: ﴿ وَالسَّمَوَاتُ مَطْرِيَّاتٌ بِيمِينِهِ ﴾ [الزسر: ١٧] حقيقةٌ. وهو دالٌ على الصفة الذاتية. ولفظُ اليمينِ في الحديث المعروف: المحجرُ الأسودُ يمنُ اللَّه في الأرضِ. فمنْ صافحهُ فكأنَّما صافحَ اللَّه عز وجلً "(١).

وقيلَ: يمينُه يُرادُ به \_ مع هذه القرائنِ المحتفة به \_ محلُّ الاستلام والتقبيل. وهو حقيقةٌ في هذا المعنى في هذه الصورة، وليسَ فيه ما يُوهم الصفة الذاتية أصلاً، بل دلالتُه على معناه الخاصِ قطيعةٌ لا تحتملُ النقيضَ بوجه، ولا تحتاجُ إلى تأويلِ ولا غيره.

وإذا قيل : فابنُ الفاعوسِ لمْ يكن من أهلِ هذا الشأنِ \_ أعني: البحث عن مدلولاتِ الألفاظ؟

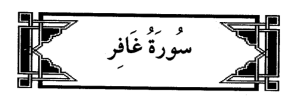
قيلَ: ولا ابنُ الخاضبة كانَ من أهله، وإن كانَ محدِّثًا. وإنَّما سمعَ من ابنِ (١) أخرجه: الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٢٨/٦).



الفاعوس، أو بلغه عنه إنكار أن يكون هذا مجازٌ، لِما سمعه من إنكار لفظ المجازِ، فحمله السامع لقصوره أو لهواه على أنّه إذا كان حقيقة لزم أن يكون هو يد الربّ عزّ وجلّ، التي هي صفته. وهذا باطلٌ. واللّه أعلم (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «ذيل طبقات الحنابلة» (٣/ ١٧٤ \_ ١٧٥).



## قوله تعالى: ﴿ فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قول عالى: ﴿ فَاغْفُرْ للَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ ﴾ [غافر:٧].

قال: علمت الملائكةُ أَنَّ اللَّهَ عز وجل يحبُّ عبادَهُ المُؤمنينَ، فَتَعَرَّبُوا إليه بالشفاعة فيهم. وأحْسَنُ القُرَبِ: أن يسأل المُحِبُّ إكرامَ حَبيبه، فإنكَ لَوْ سألتَ شَخَصًا أن يزيدَ في إكرامِ ولَدهِ لارتَفَعْتَ عِنده، حَيْثُ تَحُثُّهُ عَلَى إكْرامِ مَحْبُوبه (٢).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾

وقالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْعَيَاةَ الدُّنْيَا ﴿ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ وقالَ اللَّذِيَا ﴿ وَالآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلٌ ﴾ [التوبة: ٣٨].

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧١ \_ ٢٧٢).



وقالَ اللَّهُ تعالى عن مؤمن آل فرعونَ أنّه قالَ لقومِه: ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الْحَيَاةُ اللَّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾ [غافر:٣٨].

والمتاعُ: هو ما يتمتع به صاحبُه برهه ثم ينقطعُ ويفنَى. فما عيبَت الدُّنيا بأبلغ من ذكر فنائها وتقلُّبِ أحوالها، وهو أدلُّ دليل على انقضائها وزوالها، فتتبدَّلُ صحتُها بالسُّقم، ووجودُها بالعدم، وشبيبتُها بالهرَم، ونعيمها بالبؤس، وحياتُها بالموت، فتفارقُ الأجسامُ النفوس، وعمارتُها بالخراب، واجتماعها بفرقة الأحباب، وكُلُّ ما فوق التُّراب ترابُ (۱).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا وَعَشِيًّا وَعَشِيًّا وَعَشِيًّا وَعَوْنَ أَشَدٌ الْعَذَابِ ﴾ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ الْعَذَابِ ﴾

قال اللّه تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فَرَعُونَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ [غافر:٤٦] قال قتادةُ في هذه الآية : يقالُ لهم: يا آلَ فرعونَ هذه منازلكم، توبيخًا وصغارًا ونقيصةً.

وقالَ ابنُ سيرين: كان أبو هريرةَ يأتينا بعد صلاةِ العصرِ، فيقولُ: عرجت ملائكةٌ، وهبطتْ ملائكةٌ وعُرضَ آلُ فرعونَ على النارِ، فلا يسمعُه أحدٌ إلا يتعوَّذ باللَّهِ من النار.

وقال شعبة ، عن يعلَى بنِ عطاء ، سمعت ميمون بنَ مهرانَ يقول : كانَ أبو هريرة إذا أصبح يُنادي: أصبحنا والحمدُ للّه ، وعُرِض آل فرعون على النار ، فلا يسمعُه أحد للا يتعوّذ باللّه من النار .

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (۷۰).

ورواهُ هشيمٌ عن يعْلى، عن ميمون، قالَ: كانَ لأبي هريرةَ صيحتانِ كلَّ يوم، أوَّلُ النهارِ يقولُ: ذهبَ الليلُ وجاءَ النهارُ وعرضَ آلُ فرعونَ على النارِ، وإذًا كان العشيُّ يقول: ذهبَ المنهارُ وجاءَ المليل، وعُرِضَ آلُ فرعونَ على النار، فلا يسمعُ أحد صوْتَهُ إلا استجارَ باللَّه من النار.

ويُروى من حديث الليث، عن أبي قيس، عن هُذيل، عنن ابنِ مسعود قالَ: أرواحُ آل فرعونَ في أجواف طير سود، فيعرضونَ على النار كلَّ يوم مرتين، فيقالُ لهم: هذه دارُكم فذلك قوله تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخُلُوا آلَ فَرْعَوْنَ أَشَدًّ الْعَذَابِ ﴾.

ورواهُ غيرُه عن أبي قيسٍ، عن هذيلٍ، من قولِه.

لكن خرَّجه الإسماعيليُّ من طريقِ ابنِ عيينةَ، عن مسروقٍ عن أبي قيسٍ، عن هذيلِ، عن ابنِ مسعودِ أيضًا.

قال ابن أبي الدنيا: حدثنا حماد بن محمد الفزاري ، قال: بلغني عن الأوزاعي ، أنه سأله رجل بعسقلان على الساحل ، فقال له: يا أبا عمرو، إنّا نرى طيراً سوداً تخرج من البحر ، فإذا كان العشي عاد مثلها بيضًا. قال: وفطنتم لذلك؟ قالوا: نعم. قال: فتلك طير في حواصلها أرواح آل فرعون ، فتلف حيله النار ، في سود ريشها، شم يُلقى ذلك الريش ، ثم تعود إلى فتلف حيارها ، يعرضون على النار فتلفحها النار ؛ فذلك دأبها حتى تقوم الساعة ، فيقال: ﴿ أَدْخُلُوا آلَ فَرْعَوْنَ أَشَدً الْعَذَابِ ﴾ .

وفي «الصحيحين» (١) من حديثِ ابنِ عمرَ رضي ، عن النبيِّ عَلَيْكِ قال: «إذا

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ١٢٤)، (٤/ ١٤٢)، (٨/ ١٣٤)، ومسلم (٨/ ١٦٠).



ماتَ أحدُكم عُرضَ عليه مقعدُ بالغداةِ والعشيِّ، إن كانَ من أهلِ الجنةِ فمن أهلِ الجنة، وإن كان من أهلِ الجنة، وإن كان من أهلِ النارِ فمن أهلِ النارِ، حتَّى يبعثَهُ ربَّه، يقالُ: هذا مقعدُكُ حتى يبعثكَ اللَّهُ إلى يوم القيامةِ».

ورواه الفسضيلُ بن غـزوان، عن نافع عن ابنِ عمـرَ ظَيْكُ، عن النبيِّ عَلَيْكُ ولفظه: «ما من عبد يموتُ إلا عرِضَ عليه مقعدُه، إن كان من أهلِ الجنةِ على الجنة، وإن كان من أهل النار على النار»(١).(٢).

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾

وقال إبراهيم بن أدهم رحمه الله تعالى في موعظته حين سأله عن قوله تعالى: ﴿ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠] وإنّا ندعُوه فلم يستجبْ لنا. فقال: عرفتم اللّه فلم تطيعُوه، وقرأتُم القرآنَ فلم تعملوا به، وعرفتُم الشيطان فوافقْتمُوه، وادّعيتُم حبّ رسولِ اللّه عَيْنِي وتركتُم سنّته وادّعيتم حبّ الجنة ولم تعملوا لها وادّعيتم خوف النارِ ولم تنتهوا عن الذنوب، وقلتُم: إن الموت حقّ ولم تستعدّوا له، واشتغلتم بعيوب غيركم ولم تنظروا إلى عيوبكم، وتأكلون رزق اللّه ولا تشكرون، وتدفنون أمواتكم ولا تعتبرون (١٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٢/٥٩).

<sup>(</sup>Y) «أهوال القبور» (٥٥ ـ ٥٧).

<sup>(</sup>٣) «الذل والانكسار» (٩٠ ـ ٩١).

الدعاء مأمورٌ به، وموعودٌ عليه بالإجابةِ، كما قالَ تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الدُّعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غانر:٦٠].

وفي «السننِ الأربعة (١) عنِ النَّعمانِ بنِ بَشيرٍ ، عن النبيِّ عَلَيْكُمُ قال: «إنَّ الدعاءَ هو العبادةُ» ثم تلا هذه الآيةَ.

وفي حديث آخر خرَّجه الطبرانيُّ<sup>(٢)</sup> مرفوعًا: «منْ أُعْطيَ الدُّعاءَ، أُعْطيَ الدُّعاءَ، أُعْطيَ الإِجابة، لأنَّ اللَّه تَعالى يقول: ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجبْ لَكُمْ ﴾».

وفي حديث آخر: «مَا كان اللَّهُ ليفتَح على عبد باب الدُّعاء، ويُغْلِقَ عنه باب الإجابة» (٣) .

لكنَّ الدعاءَ سببٌ مـقتضٍ للإجابةِ مع استكمالِ شرائطِه، وانتـفاءِ مَوانعهِ، وقد تتخلَّف إجابتُه، لانتفاءِ بعضِ شروطِهِ، أو وجودِ بعضِ موانِعِه.

ومن أعظم شرائطه: حضورُ القَلبِ، ورجاءُ الإجَابةِ من اللَّه، كما خرَّجه الترمذيُّ من حديثُ أبي هريرةَ عن النبيِّ ﷺ قالَ: «ادعوا اللَّه وأنتُم موقنونَ بالإجابةِ، فإنَّ اللَّه لا يَقبلُ دُعاءً من قلبِ غافلِ لاهِ (٤) .

وفي «المسند»(ه) عن عبد اللَّه بنِ عمرو، عنِ النبيِّ عَلَيْكُمْ، قال: «إنَّ هذه القلوبَ أوعيةُ، فبعضُها أوعى من بعضٍ، فإذا سألتم اللَّه فاسألوهُ وأنتُم موقنونَ بالإجابةِ،

<sup>(</sup>۱) أخـرجـه: أحــمــد في «المسـند» (٤/ ٢٦٧ ـ ٢٧١ ـ ٢٧٦)، وأبو داود (١٤٧٩)، والتــرمــذي (٣٢٤٧)، (٣٣٧٢)، والنسائي في «الكبرى» (١١٦٤٣)، وابن ماجه (٣٨٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الصغير» (١٠٠٠)، والخطيب (٢٤٧/١ ـ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: العقيلي (١/ ٢٤٢)، وابن عدي (٣/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجـه: الترمذي (٣٤٧٩)، وابن عــدي (٦٢/٤)، وابن حبــان في «المجروحين» (٣٦٨/١)، والحاكم (٤٩٣/١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد (٢/ ١٧٧).



فإنَّ اللَّه لا يستجيبُ لعبد دعاءً من ظهرِ قلبِ غافلٍ».

ولهذا نُسهي العبدُ أنْ يقول في دعائه: اللَّهم اغفرْ لي إنْ شعب ولكنْ ليعزمَ المسألةَ، فإنَّ اللَّه لا مُكْره له (١).

ونُهِيَ أَن يستعجلَ، ويتركَ الدعاءَ لاستبطاءِ الإجابةِ، وجعلَ ذلك من موانع الإجابةِ ولو طالتِ المدة، موانع الإجابةِ حتَّى لا يقطعَ العبدُ رجاءَه من إجابةِ دُعائهِ ولو طالتِ المدة، فإنَّه سبحانه يُحبُّ المُلحِّين في الدعاء.

وجاء في الآثار: إنَّ العبد إذا دعا ربَّه وهو يحبُّه، قال: «يا جبريل، لا تعجَل بقضاء حاجة عبدي، فإنَّي أحبُّ أن أسمع صوتَه».

وقال تعالى: ﴿ وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسنِينَ ﴾ [الاعراف:٥٦] فما دام العبدُ يُلحُّ في الدُّعاءِ، ويَطمعُ في الإجابةِ من غيرِ قطعِ الرَّجاءِ، فهو قريبٌ من الإجابةِ، ومنْ أَدْمَنَ قرْعَ البابِ، يُوشك أَن يُفتح له.

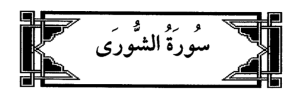
وفي «صحيح الحاكم» (١) عن أنس مرفوعًا: «لا تعجزُوا عن الدُّعاءِ، فإنَّه لن يَهلكَ مع الدُّعاء أحَدُّ» (٣) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ٩٢)، ومسلم (٨/ ٦٣) من حديث أبي هريرة وأنس.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الحاكم (١/ ٤٩٣ ـ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٤٤٣ \_ ٤٤٥).



قوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أُوحُ وَالَّذِي أُوحُ وَالَّذِي أَوْ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ولا تَتَفَرَّقُوا فِيهَ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ مَن يُنيبُ ﴾ إلَيْه مَن يُنيبُ ﴾ إلَيْه مَن يُنيبُ ﴾

[قال البخاريُّ ] (١): وقال مـجاهدٌ: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ اللَّيْنِ ﴾ [الشورى:١٣] أوصينَاكَ وإيَّاهُ يا مُحَمَّد دينًا واحدًا.

روى ورقاءُ ،عن ابنِ أبي نجيحٍ ، عن مجاهد، في قوله: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا ﴾ [الشورى:١٣] ، قال: وصَّاك بَه وأنبياءَهُ كلَّهم دينًا واحدًا.

ومعنى ذلك أنَّ دينَ الأنبياءِ كلِّهم دينٌ واحدٌ، وهو الإسلامُ العامُّ، المشتملُ على الإيمانِ باللَّهِ ومـلائكتهِ وكتـبِهِ ورسلهِ واليـومِ الآخرِ، وعلى توحـيدِ اللَّه وإخلاصِ الدِّين له، وإقام الصلاةِ وإيتاء الزكاة.

كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيْنَةُ ﴿ كَ وَمَا قَالُهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ وَمَا أُمْرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٤ ، ٥].

والدينُ هو الإسلامُ، كما صرحَ به في مواضعَ أُخرَ، وإذا أُطلقَ الإسلامُ دخلَ فيه الإيمانُ، وبالعكس.

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري» (١/٩)



وقد استدلَّ على أنَّ الأعمالَ تدخلُ في الإيمانِ بهذه الآيةِ وهي قولُه: ﴿ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٥] طوائفُ من الأئمةِ ، منهم: الشافعيُّ وأحمدُ والحميديُّ.

وقال الشافعيُّ: ليسَ عليهم أحجُّ من هذه الآيةِ.

واستدلَّ الأوزاعيُّ بقولهِ تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا ﴾ إلى قوله : ﴿أَنْ أَقيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا ﴾ [الشورى:١٣].

وقال: الدِّينُ: الإيمانُ والعملُ.

واستدلَّ بقـوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ ﴾ [التوبة:١١].

وقد ذكر الخلاَّلُ في كتابِ «السُّنةِ» أقوالَ هؤلاءِ الأئمةِ بألفاظِهِمْ، بالأسانيدِ اليهم (١) .

### \* \* \*

## قول تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفُرُونَ ﴾

وقد مدح اللّه من يغفر عند غضيه، فقال: ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ [الشورى:٣٧]؛ لأنَّ الغضب يحمل صاحبه على أنْ يقول غير الحقّ، ويفعل غير العدل، فمن كان لا يقول إلا الحقَّ في الغضب والرّضا دلَّ ذلك على شدة إيمانه وأنَّه يملك نفسه .

وخرَّج الطبرانيُّ (۲) من حديثِ أنسٍ مرفوعًا: «ثلاثٌ من أخلاقِ الإيمانِ: مَنْ إذا (۱) «الفتح» (۱/ ۱۵ ـ ۱۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبراني في «الصغير» (١/ ٦١).

غضِبَ لا يُدْخِلُهُ غضبُه في باطلٍ، ومَنْ إذا رَضِي لا يُخْرِجُهُ رضاًه من حقٍّ، ومنْ إذا قدر َ لا يتعاطَى ما ليس له».

فهذا هو الشديدُ حقًا كما قال النبيُّ يَكَالِيُّ : «ليسَ الشديدُ بالصُّرَعَةِ إنَّما الشديدُ الذي يملكُ نفسهُ عندَ الغضب»(١) .

ولمسلم (٢): «ما تعدون الصُّرَعَةَ فيكم؟» قلنا: الذي لا تَصْرَعُهُ الرِّجالُ، قال: «ليس كذلك، ولكنَّه الذي يملكُ نفسَهُ عندَ الغضب».

وقال رجل للنبي عَيَيْهِ: أوصِني، قال: «لا تغضَبْ» فرددَ مرارًا، قال: «لا تغضَبْ» أخرجه البخاريُ (٣) .

وفي «المسند» أنَّ رجلاً قال: يا رسولَ اللَّه، ما يباعدني عن غضَبِ اللَّه؟ قال: «لا تغضَبُ».

قال مُورِّقٌ العِجْلِي: ما قلتُ في الغضبِ شيئًا إلا ندمتُ عليه في الرِّضا.

قال عطاءٌ: ما أبكى العلماء بكاءٌ آخر العمر إلا من غضبةٍ قد أقحمت صاحبها مقحمًا ما استقاله.

كان الشعبي ينشدُ:

ليستِ الأحلامُ في حالِ الرِّضا إنَّما الأحلامُ ثني حالِ الغضب ،

وكان ابنُ عون \_ رحمه اللَّه تعالى \_ إذا اشتدَّ غضبُه على أحد قال: باركَ اللَّه فيك، ولم يزدْ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٨/ ٣٠) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) السابق، عن ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٨/ ٣٥).



وقال الفضيلُ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ : أنا منذُ خمسينَ سنةً أطلبُ صديقًا إذا غضبَ لا يكذبُ على ما أجدُه.

فإنَّ منْ لا يملكُ نفسه عند الغضب إذا غضب قال فيمَن غضب عليه ما ليس فيه من العظائم، وهو يعلم أنَّه كاذبٌ، وربَّما علم الناسُ بذلك ويحمِلُهُ حقده وهوى نفسه على الإصرار على ذلك.

وقال جعفرُ بنُ محمدٍ وَلِلْنِكِ : الغضبُ مِفتاحُ كلِّ شرٍّ.

وقيلَ لابنِ المباركِ: اجمَعُ لنا حسنَ الخلقِ في كلمةِ قال: تركُ الغضَبِ.

وقال مالك بن دينار \_ رحمه اللّه تعالى \_ : منذ عرفت الناس لم أبال عدمهم وذمهم لأنّي لم أر إلا مادحًا غاليًا، أو ذامًا غاليًا.

يعني: أنه لم ير مَن يقتصدُ فيما يقولُ في رضاه وغضبه.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رسالة: «شرح حديث: اللهم بعلمك الغيب» (ص ۲۸ \_ ۳۰).

# سُورَةُ الزَّخْرُفِ

## قوله تعالى: ﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاَّ جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾

ومما أنكره السلفُ: الجدالُ والخصامُ والمراءُ في مسائلِ الحلالِ والحرام، ولم يكن ذلك طريقة أئمة الإسلام، وإنّما أحدث ذلك بعدهُم كما أحدثَهُ فقهاء العراقيين في مسائل الخلاف بين الشافعية والحنفية، وصنفوا كتب الخلاف ووسّعُ والبحث والجدالَ فيها، وكل ذلك لا أصلَ له وصار ذلك علمهم، ووسّعُ والبحث من العلم النافع. وقد أنكر ذلك السلف وورد في الحديث المرفوع في «السنن»: «ما ضلّ قومٌ بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل». ثم قرأ: ﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاً جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ [الزخرف:٨٥].

وقال بعضُ السلف: إذا أرادَ اللَّهُ بعبد خيرًا فتحَ له بابَ العملِ وأغلقَ عنه باب الجدلِ، وإذا أراد اللَّهُ بعبدٍ شرًّا أغلَقَ عنه بابَ العملِ، وفتح له بابَ الجدل.

وقال مالكُّ: أدركتُ أهل هذه البلدة وإنَّهم ليكرهونَ هذا الإكثارَ الذي عليه الناسُ اليومَ، يريدُ المسائلَ. وكان يعيبُ كثرةَ الكلامِ والفُتيا ويقولُ: يتكلمُ أحدُهُم كأنَّه جملٌ مغتلم، يقولُ: هو كذا هو كذا، يهدرُ كلامَهُ، وكان يكرهُ الجوابَ في كثرةِ المسائلِ، ويقولُ: قالَ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي﴾ [الإساء:٥٨]، فلم يأتِهِ في ذلكَ جوابٌ.



وقيل له: الرجلُ يكونُ عالمًا بالسنة يجادلُ عنها، قالَ: لا، ولكنْ يخبرُ بالسنة، فإمَّا قُبِلَ منه وإلا سكتَ. وقالَ: المراءُ والجدالُ في العلم يذهبُ بنورِ العلم. وقالَ: المراءُ في العلم يُقسِّي القلبَ ويورثُ الضغْنَ. وكان يقولُ في المسائلِ التي يسألُ عنها كثيرًا: لا أَدْرِي. كان الإمام أحمدُ يسلك سبيلَه في ذلك.

وقد وردَ النهيُ عن كثرة المسائلِ وعن أغلوطاتِ المسائلِ، وعن المسائلِ قبلَ وقد وردَ النهيُ عن كثرة المسائلِ وعن أغلوطاتِ المسائلِ، وعن المسائلِ قبلَ وقوعِ الحوادِثِ<sup>(١)</sup> .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ﴿يَكُ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾ خَالِدُونَ ﴿يَكُ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾

وعــذابُ الكفــارِ في النَّارِ لا يُفَــتّرُ عنهم ولا ينــقطعُ ولا يُخــفّفُ بل هو متواصلٌ أبدًا، قال اللَّهُ عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنّمَ خَالِدُونَ ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنّمَ خَالِدُونَ ﴿ يَهُ مُواصلٌ أبدًا، قال اللَّهُ عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنّمَ كَفَرُوا لَهُمْ لا يُفترَى عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾ [الزخرف:٤٧، ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنّمَ لا يُقضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلا يُخفّفُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا ﴾ [فاطر:٣٦]، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَعْفُفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة:٨٦]، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَة جَهَنّمَ ادْعُوا رَبّكُمْ يُخفّفُ عَنّا يَوْمًا مِنَ الْعَذَابِ ﴿ إِنَّ فَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاّ فِي ضَلَالَ ﴾ [غافر:٤٩]، و].

<sup>(</sup>۱) رسالة: «فضل علم السلف» (ص ٤٨ \_ ٥٠).

وقالَ أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: سمعتُ إسحاقَ بنَ إبراهيمَ يقولُ على منبرِ دمشقَ -: لا يأتي على صاحبِ الجنَّةِ ساعةٌ إلا وهو يزدادُ ضعفًا من النَّعيمِ لم يكنْ يعرفُه، ولا يأتي على صاحبِ النَّارِ ساعةٌ إلا وهو مستنكرٌ لنوعٍ من العذابِ لم يكنْ يعرفُه، قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿فَذُوقُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلاَّ عَذَابًا ﴾ [النبا:٣٠].

قالَ جِسرُ بنُ فَرْقَد عن الحسنِ: سألتُ أبا بَرْزةَ عن أشدِّ آية في كتابِ اللَّه على أهلِ النَّارِ، قال: سمعتُ رسولَ اللَّه عَلَيْ قرأ: ﴿فَذُوقُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلاَّ عَذَابًا ﴾ [النبا:٣٠] ، فقال: «أهلك القومُ بمعاصيهم للَّه تعالى» خرَّجَه ابنُ أبي عنابًا ﴾ والنبات: "أهلك البيهقيُّ ولمْ يرفعهُ ولفظهُ: سألت أبا برزة عن أشدِّ آيةٍ على أهلِ النارِ، قال: قولُه عزَّ وجلَّ: ﴿فَذُوقُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلاَّ عَذَابًا ﴾ [النبات:٣].

وقالَ مجاهدٌ: بلغني أنَّ استراحةَ أهلِ النَّارِ أنْ يضعَ أحدُهم يدهُ على خاصِرَتِهِ، ولأهل النَّارِ أنواعٌ من العذابِ لم يطلع اللَّهُ عليها خلقه في الدنيا.

قال مباركٌ عن الحسن: ذكرَ اللَّهُ السلاسلَ والأغلالَ والنَّارَ وما يكونُ في الدنيا، ثمَّ قرأ: ﴿ وَآخِرُ مِن شَكْله أَزْوَاجٌ ﴾ [ص:٨٠].

قال آخرُ: لا تُرى في الدُّنيا. خرَّجَهُ ابنُ أبي حاتمٍ.

وقال أبو يَعلى الموصلي: حدثنا شُريحٌ، حدثنا إبراهيمُ بنُ سليمانَ، عن الأعمشِ عن الحسنِ، عن ابنِ عباسٍ في قولِه تعالى: ﴿ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعُمشِ عَن الحسنِ، عن ابنِ عباسٍ في قولِه تعالى: ﴿ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعُمشِ عَن الْعَرشِ يُعذَّبُون ببعضها في الْعَذَابِ ﴾ [النحل:٨٨].قال: هي خمسة أنهارٍ تحت العرشِ يُعذَّبُون ببعضها في



الليل وبعضها في النَّهار(١).

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ ﴾

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَنَادُواْ يَا مَالِكُ ﴾ [الزخرف:٧٧] ومالكٌ هو خازنُ جهنَّمَ، وهو كبيرُ الخزنةِ ورئيسهم، وقدْ رآه النبيُّ عَيَالِيَّ ليلةَ الإسراءِ، وبدأَهُ مالكٌ بالسلامِ، خرَّجَه مسلمٌ من حديثِ أنسِ.

ورآه النبيُّ ﷺ في منامِهِ وهو كريهُ المِرآةِ، أي: كريهُ المنظرِ، كأكرهِ ما أنتَ راء من الرِّجال<sup>(٢)</sup> .

### \* \* \*

قال اللَّه عزَّ وجللَّ: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شَقْوَتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَالِّينَ ﴿ وَإِنَّا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴿ إِنَّ الْخَرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴿ إِنَّ الْخَرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴿ إِنَّ الْخَرَجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴿ إِنَّا لَكُمْ وَنَ اللَّوْمَا لَهُ اللَّهُ عَدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴿ إِنَّا لَكُمْ لَا اللَّهُ عَدْنَا فَإِنَّا عَلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُلِيْلُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّالِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُلْ الْمُؤْلِقُلِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: ﴿ وَنَادَواْ يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّا كِتُونَ ﴾ [الزخرف:٧٧].

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَا يَوْمًا مَنَ الْعَذَابِ ﴿ وَإِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَيْنَاتِ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ ﴾ [خافر:٤٩. ٥٠].

وقال تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبُّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ

<sup>(</sup>١) « التخويف من النار» (١٥٤، ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (ص ١٧٧).

أَوَ لَمْ نُعَمِّرْكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصيرٍ ﴾ [فاطر: ٣٧].

وفي حديث الأعمش عن شمر بن عطية عن شهر بن حوشب عن أمّ الدّرداء عن أبي الدّرداء عن أبي الدّرداء عن النبيّ عَلَيْقُ: في ذكر أهل السنّار قال: «فيقُولونَ: المعوّا خزنة جهنم، فيقُولون: ﴿أَوَ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيّنَاتِ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ ﴾ [غانر:٥٠]». قال: «فيقُولونَ ادعُوا مالكًا فيقُولُونَ: ﴿وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ [الزخرف:٧٧].»

قال الأعمشُ: نُبئتُ أنَّ بينَ دُعائِهم وبين إجابة مالك لهم ألفَ عام، قال: فيقُولُون: ﴿ رَبَّنَا عَلَبَتْ فيقُولُون: ﴿ رَبَّنَا عَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُولُون: ﴿ رَبَّنَا عَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُولُون: ﴿ وَبَنَا عَلَيْنَا شَقُولُونَ: ﴿ وَبَنَا عَلَيْنَا شَقُولُونَ كَانَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾ عَلَيْنَا شِقُولُونِ ﴾ وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون:١٠٨،١٠٦]، قال فيُجِيبُهم: ﴿ قَالَ أَخْسِتُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون:١٠٨].

قالَ: «فعندَ ذلك يتسُوا من كلِّ خيرٍ وعندَ ذلك يأخذونَ في الحسرةِ والزفيرِ والويلِ».

خِرَّجه الترمذيُّ مرفوعًا وموقوفًا على أبي الدرداء.

وروى أبو معشر عن محمد بن كعب القُرظيِّ قال: لأهلِ النارِ خمسُ دعواتٍ يُكلَّمونَ في أربع منها ويُسكتُ عَنهم في الخامسة فلا يُكلَّمونَ يقولون: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا أَمَّتُنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلُ إِلَى خُرُوجٍ مِّن يقولون: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا أَمَّتُنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلُ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلٍ ﴾ [غافر:١١].

فيردُّ عليهم: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ تَوْمِنُوا ﴾ [غانر: ١٢].

ثم يقولون: ﴿ رَبّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ١٦]. فيرد تُعليهم: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا ﴾ [السجدة: ١٣] إلى آخر الآيتين. ثم يقولون: ﴿ رَبّنَا أَخَرْنَا إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتّبِعِ الرّسُلَ ﴾ [إبراهيم: ٤٤]. فيرد تُعليهم: ﴿ أَوَ لَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُم مِن قَبْلُ مَا لَكُم مِن زَوَالٍ ﴾ [إبراهيم: ٤٤]. فيرد تُعليهم: ﴿ أَوَ لَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُم مِن قَبْلُ مَا لَكُم مِن زَوَالٍ ﴾ [إبراهيم: ٤٤]. ثم يقولُون: ﴿ رَبّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الّذِي كُنّا نَعْمَلُ ﴾ [ناطر: ٢٧]. فيرد تُعليهم: ﴿ أَوَ لَمْ نُعَمِّرْكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ ﴾ [ناطر: ٢٧]. فيرد تُعليهم: ﴿ رَبّنَا عَلَبْتُ عَلَيْنَا شَقُوتُنَا وَكُنّا قَوْمًا ضَالِينَ ﴿ رَبّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عَلَيْنَا شَقُوتُنَا وَكُنّا قَوْمًا ضَالِينَ ﴿ رَبّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عَلَيْنَا شَقُوتُنَا وَكُنّا قَوْمًا ضَالِينَ ﴿ رَبّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عَلَيْنَا شَقُوتُنَا وَكُنّا قَوْمًا ضَالِينَ ﴿ رَبّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عَدْنَا فَإِنّا ظَالِمُونَ ﴾ [المؤمن كَ المؤمن كَ المؤمن كَ اللّهُ الْمُونَ كَا المؤمن كَ اللّهُ عَلَيْنَا شَقُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُونَ كَا المؤمن كَ المؤمن كَ المؤمن كَا اللّهُ الْمُونَ كَا الْمُونَ كَا الْمُونَ كَوْرَالُهُ الْمُونَ كَا الْمؤمن كَا الْمؤمن كَا اللّهُ الْمؤمن كُلُونُ الْمؤمن كَالْمؤمن كُونَ الْمؤمن اللّهُ الْمؤمن كَا اللّهُ الْمؤمن كَا اللّهُ الْمؤمن كَا اللّهُ اللّهُ الْمؤمن كَالْمؤمن كَا الْمؤمن كَالْمؤمن كَا اللّهُ الْمؤمن أَوْلُولُ الْمؤمن كُونُ الْمؤمن كَالْمُ الْمؤمن كَا الْمؤمن كَا المؤمن المؤمن كَالْمؤمن كَالْمؤمن كُونُ المؤمن المؤمن كَا المؤمن كَا المؤمن المؤمن

فيردُّ عليهم: ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونِ ﴾ إلى قــولِهِ: ﴿ وَكُنتُم مِنْهُمْ تَنْهُمْ تَضْحَكُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠٨-١١٠].

قال: فلا يتكلَّمونَ بعدَ ذلك، خَرَّجَه آدمُ بنُ أبي إياسٍ وابنُ أبي حاتمٍ. وخرَّجَ ابنُ أبي حاتمٍ من رواية قتادة عن أبي أيوبَ العتكيِّ، عن عبد اللَّه ابنِ عمرٍ قال: نادَى أهلُ النَّارِ: ﴿ يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُك ﴾ [الزخرف:٧٧] قال: فخلَّى عنهم أربعين عامًا ثمَّ أجابهم: ﴿ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ [الزخرف:٧٧] فقالُوا: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠٧] قال: فخلَّى عنهم مثلَ الدُّنيا ثمَّ أجابهم: ﴿ قَالَ اخْسَئُوا فِيهَا وَلا تُكلِّمُونِ ﴾ [المؤمن القومُ بعدَ تلك الكلمة، وإنْ كان إلا الزفيرُ والشهيقُ.

وعن عطاء بنِ السائبِ عن أبي الحسنِ عن ابنِ عباسٍ في قوله تعالى: ﴿ وَنَادُواْ يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ قال: فيتركُهم ألف سنة ثم يقولُ: ﴿ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾، وخرَّجَهُ البيهقيُّ وعندَه عن عطاء عن عكرمة عن ابنِ عباسِ.

وقال سُنَيدٌ في «تفسيره»: حدثنا حجاجٌ، عن ابن جريج قال: نادَى أهلُ النَّارِ خزنـة جهنم أنْ ﴿ الْأَعُوا رَبَّكُمْ يُخْفَفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ ﴾ [غانر:٤٩] فلم يجيبُوهم ما شاءَ اللَّهُ، ثمَّ أجابُوهم بعد حينٍ وقالُوا لهم: ﴿ فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ ﴾ [غانر:٥٠].

ثمَّ نادَوا: ﴿ يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكَ ﴾ فيسكُتُ عنهم مالكُ خازنُ جهنمَ أربعينَ سنةً ثمَّ أجابَهم: ﴿ وَقَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ ثمَّ نادَى الأشقياء ربَّهم: ﴿ رَبَنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا ﴾ [المومنون:١٠٦] الآيتين، فسكت عنهم مثلَ مقدارِ الدُّنيا ثمَّ أجابَهم بعدُ ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المومنون:١٠٨].

ورَوى صفوانُ بنُ عـمرو قال: سمعتُ أيفعَ بنَ عبد الكُلاعي يقولُ: قال رسولُ اللَّه عَلَيْ : "إذا دخلَ أهلُ الجنّة الجنة وأهلُ النّار النار، قالَ اللّه عَلَيْ : المؤرن عَدَدَ سنينَ ﴿ آلُو الجنّة وأهلُ النّار النار، قالَ اللّه عَلَيْ المؤرن ال

وقال أبو الزَّعْراءِ عن ابنِ مسعود: إذا أرادَ اللَّهُ أن لا يُخرِجَ منها أحدًا غيرَ وجوهِـهِم وألوانِهم، فيـجيءُ الرجَّلُ من المؤمنين فيـشفـعُ فيقـولُ: يا ربِّ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٥/ ١٣٢).



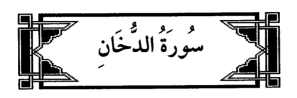
فيقالُ: من عرفَ أحدًا فليُخرِجْهُ، قال: فيجيءُ الرجلُ من المؤمنينَ فينظرُ فلا يعرفُ أحدًا فينادَيَهُ الرجلُ فيقولُ: ما أعرفك يعرفُ أحدًا فينادَيهُ الرجلُ فيقولُ: يا فلانُ، أنا فلانٌ، فيقولُ: ما أعرفك قال: فعندَ ذلك يقولون في النَّارِ: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾ فيقولُ عندَ ذلك: ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونِ ﴾ فإذا قال ذلك أُطبِقَتْ عليهم فلم يخرج منهم أحدٌ.

وفي روايةٍ قال ابنُ مسعودٍ: ليسَ بعدَ هذه الآيةِ خروجٌ: ﴿اخْسَتُوا فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُونِ﴾.

وذكر عبد الرزاق في «تفسيره» عن عبد الله بن عيسى عن زياد الخُرساني أسنده إلى بعض أهل العلم: قال: إذا قيل لهم: ﴿احْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكلِّمُونِ ﴾ سكتُوا فلا يُسمَعُ لهم فيها حس الا كطنين الطّست (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (١٦٢ \_ ١٦٥).



## قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكيمٍ ﴾

وقد رُوي عن عكرمة وغيره من المفسرين في قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان:٤] أنَّها ليلة ألنَّصْفِ من شعبانَ. والجمهورُ على أنَّها ليلة القدْرِ، وهو الصحيحُ.

وقال عطاء بن يسار: إذا كان ليلة النّـصف من شعبان دُفع إلى ملك الموت صحيفة ، فيقال : اقبض من في هذه الصحيفة ، فإنّ العبد ليَغْرِسُ الغَراس ، وينكح الأزواج ، ويبني البنيان ، وإنّ اسمه قد نُسِخ في الموتى ما ينتظر به ملك الموت إلا أن يُؤمر به فيقبضه ..

يا مغرورًا بطول الأمل، يا مسرورًا بسوءِ العملِ، كُنْ مِن الموتِ على وَجَلِ، فما تدري متى يهجُمُ الأجَلُ.

كُلُّ امْرِئِ مُصبّحٌ في أَهْلِـهِ وَالْمُوْتُ أَدْنَى مِنْ شِرِاكِ نَعْلِهِ

قال بعضُ السلف: كم من مُستقبلٍ يومًا لا يستكملُهُ، ومن مُؤمَّلٍ غدًا لا يدرِكُه، إنَّكم لو رأيتُمُ الأجَلَ ومسيرَهُ لأبغضتُمُ الأمَلَ وغُرورَهُ.

أؤمَّلُ أَنْ أُخَلَّدُ والمنايا تدُورُ عليَّ من كُلِّ النَّواحِي وما أدرِي وإنْ أمسَيْتُ يومًا لَعلِّي لا أعيشُ إلى الصباحِ كمْ عَن راح في طلب الدنيا أو غداً أصبح مِنْ سكانِ القُبورِ غداً

كأنك بالمضيِّ إلى سبيلك وقد جدد المُجَهِّزُ في رحيلك وجيءَ بغاسل فاستَعْرجَلُوهُ بقولهم لهُ افْرغُ من غَسيلكُ ولم تحمل سوكى كفَن وقُطن إليهم من كشيرك أو قليلك وقد مد الرِّجالُ إليكَ نَعْشًا فأنت عليه مَهُ دُودٌ بطولك وصلُّوا ثـمُّ إنَّهم تـدَاعَــوا لحـملكَ من بُكوركَ أو أصـيلكُ فلمَّا أَسْلَمُ وك نزلْتَ قببرًا ومن لكَ بالسَّلامة في نُزولك ، أعانك يوم تدخُلُهُ رحيم دوف بالعباد على دُخُوك فسسَوفَ تُجساور المَوْتَى طويلاً فذرني مِن قصيركَ أو طويلكُ أُخَيَّ لَقَدْ نَصِحتُكَ فاسْتَمعْ لي وباللَّه اسْتَعنْتُ على قبولك

ألسْتَ تَرى المنايا كُلَّ حين تُصيبُكَ في أخيكَ وفي خَليلكُ(١)

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَوُّلاء لَيَقُولُونَ ﴿ يَهِ ۖ إِنَّ هِيَ إِلاًّ مَوْتَتُنَا الأُولَىٰ } وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ﴿ ٣٦٠ فَأْتُوا بِآبَائِنَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ ٣٦٠ أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبُّعٍ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكْنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول في قوله تعالى: ﴿ إِن هِيَ إِلاَّ مَوْتَتُنَا الأُولَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ﴿ ﴿ إِنْ هِا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا دَقينَ ﴿ آبَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبُّعٍ ﴾ [الدخان:٣٦-٣٦] قال: رُبُّما تَوهُّم جاهلٌ أنهم لم يُجَابُوا عما سألوا، وليس كذلك؛ فإن الذين سألوا لا يصلح أن يكون دليلاً على البعث؛ لأنهم لو أُجيبوا إلى ما سألوا لم يكُن ذلك حجةً على مَنْ تقدُّم، ولا على

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (ص ۲٦٨ \_ ٢٦٩).

<sup>(</sup>۲) هو: محمد بن يحيى بن هبيرة.

من تأخّر، ولم يَزد على أنْ يكونَ لمن تقدَّم وعدًا، ولمن تأخر خبرًا، اللهم إلا أن يجيء لكل واحد أبوه، فتصير هذه الدارُ دارَ البعث. ثمَّ لو جازَ وقوع مثل هذه كان إحياء ملك يُضْرَب به الأمثالُ أولى، كـ: تُبَّع، لا أنتم يا أهل مكَّة، فإنكم لا تُعرفون في بقاع الأرض(١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ ثَنَ الْأَثِيمِ ﴿ لَنَ الْحَمِيمِ ﴾ كَالْمُهْلِ يَعْلِي فِي الْبُطُونِ ﴿ كَالْمُهْلِ يَعْلِي الْحَمِيمِ ﴾

قال اللّه تعالى: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ آَنَ ﴿ طَعَامُ الأَثِيمِ ﴿ كَالُمُهُلِ يَعْلَى فِي الْبُطُونِ ﴿ كَا كَعَلْى الْحَمِيمِ ﴾ [الدخان: ٢٤]. وقال: ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الْبُطُونِ ﴿ كَا لَا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ ﴿ آَنَ ﴾ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيمِ ﴿ إِنَّ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِينِ ﴿ قَ فَا إِنَّهُمْ لاَكُلُونَ مِنْهَا فَمَالِتُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴿ آَنَ ﴾ فَإِنَّهُمْ لاَكُلُونَ مِنْهَا فَمَالِتُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴿ آَنَ ﴾ لَمُ اللّهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴿ فَلَ ثُمّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لاِلَى الْجَحِيمِ ﴾ [الصافات: ٢٢ - ١٨]، وقال: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذّبُونَ ﴿ آَنَ مَرْجَعَهُمْ لاِلَى الْجَحِيمِ ﴾ [الصافات: ٢٠ - ١٨]، وقال: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذّبُونَ ﴿ آَنِ كُمْ فَلَوْلا تُصَدِّونَ مَن شَجَرٍ مِّن زَقُومٍ ﴿ آَنَ فَمَالِيُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ شَرْبُ فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ ﴿ قَ فَمَالِلُونَ شُرْبُ الْهِيمِ فَمَالِكُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴿ آَنَ فَي الْقُرَانِ فَا الْمُعَونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَقَالَ : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّوْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَّ فَتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمُلُعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَلَا اللّهُونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَقَالَ: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّوْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَّ فَتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمُلُعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَنَحُوفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَ طُغْيَانًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٠].

وخرَّجَ الترمذيُّ وابنُ ماجهَ وابنُ حبانَ في «صحيحِهِ» (٢) من حديثِ ابنِ (١) «طبقات الحنابلة» (٢٦٩/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٣٠٠/١) ، وابن ماجه (٤٣٢٥)، والترمذي (٢٥٨٥)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٦٣٩٨).



عباس أنَّ النبيَّ عَيَّكِيُّ قرأ هذه الآية : ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٢]. فقال رسولُ اللَّه عَيَّكِيُّ : «لو أنَّ قطرةً من الزقومِ قُطرَت في دارِ الدنيا لأفسدت على أهلِ الدنيا معايشة م، فكيفَ بمن تكونُ طعامَهُ ؟!».

وقال الترمذيُّ: صحيح، ورُوي موقوفًا على ابنِ عباسٍ.

وقال ابن إسحاق: حدثني حكيم بن حكيم، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: قال أبو جهل لمَّا ذكر رسول اللَّه عَيَّا شجرة الزقوم: يُخوفِننا بها محمد، يا معشر قريش أتدرون ما شجرة الزقوم التي يُخوفُنكم بها محمد، قالوا: لا، قال: عجوة يثرب بالزبد، واللَّه لئن اهتمكنا منها لنتزقمنها تزقمًا، فأنزل اللَّه فيه: ﴿إِنَّ شَجَرَت الزَقُوم ﴿ وَالشَّجَرَة الْمَلْعُونَة فِي الْقُرْآنِ وَنُخَوفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاً كَبيرًا ﴾ واللَّه ﴿ وَالشَّجَرَة الْمَلْعُونَة فِي الْقُرْآنِ وَنُخَوفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاً عَبيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٠].

وقالَ عبدُ الرزاقِ، عن معمر، عن قتادة، في قوله: ﴿ فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ ﴾ [الصافات: ٢٦] قال: زادتُهم تكذيبًا حينَ أخبرَهم أنَّ في النَّارِ شجرةً، قال: يخبرُهم أنَّ في النَّارِ شجرةً والنَّارُ تحرقُ الشجر، فأخبرَهم أنَّ غذاءَها من النار.

وقد تقدم عن ابنِ عباسٍ أنَّ شجرةَ الزقومِ نابتةٌ في أصلِ سقرَ، ورُوي عن الحسنِ أنَّ أصلَها في قعرِ جهنمَ وأغصانَها ترتفعُ إلى دركاتِها.

وقالَ سلامُ بنُ مسكينِ: سمعتُ الحسنَ تلا هذه الآيةَ: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ اللَّهَ عَامُ الأَثِيمِ ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ الْبَطُونِ ﴿ كَعَامُ الْأَثِيمِ ﴿ قَالَ: إِنَّهَا هَناكَ قد حُميت عليها جهنمُ.

وقال مغيرةُ، عن إبراهيمَ وأبي رزينٍ: ﴿كَالْمُهُلِ يَغْلِي فِي الْبُطُونِ﴾: قال: الشجرُ يغلى.

قال جعفرُ بنُ سليمانَ: سمعتُ أبا عمرانَ الجوني يقولُ: بلغَنا أنَّه لا ينهشُ منها نهشةً إلا نهشت منه مثلَها.

وقد دلَّ القرآنُ على أنَّهم يأكلونَ منها حتى تمتلئَ منها بطونُهم، فتغلي في بطونِهم كما يغلي الحميمُ، وهو الماءُ الذي قدْ انتهى حرَّهُ، ثمَّ بعدَ أكلهم منها يشربُونَ عليه من الحميمِ شربَ الهيمِ.

قالَ ابنُ عباسٍ في روايةٍ علي بنِ أبي طلحة: الهيمُ: الإبلُ العطاشُ.

وقال: السديُّ: هو داءٌ يأخذ الإبلَ فلا تُروى أبدًا حتى تموت، فكذلك أهلُ جهنم لا يُروونَ من الحميم أبدًا، وعن مجاهد نحوُه.

وعن الضحاكِ في قولِهِ: ﴿ شُرْبُ الْهِيمِ ﴾ [الواقعة:٥٥] ، قال: من العربِ مَن يقولُ: هو الرملُ، ومنهم مَنْ يقولُ: الإبلُ العطاشُ، وقد رُوي عن ابن عباسٍ كلا القولين، ودلَّ قولُهُ سبحانَهُ: ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴾ عباسٍ كلا القولين، ودلَّ قولُهُ سبحانَهُ: ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴾ [الصافات:٦٨] على أنَّ الحميم يشابُ به ما في بطونهم من الزَّقوم فيصيرُ شوبًا له، وقال عطاءٌ الخراسانيُّ في هذه الآية: يقالُ: يُخلطُ طعامُهُم ويشابُ بالحميم. وقال قتادةُ: ﴿ لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴾: مزاجًا من حميم.

وعن سعيـد بن جبير قال: إذا جاع أهلُ الـنّارِ استغاثُوا من الجوعُ فأُغيثُوا بشجـرةِ الزّقومِ فأكلوا منهـا فانسلخت وجـوهُهُم حتى لو أنّ مارًا مرّ عليهم يعـرفُهم لِعُـرْفِ جلود وجـوههِم، فإذا أكـلُوا منهـا أُلقي عليـهم العطش، فاستغاثُوا من العطش فأُغيـثوا بماء كالمهل، والمهلُ: الذي قد انتهى حرّة، فإذا



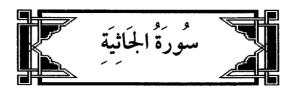
أدنَوه من أفواهِهم أنضج حرَّهُ الوجوه فيصهر به ما في بطونِهِم، ويُضربُون علمع من حديدٍ فيسقط كلُّ عضوٍ على حيالِه يدعُونَ بالثبورِ.

وقولُهُ تعالى: ﴿ ثُمُّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لِإِلَى الْجَحِيمِ ﴾ [الصانات: ٦٨]. أي: بعد أكل الزقوم وشرب الحميم عليه، ويدلُّ هذا على أنَّ الحميم خارجٌ من الجحيم فهم يردُونَه كما تَرِدُ الإبلُ الماءَ، ثمَّ يَرِدُون إلى الجحيم، ويدلُّ على هذا أيضًا قولُه تعالى: ﴿ هَذَهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ يَنَ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمِ آنَ ﴾ تعالى: ﴿ هَذَهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ يَنَ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ آنَ ﴾ [الرحمن: ٤٤، ٤٤] والمعنى أنَّهم يترددون بينَ جهنم والحميم فمرةٌ إلى هذا، ومرةٌ إلى هذا ومرةٌ إلى هذا ومرةٌ إلى هذا والى هذا والى هذا قالهُ قتادة وابن جريج، وغيرهما.

وقال القرظيُّ في قوله: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمِ آنَ ﴾ [الرحمن: ٤٤] ، قالَ: إنَّ الحميم دونَ النَّارِ، فَيُؤخذُ العبدُ بناصيته فيُجرُّ في ذلك الحميم حتى يذوبَ اللحمُ ويبقى العظمُ والعينان في الرأس، وهذا الذي يقول اللَّهُ عـزَّ وجلَّ: ﴿ فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر: ٧٢]. (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۱۲ ـ ۱۱۶).



## قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾

وجاء من مراسيلِ الحسنِ عن النبيِّ ﷺ: «مَنْ قالَ: لا إله إلا اللَّه مخلصًا دخلَ الجنَّة» قيلَ: وما إخلاصُها؟ قال: «أن تحجُزُك عمَّا حرَّم اللَّهُ» ورُوي ذلك مسندًا من وجوهِ أُخرَ ضعيفةٍ.

ولعلَّ الحسنَ أشارَ بكلامه الذي حكيناه عنه من قـبلُ إلى هذا، فإنَّ تحقيقَ القلب بمعنى: «لا إله إلا اللَّه» وصدقَه فيها وإخلاصه بها يقتضى أن يرسخ فيه تألُّه اللَّه وحدَهُ، إجــلالاً، وهيبةً، ومخافةً، ومحبَّـةً، ورجاءً، وتعظيمًا، وتوكُّلاً، ويمتلئَ بذلك، وينتــفيَ عنه تَألُّه ما سواه من المخلوقينَ، ومــتى كانَ كذلك لم يبقى فيه محبَّةٌ ولا إرادةٌ، ولا طلبٌ لغير ما يُريدُهُ اللَّهُ ويحبُّه ويطلبُـه، وينتفي بذلك من القلب جـميعُ أهواء الـنفوس وإرادتهــا ووساوسُ الشيطان، فمَنْ أحبَّ شيئًا وأطاعَهُ، وأحبَّ عليه وأبغضَ عليه، فهو إلهه، فمن كان لا يحبُّ ولا يُبغضُ إلا للَّه، ولا يُوالي ولا يُعادي إلا له، فاللَّه إلهُهُ حقًّا، ومن أحبُّ لهواه، وأبغضَ له ووالَى عليه، وعادَى عليه، فإلهه هواه، كما قال تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾ [الجائبة:٢٣]، وقال الحسنُ: هو الذي لا يَهوى شيئًا إلا ركبَهُ، وقال قتادةُ: هو الذي كلما هَـويَ شيــــًا ركبَهُ، وكلَّما اشتهى شيئًا أتاه، لا يَحجزُهُ عن ذلك ورعٌ ولا تقوى، ويُـروى من حديث أبي أمامة مرفوعًا: «ما تحت ظلِّ السماء إلهٌ يُعبد أعظمَ عـنـدَ



اللَّه من هوىً متَّبع $^{(1)}$  .

وكذلك مَنْ أطاعَ الشيطانَ في معصية اللَّه، فقد عبدَهُ كما قال عزَّ وجلَّ: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لاَ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُونٌ مُبِينٌ ﴾ [يس ٢٠].

فتبيّن بهذا أنّه لا يصحُّ تحقيقُ معنى قول: لا إله إلا اللّه، إلا لمن لم يكنْ في قلبِهِ إصْرارٌ على محبة ما يكرهُهُ اللّهُ، ولا على إرادة ما لا يُريدهُ اللّهُ، ومتى كان في القلبِ شيءٌ من ذلك، كان ذلك نقصًا في التوحيد، وهو مِنْ نوع الشِّركِ الحَفيِّ، ولهذا قال مجاهدٌ في قولِهِ تعالى: ﴿لا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ النساء: ٣٦] قال: لا تحبُّوا غيري.

وفي «صحيح الحاكم» (٢) عن عائشة وَلَيْهَا، عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «الشِّركُ أُخْفَى من دبيب الذَّرِّ على الصَّفا في الليلة الظَّلماء، وأدناهُ أَنْ تُحِبَّ على شيء من الحوْر، وتُبغض على شيء من العدل، وهل الدِّينُ إلا الحبُّ والبغض؟ قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبعُونِي يُحْببُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران:٣١]».

وهذا نصُّ في أنَّ محبةً ما يكرهُه اللَّه، وبغضَ ما يُحبُه متابعةٌ للهوى، والموالاةُ على ذلك والمعاداةُ عليه من الشرك الخفيِّ(٢).

### \* \* \*

وقد ورد إطلاقُ الإله على الهوى المتَّبع، قالَ اللَّه تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهُ مَوَاهُ ﴾ [الجائية:٢٣].

قال الحسنُ رحمه اللَّهُ: هو الذي لا يَهْوى شيئًا إلا ركبه. وقال قتادةُ: هو

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبراني (۱۰۳/۸)، وابن عدي في «الكامل» (۲/۲۰۳).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الحاكم (۲/۲۹۱).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٥٥ \_ ٥٥٦).

الذي كلَّما هَويَ شيئًا ركبه، وكلَّما اشْتهى شيئًا أتاهُ، لا يحجزُهُ عن ذلك ورعٌ ولا تقْوى.

ورُوي من حديث أبي أمامة بإسناد ضعيف: «ما تحت ظلِّ سماء إلهٌ يعبدُ أعظمُ عند اللَّه من هوى متَّبع»(١).

وفي حديث آخرَ: «لا تزالُ لا إله إلا اللَّهُ تَدْفَعُ عن أصحابها حتَّى يؤثِرُوا دنياهم على دينهم، فإذا فعلُوا ذلكَ رُدَّتْ عليهم، ويقالُ لهم: كذبْتُم»(٢).

ويشهدُ لهذا: الحديث الصحيحُ عن النبيِّ عَلَيْهِ: «تَعِسَ عبدُ الدينارِ، تعسَ عبد الدرهم، تعسَ عبدُ الدينارِ، تعسَ عبدُ الله هم، تعسَ عبدُ الطهم، تعسَ عبدُ الخميصة، تعسَ وانتكسَ، وإذا شيكَ فلا انتقشَ (٣) فدل هذا على أنَّ كلَّ من أحبَّ شيئًا وأطاعه وكانَ غايةً قصده ومطلوبه، ووالى لأجله، وعادى لأجله، فهو عبدُهُ، وكان ذلك الشيءُ معبودَهُ وإلهه .

ويدلُّ عليه أيضًا أنَّ اللَّه تعالى سمَّى طاعة الشيطانِ في معصيته عبادة للشيطانِ، كما قال اللَّه تعالى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لاَّ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ ﴾ [بسنه] وقال تعالى حاكيًا عن خليله إبراهيم عليه السلامُ لأبيه: ﴿ يَا أَبَتِ لا تَعْبُدُ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ للرَّحْمَنِ عَصِيًا ﴾ [مرم: ٤٤]، فمن لم يتحقق بعبودية تعبدُ الشيطان بطاعته له، ولم يخلص من عبادة الشيطان الرحمن وطاعته فإنَّه يعبدُ الشيطان بطاعته له، ولم يخلص من عبادة الشيطان إلا من أخلص عبودية الرحمن، وهم الذين قال فيهم: ﴿ إِنَّ عَبَادِي لَيْسَ اللهُ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ [الحر: ٢٤]. فهم الذين حقَّقُ وا قولَ: «لا إله إلا اللَّه»،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه: أبو يعلى في «مسنده» (٧/ ٢٠٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨/ ١١٥).

وأخلصُوا في قولِها، وصدَّقُوا قولَهم بفعلِهِم، فلم يلتفتوا إلى غيرِ اللَّه محبةً ورجاءً وخشيةً وطاعةً وتوكُّلاً، وهم الذين صدَقُوا في قول: «لا إله إلا اللَّه» وهم عبادُ اللَّه حقًا، فأمَّا من قالَ: «لا إله إلا اللَّه» بلسانه، ثم أطاع الشيطان وهواه في معصية اللَّه ومخالفت فقد كذَّبَ فعله قولَه، ونقص من كمال توحيده بقدر معصية اللَّه في طاعة الشيطان والهوى ﴿ وَمَنْ أَصَلُ مِمْنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللَّهِ ﴾ [القصص: ٥٠]، ﴿ وَلا تَتَبِعِ الْهَوَى فَيُصِلَّكُ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [ص:٢٦].

فيا هذا كنْ عبدًا للَّه لا عبدًا للهوى، فإنَّ الهوى يهوِي بصاحبِهِ في النارِ: ﴿ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ [يوسف:٣٩].

تعسَ عبدُ الدرهمِ! تعسَ عبدُ الدينارِ! واللّه لا ينجُو غداً من عذابِ اللّه إلا من حقَّقَ عبوديةَ اللّه وحدّهُ، ولم يلتفت إلى شيء من الأغيارِ، من عَلِمَ أَنَّ إلهه فردٌ، فليُفْردْهُ بالعبودية ﴿ وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ [الكهف:١١٠].

كان بعضُ العارفينَ يتكلَّم على أصحابِهِ على رأسِ جبلٍ، فقالَ في كلامِه: لا ينالُ أحـدٌ مرادَه حـتى ينفردَ فـردًا بفـرد، فانزعجَ واضطرب، حـتى رأى أصحابُهُ أنَّ الصخورَ قد تدكُـدكتْ، وبقي على ذلك ساعةً، فلمَّا أفاقَ فكأنَّه نُشرَ من قبره.

قولُ: «لا إله إلا اللَّهُ» تقتضي أنْ لا يُحبَّ سواهُ، فإنَّ الإلهَ هو الذي يُطاعُ، فلا يعصى محبةً وخوفًا ورجاءً، ومن تمام محبته محبَّةُ ما يحبُّه، وكراهة ما يكرهه ، فمنْ أحبَّ شيئًا مما يكرهه اللَّهُ، أو كره شيئًا عما يحبُّه اللَّهُ لم يكمل توحيده وصدقه في قول: «لا إله إلا اللَّهُ»، كان فيه من الشركِ الخفيِّ بحسبِ ما كرهه مما يحبُّه اللَّه، وما أحبَّه مما يكرهه اللَّه،

قَـالَ الـلَّهُ تَـعـالـى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهَ وَكَرِهُوا رِضُوانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ [محمد:٢٨].

قال الليث عن مجاهد في قوله: ﴿ لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور:٥٥]. قال: لا يحبون غيري.

وفي "صحيح الحاكم" (١) عن عائشة ولي عن النبي و النبي و الشرك في هذه الأُمَّة أخْفَى من دبيب النمل على الصَّفا في الليلة الظلماء، وأدناه أن تحبَّ على شيء من الجور، أو تُبغض على شيء من العدل، وهل الدِّينُ إلا الحبُّ والبغضُ؟ قال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُونَ اللَّهَ فَاتَبْعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]».

وهذا نصُّ في أنَّ محبةً ما يكرهُه اللَّه، وبغضَ ما يحبُّه متابعةٌ للهَوى، والموالاةُ على ذلك والمعاداةُ فيه من الشِّرك الخفيِّ.

وقال الحسنُ: اعلمْ أنَّكَ لن تحبَّ اللَّهَ حتَّى تحبَّ طاعتَهُ.

وسنتل ذو النونِ: متى أُحبُّ ربِّي؟ قال: إذا كان ما يبغضه عندكَ أمرَّ من الصبر.

وقال بشرُ بنُ السريِّ: ليس من أعلام الحبِّ أن تحبُّ ما يبغضُ حبيبُك.

وقال أبو يعقوب النَّهْرجـوْرِي: كلُّ من ادَّعى محبةَ اللَّهِ ولم يوافقِ اللَّهَ في أمره فدعواه باطلةٌ.

وقال يحيى بن معاذ: ليس بصادق من ادَّعى محبة اللَّهِ ولم يحفظ عدوده .

وقال رويمٌ: المحبةُ: المُوافقةُ في جميع الأحوالِ، وأنشد:

<sup>(</sup>١) أخرجه: الحاكم (٢/ ٢٩١).



ولو قلت َلي: مُتْ، قلتُ: سمعًا وطاعة وقلتُ لداعِي الموتِ: أهلاً ومرحبًا ويشهد للهذا المعنى أيضًا قولُهُ تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبُبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].

قال الحسنُ: قالَ أصحابُ رسولِ اللَّه ﷺ : إنَّا نحبُّ ربَّنا حبًّا شديدًا، فأحبَّ اللَّهُ أن يجعلَ لحبِّه عَلَمًا، فأنزلَ اللَّهُ تعالى هذه الآيةَ.

ومن هاهُنا يُعلم أنه لا تتم شهادة أن لا إله إلا الله إلا بشهادة أن محمداً رسولُ الله، فإنّه إذا علم أنه لا تتم محبة الله إلا بمحبة ما يحبّه، وكراهة ما يكرهه، فلا طريق إلى معرفة ما يحبّه وما يكرهه إلا من جهة محمد المبلغ عن الله ما يحبّه وما يكرهه واجتناب ما نهى عنه، فصارت محبة الله مستلزمة لحبة رسوله على وتصديقه ومتابعته، ولهذا قرن الله بين محبته ومحبة رسوله في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ ﴾ الله قوله: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ ﴾ الله قوله: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ ﴾ الله قوله: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ ﴾ الله قوله: ﴿قَالَ قَوَلَهُ وَرَسُولِهِ ﴾ [التوبة:٢٤].

كما قرنَ طاعتَهُ وطاعةَ رسولِهِ ﷺ في مواضعَ كثيرةٍ.

وقال ﷺ : «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون اللّه ورسوله أحب إليه مما سواه من وأن يحب الرجل لا يحب إلا لله، وأن يكره أن يرجع إلى الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يُلقَى في النار»(١) .

هذه حالُ السحرةِ لَمَّا سكنتِ المحبةُ قلوبَهُم سمحُوا ببذلِ النفوسِ وقالُوا لفرعون: ﴿فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ ﴾ [طه:٧٧] ومتى تمكنتِ المحبةُ في القلبِ لم

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٠، ١٢)، ومسلم (١/ ٤٨).

تنبعث الجوارحُ إلا إلى طاعة الربِّ، وهذا هو معنى الحديث الإلهيِّ الذي خرَّجه البخاريُّ في "صحيحه» وفيه: "ولا يزالُ عبدي يتقرَّبُ إليَّ بالنوافلِ حتَّى أحبَّه، فإذا أحببتُهُ كنتُ سمعَهُ الذي يسمعُ به وبصرهُ الذي يبصرُ به، ويدَهُ التي يبطشُ بها، ورِجْلَهُ التي يمشي بها» وقد قيل: إنَّ في بعض الرواياتِ: "فبي يسمعُ وبي يبصرُ وبي يبطشُ وبي يبطشُ وبي يبطشُ وبي يبطشُ وبي يبطشُ وبي يمشي»(۱).

والمعنى: أن محبة الله إذا استغرق بها القلب واستولت عليه لم تنبعث الجوارح إلا إلى مراضي الربّ، وصارت النفس حينتذ مطمئنة بإرادة مولاها عن مرادها وهواها.

يا هذا، اعبد اللَّهَ لمرادهِ منكَ لا لمرادكَ منه، فمنْ عبدَهُ لمرادهِ منه فهو ممن يعبدُ اللَّهَ على حرْف، إن أصابَهُ خيرٌ اطمأنَّ به، وإن أصابتُهُ فتنَةٌ انقلبَ على وجهه خسر الدنيا والآخرة، ومتى قويتِ المعرفةُ والمحبةُ لم يُرِدْ صاحبُها إلا ما يريدُ مولاهُ.

وفي بعضِ الكتب السالفة: من أحبَّ اللَّهَ لم يكن شيءٌ عنده أثر من رضاه ، ومن أحبَّ الدنيا لم يكن شيءٌ عنده آثر من هوى نفسه.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن الحسنِ قال: ما نظرتُ ببصرِي ولا نطقتُ بلساني، ولا بطشتُ بيدي، ولا نهضتُ على قدمِي، حتى أنظر على طاعةِ اللّه أو على معصيته، فإنْ كانتْ طاعةً تقدمتُ، وإن كانتْ معصيةً تأخَّرْتُ.

هذا حالُ خَواصِّ المحبينَ الصادقينَ، فافهمُ وا رحمكُمُ اللَّهُ هذا، فإنَّه من دقائق أسرارِ التوحيد الغامضة.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٣١).



وإلى هذا المقامِ أشارَ النبي عَلَيْكُ في خطبتِهِ لما قدِمَ المدينةَ حيثُ قال: «أحبُّوا اللَّهَ من كلِّ قلوبكُم».

وقد ذكرها ابنُ إسحاقَ وغيرُه، فإنَّ من امتلأ قلبُه من محبةِ اللَّه، لم يكنْ فيه فراغٌ لشيءٍ من إراداتِ النفسِ والهوى، وإلى ذلكَ أشارَ القائلُ، بقولِه:

أروحُ وقد ْ ختمتَ على فؤادِي بحببُك أن يحلَّ به سواكَا فلو أنَّي استطعتُ غضضتُ طرْفي فلم أنظر به حستَّى أراكَا أحببُك لا ببعضي بل بكلِّي وإنْ لم يُبقِ حُببُّك لي حِراكَا وفي الأحبابِ مخصوص بوجد وآخر يدَّعي معه اشتِراكا إذا اشتبكت دموع في خدود تبسين من بكى عمن تباكى فأمَّا من بكى في ذوبُ وجُداً وينطقُ بالهوى من قد تشاكا

متى بقي للمحبِّ حظٌّ من نفسِهِ فما بيدِهِ من المحبةِ إلا الدَّعْوى، إنما المحبُّ من يفنى عن هوى نفسِهِ كلَّه، ويبقى بحبيبه، فبي يسمعُ وبي يبصرُ.

وفي الإسرائيليات يقولُ اللَّهُ: «ما وسعني سمائي ولا أرضي، ووسعني قلبُ عبدي المؤمنِ» فمتى كان القلبُ فيه غيرُ اللَّهِ فاللَّهُ أغنى الأغنياءِ عن الشِّرك، وهو لا يَرضى بمزاحمة أصنامِ الهوى. . الحقُّ غيورٌ يغارُ على عبده المؤمنِ أن يسكنَ في قلبه سواهُ، أو يكنَّ فيه شيئًا ما يرضاه.

أردناكُمُ صِرْفًا فلمَّا مزجتُمُ بَعِدتُم بَقِدارِ التفاتِكُم عنَّا وقلنا لكُم: لا تُسْكِنُوا القلبَ غيرنا فأسكنْتُم الأغيارَ، ما أنتُمُ مِنَّا

لا ينجو غدًا إلا من لقي اللَّه بقلب سليم ليسَ فيه سواه، قال اللَّه تعالى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء:٨٨. ٨٩] .

القلبُ السليمُ: هو الطاهرُ من أدناسِ المخالفات، فأمَّا المتلطخُ بشيءٍ من المكروهاتِ فلا يصلُحُ لمجاورةِ حضرةِ القدوسِ إلا بعدَ أن يطهرَ في كبرِ العذاب، فإذا زالَ عنه الخبثُ صلَحَ حينئذ للمجاورة.

"إِن اللَّه طيِّب لا يقبلُ إلا طيبًا». فأما القلوبُ الطيبةُ فـتصلحُ للمجاورةِ من أول الأمر: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٤] ، ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالدينَ ﴾ [الزمر: ٣٧] ، ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ طَيِّينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ ﴾ [النحل: ٣٢].

من لم يُحرِق اليومَ قلبَهُ بنارِ الأسفِ على ما سلفَ أو بنار الشوقِ إلى لقاءِ الحبيبِ فنار جهنَّمَ له أشدُّ حرًّا (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رسالة: «كلمة الإخلاص وتحقيق معناها» (ص ٣٥ \_ ٤٥).



قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خُونْ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آلَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خُونْ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آلَ اللَّهُ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الْجَنَّة خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

قولُ سفيانَ بنِ عبد اللّهِ للنبي ﷺ: «قُلْ لي في الإسلام قولاً لا أسألُ عنه أحداً بعدَك» طلبَ منه أن يُعلِّمه كلامًا جامعًا لأمرِ الإسلام كافيًا حتَّى لا يحتاجَ بعدَه إلى غيره، فقال له النبيُّ ﷺ: «قلْ: آمنتُ باللّه، ثمَّ استقمْ» وفي الرواية الأخرى: «قلْ: ربيَّ اللَّه، ثمَّ استقمْ» (١).

هذا منتزعٌ من قوله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ أَلاَّ تَخَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [نصلت:٣٠]، وقوله عـزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ اللَّهُ ثُمَّ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَلِلَّهُ مَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴿ يَكُنُوا يَعْمَلُونَ ﴾ يَحْزَنُونَ ﴿ يَكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا فَيَعْمَلُونَ ﴾ وقوله عنها جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ والاحقاف:١٤-١٤].

وخرج النسائيُّ في «تفسيسره» من رواية سهيلِ بنِ أبي حزم: حدثنا ثابتٌ، عن أنس أن النبيَّ عَلَيْهِ قرأ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ فقالَ: «قدْ قالَها الناسُ، ثمَّ كفرُوا، فمن ماتَ عليها فهو من أهلِ الاستقامةِ»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١/٤٧).

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٤٣٣)، والترمذي (٣٢٥٠).

وخرَّجه الترمذيُّ، ولفظهُ: فقال: «قد قالَها الناسُ، ثمَّ كَفَرَ أَكْثُرُهم، فمن ماتَ عليها، فهو مِمَّنِ استقامَ»، وقالَ: حسنٌ غريبٌ، و«سهيل» تُكُلِّمَ فيه من قِبَلِ حفظه.

وقال أبو بكر الصديقُ في تفسيرِ ﴿ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ قالَ: لم يشركُوا باللَّه شيئًا. وعنه قالَ: ثم استقامُوا على أنَّ اللَّهَ رَبُّهم.

وعن ابنِ عباسِ بإسنادِ ضعيف قالَ: هذه أرخصُ آيةٍ في كتابِ اللَّهِ: ﴿ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ على شهادة أنْ لا إلهَ إلا اللَّهَ.

ورُويَ نحوهُ عن أنس ومجاهد والأسود بن هلل، وزيد بن أسلم، والسُّه والسُّدِّيِّ وعكرمة وغيرِهم. ورُويَ عن عمر بن الخطابِ أنَّه قرأ هذه الآية على المنبر ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثَلَم السَّقَامُوا ﴾، فقال: لم يَروغوا رَوَغَانَ الثعالبِ.

وروى عليُّ بنُ أبي طلحةَ عنِ ابنِ عباسٍ في قولهِ تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ قالَ: استقامُوا ﴾ قالَ: استقامُوا على أداء فرائضه.

وعن أبي العالية، قالَ: ثمَّ أخلَصُوا له الدين والعملَ.

وعن قتادةً قالَ: استقامُوا على طاعةِ اللَّهِ، وكانَ الحسنُ إذا قرأَ هذه الآيةَ قالَ: اللهمُّ أنت ربُّنا فارزقنا الاستقامةَ.

ولعلَّ من قـالَ: "إنَّ المرادَ الاستـقامـةُ على التوحـيدِ" إنَّمـا أرادَ التوحـيدَ الكاملَ الذي يُحرِّمُ صاحبَه على النـارِ، وهو تحقيقُ معنى لا إلهَ إلا اللَّه، فإنَّ الإلهَ هو الذي يُطاعُ، فلا يُعصى خشيةً وإجلالاً ومهابةً ومحبةً ورجاءً وتوكُّلاً ودعاءً، والمعـاصِي كلُّها قادحةٌ في هذا التـوحيد، لأنَّها إجـابةٌ لداعي الهوى



وهو الشيطانُ، قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾ [الجائية: ٢٣] قال الحسنُ وغيرُه: هو الذي لا يهوى شيئًا إلا ركبَه.

فهذا يُنافي الاستقامةَ على التوحيدِ.

وأما على رواية من روى: «قُلْ آمنْتُ باللَّه»، فالمعنى أظهرُ، لأنَّ الإيمانَ يدخلُ فيه الأعمالُ عندَ السلف وَمن تابعَهم من أهلِ الحديث، وقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْغُواْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ وجلَّ: ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْغُواْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [هود:١١٦]، فأمرو أن يستقيم هو ومن تابعَه، وأن لا يُجاوزُوا ما أُمروا به، وهو الطغيانُ، وأخبر أنَّه بصيرٌ بأعمالهم، مطَّلعٌ عليها، قال تعالى: ﴿ فَلذَلِكَ وَهُو السَّقِمْ كَمَا أُمرْتَ وَلا تَتَبِعْ أَهْواءَهُمْ ﴾ [الشورى:١٥]. وقالَ قتادةُ: أُمرَ محمدٌ فَادْعُ أن يستقيمَ على أمرِ اللَّهُ. وقالَ الثوريُّ: على القرآن.

وعن الحسنِ قال: لمَّا نزلتُ هذه الآيةُ شَمَّرَ رسولُ اللَّهِ ﷺ، فما رؤي ضاحكًا. خرَّجه ابنُ أبي حاتم. وذكر القُشيريُّ وغيرُه عن بعضهم: أنَّه رأى النبيَّ ﷺ في المنام، فقالَ له: يا رسولَ اللَّه قلتَ: «شَيَّبتني هُودٌ وأخواتُها»، فما شيَّبك منها؟ قال: «قوله: ﴿فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمرْتَ ﴾ [مرد:١١٢]»(١).

وقالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهُ وَاسْتَغْفُرُوهُ ﴾ [نصلت:٦].

وقد أمرَ اللَّهُ تعالى بإقامة الدِّين عـمومًا كما قالَ: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدين

<sup>(</sup>١) راجع: «العلل» للدارقطني (١/ ١٩٣ ـ ٢١١).

ولا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾ [الشورى:١٣]، وأمرَ بإقامِ الصلاةِ في غيرِ موضعٍ من كتابهِ، كما أمرَ بالاستقامةِ على التوحيد في تلك الآيتين.

والاستقامةُ: هي سلوكُ الصِّراطِ المستقيمِ، وهو الدِّينُ القيَّمُ من غيرِ تعريجِ عنه يمنةً ولا يَسرةً، ويشملُ ذلك فعلَ الطَّاعاتِ كلِّها، الظاهرةِ والباطنةِ، وتركَ المنهيات كلِّها كذلك، فصارت هذه الوصيةُ جامعةً لخصالِ الدِّينِ كُلِّها.

وفي قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾ [نصلت: ٦] إشارة إلى أنَّه لا بُدَّ من تقصيرٍ في الاستقامة المأمورِ بها، فيجْبُرُ ذلك الاستغفارُ المقتضي للتَّوبة والرُّجوع إلى الاستقامة، فهو كقول النبيُّ عَلَيْهُ لمعاذ: «اتَّق اللَّهَ حيثُما كُنت، وأتبع السَيَّة الحسنة تَمْحُها» (١) . وقد أخبر النبيُّ عَلَيْهُ أنَّ الناسَ لن يُطيقُوا الاستقامة حقَّ الاستقامة، كما خرَّجه الإمامُ أحمدُ وابنُ ماجه (٢) من حديث ثوبانَ عن النبيُّ عَلَيْهُ قالَ: «استقيموا ولن تُحْصوا، واعلمُوا أنَّ خبر أعمالكُم الصَّلاة، ولا يُحافِظُ على الوضوء إلا مؤمنُّ»، وفي رواية للإمامِ أحمدَ: «سَدَّدُوا وقاربُوا، ولا يحافِظُ على الوضوء إلا مؤمنُّ».

وفي «الصحيحينِ» (٣) عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْكَ قالَ: «سدِّدُوا وقاربُوا».

فالسَّدادُ: هو حقيقةُ الاستقامةِ، وهو الإصابةُ في جميعِ الأقوالِ والأعمالِ والمقاص، دِ كالذي يرمي إلى غرضٍ فيُصيبُه. وقد أمرَ النبيُّ عَلَيْكُ عليًّا أن يسألَ اللَّهَ عزَّ وَجلَّ السَّهْمَ، وبالهدى اللَّهَ عزَّ وَجلَّ السَّهْمَ، وبالهدى هدايتك الطَّريق».

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٩٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٥/ ٢٧٦ ـ ٢٧٧ ـ ٢٨٢)، وابن ماجه (٢٧٧).

**<sup>(</sup>٣)** أخرجه: البخاري (١/ ١٦)، ومسلم (٨/ ١٣٩ \_ ١٤٠).

والمقاربةُ: أن يُصيبَ ما قَـرُبَ مِنَ الغرضِ إذا لـم يُصِبِ الغرضَ نفسه، ولكنْ بشرطِ أن يكونَ مـصمِّمًا على قصـدِ السَّدادِ وإصابةِ الغـرضِ، فتكونُ مقاربتُه عِن غيرِ عمدِ.

ويدلُّ عليه قولُ النبيِّ ﷺ في حديثِ الحكمِ بنِ حزن الكُلَفي: «أيّها النَّاس إنَّكم لنْ تعملُوا ـ أو لن تُطيقوا ـ كلَّ ما أمرتُكم، ولكنْ سدِّدُوا وأبشرُوا»(١) .

والمعنى: اقصِدُوا التَّسديدَ والإصابةَ والاستقامةَ، فإنَّهم لـو سدَّدُوا في العمل كله، لكانوا قد فعلُوا ما أُمرُوا به كُلَّه.

فأصلُ الاستقامة استقامة الله الله على التوحيد، كما فسر أبو بكر الصديّق وغيره قوله: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَنَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ [الاحقاف: ١٣] بأنّهم لم يلتفتُوا إلى غيره، فمتى استقام القلبُ على معرفة اللّه، وعلى خشيته، وإجلاله، ومهابته، ومحبته، وإرادته، ورجائه، ودعائه، والتوكُّلُ عليه، والإعراض عما سواه، استقامت الجوارحُ كلُّها على طاعته، فإن القلبَ هو ملكُ الأعضاء، وهي جنودُه، فإذا استقام الملكُ، استقامت جنودُه ورعاياه، وكذلك فسر قولُه عز وجلَّ: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ [الروم: ٣٠] بإخلاصِ القصد لله وإرادته وحدَه لا شريك له.

وأعظمُ ما يُراعى استقامتُه بعد القلب مِن الجوارح: اللسانُ، فإنَّه ترجمانُ القلب والمعبِّرُ عنه، ولهذا لما أمر النبي ﷺ بالاستقامة، وصَّاه بعد ذلك بحفظ لسانه، وفي "مسند الإمام أحمد)" عن أنس، عن النبي ﷺ قال: «لا يستقيمُ لسانه، وفي يستقيمَ قلبُه، ولا يستقيمَ قلبُه حتَّى يستقيمَ لسانه».

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲۱۲/۶)، وأبو داود (۱۰۹٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (١٩٨/٣).

وفي «الترمذي هان عن أبي سعيد الخدري مرفوعًا وموقوقًا: «إذا أصبح ابن أدم، فإن الأعضاء كلَّها تكفرُ اللِّسانَ، فتلقولُ: اتق اللَّهَ فينا، فإنما نحنُ بك، فإن استقمت استقمنا، وإن اعوجَجْتَ اعوجِجنا (٢٠) .

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأُونُهُ عَارِضًا مُّسْتَقْبِلَ أَوْدِيتِهِمْ ﴾

[قال البخاري] (٣) بَابُ إِذَا هَبَّتِ الرِّيحُ : حدثنا سعيدُ بنُ أبي مريمَ: أنا محمدُ بنُ جعفرٍ: أخبرنِي حُميدٌ، أنَّهُ سمعَ أنس بن مالك يقولُ: كانتِ الرِّيحُ الشَّيعُ أنس بن مالك يقولُ: كانتِ الرِّيحُ الشَّيعُ السَّديدَةُ إِذَا هَبَّتْ عُرِفَ ذَلكَ في وَجهِ النَّبيِّ عَلَيْكِيدٍ.

إنما كان يظهرُ في وجه النبيِّ ﷺ الخوفُ من اشتدادِ الريح؛ لأنه كان يخشَى أن تكونُ عذابًا أُرسلَ إلى أمَّته.

وكان شدة خوف النبي عَلَيْهُ على أُمته شفقة عليهم، كما وصفّه اللَّهُ سبحانه وتعالى بذلك في قوله: ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمَوْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحيمٌ ﴾ [التوبة:١٢٨].

ولما تلا عليه ابن مسعود: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَوُلاءِ شَهِيدًا ﴾ [النساء:١١] بكَي .

ولما تلاَ قولَه: ﴿ إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ ﴾ الآية [المائدة:١١٨] بكى، وقالَ: «اللهمَّ، أُمَّتي، أُمَّتي»، فأرسلَ اللَّهُ جبريلَ يقولُ له: «إِن اللَّهَ يقولُ: إنَّا سنرُضيكَ في

<sup>(</sup>١) «الجامع» (٢٤٠٧)، ورجح الترمذي الموقوف.

<sup>(</sup>۲) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٥٣٦ \_ ٥٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٢/ ٤٠).



أمتك و لا نَسُوءُكَ»<sup>(١)</sup> .

وكان يقولُ: «شيَّبتني هودٌ وأخواتُها».

وجاءَ في رواية مرسلة: «قَصَّفْنَ عليَّ الْأُمَم».

يشيرُ إلى أنَّ شيبهُ منها ما ذُكر مِن هلاكِ الأممِ قبلَ أمَّته وعذابهم.

وكانَ عندَ لقاءِ العدوِّ يخافُ على من معه من المؤمنينَ، ويستغفرُ لهم، كما فعلَ يومَ بدرٍ، وباتَ تلكَ الليلةَ يصلِّي ويبكي ويستغفرُ لهم، ويقولُ: «اللهم، إن تُهلكُ هذه العصابة لا تُعبدُ في الأرض»(٢).

وكلُّ هذا مِن خوفِه وشفقتهِ عليْهمِ.

وقد جاء في رواياتِ متعددة: التصريحُ بسببِ خوفهِ من اشتدادِ الريح:

ففي «الصحيحين» (٣) من حديث سليمان بن يسار، عن عائشة: أنَّ النبيَّ كان إذا رأى غيمًا أو ريحًا عُرِفَ ذلك في وجهه، فقلت : يا رسول اللَّه: أرى الناس إذا رأوا الغيم فرحوا؛ رجاء أن يكون فيه المطر، وأراك إذا رأيته عَرفت في وجهك الكراهية؟ فقال: «يا عائشة، ما يُؤمّني أن يكون فيه عذاب، قد عُدب قوم بالربح، وقد رأى قوم العذاب، فقالوا: ﴿هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا ﴾ والاحقاف: ٢٤:

وخرَّجاً \_ أيضًا \_ من رواية ابن جريج، عن عطاء، عن عائشة، قالتْ كانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ إذا رأى مخيلةً في السماء أقبلَ وأدبرَ، ودخلَ وخرجَ، وتغيَّر

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٥/ ١٥٦)، وأحمد (١/ ٣٢)، والترمذي (٣٠٨١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦/ ١٦٧)، ومسلم (٩/ ٢٦ \_ ٢٧).

وجهه، فإذا أمطرت السماءُ سُرِّي عنه، فعرَّفتْه عائشةُ ذلكَ، فقالَ النبيُّ عَلَيْهُ: «وما أَدْرِي لعلَّه كسما قالَ قومٌ: ﴿ فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيتهِمْ ﴾ [الاحقاف:٢٤]» الآية.

وزاد مسلم ما في أوله \_: كانَ النبيُّ عَلَيْقُ إذا عصفت الريحُ قال: «اللهم، إنِّي أَسَلُكُ خيرَها وخيرَ ما فيها وشرِّ ما فيها وشرِّ ما فيها وشرِّ ما أرسلت به، وأعوذُ بكَ مِن شرَّها وشرِّ ما فيها وشرِّ ما أرسلت به» (١) .

وخرجهُ النسائيُ (٢) ، ولفظه: «كانَ إذا رأَى ريحًا»، بدل: «مخيلة».

وخرجَ مسلمٌ \_ أيضًا (٣) \_ من حديث جعفر بن محمد، عن عطاء، عن عائشة ، قالتُ: كانَ رسولُ اللَّه ﷺ إذا كانَ يومُ الريح والغيم عُرفَ ذلكَ في وجهه ، فأقبلَ وأدبرَ، فإذا مطر سُرَّ به، وذهبَ عنه ذلكَ. قالتْ عائشة : فسألته، فقالَ: "إنِّي خشيتُ أن يكونَ عذابًا سُلِّطَ على أُمتي».

وخرج الإمامُ أحمدُ وابنُ ماجه (٤) من حديث المقدام بنِ شريح، عن أبيه، عنْ عائشة، أنَّ النبيَّ عَيَّكِيُّ كانَ إذا رأى سحابًا مقبلاً منْ أفق من الأفاق ترك ما هُو فيه وإن كانَ في صلاته، حتى يستقبله، فيقولُ: «اللهم، إنا نعوذُ بكَ من شرِّ ما أُرْسلَ»، فإنْ أمطرَ قالَ: «اللهم سقيًا نافعًا» \_ مرتينِ أو ثلاثًا \_، فإنْ كشفه الله ولم يُمطر حمد الله على ذلك.

ولفظهُ لابنِ ماجَه.

أخرجه: البخاري (٤/ ١٣٢ \_ ١٣٣)، ومسلم (٢٦/٣).

<sup>(</sup>٢) في «عمل اليوم والليلة» (٩٤٦).

<sup>(</sup>٣) في «صحيحه» (٢٦/٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ١٩٠)، وابن ماجه (٣٨٨٩).



وخرجه أبو داود (١)، ولفظه: كان إذا رأى ناشئًا في أفق السماء ترك العمل، وإن كان في صلاة، ثم يقول: «اللهم، إني أعوذُ بك من شرها».

وخرَّجه ابنُ السنيِّ (٢) ، ولفظُه: كان إذا رأى في السماء ناشئًا، غبارًا أو ريحًا، استقبلَهُ مِن حيثُ كانَ، وإن كانَ في الصلاة تعوذَ باللَّه من شرِّه.

وكذا خرَّجه ابنُ أبي الدنيا.

وخرج الإمامُ أحمدُ وأبو داود والنسائيُّ في «اليوم والليلة» وابنُ ماجه وابنُ حبانَ في «صحيحه» (٣) من حديثِ أبي هريرة، عنِ النبيِّ عَلَيْكُ ، قالَ: «الريحُ من روحِ اللَّه، تأتي بالرحمة، وتأتي بالعذابِ، فإذا رأيتمُوها فلا تسبُّوها، واسألُوا اللَّهَ خيرَها، واستعيذُوا باللَّه من شرِّها».

وخرجَ الترمذيُّ من حديثِ أبيِّ بنِ كعب، عن النبيِّ عَلَيْهُ، قالَ: «لا تسبُّوا الريحَ، فإذا رأيتُمْ ما تكرهونَ فقولُوا: اللَّهُمَّ، إنَّا نسألُكَ من خيرِ هذه الريحِ وخيرِ ما فيها، وشرِّ ما أمرت ما فيها، وشرِّ ما أمرت به، ونعوذُ بكَ من شرِّ هذه الريح، وشرِّ ما فيها، وشرِّ ما أمرت به».

وقال: حسن صحيح.

وخرَّجه النسائيُّ في «اليومِ والليلةِ»(٥) مرفوعًا وموقوفًا على أبيًّ بنِ كعبٍ على اللهِ على أبيًّ بنِ كعبٍ على اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۹۹ ه).

<sup>(</sup>Y) في «عمل اليوم والليلة» (٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٢٦٨ ـ ٥١٨)، وأبو داود (٥٠٩٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٩٣٧)، وابن ماجه (٣٧٢٧)، وابن حبان (١٠٠٧).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (٢٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) «عمل اليوم والليلة» (٩٣٩)، (٩٤١)، (٩٤١)، (٩٤٢).

وفي الباب: أحاديثُ أخرُ متعددةٌ.

ورُويَ عن ابنِ مسعود، قال: لا تسبُّوا الريحَ؛ فإنها بشرٌ ونَذُرٌ ولواقحُ، ولكن استعيذُوا باللَّه من شُرِّ ما أُرسلَتُ به.

وعن ابنِ عباسٍ، قال: لا تسبُّوا الريحَ؛ فإنها تجيءُ بالرحمةِ، وتجيء بالعذاب، وقولوا: اللهمُّ، اجعلْها رحمةً، ولا تجعلْها عذابًا.

خرَّجهما ابنُ أبي الدنيا.

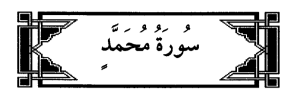
وخرَّج - أيضًا - بإسناده، عن عليٍّ، أنه كانَ إذا هبَّتِ الريحُ قالَ: اللهمَّ، إن كنتَ أرسلْتَها عذابًا إن كنتَ أرسلْتَها عذابًا فعافني فيمنْ تعافي.

وبإسنادهِ، عنِ ابنِ عمرَ، أنه كان يقولُ إذا عصفتِ الريحُ: شدُّوا التكبيرَ؛ فإنَّها تذهبُ.

وعن عمر بنِ عبد العزيزِ، أنه لما وُلِيَ هبت ريحٌ، فدخلَ عليه رجلٌ وهو مُنْتقعُ اللونِ، فقال: ما لكَ يا أميرَ المؤمنينِ؟ قال: ويحك، وهل هلكت أمةٌ إلا بالرِّيح؟ (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٦/ ٣١٧ ـ ٣٢١).



# قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ آمَنُوا وأَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾

منْ حفظَ حدودَ اللَّهِ وراعَى حقوقَهُ، تولَّى اللَّهُ حفظَهُ في أمورِ دينهِ ودنياهُ، وفي دنياهُ وآخرتِهِ.

وقد أخبر اللَّهُ تعالَى في كتابِهِ أنه ولي المؤمنين وأنه يتولَّى الصالحين، وذلك يتضمن أنه يتولَّى مصالحَهُم في الدنيا والآخرة، ولا يكلُهُم إلى غيرِهِ وذلك يتضمن أنه يتولَّى مصالحَهُم مِّن الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [البقرة:٢٥٧].

وقالَ تعالَى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ [محمد:١١].

وقالَ تعالَى: ﴿ وَمَن يَتُوكُّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق:٣].

وقالَ تعالَى: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ [الزمر:٣٦].

فمن قامَ بحقوقِ اللَّهِ عليهِ فإنَّ اللَّهَ يتكفلُ له بالـقيامِ بجميعِ مـصالحِهِ في الدنيا والآخرةِ، ومن أراد أن يتولَّى اللَّهُ حفظهُ ورعـايتَهُ في أمورهِ كلِّها فليراعِ حقوقَ اللَّه عليهِ، ومن أراد ألا يصيبَهُ مما يكرهُ فلا يأتِ شيئًا مما يكرهُ اللَّهُ.

كان بعضُ السلفِ يدورُ على المجالسِ ويقــولُ: من أحبَّ أن تدومَ له العافيةُ فليتق اللَّهَ.

وقالَ العمريُّ الزاهدُ لمن طلبَ منه الوصيةَ: كما تحبُّ أن يكونَ اللَّهُ لكَ، فهكذا كنْ للَّه عز وجل.

وفي بعضِ الآثار: يقولُ اللَّهُ: «وعزتي وجَلالي لا أطلعُ على قلبِ عبد فأعلمُ أن الغالبَ عليه حبدُ فأعلمُ أن الغالبَ عليه حبُّ التمسكِ بطاعتي، إلا توليتُ سياستَهُ وتقويمهُ».

وفي بعضِ الكتبِ المتقدمةِ: يقولُ اللَّهُ عز وجلَّ «يا ابنَ آدمَ، ألا تعلمُنِي ما يضحككَ، يا ابنَ آدمَ، اتقني . . . (١) ونم حيثُ شئتَ».

والمعنى: أنكَ إذا قمتَ بما عليكَ للّهِ من حقوقِ التّقوى فلا تهتمَّ بعدَ ذلكَ بمصالحكَ، فإن اللّهَ هو أعلمُ بها منكَ، وهو يوصلُّهَا إليكَ على أتمِّ الوجوهِ من غيرِ اهتمامٍ منكَ بِها.

وفي حديث جابر وطي ، أن النبي كَلَيْكُ قالَ: «من كانَ يحبُّ أن يعلمَ منزلتَهُ عندَ اللَّهِ، فلينظر كيفَ منزلةُ اللَّه عندَه، فإنَّ اللَّهَ ينزلُ العبدَ منه حيث أنزلَهُ من نفسه (٢).

فهذا يدل على أنَّه على قدر اهتمام العبد بحقوق اللَّه ومراعاة حدوده، واعتنائه بذلك وحفظه له يكونُ اعتناؤه به وحفظه له ، فمن كانَ غاية همه واعتنائه بذلك وحفظه له يكونُ اعتناؤه به وحدمته ، فإنَّ اللَّه يكونُ له على رضا اللَّه عنه وطلب قربه ومعرفته ومحبته وخدمته ، فإنَّ اللَّه يكونُ له على حسب ذلك كما قال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ [البقرة:٢٠١]، ﴿وأَوْفُوا بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي البقرة:٢٠١]، بل هو سبحانَهُ أكرمُ الأكرمينَ. فهو يجازي بالحسنة عشرًا ويزيدُ، ومن تقرّبَ منه شبرًا تقرّبَ منه ذراعًا. ومن تقرّبَ منه ذراعًا تقرّبَ منه ذراعًا ومن أتاه عشي أتاه هرولةً.

<sup>(</sup>١) قال محققه: بياض بالأصل.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الحاكم (۱/ ٤٩٤ ـ ٤٩٥).



ما يُؤتَى الإنسانُ إلا من قِبَل نفسِهِ ولا يصيبُهُ المكروهُ إلا من تفريطِهِ في حقِّ ربِّه عز وجل.

قال عليٌّ ﴿ وَلَيْكَ : لا يَرْجُونَ عَبدٌ إلا رَّبهُ، ولا يخافنَّ إلا ذنبَهُ.

وقال بعضُهم: من صَفَى صُفِّي لهُ، ومن خلطَ خُلِّط عليه.

وقال مـسروقٌ: من راقبَ اللَّهَ في خطراتِ قلبِهِ عـصمَهُ اللَّهَ في حـركاتِ جوارحه.

وبسطُ هذا المعنى يطولُ جدًّا، وفيما أشرْنَا إليه كفايةٌ، ولِلَّه الحمدُّ(١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ ثم قال البخاري ـ رحمه اللَّه ـ: وَيَزيدُ وينقصُ.

قَالَ اللّه عزَّ وجلَّ: ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ ﴾ [الفتح:٤]، ﴿ وَزَدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ [الكهف:١٦]، ﴿ وَالّذِينَ اهْتَدَوْا وَادَهُمْ وَاللّذِينَ اهْتَدَوْا وَادَهُمْ وَاللّذِينَ اهْتَدَوْا وَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ [محمد:١٧]، ﴿ وَيَزْدَادَ الّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا ﴾ [المدر:٢١]، وقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِه إِيمَانًا فَأَمَّا الّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا ﴾ [التوبة:١٢٤]، وقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِيمَانًا ﴾ [التوبة:١٢٤]، وقوله: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَانًا ﴾ وتوله: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَانًا ﴾ وتوله وتسليمًا ﴾ [الاحزاب:٢٢].

زيادة الإيمان ونقصانه؛ قولُ جمهور العلماء.

وقد رُوي هذا الكلامُ عن طائفةٍ من الصحابةِ، كأبي الدرداءِ، وأبي هريرةً، وابنِ عباسٍ، وغيرِهم من الصحابة.

<sup>(</sup>۱) رسالة : «نور الاقتباس» (ص٣٨ \_ ٤٠).

ورويَ معناه عن عليٍّ وابنِ مسعود ـ أيضًا.

وعن مجاهدِ وغيرِهِ من التابعينَ.

وتوقَّف بعضُهُم في نقصِهِ، فقالَ: يزيدُ، ولا يقالُ: ينقصُ. ورويَ ذلكَ عن مالك، والمشهورُ عنه كَقُولَ الجماعة.

وعن ابن المبارك، قالَ: الإيمانُ يتفاضلُ.

وهو معنى الزيادة والنقص.

وقد تلا البخاريُّ الآياتِ التي فيها ذكرُ زيادةِ الإيمانِ، وقد استدلَّ بِهَا علَى زيادةِ الإيمانِ أئمةُ السَّلفِ قديمًا، منهُم: عطاءُ بنُ أبي رباح فمن بعدَه.

وتلا البخاريُّ - أيضًا - الآيات التي ذكر فيها زيادة الهدى؛ فإنَّ المراد بالهدى هنا فعل الطاعات، كما قال تعالى بعد وصف المتقين بالإيمان بالغيب، وإقام الصلاة، والإنفاق عما رزقهم، وبالإيمان بما أُنزلَ إلى محمد وإلى مَنْ قبلَهُ، وباليقين بالآخرة، ثم قال: ﴿ أُولَعْكَ عَلَىٰ هُدًى مّن ربَّهم ﴾ [البقرة: ٥].

فسمَّى ذلك كلَّه هدَّى؛ فمن زادت طاعاتُه فقد زاد هداه .

ولما كانَ الإيمانُ يدخلُ فيه المعرفةُ بالقلبِ، والـقولُ والعملُ كلُّـه؛ كانتُ زيادتُهُ بزيادة الأعمال، ونقصانُهُ بنقصانها.

وقد صرَّح بذلك كشيرٌ من السلف، فقالُوا: يزيد بالطاعة، وينقصُ بالمعصية (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (۱/٦ م).



## قوله تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾

فصل: في فضائل لا إله إلا اللَّه.

وكلمةُ التـوحيدِ لها فـضائلُ عظيمٌة لا يمـكنُ هاهنا استقصـاؤُها، فلنذكر بعضَ ما وردَ فِيها:

١ ـ فهي كلمةُ التقوى كما قالَ عمرُ رَطِينَكُ وغيرُه من الصحابة.

٢ ـ وهي كلمةُ الإخلاص.

٣ \_ وشهادةُ الحقِّ.

٤ \_ ودعوةُ الحقِّ.

٥ ـ وبراءةٌ من الشرك، ونجاةُ هذا الأمر.

٦ ـ ولأجلِهَا خُلِقِ الخلقُ. كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦].

٧ \_ ولأجلها أُرسلت الرُّسلُ وأنزلت الكتبُ، كما قالَ تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكَ مِن رَّسُولٍ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الانبياء: ٢٥]، وقالَ تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوا أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ قَالَى: ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوا أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنا فَاتَّقُونِ ﴾ [النحل: ٢]. ونحو هذه الآياتِ.

وهذه الآيةُ أولُ ما عـدَّدَ اللَّهُ من النعم في سورةِ النحلِ التي تُسَمَّى سورةُ النعمِ. ولهذا قال ابنُ عيينةَ: ما أنعمَ اللَّهُ على عبدٍ من العبادِ نعمةً أعظمُ من أن عرَّفهم «لا إلهَ إلا اللَّهُ».

وأن «لا إلهَ إلا اللَّه» لأهلِ الجنةِ كالماءِ الباردِ لأهلِ الدنيا.

٨ ـ ولأجلها أُعدَّتْ دارُ الثوابِ ودارُ العقابِ.

٩ ـ ولأجلِهَا أُمرت الرسلُ بالجهاد، فمنْ قالَها عصم ماله ودمه، ومن أباها فمالُه ودمه هدرٌ.

١٠ـ وهي مفتاحُ الجنةِ.

١١ـ ومفتاحُ دعوةِ الرسلِ.

١٢ ـ وبها كلَّمَ اللَّهُ موسى كفاحًا.

وفي «مسند البزار» (١) وغيره عن عياض الأنصاريِّ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «إنَّ لا إله إلا اللَّه كَلَمةُ من قالَها صادقًا لا إله إلا اللَّه كَلَمةُ من قالَها صادقًا أدخلَهُ اللَّه بها الجنة، ومن قالَها كاذبًا حقنت دم هُ، وأحرزت ماله، ولقي اللَّه غدًا فحاسَنه ).

وهي مِفتاحُ الجنةِ كما تقدم.

١٣ـ وهي: ثمنُ الجنةِ<sup>(٢)</sup> :

قاله الحسنُ، وجاءَ مرفوعًا من وجوه ضعيفة: «ومن كانتْ آخرَ كَلامِه دخلَ الجنةَ»(٣) .

١٤ ـ وهي: نجاةٌ من النارِ:

وسمع النبي عَلَيْكُ مؤذنًا يقولُ: أشهد أن لا إله إلا اللَّهُ، فقالَ: «خرجَ من النار». خرَّجه مسلم (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البزار (٤ ـ كشف الأستار).

<sup>(</sup>٢) حديث «ثمن الجنة لا إله إلا اللَّه». أخرجه: ابن عدي في «الكامل» (٦٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٩/ ٢٣٣، ٢٤٧)، وأبو داود (٣١٦٦)، والحاكم (١/ ٣٥١، ٥٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٢/٣ \_ ٤).

١٥\_ وهي: توجبُ المغفرةَ:

في «المسند» (۱) عن شدّاد بن أوس وعبادة بن الصامت: أن النبي عَيْلِيْ قال الأصحابه يومًا: «ارفعُوا أيديكم وقولُوا: لا إله إلا اللّه أي الله المدينا ساعةً، ثم وضع رسول الله عَثْني بهذه الكلمة، وضع رسول الله عَثْني بهذه الكلمة، وأمرْتني بها، ووعدتني بها الجنة، وإنّك لا تخلف الميعاد»، ثم قال: «أبشروا فإنّ اللّه قد غَفَرَ لكم».

١٦\_ وهي: أحسنُ الحسنات:

قال أبو ذرِّ: قلتُ يا رسولَ اللَّه! كلِّمْني بعملٍ يقرِّبُني من الجنة، ويباعدُني من الجنة، ويباعدُني من النار، قالَ: «إذا عملت سيئةً فاعملْ حسنةً، فإنها عشرُ أمشالها». قلتُ: يا رسولَ اللَّه، «لا إله إلا اللَّه» من الحسناتِ؟ قالَ: «هيَ أحسنُ الحسناتِ» (٢).

١٧\_ وهي: تمحو الذنوبَ والخطايا:

وفي «سننِ ابنِ ماجه»(٣) عن أُمِّ هانيٍّ عن النبيِّ ﷺ قال: «لا إلهَ إلا الـلّهُ لا تتركُ ذنبًا، ولا يسبقُها عملُّ».

رُئِي بعضُ السلفِ بعدَ موتِهِ في المنامِ فسُئلَ عن حالهِ، فقالَ: ما أبقت لا إله الله شيئًا.

١٨ ـ وهي: تجدد ما درس من الإيمان في القلب:

وفي «المسند»(٤) أن النبيُّ عَيَّلِيًهُ قالَ لأصحابِهِ: «**جدّدوا إيمانكم**». قالوا: كيفَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٤/٤١)، والحاكم (١/١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «مسنده» (٩/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن ماجه (٣٧٩٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٢/ ٢٥٩)، والحاكم (٤/ ٢٥٦).



نجدِّدُ إيمانَنَا؟ قال: «قولُوا: لا إله إلا اللَّه، وهي لا يعدلُها شيءٌ في الوزنِ، فلو وُزِنتُ بالسماوات والأرض رجحت بهنَّ».

كما في «المسند» (١) عن عبد اللَّه بن عمرو عن النبيِّ عَلَيْكَةِ: «أَنَّ نوحًا قالَ لابنه عندَ موتِه: آمرُكَ بلا إله إلا اللَّهُ، فإنَّ السماوات السبع والأرضين السبع لو وُضعت في كفة ووضعت لا إله إلا اللَّهُ في كفة، رجحت بهن لا إله إلا اللَّهُ، ولو أن السماوات السبع والأرضين السبع كن في حلقة مبهمة قصمتهن لا إله إلا اللَّه».

وكذلك ترجح بصحائف الذنوب، كما في حديث السجلات والبطاقة، وقد خرَّجه أحمد والنسائيُّ والترمذيُّ أيضًا من حديث عبد اللَّه بن عمرو عن النبي عَلَيْهُ (٣).

١٩ ـ وهي: التي تخرقُ الحجبَ حتَّى تصلَ إلى اللَّهِ عزَّ وجلَّ:

وفي الترمذيِّ<sup>(٤)</sup> عن عبدِ اللَّهِ بن عـمرٍو عن النبيِّ ﷺ قال: «لا إله إلا اللَّهُ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۲/ ۱۷۰، ۲۲٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النـسائي في «اليوم والليلة» (٨٤٠)، والحاكم (٢٥٨/١)، وعــزو الحديث إلى «المسند» خطأ، وهو من حديث أبي سعيد وليس من حديث عبد اللّه بن عمرو.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٢١٣/٢)، والترمــذي (٢٦٣٩)، وابن ماجه (٤٣٠٠)، والحديث لم أجده عند النسائي، ولم يعزه المزي في «تحفة الأشراف» للنسائي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الترمذي (٣٥١٨).



ليسَ لها دونَ اللَّه حجابٌ حتى تصلَ إليه».

وفيه أيضًا (١) عن أبي هريرة عن النبيِّ ﷺ: «ما قالَ عبدٌ: لا إله إلا اللَّه مخلصًا إلا فُتحت له أبوابُ السماءِ حتى تُفضِي إلى العرشِ ما اجتُنبَتِ الكبائرُ».

ويروى عن ابنِ عباسٍ مرفوعًا: «ما منْ شيء إلا بينه وبينَ اللَّه حجابٌ، إلا قولَ: لا إلهَ إلا اللَّه كما أنَّ شَفَتَيْكَ لا تحجبُهما كذلكَ لا يحجبُها شيءٌ حتى تنتهي إلى اللَّهِ عزَّ وجلَّ».

وقال أبو أمامةً: ما مِنْ عبدِ يهلِّلُ تهليلةً فينهنهها شيءٌ دونَ العرش.

٠ ٢ ـ وهي الَّتي ينظرُ اللَّهُ إلى قائلها، ويجيبُ دعاه:

خرَّجَ النسائيُّ في كتابِ «اليوم والليلةِ»(٢) من حديثِ رجلينِ من الصحابة عن النبيِّ عَيَالِيُّةِ: "منْ قالَ: لا إلهَ إلا اللَّهُ وحدَهُ لا شريكَ لهُ، له الملكُ وله الحمدُ، وهو على كلِّ شيءُ قديرٌ، مخلصًا بها روحُه مصدِّقًا بها لسانُه، إلا فَتَنَ له السماءَ فتقًا، حتَّى ينظرَ إلى قائلِها مِنْ أهلِ الأرضِ، وحُقَّ لعبد نظرَ إليه أن يعطِيَهُ سؤلَهُ».

٢١ ـ وهي: الكلمةُ الَّتي يصدِّقُ اللَّهُ قائلَهَا:

كما أخرجَ النسائـيُّ والترمذيُّ وابنُ حبانُ " من حـديثِ أبي هريرةَ وأبي سعيد عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «إذا قالَ العبدُ: لا إلهَ إلا اللَّهُ واللَّهُ أكبرُ، صدَّقهُ ربُّه، وقالَ: لا إلهَ إلا أنا وأنا أكبرُ. وإذا قالَ: لا إله إلا اللَّهُ وحدَهُ، لا شريكَ لهُ، يقولُ اللَّهُ: لا إله إلا أنا وحدي لا شريك لي. وإذا قالَ: لا إله إلا اللَّهُ وحده، لا شريك له، له الملك وله الحمدُ، قال اللَّهُ: لا إلهَ إلا أنا، لي الملكُ، ولي الحسمدُ. وإذا قالَ: لا إلهَ إلا اللَّهُ، ولا حولَ (۱) «جامع الترمذي» (۳۵۹۰).

<sup>(</sup>٢) «اليوم والليلة» (٢٨).

<sup>(</sup>٣) النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٣١)، والترمذي (٣٤٣٠)، وابن حبان (٨٥١).

ولا قوةَ إلا باللَّهِ، قالَ اللَّهُ: لا إلهَ إلا أنا، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بِي». وكان يقولُ: «من قالها في مرضه ثم مات لم تَطْعمهُ النارُ».

٢٢ ـ وهي: أفضلُ ما قاله النبيونَ:

كما وردَ ذلكَ في دعاء يوم عرفة (١) .

٢٣ ـ وهي: أفضلُ الذِّكْرُ:

كما في حديث جابر المرفوع: «أفضلُ الذكرِ لا إلهَ إلا اللَّهُ» (٢).

وعن ابنِ عباسٍ: أحبُّ كلمةٍ إلى اللَّهِ لا إلهَ إلا اللَّه، لا يقبلُ اللَّهُ عـملاً إلا بِها.

٢٤ وهي: أفضلُ الأعمالِ وأكثرُها تضعيفًا، وتعدلُ عتقَ الرقابِ، وتكونُ
 حرزًا من الشيطان:

وكما في «الصحيحين» (٣) عن أبي هريرة وطي عن النبي علي النبي علي الله الله وحدة الله الله وحدة الله وحدة الله اللك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، في يوم مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب، وكتب له مائة حسنة، ومُحي عنه مائة سيئة، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به، إلا أحد عمل أكثر من ذلك».

وفيه ما أيضًا (٤) عن أبي أيوب الأنصاريِّ وطي عن النبي عَلَيْ الله الله الله الله عَلَيْ الله الله الله الله عشر مرات كان كمن أعتق أربع أنفس من ولَد إسماعيل».

<sup>(</sup>١) أخرجه: مالك في «موطئه» مرسلاً (٤٤٢)، وأخرجه: البغوي (٧/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٣٣٨٣)، وابن ماجه (٣٨٠٠)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٨٣٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٤/ ١٥٣)، ومسلم (٦٩/٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٨/ ١٠٧)، ومسلم (٨/ ٦٩).



وفي الترمذي (١) عن ابن عمر مرفوعًا: «منْ قالها إذا دخل السوق، وزاد فيها: يُحيي ويميتُ وهو حي لا يموتُ بيده الخيرُ وهو على كلِّ شيء قديرٌ، كتبَ اللَّهُ له ألفَ الفَ حسنة، ومحا اللَّهُ عنه ألفَ سيئة، ورفع اللَّهُ له ألفَ ألفَ درجة »، وفي رواية : «ويُبنى له بيتٌ في الجنة».

٢٥ـ ومن فضائِلِها: أنها أمانٌ من وحشةِ القبرِ وهولِ الحشرِ:

كما في «المسند»<sup>(۲)</sup> وغيره عن النبيِّ عَيَّالِيَّةِ قالَ: «ليسَ على أهـلِ لا إلهَ إلا اللَّهُ وحشةً في قبورهم ولا في نشورهم، وكأنِّي بأهلِ لا إلهَ إلا اللَّهُ قد قامُوا ينفضونَ الترابَ عن رؤوسهم، ويقولونَ: الحَمُد للَّه الَّذي أذهبَ عنَّا الحزنُ».

وفي حديث مرسل: «من قال: لا إله إلا الله الملك الحق المبين، كل يوم مائة مرة كانت له أمانًا من الفقر، وأنسًا من وحشة القبر، واستجلبت له الغنى، واستقرعت له باك الجنّة» (٣).

٢٦ وهي : شعارُ المؤمنينَ إذا قامُوا من قبورِهم:

قال النضرُ بنُ عربي: بلغَنِي أنَّ الناسَ إذا قامُوا من قبورِهِم كانَ شعارُهم: لا إله إلا اللَّهُ.

وقد خرج الطبرانيُّ (٤) حديثًا مرفوعًا: «إنَّ شعارَ هذه الأُمةِ على الصراطِ: لا إلهَ إلا أنتَ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٤٢٩)، وابن ماجه (٢٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) الحديث ليس في «مسند أحمد»، ولكن رواه ابن عدي في «الكامل» (٤/ ١٥٨٢)، والطبراني في «الأوسط» (٩٤٧٨)، والبيهقي في «الشعب» (٩٩/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) «المعجم الأوسط» (١٦٠).

٢٧ ـ ومن فضائلها: أنَّها تفتح لقائلِها أبواب الجنة الثمانية، يدخل من أيّها شاء:

كُمَا في حـديث عمر عن النبيِّ عَيَّالِيًّ فيمَنْ أَتَى بالشـهادتينِ بعد الوضوءِ، وقدْ خِرَّجهُ مسلمُ (١) .

وفي «الصحيحين» (٢) عن عبادة بن الصامت ولين عن النبي عليه قال : «من قال : الله وأن عبسى قال : أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبد ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمته القاها إلى مريم وروح منه، وأن الجنة حق والنار حق الدخلة الله من أي أبواب الجنة الثمانية شاء».

وفي حديث عبد الرحمن بن سمرة عن النّبي عَيَالِيّةٍ في قصة منامه الطويل، وفيه قال: «ورأيتُ رجلاً من أُمَّتِي انتهى إلى أبوابِ الجنة، فأغلقت الأبوابُ دونَه، فجاءتُه شهادةُ أن لا إله إلا اللّه، فتحت له الأبواب، وأدخلتُهُ الجنة »(٣).

٢٨ ومن فضائلها أنَّ أهلَها وإنْ دخلُوا النارَ وبتقصيرِهم في حقوقِها فإنهم
 لابد أن يخرجُوا منها.

وفي «الصحيحينِ» (٤) عن أنس عن النبيِّ ﷺ قالَ: «يقولُ اللَّهُ عز وجلَّ: وعِزَّتي وجلالِي وكبريائِي وعظمتِي لأُخرجنَّ منها منْ قالَ: لا إله إلا اللَّهُ».

وأخرجَ الطبراني (٥)عن أنس عن النبيِّ ﷺ قالَ: «إنَّ ناسًا منْ أهلِ لا إلهَ إلا اللَّهُ (١) أخرجه: مسلم (١٤٤/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤/ ٢٠١)، ومسلم (١/ ٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في الأحاديث الطوال (٣٩)، كما قال محقق رسالة «كلمة الإخلاص».

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٩/ ١٧٩ ـ ١٨٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٣٧٩)، وقال: رواه الطبراني في «الأوسط»، وفيه من لم أعرفهم.



يدخلونَ النارَ بذنوبهم، فيقولُ لهم عبدةُ اللات والعزَّى: ما أغْنى عنكُم قولُ: لا إله إلا الله، فيغضبُ اللَّهُ لهم فيخرِجُهُم من النار، فيدخلونَ الجنةَ».

ومن كان في سخطه يُحسنُ فكيفَ يكونُ إذا ما رضي؟ لا يسوي بين من وحَده وإن قصَّر في حقوق توحيده، وبينَ من أشركَ به. قال بعضُ السلف: كان إبراهيمُ \_ عليه السلامُ \_ يقولُ: اللهمَّ لا تشركُ من كان يشركُ بكَ شيئًا بمن كانَ لا يشركُ بكَ.

كان بعضُ السلف يقولُ في دعائه: اللهمَّ إنَّك قلتَ عن أهلِ النارِ: إنَّهم أقسمُ باللهِ جَهدَ أَيَانِهم لا يبعثُ اللَّه من يموتُ، ونحنُ نقسمُ باللهِ جَهدَ أيمانِنا ليبعثُ اللَّهُ من يموتُ، اللهمَّ لا تجمع بينَ أهلِ القَسَمَيْنِ في دارٍ واحدةٍ.

كان أبو سليمان يقولُ: إن طالَبنِي ببخلِي طالبتُه بجوده، وإن طالَبني بننوبي طالبتُه بعفوه، وإن أدخلَنِي النارَ أخبرتُ أهلَ النارِ أنِّي أُحبُّه.

ما أطيب وصله وما أعدنه! وما أثقلَ هجره وما أصَعبه! وفي السخط والرَّضى ما أهيبَه! القلبُ يحبُّ وإنْ عسلَّبَه

وكان بَعضُ العارفينَ يبْكِي طولَ ليلهِ ويقولُ: إن تعذَّبْني فإنِّي لكَ محبٌّ، وإنْ ترحمْني فإنِّي لك محبٌّ.

العارفونَ يخافونَ من الحجابِ أكثرَ مما يخافونَ من العذابِ.

قال ذو النونِ: خوفُ النارِ عند خوفِ الفراقِ كقطرةٍ في بحرٍ لُجي.

كان بعضُهم يقولُ: إلهِي وسيدِي ومولاي! لو أنَّك عذبْتنِي بعذابِكَ كلِّه، كانَ ما فاتَني من قربِكَ أعظمُ عنْدِي من العذابِ.

قيلَ لبعضهم: لو طردكَ ما كنتَ تفعلُ؟

قال :

إذا أنا لم أجْد من الحبِّ وصْلاً رمتُ في النار مُنزلاً ومسقسيلاً ثم أزع حب أهل هَا بندائى بكرةً في عرصاتها وأصيلا معشر المشركين ناحُوا على من يدَّعي أنَّه يحبُّ الجليك لم يكن في الذي ادَّعها محقًّا فه حسراه به العذاب الطُّويلا!

## إخواني!

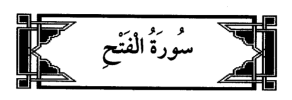
اجتهدُوا السيومَ في تحقيق التوحيد، فإنَّه لا يُنجى من عذاب اللَّه إلا إيَّاه، وما نطقَ الناطقونَ إذْ نطقُوا أحسنَ من: لا إلهَ إلا اللَّه.

ما نطقَ الناطقونَ إذْ نطقُوا أحسسنَ من لا إلهَ إلا هُو تباركَ اللَّهُ ذو الجالل ومنْ أشهال الله إله إلا هُـو مَن لذنوبي ومنْ يحرّ صُها غير رُك يَا من لا إله الله هُو جنان خلد لمنْ يوحّ للهُ إلا هُو اللهُ إلا هُو اللهُ ال ني رانُه لا تح رقُ من يشهدُ أن لا إله الله هُو

أقولُها مخلِصًا بِلا بُخلِ أشهدُ أن لا إلهَ إلا هُـو

والحمد للَّه رب العالمين<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) «كلمة الإخلاص» (٥٦ - ٨١).



## قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُهُم فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ ﴾

إن الزرعَ وإنْ كانَ له طاقةً منه ضعيفةٌ ضئيلةٌ إلا أنه يتقوَّى بما يخرجُ معه وحولَهُ ويعتضدُ به، بخلافِ الشجرةِ العظامِ فإنَّ بعضَها لا يشدُّ بعضًا.

وقد ضربَ اللَّهُ تعالى مثلَ النبيِّ عَيَالِيَّةٍ وأصحابِهِ بالزرعِ لهِذا المعنى قال: ﴿ وَمَتَلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ ﴾ [الفتح: ٢٩].

قوله: ﴿ أَخْرَجَ شَطْأُهُ ﴾ أي: فِرَاخَهُ.

﴿ فَآزَرَهُ ﴾ أي: ساواه وصارَ مثلَ الأمِّ وقوي به.

﴿ فَاسْتَغْلُظَ ﴾ أي: غَلُظَ.

فالزرعُ مثلُ النبيِّ ﷺ إذ خرجَ وحدهُ فأمدَّه بأصحابِهِ وهُم شطأُ الزرعِ كما قَوَّى الطاقةَ من الزرعِ بما نَبَتَ منها حتَّى غلظتْ واستحكمتْ.

﴿ فَاسْتُونَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ ﴾: جمعُ ساقٍ.

وفي الإنجيلِ: «سَيَخْرُجُ قَوْمٌ يَنْبَتُونَ نَباتَ الزَّرعِ».

وقد قالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ [التوبة:٧١].

وقال: ﴿ الْمُنَافَقُونَ وَالْمُنَافَقَاتُ بَعْضُهُم مَّنْ بَعْضِ ﴾ [التوبة:٧٧].

فالمؤمنونَ بينَهُم ولايةٌ وهي مودةٌ ومحبةٌ باطنةٌ.

ثم قالَ: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات:١٠].

لأن المؤمنينَ قلوبُهم على قلبِ رجلٍ واحدٍ فيما يعتقدونَهُ من الإيمانِ وأما المنافقونَ فقلوبُهم مختلفةٌ.

كما قالَ: ﴿ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ﴾ [الحشر:١٤].

فأهواؤُهُم مختلفةٌ. . إلخ. ولا ولايةَ بينَهُم في الباطنِ وإنما بعضُهم من جنس بعض في الكفر والنفاق.

وفي «الصحيحين» عن النبيِّ ﷺ: «المؤمنُ للمُؤْمِنِ كَالبُنيانِ يَشُدُّ بعضُهُ بعضًا» وشبَّكَ بينَ أصابعه (١) .

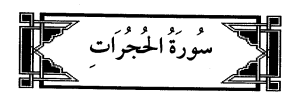
وفيهما أيضًا عن النبي عَيَيْهُ: «مثل المؤمنينَ في توادِّهم وتراحُمهم وتعاطُفهم كمثَلِ الجسدِ الواحدِ، إذا اشتكى منه عضو تداعى سائره بالحُمَّى والسَّهر»(٢) (٣)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۱/۹۲۱)، (۱۲۹/۳)، (۱۲۸۸)، ومسلم (۱/ ۲۰) من حديث أبي موسى الأشعري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٨/ ١١)، ومسلم (٨/ ٢٠) من حديث النعمان بن بشير.

<sup>(</sup>٣) «غاية النفع في شرح حديث: تمثيل المؤمن بخامة الزرع» (ص ٣٢ ـ ٣٤).



قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ يَدَي اللَّهَ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾

وقال الحسنُ في قوله تعالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات: ١] قالَ: لا تذبَحُوا قبلَ الإمامِ. خرّجه ابنُ أبي حاتِمٍ (١) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾

فإن علامة محبَّة اللَّه ورسوله محبة ما يحبُّه اللَّه ورسوله، وكراهة ما يحبُّه اللَّه ورسوله، وكراهة ما يكرهه اللَّه ورسوله كما سبق ، فإذا رسخ الإيمان في القلب وتحقق به، ووجد حلاوته وطعمه، أحبَّه وأحبَّ ثباته ودوامه ، والزيادة منه، وكره مفارقته ، وكان كراهته لمفارقته أعظم عند من كراهة الإلقاء في النار.

قال اللَّه تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعصْيَانَ أُولَٰقُكَ هُمُ الرَّاشَدُونَ ﴾ [الحجرات:٧].

والمؤمنُ يحبُّ الإيمانَ أشدَّ من حبِّ الماءِ الباردِ في شدَّةِ الحرِّ للظمآنِ، (۱) «رسالة: في رؤية الهلال» (ص ٣٠، ٣١).

ويكره الخروجَ منه أشدُّ من كراهةِ التحريقِ بالنيرانِ.

كما في «المسند» (١) عن أبي رزين العقيلي، أنه سألَ النبي عَيَالِيهُ عن الإيمان، فقالَ: «أَنْ تشهدَ أَنْ لا إله إلا اللَّه، وحدَه لا شريك لَه، وأَنَّ محمدًا عبدُه ورسولُه، وأَنْ يكونَ اللَّهُ ورسولُه أحب إليك من أنْ تشرك يكونَ اللَّهُ ورسولُه أحب إليك من أنْ تشرك باللَّه، وأن تحب عير ذي نسب لا تحبه إلا للَّه، فإذا كنت كذلك فقد دخل حب الإيمان في قلبك، كما دخل حب الماء للظمآن في اليوم القائظ».

وفي «المسند» (٢) \_ أيضًا \_: أن النبيَّ عَلَيْهُ وصَّى معاذَ بن جبل، فقال له \_ فيما وصاه به \_: «لا تشركُ باللَّه شيئًا، وإن قُطِّعْتَ وحُرِّقت» (٣) .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾

وقوله ﷺ: «المسلمُ أخو المسلم، لا يظلمُه ولا يَخذُلُه، ولا يَكذبُه، ولا يَحقرُه» (٤). هذا مأخوذُ من قولهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُويْكُمْ ﴾ هذا مأخوذُ من قولهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُويْكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٠]، فإذا كانَ المؤمنونَ إخوةً أُمروا فيما بينهُم بما يُوجبُ تالُفَ القلوبِ واختماعَها، وهذا من القلوب واختماعها، ونُهوا عماً يوجبُ تنافرَ القلوبِ واختمافها، وهذا من ذاك.

وأيضًا: فإنَّ الأخَ مِنْ شأنِهِ أن يوصِلَ إلى أخيه النَّفعَ، ويكفَّ عنه الضَّررَ، ومن أعظم الضَّر الله يختصُّ ومن أعظم الضَّرِ الله المُخالِم المُخالِم الطُّلم، وهذا لا يختصُّ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٤/ ۱۱ \_ ۱۲).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۵/ ۲۳۸).

<sup>(</sup>٣) "فتح الباري" (١/ ٥١، ٥١).

<sup>(</sup>٤) جزء من حديث أخرجه: مسلم (٨/ ١١/١٠).



بالمسلم، بل هو محرَّمٌ في حقِّ كلِّ أحد، وقد سبق الكلامُ على الظُّلْم على مستوفيًا عند ذكر حديث أبي ذرُّ الإلهي: «يا عبادي، إنِّي حرَّمتُ الظُّلم على نفسي، وجعلتُه بينَكُم مُحرَّمًا فلا تَظَالَمُوا»(١).

ومنْ ذلكَ: خِذْلانُ المسلمِ لأخيهِ، فإنَّ المؤمنَ مأمورٌ أن يَنْصُرَ أخاهُ، كما قالَ النبيُّ عَلَيْهِ: «انصرُ أخاكَ ظالمًا أو مظلومًا»، قيلَ: يا رسولَ اللَّه، أنصرُهُ مظلومًا، فلك نَصْرُك إيَّاهُ». خرجهُ البخاريُ (٢) معناهُ من حديثِ أنسٍ. وخرَّجهُ مسلم (٣) بمعناه من حديثِ جابرٍ.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٥) من حديث أبي أمامة بن سهل، عن أبيه عن النَّبي وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٥) من عن أبيه عن النَّبي على على الله على عنده مؤمنٌ فلم ينصُره وهو يَقْدِرُ على أنْ ينصُره أذلَهُ اللَّهُ على رءوس الخلائق يوم القيامة».

وخرَّج البزار (٦٠٠ من حديثِ عمرانَ بنِ حُصينِ، عن النَّبيِّ عَلَيْكِ قال: «مَنْ نصر

<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه: مسلم (١٦/٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٩٨/٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١٩/٨).

<sup>(</sup>٤) «السنن» (٤٨٨٤).

<sup>(0) «</sup>المسند» (٣/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٦) «كشف الأستار» (٣٣١٥، ٣٣١٧).

أخاه بالغَيب وهو يستطيع نصره نصره اللَّه في الدُّنيا والآخرة».

ومن ذلك: كذبُ المسلم لأخيه، فلا يُحلُّ له أن يُحدُّنه فيكذبه ، بل لا يُحدُّنه إلا صدقًا. وفي «مسند الإمام أحمد» (١) عن النّواس بن سمعان، عن النبيِّ على الله عن النبيِّ قال: «كَبُرَت خيانةً أَنْ تُحدِّثَ أخاكَ حديثًا هو لك مُصدِّقٌ وأنتَ به كاذبٌ».

ومن ذلك: احتقار المسلم الأخيه المسلم، وهو ناشئ عن الكبر، كما قال النبي ومن ذلك: احتقار المسلم الأخيه المسلم، وهو ناشئ عن الكبر أبطَرُ الحق وغَمْطُ النَّاسِ». خرَّجه مسلم من حديث ابن مسعود وعليه وخرَّجه الإمام أحمد، وفي رواية له: «الكبر سَفَهُ الحق، وازدراء الناسِ»، وفي رواية زيادة: «فلا يَراهم شيئًا»(٢).

وغمصُ النَّاسِ: الطَّعْنُ عليهم وازدراؤهُم، وقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهُ عَزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ عَنَى النَّهِ اللَّهِ عَنَى الْفَيْلَ اللَّهُ عَنَى الْفَيْلَ اللَّهُ عَنْ فَسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَ ﴾ [الحجرات:١١]، فالمتكبرُ ينظرُ إلى نفسه بعينِ الكمالِ، وإلى غييرِ النقص، فيحت قرهُم ويزدريهم، ولا يراهمُ أهلاً لأنْ يقوم بحقوقهم، ولا يراهمُ أهلاً لأنْ يقوم بحقوقهم، ولا أن يقبلَ مِنْ أحد منهمُ الحق إذا أوردَهُ عليه (٣).

\* \* \*

قوله تعالى : ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنًا ﴾ قُل لَمْ تُؤْمنُوا وَلَكن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾

[قَال البخاريُّ]: بَابٌ إذا لم يكُنِ الإسلامُ علَى الحقيقةِ وكان على

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۶/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) مسلم (١/ ٦٥)، وأحمد (١/ ٣٨٥ \_ ٣٩٩ \_ ٤٢٧)، والترمذي (١٩٩٩).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٩٠ \_ ٢٩٤).



الاستسلامِ أوِ الخوْفِ مِنَ القَتْلِ:

لقولِهِ عنزَّ وجلَّ: ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ [الحجرات: ١٤].

فَإِذَا كَانَ عَلَى الحقيقة فهُوَ عَلَى قوله: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾[آل عمران:١٩]، وقوله: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران:٨٥].

معنى هذا الكلام: أن الإسلام يُطلقُ باعتبارينِ.

أحدُهما: باعتبارِ الإسلامِ الحقيقيِّ، وهو دينُ الإسلامِ الذي قالَ اللَّهُ فيه: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامِ ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾ [آل عمران:١٩]، وقال: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلُ مِنْهُ ﴾ [آل عمران:٨٥].

والثاني: باعتبارِ الاستسلامِ ظاهرًا، مع عدمِ إسلامِ الباطنِ إذا وقَع خوفًا، كإسلام المنافقينَ.

واستذلَّ بقوله تعالى: ﴿قَالَتِ الأَعْرَابُ آمَنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات:١٤].

وحملَهُ على الاستسلام خوفًا وتقيةً.

وهذا مرويٌّ عن طائفةٍ من السلفِ، منهم: مجاهدٌ وابنُ زيدٍ ومقاتلُ بنُ حيانَ وغيرُهم.

وكذلك رجَّحه محمدُ بنُ نصرِ المروزيُّ، كما رجَّحه البخاريُّ؛ لأنهما لا يفرقانِ بينَ الإسلامِ والإيمانِ، فإذا انتفى أحدُهما انتفَى الآخرُ.

وهو اختيارُ ابنِ عبدِ البرِّ، وحكاهُ عن أكثرِ أهلِ السنةِ من أصحابِ مالك

والشافعيِّ وداودَ.

وأما من يفرقُ بين الإسلامِ والإيمانِ، فإنه يستدلُّ بهذه الآيةِ على الفرقِ بينهُما، ويقول: نفيُ الإيمانِ عنهم لا يلزمُ منه نفيُ الإسلامِ، كما نَفَى الإيمانَ عن الزاني والسارقِ والشاربِ، وإن كان الإسلامُ عنهم غيرَ منفيِّ.

وقد وردَ هذا المعنى في الآية عن ابن عباس وقتادَة والنخَعيِّ.

ورُوي عن ابنِ زيدٍ \_ معناه \_ أيضًا .

وهو قولُ الزهريِّ وحمادِ بنِ زيدِ وأحمدَ.

ورجَّحه ابنُ جريرٍ وغيرُه.

واستدلُّوا به على التفريقِ بينَ الإسلامِ والإيمانِ.

وكذا قال قتادة في هذه الآية، قال: ﴿ قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾: شهادة أن لا إله إلا الله، وهو دين الله، والإسلام درجة ، والإيمان تحقيق في القلب. والهجرة في الإيمان درجة ، والقتل في سبيل الله درجة .

خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ.

فجعل قتادة الإسلام الكلمة، وهي أصلُ الدينِ، والإيمان ما قام بالقلوبِ من تحقيقِ التصديقِ بالغيب، فهؤلاء القومُ لم يحقِّقُوا الإيمانَ في قلوبِهم، وإنما دخلَ في قلوبِهم تصديقٌ ضعيفٌ، بحيثُ صحَّ به إسلامُهم.

ويدلُّ عليه: قولُه تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ لا يَلِتْكُم مِّنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا ﴾ [الحجرات: ١٤].

واختلفَ مَنْ فرَّق بين الإسلامِ والإيمانِ، في حقيقة الفرقِ بينهما:



فقالت طائفةٌ: الإسلامُ كلمةُ الشهادتينِ، والإيمانُ العملُ.

وهذا مرويٌّ عن الزهريِّ وابنِ أبي ذئب، وهوَ روايةٌ عن أحمد، وهي المذهبُ عند القاضي أبي يعلَى وغيرِه من أصحابهِ.

ويشبه هذا: قولَ ابنِ زيد في تفسير هذه الآية، قال: لم يصدِّقُوا إيمانَهم بأعمالهم، فردَّ اللَّه عليهم، وقال: ﴿ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ [الحجرات:١٤]، فقال: الإسلامُ إقرارٌ والإيمانُ تصديقٌ.

وهو قولُ أبي خيثمةَ وغيرِه من أهلِ الحديثِ.

وقد ضعَّفَ ابنُ حامد من أصحابِنا هذا القولَ عن أحمدَ، وقال: الصحيحُ أن مـذهبَه أن الإسـلامُ قـولٌ وعمـلٌ، روايةٌ واحـدةً، ولكن لا تدخلُ كلُّ الأعمالِ في الإيمانِ.

وذكر: أنَّ المنصوصَ عن أحمدَ، أنه لا يكفرُ تاركُ الصلاةِ، فالصلاةُ من خصالِ الإيمانِ دونَ الإسلامِ، وكذلك اجتنابُ الكبائرِ من شرائطِ الإيمانِ دونَ الإسلامِ.

كذا قالَ، وأكثرُ أصحابنا: أن ظاهرَ مذهبِ أحمدَ تكفيرُ تاركِ الصلاةِ، فلو لم تكنِ الصلاةُ من الإسلامِ، لم يكنْ تاركُها عندَه كافرًا.

والنصوصُ الدالةُ على أن الأعمالَ داخلةٌ في الإسلامِ كثيرة جدًّا.

وقد ذهَب طائفة إلى أن الإسلامَ عامٌ، والإيمانَ خاصٌ، فمن ارتكبَ الكبائرَ خرجَ من دائرةِ الإيمانِ الخاصةِ إلى دائرةِ الإسلامِ العامَّةِ.

هذا مرويٌّ عن أبي جعفرٍ محمدِ بنِ عليٍّ.

وضعفه ابنُ نصرِ المروزيُّ، من جهة راويه عنه، وهو فضيلُ بنُ يسارِ،

وطعنَ فيه .

ورُوي عن حمادِ بنِ زيدٍ نحو هذا ـ أيضًا.

وحُكي روايةً عن أحمد ـ أيضًا ـ؛ فإنه قال ـ في رواية الشالنجيِّ ـ في مرتكب الكبائر: يخرجُ من الإيمانِ، ويقعُ في الإسلامِ.

ونقل حنبلٌ، عن أحمدَ ـ معناه.

وقد تأولَ هذه الروايةَ القاضي أبو يعلَى، وأقرَّها غيرَه، وهي اخــتيارُ أبي عبدِ اللَّهِ ابن بطةَ وابنِ حامدِ، وغيرِهما من الأصحابِ.

وقالت طائفةً: الفرقُ بينَ الإسلامِ والإيمانِ: أن الإيمانَ هو التصديقُ، تصديقُ القلبِ وعملُه، والإسلامُ الخفوعُ والاستسلامُ والانقيادُ، فهو عملُ القلبِ والجوارح.

وهذا قولُ كثيرٍ من العلماءِ، وقد حكاهُ أبو الفضلِ التميميُّ عن أصحابِ أحمد، وهو قولُ طُوائفَ منَ المتكلمينَ.

لكن المتكلمونَ عندَهُم أن الأعلمالَ لا تدخلُ في الإيمانِ، وتدخلُ في الإسلامِ، وأما أصحابُنا وغيرُهم من أهلِ الحديثِ، فعندهم أن الأعمالَ تدخل في الإيمانِ، مع اختلافِهم في دخولِها في الإسلامِ، كما سبق.

فلهذا قالَ كثيرٌ من العلماء: إن الإسلامَ والإيمانَ تختلفُ دلالتُهما بالإفراد والاقتـرانِ، فإن أُفردَ أحدُهما دخلَ الآخرُ فيه، وإن قُـرنَ بينهما كانا شـيئينِ حينئذ.

وبهذا يجمعُ بينَ حـديثِ سؤالِ جبريلَ عن الإســلامِ والإيمانِ، ففرَّق النبي عَلَيْلَةُ الإيمانَ وفدِ عبدِ الـقيسِ حيث فسَّر فــيه النبيُّ عَلَيْلَةُ الإيمانَ



المنفرد بما فسَّر به الإيمانَ المقرونَ في حديثِ جبريلَ.

وقد حكى هذا القول أبو بكر الإسماعيليُّ عن كشيرٍ من أهلِ السنةِ والجماعة. ورُويَ عن أبي بكرِ بنِ أبي شيبة ما يدلُّ عليهِ.

وهو أقربُ الأقوالِ في هذه المسألةِ وأشبهُها بالنصوصِ. واللَّهُ أعلمُ.

والقولُ بالفرقِ بين الإسلام والإيمانِ مرويٌّ عن الحسنِ وابنِ سيرينَ وشريكِ وعبدِ الرحمنِ بنِ مهديًّ ويحيى بنِ معينٍ، ومؤمَّلِ بنِ إهابٍ، وحُكي عن مالك \_ أيضًا.

وقد سبق حكايتُه عن قتادة، وداودَ بن ِ أبي هندٍ، والزهريِّ، وابنِ أبي ذئبٍ، وحمادِ بنِ زيدٍ، وأحمدَ، وأبي خيثمةً.

وكذلك حكاهُ أبو بكرِ بنُ السمعانيِّ عن أهلِ السنةِ والجماعةِ جملةً.

فحكايةُ ابنِ نصرٍ وابنِ عبدِ البرِّ عن الأكثرينَ التسويةَ بينهما غيرُ جيِّدٍ.

بل قد قيلَ: إن السلفَ لم يُروَ عنهم غيرُ التفريقِ. واللَّهُ أعلمُ.

وخرج البخاريُ<sup>(١)</sup> في هذا الباب:

حديث: الزُّهريِّ، عن عامر بن سعد، عَن أبيه، أنَّ النبيُّ عَلَيْهُ أعطَى رهطًا، وسعدٌ جَالسٌ، فتركَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ رجُلاً، هُ و أعجبُهُم إليَّ، فقلتُ: يَا رسُولَ اللَّه، مَا لكَ عن فُلان، فواللَّه، إنِّي لأراهُ مُؤمنًا؟ فقالَ: «أَو مسلمًا»، فسكتُّ قليلاً، ثمَّ غلبني ما أعلمُ منهُ، فقلتُ: يا رسولَ اللَّه، ما لك عن فلان؟ فالَ: «أَو مُسلمًا»، فسكتُّ قليلاً، ثمَّ غلبني ما أعلمُ منهُ، فقلتُ تَا وسولَ اللَّه، ثمَّ غلبني ما أعلمُ منهُ، فعدتُ لقالتِي، وعادَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ، ثمَّ قالَ: «يا سعدُ، إنِّي

<sup>(1)(1/71)(1/701).</sup> 

لأُعطي الرَّجُل، وغيرهُ أعجبُ إلى منهُ، خشيةَ أن يكبَّهُ اللَّهُ في النَّار».

خرجه من طريق: شعيب، عن الزهريِّ.

ثم قال: رواهُ يُونسُ وصالحٌ ومعمرٌ وابنُ أخي الزُّهريِّ، عن الزُّهريِّ.

وقد رواهُ ابنُ أبي ذئبِ \_ أيضًا \_، عن الزهريِّ \_ كذلك(١) .

ورواه العباسُ الخلالُ، عن الوليدِ بنِ مسلمٍ، عن ابنِ وهب ورشدينَ بنِ سعدٍ، عن يونُسَ، عن الزهريِّ، عن إبراهيمَ بنِ عبدِ الرحمنِ بنِ عوفٍ، عن أبيه، عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ.

وأخطأ في ذلك َ ـ: نقلَه ابنُ أبي حاتم الرازيُّ، عن أبيه (٢) .

فهذا الحديثُ محمولٌ عند البخاريِّ على أن هذا الرجلَ كانَ منافقًا، وأن الرسولَ ﷺ نفى عنه الإيمانَ، وأثبتَ له الاستسلامَ دونَ الإسلامِ الحقيقيِّ، وهو \_ أيضًا \_ قولُ محمدِ بنِ نصرِ المروزيِّ.

وهذا في غاية البعد، وآخرُ الحديثِ يردُّ على ذلك، وهو قولُ النبيِّ عَلَيْهُ: «إني لأعطى الرجلَ وغيرُه أحبُّ إليَّ منه»؛ فإن هذا يدلُّ على أن النبيَّ عَلَيْهُ وكلَه إلى إيمانه، كما كان يعطي المؤلفة قلوبُهم، ويمنعُ المهاجرينَ والأنصارَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ١٨٢) من حديث يزيد، أبنا ابن أبي ذئب، عن الزهري ـ به.

<sup>(</sup>٢) «العلل» لابن أبي حاتم (١٩٤٦).

الفرقَ، والمعنَى واحدٌ.

وهذا تعسف شديدٌ.

والظاهرُ \_ واللَّهُ أعلمُ \_: أن النبيَّ عَلَيْهُ زجرَ سعدًا عن الشهادة بالإيمان؛ لأن الإيمان باطن في القلب لا اطلاع للعبد عليه، فالشهادة به شهادة على ظن ، فلا ينبغي الجزمُ بذلك، كما قال: "إن كنت مادحًا لا محالة، فقل: أحسب فلانًا كذا، ولا أزكِي على اللَّه أحدًا»(١) .

وأمرَه أن يشهدَ بالإسلام؛ لأنه أمرٌ مطَّلع عليه.

كما في «المسندِ» (٢) عن أنسٍ \_ مرفوعًا \_: «الإسلامُ علانيةٌ، والإيمانُ في القلب».

ولهذا كره أكثرُ السلفِ أن يطلقَ الإنسانُ على نفسه أنه مؤمنٌ، وقالوا: هو صفةُ مدحٍ، وتزكيةٌ للنفسِ بما غابَ من أعمالِها، وإنما يشهدُ لنفسِه بالإسلامِ؛ لظهوره.

فأما حديثُ: «إذا رأيتمُ الرجلَ يعتادُ المسجدَ، فاشهدُوا له بالإيمانِ».

فقد خرجهُ أحمدُ والترمذيُّ وابنُ ماجه (٣) من حديثِ درَّاجٍ، عن أبي الهيثمِ عن أبي سعيد ـ مرفوعًا.

وقال أحمد: هو حديثٌ منكرٌ.

ودراجٌ له مناكيرُ. واللَّهُ أعلمُ.

<sup>(</sup>١) البخاري (٣/ ٢٣١)، ومسلم (٨/ ٢٢٧) من حديث أبي بكرة.

<sup>(</sup>Y) (Y\ 371 \_ 071).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٣/ ٦٨، ٧٦)، والترمذي (٢٦١٧)، و(٣٠٩٣)، وابن ماجه (٨٠٢).

وهذا الذي ذكرَه البخاريُّ في هذا الباب، من الآية والحديث، إنما يطابق التبويبَ، على اعتقاده: أنه لا فرقَ بين الإسلام والإيمان.

وأما على قول الأكثرينَ بالتفريقِ بينهما، فإنما ينبغي أن يُذكرَ في هذا البابِ قولُه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا ﴾ [آل عمران:٨٣].

فإنَّ الجمهورَ على أنه أرادَ استسلامَ الخلقِ كلِّهم له وخضوعَهم، فأما المؤمنُ فيستسلمُ ويخضعُ طوعًا، وأما الكافرُ فإنه يضطرُ إلى الاستسلام عند الشدائد ونزولِ البلاءِ به كرهًا، ثم يعودُ إلى شركه عندَ زوالِ ذلك كلِّه، كما أخبرَ اللَّهُ عنهم بذلكَ في مواضعَ كثيرة من القرآن.

والحديثُ الذي يطابقُ البابَ \_ على اختيارِ المفرقينَ بينَ الإسلام والإيمانِ \_ قولُ النبيِّ ﷺ \_ في ذكر قرينهِ من الجنِّ \_: «ولكنَّ اللَّهَ أعاننِي عليه، فأسلَمُ» (١٠). وقد رُوي بضمِّ الميم وفتحها:

فمن رواهُ بضمِّها، قال: المرادُ: أي: أنا أسلمُ من شرِّه.

ومن رواه بفتحها، فمنهم من فسَّره بأنه أسلمَ من كفره، فصار مسلمًا.

وقد ورد التصريح بذلك في رواية خراجها البزار في «مسنده»(٢)، بإسناد فيه ضعف .

ومنهم من فسَّره بأنه استسلمَ وخضعَ وانقادَ كرهًا. وهو تفسير ابنِ عيينة وغيرهِ. فيطابقُ على هذا ترجمةَ البابِ. واللَّهُ أعلم (٣).

\* \* \*

أخرجه: مسلم في "صحيحه" (٨/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١١٦/١ ـ ١٢٣).

قال المحقّقون مِنَ العُلماءِ: كلُّ مؤمنٍ مُسلمٌ، فإنَّ من حقّق الإيمانَ، ورسخ في قلبه، قام بأعمال الإسلام، كما قال عَلَيْ: "ألا وإنَّ في الجسد مُضغة، إذا صلحت، صلّع الجسد كله، ألا وهي القلبُ "() ، فلا يتحقّقُ القلب بالإيمانِ إلا وتنبعث الجوارح في أعمالِ الإسلام، وليس كلُّ مسلم مؤمنًا، فإنَّه قد يكونُ الإيمانُ ضعيفًا، فلا يتحقّقُ القلب به تحقُّقًا تامًا، مع عملِ جوارحه بأعمال الإسلام، فيكونُ مسلمًا وليس بمؤمنِ الإيمانَ التام مع عملِ جوارحه بأعمال الإسلام، فيكونُ مسلمًا وليس بمؤمنِ الإيمانَ التام كما قالَ تعالى: ﴿قَالَتِ الأَعْرَابُ آمنًا قُل لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ كما قالَ تعالَى: ﴿قَالَتِ الأَعْرَابُ آمنًا قُل لَمْ تُوْمِنُوا مَنافقينَ بالكُلِّية على أصح الإيمانُ في قُلُوبِكُمْ ﴾ [المجرات:١٤]، ولم يكونُوا مُنافقينَ بالكُلِّية على أصح التفسيرينِ، وهو قولُ ابنِ عباسٍ وغيرِه، بل كانَ إيمانُهم ضعيفًا، ويدلُّ عليه قولُه تعالى: ﴿وَإِن تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لا يَلتُكُم مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْنًا ﴾ [المجرات:١٤]، ولم يكونُوا مُنافقينَ بالكُلِّية على المُنتاع ولم يكونُوا مُنافقينَ بالكُلِّية على أصح عليه المؤلِه الله وَرَسُولَهُ لا يَلتُكُم مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْنًا ﴾ [المجرات:١٤]، على أنَّ معهم من الإيمانِ ما تُقبلُ به عني المُقلَلَة من الإيمانِ ما تُقبلُ به أعمالُهم.

وكذلك قولُ النبيِّ عَلَيْهِ لسعد بن أبي وقاص لمَّا قال له: لم تعط فلانًا وهو مؤمنٌ، فقالَ النبيُّ عَلَيْهِ: «أو مسلمٌ؟»(٢) يُشيرُ إلى أنَّه لم يُحقِّق مقامَ الإيمان، وإنما هو في مقام الإسلام الظَّاهر، ولا ريبَ أنَّه متى ضعفَ الإيمانُ الباطنُ، لزمَ منه ضعفُ أعمالِ الجوارحِ الظاهرةِ أيضًا، لكن اسمَ الإيمانِ يُنفى عمَّن تركَ شيئًا مِن واجباته، كَمَا في قوله: «لا يزني الزَّاني حينَ يزني وهو مؤمنٌ»(٣).

وقد اختلفَ أهلُ السُّنَّةِ: هل يُسمَّى مؤمنًا ناقصَ الإيمانِ، أو يقالُ: ليسَ

<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه: البخاري (١/ ٢٠)، ومسلم (٥/ ٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/١٣)، ومسلم (٣/١٠٤).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣/ ١٧٨)، ومسلم (١/ ٥٤).

بمؤمنٍ، لكنَّهُ مسلمٌ، على قولينٍ، وهمَا روايتانِ عن أحمدَ.

وأمَّا اسمُ الإسلامِ، فلا ينتفي بانتفاء بعض واجباته، أو انتهاك بعض محرَّماته، وإنما يُنفَى بالإتيان بما يُنافيه بالكُلِّيَّة، ولا يُعرَفُ في شيء من السُّنَة الصَّحيحة نفي الإسلامِ عمَّن ترك شيئًا من واجباته، كما يُنفَى الإيمانُ عمَّن ترك شيئًا من واجباته، كما يُنفَى الإيمانُ عمَّن ترك شيئًا من واجباته، وإنْ كان قد ورد إطلاق الكُفرِ على فعل بعض المحرَّمات، وإطلاق النِّفاق أيضًا.

واختلفَ العلماءُ: هل يُسمَّى مرتكبُ الكبائرِ كافرًا كفرًا أصغر أو منافقًا النَّفاق الأصغرَ، ولا أعلمُ أنَّ أحدًا منهم أجازَ إطلاقَ نفي اسمِ الإسلامِ عنهُ، إلا أنه رُوي عن ابنِ مسعود أنَّه قالَ: ما تاركُ الزَّكاةِ بمسلمِ (١) . ويُحتملُ أنَّه كان يراه كافرًا بذلكَ، خارجًا عن الإسلام.

وكذلك رُوي عن عمر فيمن تمكن مِن الحج ، ولم يحج أنهم ليسُوا بمسلمين ، والظّاهر أنّه كان يعتقد كفرهم ، ولهذا أراد أن يضرب عليهم الجزية ، يقول: لم يدخلُوا في الإسلام بعد ، فهم مستمرُّون على كتابيتهم (٢).

وإذا تبيَّن أنَّ اسمَ الإسلامِ لا ينتفي إلا بوجـودِ ما ينافيهِ، ويُخرِجُ عن المَّلَةِ بالكلِّيَّةِ، فاسمُ الإسلامِ إذا أُطلِقَ أو اقـترنَ به المدحُ، دخلَ فيهِ الإيمانُ كلُّه منَ التَّصديق وغيرِه.

وخرَّج النَّسائيُّ (٣) مِن حديثِ عقبةَ بنِ مالكِ أنَّ النَّبيَّ عَيَّا لِلَّهِ بعثَ سريَّةً،

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣/ ١١٤).

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن كثير في «مسند الفاروق» (۱/ ۲۹۲ ـ ۲۹۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي في «الكبرى» (١٠٠١٣ ـ تحفة الأشراف) وأحمد في «المسند» (٤/ ١١٠)، (٥/ ٢٨٨ ـ ٢٨٩).



فغارت على قوم، فقالَ رجلٌ منهم: إنِّي مُسلمٌ، فقتلُه رجلٌ من السَّريَّة، فنُمي الحديثُ إلى رسولِ اللَّه ﷺ، فقالَ فيه قولاً شديدًا، فقالَ الرجلُ: إنَّما قالها تعوُّذًا مِنَ القتلِ، فقالَ النبيُّ ﷺ: "إنَّ اللَّه أَبَى عليَّ أَن أقتلَ مؤمنًا» ثلاث مرَّاتِ.

فلولا أنَّ الإسلامَ المطلقَ يدخُلُ فيه الإيمانُ والتَّصديقُ بالأصولِ الخمسة، لم يصرِ من قالَ: «أنا مسلمٌ» مؤمنًا بمجرَّد هذا القول، وقد أخبرَ اللَّهُ تعالى عن ملكة سبإ أنَّها دخلتْ في الإسلام بهذه الكلمة وقالت: ﴿ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [النمل: ٤٤]، وأخبر عن يوسف عليه السَّلامُ أنه دعا بالموت على الإسلام. وهذا كله يدلُّ على أنَّ الإسلام المطلقَ يدخُلُ في الإيمان مِنَ التَّصديق.

وفي «سنن ابنِ ماجه» (١) عن عدي بنِ حاتم؛ قالَ: قالَ لي رسولُ اللَّه وَعَلَيْهِ: «يا عديُّ، أسلمُ تسلمُ»، قلتُ: وما الإسلامُ؟ قال: «تشهدُ أنْ لا إله إلا اللَّه، وتشهدُ أنَّي رسولُ اللَّه، وتؤمنُ بالأقدار كلِّها، خيرها وشرِّها حلوها ومرِّها».

فهذا نصٌّ في أنَّ الإيمانَ بالقدرِ مِنَ الإسلامِ (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن ماجه (٨٧).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٨٢ \_ ٨٦).



قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانَ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَوله تعالى: ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانَ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعيدٌ ﴿ كَانَ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْل َ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾

وقد قال كثير من السلف في قول الله عز وجل: ﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ النَّمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ [ق:١٧]: إن الذي عن اليمين كاتب الحسنات، والذي عن الشمال كاتب السيئات، منهم: الحسن، والأحنف بن قيس، ومجاهد، وابن جريج، والإمام أحمد.

وزادَ ابنُ جريج، قالَ: إن قسعدَ فأحدُهُما عن يمنيهِ، والآخرُ عن شمالهِ، وإن مَشَى فأحدُهُما أمامَهُ والآخرُ خلفَهُ، وإن رقدَ فأحدُهُما عندَ رأسِهِ والآخرُ عند رجليه.

وعلى هذا، فقد يخلو اليمينُ عن الملكِ إذا مَشي أو رقدً.

وحديثُ أبي أمامةً فيه أن الذي على الشمالِ هو القرينُ.

يريد به: الشيطانَ الموكلُّ بالعبد، كما في "صحيح مسلم" (١) عن ابن مسعود، عن النبيِّ عَلَيْهُ، قالَ: «ما مَنكُم من أحد إلا وقد وكلّ به قرينهُ من الجنِّ وقرينهُ من الملائكة». قالوا: وإياك يا رسولَ اللَّه؟ قالَ: «وإياي، ولكنَّ اللَّه أعانني عليه، فلا يأمُرُني إلا بخير».

<sup>(1) (</sup>A/P71).



وقد وردَ في حديث خرجهُ الطبرانيُّ<sup>(۱)</sup> من حديثِ أبي مالكِ الأشعريِّ ـ مرفوعًا ـ: «إنَّ القرينَ هُو كاتبُ السيئات».

وإسنادُه شاميٌّ ضعيفٌ (٢).

### \* \* \*

قالَ اللَّهُ عز وجلَّ: ﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴿ ﴿ مَا يَلُفِظُ مِن قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتيدٌ ﴾ [ق:١٧-٨].

وقد أجمع السَّلفُ الصَّالحُ على أنَّ الذي عن يمينه يكتُبُ الحسناتِ، والذي عن شماله يكتبُ السيئاتِ، وقد رُويَ ذلكَ مرفوعًا من حديثِ أبي أمامة بإسناد ضعيف (٣).

وفي «الصحيح» عن النبيِّ ﷺ: «إذا كانَ أحدُكُم يُصلِّي، فإنه يُناجي ربَّه والملكُ من يمينه»(٢) .

ورُويَ من حديثِ حُذيفةَ مرفوعًا: «إنَّ عن يمينه كاتبُ الحسناتِ»(٥).

واختلفُ وا: هل يكتبُ كلَّ ما تـكلَّم به، أو لا يكتبُ إلا ما فـيه ثوابٌ أو عِقابٌ؟ على قولينِ مشهورينِ.

وقال علي بنُ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ: يُكتبُ كلَّ ما تكلمَ به من خيرٍ أو (١٦٧٣) في «الكبير» (٢٩٦/٣)، وفي «مسند الشاميين» (١٦٧٣)، ولفظه: «إذا نام ابن آدم، قال الملك للشيطان: أعطني صحيفتك فيعطيه إياها، فما وجد في صحيفته من حسنة محا بها عشر سيئات

من صحيفة الشيطان» \_ الحديث.

(۲) «فتح الباري» (۲/ ۳٤٠ ـ ۳٤۱).
 (۳) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (۸/ ۱۸۵، ۱۹۱، ۲٤۷)، وفي «مسند الشاميين» (۲۶۸)،

(۲۲۰)، والبيهقي في «الشعب» (۲۰۹۰)، (۷۰۰۰)، (۷۰۰۱).

(٤) أخرجه: البخاري (١١٣/١).

(٥) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/ ٣٦٤).

شرِّ حتى إنه ليكتبُ قولَهُ: أكلتُ وشربتُ، وذهبتُ وجئتُ، حتى إذا كانَ يومُ الخميسِ عُرضَ قولُه وعملُه، فأقرَّ منه ما كانَ فيه من خيرٍ أو شرِّ، وألقى سائرَهُ، فذلكَ قولُه تعالى: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندُهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ (١) [الرعد:٣٩].

وعن يحيى بنِ أبي كثيرٍ، قالَ: ركبَ رجلٌ الحمارَ، فعثرَ بهِ، فقال: تعسَ الحمارُ، فقالَ صاحبُ الشمالِ: ما هي حسنةٌ أكتُبُها، وقال صاحبُ الشمالِ: ما هي سيئةٌ فأكتبها، فأوحَى اللَّه إلى صاحبِ الشمالِ: ما تركَ صاحبُ اليمينِ من شيء، فاكتبهُ، فأثبتَ في السيئاتِ «تَعِسَ الحمارُ»(٢).

وظاهرُ هذا أنَّ ما ليسَ بحسنة، فهو سيئةٌ، وإن كانَ لا يُعاقبُ عليها، فإنَّ بعضَ السيئاتِ قد لا يُعاقبُ عليها، وقد تقعُ مكفَّرةً باجتنابِ الكبائرِ، ولكنَّ زمانَها قد خسرهُ صاحبُها حيثُ ذهبت باطلاً فيحصلُ له بذلكَ حسرةٌ في القيامة وأسفٌ عليه وهو نوعُ عقوبة (٣).

### \* \* \*

وروى علي بنُ أبي طلحة ، عن ابنِ عباسٍ في قولهِ عز وجل: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق ١٨٠]، قال: يُكتب كلُّ ما تكلَّم به من خيرٍ وشربً ، حتَّى إنَّه ليُكتب قولُه: أكلت ، وشربت ، وذهبت ، وجئت ، ورأيت ، حتَّى إذا كانَ يومُ الخميسِ عُرضَ قولُه وعملُه فأقرُّ منه ما كانَ فيهِ من خيرٍ أو شربً

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن كثير في «التفسير» (٧/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٣/ ٥٧٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٧٦).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٤١ \_ ٣٤٢).



وأُلقيَ سائرُه، فذلكَ قولُه تعالى: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكَتَابِ ﴾ [الرعد: ٣٩]. خبر جه ابن أبي حاتم وغيره. فهذا يدُلُّ على اختصاصِ يومِ الخميسِ بعرضِ الأعمالِ لا يوجدُ في غيره.

وكانَ إبراهيمُ النَّخعِيُّ يبكي إلى امرأته يومَ الخميسِ وتبكي إليه، ويقولُ: اليومَ تُعرضُ أعمالُنا على اللَّه عزَّ وجلَّ.

فهذا عرض خاص في هذينِ اليومينِ غيرُ العرضِ العامِّ كلَّ يومٍ، فإنَّ ذلكَ عن عرض دائم كلَّ يومٍ بكرةً وعشيًا. ويدلُّ على ذلك ما في «الصحيحين» (١) عن أبي هريرة عن النبيِّ عَيَّكِيَّ قالَ: «يتعاقبُونَ فيكُم ملائكة باللَّيلِ، وملائكة بالنَّهارِ، فيجتمعونَ في صلاة الصبُّح، وصلاة العصرِ، فيسألُ الذينَ باتوا فيكُم، وهو أعلمُ: كيفَ تركتُم عبادي؟ فيقولونَ: أتيناهُم وهم يُصلُّون، وتركناهُم وهم يُصلُّون».

وفي "صحيح مسلم" (٢) عن أبي موسى الأشعريّ، قال: قامَ فينا رسولُ اللّه ولا ينبغي له أن ينام، وسولُ اللّه وينبغي له أن ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفضُ القسط ويرفعه، يُرفعُ إليه عملُ الليلِ قبلَ النّهارِ وعملُ النّهار قبلَ اللّيلِ، حجابُه النّورُ، لو كشفه لأحرقت سُبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه».

ويُروى عن ابنِ مسعود، قالَ: إنَّ مقدارَ كُلِّ يومٍ من أيامكم عند ربِّكم ثنتا عشرة ساعةً، فتُعرض عليه أعمالُكُم بالأمسِ أوَّلَ النَّهارِ اليومَ، فينظرُ فيها ثلاث ساعات، وذكر باقيهُ.

كان الضحَّاكُ يبكِي آخرَ النَّهارِ، ويقولُ: لا أدري ما رُفعَ من عملِي. يا مَن عـملُه معـروضٌ على مَن يعلمُ السِّرَّ وأخـفى، لا تُبـهـرجْ فـإنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٥ ـ ١٤٦)، ومسلم (١١٣/٢).

<sup>(</sup>Y) مسلم (1/111).

النَّاقدَ بصيرٌ.

السُّقمُ على الجِسمِ لهُ تردادُ والعُمرُ مضَى وزلَّتي تزدادُ ما أبعد شُقَّتِي وما لي زادُ ما أكثر بهرجي ولي نقَّادُ (١)

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنَا بِظَلاُّم لِلْعَبِيدِ ﴾

فقوله على نفسي، ويه عن ربّه: «يا عبادي إنّي حرمتُ الظّلْمَ على نفسي»، يعني: أنّه منع نفسه من الظلم لعباده، كما قال عزّ وجلّ: ﴿وَمَا أَنَا بِظَلاّمِ لِعباده، كما قال عزّ وجلّ: ﴿وَمَا اللّهُ لِعبِيد ﴾ [ق:٢٩]، وقال: ﴿وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعبَادِ ﴾ [غافر:٢١]، وقال: ﴿وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعبَيد ﴾ [قال: ﴿وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران:٨٠١]، وقال: ﴿وَمَا رَبُّكُ بِظَلاّم لِلْعبِيد ﴾ [فصلت:٢٤]، وقال: ﴿إِنَّ اللّه لا يَظلمُ مَثْقَالَ وقال: ﴿إِنَّ اللّه لا يَظلمُ مَثْقَالَ ذَرّة ﴾ [النساء:١٤]، وقال: ﴿وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضَمًا ﴾ [طهنم: ١١]، والهضم: أن يُنقَص من جزاء حسناته، والظّلم: أن يُعاقب بذنوب غيره، ومثلُ هذا كثيرٌ في القرآن.

وهو مما يدلُّ على أنَّ اللَّهَ قـادرٌ على الظلمِ، ولـكنَّهُ لا يفعلُـه فضلاً منه وجُودًا، وكرمًا وإحسانًا إلى عباده.

وقد فسر كثيرٌ من العلماء الظلم: بأنه وضعُ الأشياء في غير موضعها. وأمَّا من فسَّره بالتَّصرُّف في ملك الغير بغير إذنه \_ وقد نقل نحوه عن إياس ابن معاوية وغيره \_ فإنهم يقولون: إنَّ الظُّلْمَ مستحيلٌ عليه، وغيرُ متصور في حقّه، لأن كلَّ ما يفعلُه فهو تصرُّفٌ في ملكه، وبنحو ذلك أجاب أبو الأسود (١) "لطائف المعارف" (٢٤٤ \_ ٢٤٥).



الدؤليُّ لعمران بنِ حصين حين سألهُ عن القدرِ<sup>(١)</sup>.

وخرَّج أبو داودَ، وابنُ ماجه من حديث أبي سنان سعيد بنِ سنان، عن وهب بنِ خالد الحمصيّ، عن ابنِ الدَّيل ميَّ أنَّه سمعَ أُبيَّ بنَ كعب يقولُ: لو أنَّ اللَّهَ عذَّب أهلَ سماواته وأهلَ أرضه؛ لعذَّبهُم وهو غيرُ ظالمٍ لهم، ولو رحمهُم، لكانتْ رحمتُه خيرًا لهم من أعمالهم. وأنه أتى ابنَ مسعود، فقالَ لهُ مثلَ ذلكَ، ثم أتى زيدَ بن ثابت، فحدَّثه عن النبيِّ عَلَيْهِ بمثل ذلكَ<sup>(۱)</sup>.

وفي هذا الحديثِ نظرٌ، ووهبُ بنُ خالدٍ ليسَ بذاكَ المشهورِ بالعلمِ، وقد يُحملُ على أنَّه لو أرادَ تعذيبَهُم لقدَّرَ لهم ما يعذَّبُهم عليهِ، فيكونُ غيرَ ظالمٍ لهُم حينئذِ.

وكونه خلق أفعال العباد وفيها الظلم لا يقتضي وصفه بالظُّلم سبحانه وتعالى، كما أنَّه لا يُوصَف بسائر القبائح التي يفعلها العباد، وهي خلقه وتقريره، فإنَّه لا يُوصف إلا بأفعاله لا يُوصف بأفعال عباده، فإنَّ أفعال عباده مخلوقاته ومفعولاته، وهو لا يُوصف بشيء منها، إنَّما يوصف بما قام به من صفاته وأفعاله، واللَّه أعلم (٣).

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أُوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ آَنَ الْمُ لَكُلِّ أُوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ آَنَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنْيبٍ ﴾ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنْيبٍ ﴾

قوله: ﴿ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ﴾ [التوبة:١١٢]، وقال تعالى: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ

<sup>(</sup>۱) كما في «صحيح مسلم» (۸/۸ ـ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٤٦٩٩)، وابن ماجه (٧٧).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/٧ \_ ٩).

لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ آَنِ ﴾ مَّنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ ﴾ [ق:٣١، ٣٣] وُفسِّرَ «الحَّفظُ لذنوبهِ حتَّى يرجعَ وَفُسِّرَ بالحَافظِ لذنوبهِ حتَّى يرجعَ عنها، وكلاهُما يدخلُ في الآية.

ومن حفظ وصيّـة اللَّهِ لعبادِهِ وامتثَلهَا فـهو داخلٌ أيضًا، والكلُّ يرجعُ إلى معنى واحد.

وقد ورد في بعضِ ألفاظ حديث يومِ المزيدِ في الجنةِ، «أن اللَّه تعالَى يقولُ لأهلِ الجنةِ، الله تعالَى يقولُ لأهلِ الجنة، إذا است دعاهم إلى زيارته وكشف لهم الحجَب: «مرحبًا بعبادي الذين حفظُوا وصيتي، ورعَوا عهدي، وخافوني بالغيب، وكانُوا منّي على كلِّ حالٍ مشفقينَ».

فأمرُه ﷺ لابنِ عباسٍ أن يحفظَ اللَّهَ، يدخلُ فيهِ هذا كلُّه.

ومن أعظم ما يجبُ حفظُه من المأمورات الصلواتُ الخمسُ. قالَ اللَّه تعالى: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المعارج: ٣٤].

وقال النبيُّ ﷺ: «من حافظ عليها كان له عند الله عهداً أن يدخله الجنة »(١). الحديث.

وفي حديث آخرَ: «من حافظَ عليهنَّ كنَّ له نورًا وبرهانًا ونجاةً يومَ القيامةِ»<sup>(٢)</sup>. الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجـه: مالك «الموطأ» (۹۲)، وأحمـد في «المسند» (۳۱۵، ۳۱۹)، وأبو داود (۱٤۲۰)، وابن ماجه (۱٤۰۱) عن عبادة بن الصامت فطشخ.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٩٦١)، والدارمي (٢٧٢٤) عن عبد اللَّه بن عمرو.



ومما أمرَ اللَّهُ بحفظه الأيمانُ، لما ذكرَ كفارةَ اليمينِ قالَ: ﴿ ذَلِكَ كَفَارَةُ أَيْمَانِكُمْ النَّاسِ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ ﴾ [المائدة:٨٩] فإن الأيمانَ كثيرًا ما تقعُ من الناسِ وموجباتها مختلفةٌ. فتارة يجبُ فيها كفارةٌ يمين، وتارةً يجبُ بها كفارةٌ مغلظةٌ، وتارةً يلزمُ بها المحلوفُ عليهِ من طلاقٍ ونحوه. فمن حفظ أيمانَهُ دلَّ على دخولِ الإيمانِ في قلبه.

وكانَ السلفُ كثيرًا يحافظونَ على الأيمانِ. فمنهم من كانَ لا يحلفُ باللَّهِ البَّتة، ومنهم من كانَ يتورعُ حتى يكفرَ فيما شكَّ فيه من الحنث. ووصى الإمامُ أحمدُ رحمه اللَّه عند موتِهِ أن يخرجَ عنه كفارةُ يمينٍ. وقال: أظنُّ أنِّي حنثتُ في يمين حلفتُها.

وقد رُويَ عن أيوبَ عليه السلامُ أنه كان إذا مرَّ باثنينِ يحلفانِ باللَّهِ ذهب فكفرَ عنهُما، لئلا يأثمان وهما لا يشعران.

ولهذا لما حلفَ على ضربِ امرأتِهِ مائةَ جلدةٍ، أفتاهُ اللَّهُ بالرخصةِ لحفظِهِ لاَيمانِهِ وأيمانِ غيرِه.

وقد اختلفَ العلماءُ: هل تتعدَّى الرخصةُ إلى غيرِه أم لا؟

وقال يزيدُ بن أبي حبيب: بلغني أنَّ من حملة العرشِ من يسيلُ من عينيهِ أمثالُ الأنهارِ من البكاء، فإذا رفع رأسه قال: سبحانك ما تُخشَى حقَّ خشيتك، فيقولُ اللَّهُ تعالى: لكنَّ الذينَ يحلفونَ باسمي كاذبينَ لا

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٧٦/٥، ٢٨٢)، وابن ماجه (٢٧٧) من حديث ثوبان رَطُّقُتُه.

يعلمونَ ذلكَ.

وقد وردَ التشديدُ العظيمُ في الحلفِ الكاذبِ باللَّهِ، ولا تصدرُ كثرةُ الحلفِ باللَّهِ إلامن الجهلِ باللَّهِ تعالَى، وقلةِ هيبتهِ في الصدورِ.

ومما يلزمُ المؤمن حفظَهُ رأسهُ وبطنَهُ، كما في حديث ابنِ مسعود ولا المرفوع: «الاستحياءُ من اللهِ حقَّ الحياءِ أن يحفظَ الرأسَ وما وعَى، ويحفظَ البطنَ وما حوَى» (١) . خرجهُ الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ.

وحفظُ البطنِ وما حَوى: يتضمن حفظَ القلبِ عن الإصرارِ على محرمٍ. وقد جمَع اللَّهُ ذلكَ كلَّ أُولْئِكَ ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولْئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء:٣٦].

ويدخلُ في حفظِ البطنِ وما حَوى: حفظُه من إدخـالِ الحرامِ إليـهِ من المُعروباتِ. المُأكولاتِ والمشروباتِ.

ومما يجبُ حفظُه من المنهياتِ: حفظُ اللسانِ والفرج. وفي حديثِ أَبي هريرةَ وَعُلَّكُ : «من حفظ ما بين لحييهِ وما بينَ رجليهِ دخلَ الجنةَ». خرجه الحاكم (٢).

وخرجه البخاريُّ من حديثِ سهلِ بنِ سعد رطي عن النبيِّ عَلَيْهُ ولفظه: «من يضمنُ لي ما بينَ لحييه ورجليه، أضمنُ له الجنة)».

وفي «مسند الإمام أحمد» (٣) عن أبي موسى عن النبيِّ عَلَيْكِيَّ قَالَ: «من حفظَ ما بين فقميه وفرجيه دخلَ الجنةَ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٣٨٧)، والترمذي (٢٤٥٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٣٦٢)، والترمذي (٢٤٠٩)، والحاكم (٤/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٤/ ٣٩٨).



وقد أمرَ اللَّهُ بحفظ الفرجِ خاصةً ومدحَ الحافظين له قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ قُلَ لِلْمُوْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ﴾ الآية [النور:٣٠]. وقال تعالى: ﴿ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ ﴾ [الاحزاب:٣٥]. وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لَفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ﴿ قَ ﴾ إلاَّ عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ لِلاَّ عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون:٥،٢].

وقد روى عن أبي إدريس الخولاني أن أول ما وصَّى اللَّهُ آدمَ عند إهباطهِ إلى الأرضِ بحفظِ فرجِهِ، وأن لا يضعهُ إلا في حلال<sup>(١)</sup>.

### \* \* \*

وقوله ﷺ: «يحفظك» يعني: أنَّ من حفظ حدودَ اللَّه، وراعَى حقوقَه، حفظهُ اللَّه، فإنَّ الجزاءَ من جنسِ العملِ، كمَا قالَ تعالى: ﴿ أَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي مُن جنسِ العملِ، كمَا قالَ تعالى: ﴿ أَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي مُن جنسِ العملِ، كمَا قالَ تعالى: ﴿ إِن بِعَهْدِكُمْ ﴾ [البقرة:١٥١]، وقال: ﴿ إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُ كُمْ ﴾ [محمد:٧].

وحفظُ اللَّهِ لعبدِهِ يدخلُ فيه نوعانِ:

أحدُهما: حفظُه له في مصالح دنياهُ، كحفظه في بدنه وولده وأهله وماله، قال اللّه عز وجله في مصالح دنياه ومن عَنْه وَمِنْ خَلْفه يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّه فَاللّه اللّه وَاللّه عَنْ اللّه عَنْهُ اللّه وَاللّه وَلّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَلّه وَلّه وَلّه وَلّه وَلّه وَلّه وَلّ

وقال عليٌّ طُطْنَك: إنَّ مع كلِّ رجلٍ ملكين يحفظانِه مما لم يقدَّر فإذا جاءَ القدرُ خلَّيا بينهُ وبينهُ، وإنَّ الأجل جُنةٌ حصينةٌ.

<sup>(</sup>١) «الاقتباس» (ص ٢٤ ـ ٢٧).

وقال مجاهدٌ: ما مِن عبد إلا له ملكٌ يحفظُه في نومه ويقظتِه من الجنّ والإنسِ والهوامِّ، فما من شيءٍ يأتيهِ إلا قالَ: وراءَك، إلا شيئًا أذنَ اللَّهُ فيه فيصيبُهُ.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ، وأبو داودَ، والنسائيُّ (۱) من حديثِ ابنِ عمرَ، قالَ: لم يكنْ رسولُ اللَّه ﷺ يدعُ هؤلاءِ الدَّعواتِ حين يُمسي وحين يُصبحُ: «اللهمّ إني أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلِي أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلِي ومالِي، اللهمَّ استُر عورتي، وآمن روعاتي، واحفظني من بين يديَّ ومن خلِفي، وعن شمالِي ومن فوقي، وأعوذُ بعظمتِكَ أن أُغتَالَ من تحتِي».

ومَن حفظَ اللَّهَ في صباهُ وقوتِه، حفظهُ اللَّهُ في حالِ كبرهِ وضعفِ قوته، ومتَّعهُ بسمعِهِ وبصرِهِ وحولهِ وقوتَه وعقلهِ.

كان بعضُ العلماءِ قد جاوزَ المئةَ سنة وهو ممتَّعٌ بقوَّته وعقلهِ، فوثب يومًا وثبةً شديدةً، فعُوتبَ في ذلكَ، فقالَ: هذه جوارحُ حفظناها عن المعاصِي في الصِّغر، فحفظها اللَّهُ علينا في الكبرِ.

وعكسُ هذا: أنَّ بعضَ السلف رأى شيخًا يسألُ الناسَ، فقالَ: إنَّ هذا ضيَّع اللَّهَ في صغرِه، فضيَّعهُ اللَّهُ في كبرِه.

وقد يحفظُ اللَّهُ العبدَ بصلاحِهِ بعدَ موتهِ في ذريَّته، كَما قِيل في قولِه تعالى: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾ [الكهف: ٨٦]: إنَّهُما حُفظا بصلاح أبيهما.

قال سعيد بن المسيب لابنه: لأزيدنَّ في صلاتي مِن أجلك، رجاء أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/ ٥٢)، وأبو داود (٥٠٧٤)، والنسائي (٨/ ٢٨٢).



أُحفظَ فيك، ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾، وقالَ عُـمرُ بنُ عبدِ العزيزِ: ما منْ مؤمنِ يموتُ إلا حفظَهُ اللَّهُ في عقبِهِ وعقبِ عقبهِ.

وقال ابنُ المنكدرِ: إنَّ اللَّهَ ليحـفظُ بالرجلِ الصالحِ ولدَه وولدَ ولده والدوراتِ التي حولَهُ، فما يزالونَ في حفظِ من اللَّهِ وسترِ.

ومتى كانَ العبدُ مشتغلاً بطاعة اللَّه، فإنَّ اللَّهَ يحفظُهُ في تلكَ الحال، وفي «مسند الإمام أحمد» عن النبيِّ عَيَّكِيُّ، قالَ: «كانت امرأةٌ في بيت، فخرجتْ في سريَّة من المسلمين، وتركت ثنتي عشرة عنزاً وصيصيتها كانت تنسج بها، قالَ: ففقدت عنزاً لها وصيصيتها، فقالت نا ربِّ، إنَّكَ قد ضَمنت لمن خرج في سبيلك أن تحفظ عليه، وإنِّي قد فقدت عنزاً من غنمي وصيصيتي، وإنِّي أنشدُك عنزي وصيصيتي». قالَ: وجعلَ رسولُ اللَّه عَيَّكِيُّ يذكر شدَّة مناشدتها ربَّها تبارك وتعالى، قال رسولُ اللَّه عَيَّكِيُّ يذكر شدَّة مناشدتها ربَّها تبارك وتعالى، قال رسولُ اللَّه عَيَّكِيُّ يذكر شدَّة مناشدتها ومثلُها» (۱) .

والصيصيةُ: هي الصِّنارةُ التي يُغزلُ بها ويُنسجُ.

ف من حفظ اللَّه حفظه اللَّه من كلِّ أذى. قال بعض السلف: من اتقى اللَّه، فقد حفظ نفسه ، واللَّه العنيُّ عنه .

ومن عجيبِ حفظِ اللَّه لمن حفظهُ أن يجعلَ الحيواناتِ المؤذيةِ بالطبعِ حافظةً له من الأذَى، كَـما جرى لسفينةَ مـولَى النبيِّ ﷺ حيث كُـسرَ به المركبُ، وخرج إلى جزيرة، فـرأى الأسدَ، فجعلَ يشي معـهُ حتَّى دلَّه على الطريقِ، فلمَّا أوقفَهُ عليها، جعلَ يُهمهِمُ كأنَّه يُودِّعُهُ، ثم رجعَ عنه (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الحاكم (٣/ ٢٠٦)، والطبراني في «الكبير» (٧/ ٨٠ ـ ٨١).

ورُوي أنَّ إبراهيمَ بنَ أدهم كانَ نائمًا في بستانٍ وعنده حـيَّةٌ في فمها طاقةُ نرجسٍ، فما زالت تذبُّ عنه حتَّى استيقظ.

وعكسُ هذا، أن من ضيعَ اللَّه، ضيَّعهُ الـلَّهُ، فضاع بين خلقهِ حتى يدخلَ عليه الضورُ والأذى ممنَ كانَ يرجُو نفعَهُ من أهلهِ وغيرِهم، كما قالَ بعضُ السلف: إني لأعصِي اللَّهَ، فأعرِفُ ذلكَ في خُلُقِ خادمِي ودابَّتي.

النوعُ الثاني من الحفظ: وهو أشرفُ النوعينِ: حفظُ اللَّهِ للعبدِ في دينهِ وإيمانه، فيحفظُه في حياتِه من الشبهاتِ المُضِلَّةِ، ومن الشهواتِ المحرَّمةِ، ويحفظُ عليه دينه عند موته، فيتوفَّاه على الإيمان.

قال بعضُ السلف: إذا حضرَ الرجلُ الموتَ يقالُ للملكِ: شمَّ رأسهُ، قالَ: أجدُ في رأسهُ الصيامَ، قال: شمَّ الجدُ في ولبهِ الصيامَ، قال: شمَّ قلمه، قال: أجد في قلبه القيامَ، قالَ: حفظَ نفسه، فحفظهُ اللَّهُ.

وفي «الصحيحينِ»(١) عن البراء بن عازب عن النبيِّ ﷺ أنه أمره أن يقولَ عند منامه : «إن قبضت نفسي، فارحمها، وإنْ أرسلتها، فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين ».

وفي حديث عسمر أنَّ النبي عَيَّكِ علَّمَهُ أن يقولَ: «اللَّهمَّ احفظني بالإسلام قائمًا، واحفظني بالإسلام واحفظني بالإسلام واحفظني بالإسلام واحفظني بالإسلام واقدًا، ولا تُطعُ في عدوًا ولا حاسِدًا». خرجه ابن حبان في «صحيحه»(٢).

وكان النبي عَيَالِيَة يودِّع من أراد سفراً، فيقولُ: «أستودعُ اللَّه دينكَ وأمانتكَ (١) أخرجه: البخاري (٨/٨٧)، ومسلم (٨/٩٧) من حديث أبي هريرة ولات وليس من حديث البراء، أما حديث البراء، فهو بلفظ آخر، أخرجه: البخاري (١/١٧)، ومسلم (/٧٧٨). (٢) أخرجه: ابن حبان (٩٣٤).



وخواتيمَ عملك »(١) ، وكان يقولُ: ﴿إِن اللَّهَ إِذَا استُودِعَ شيئًا حفظهُ ». خرَّجهُ النسائيُّ وغيرُه (٢) .

وفي الجملة، فإنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ يحفظُ على المؤمنِ الحافظِ لحدود دينه، ويحُولُ بينه وبين ما يُفسدُ عليه دينَه بأنواع منَ الحفظ، وقد لا يشعرُ العبدُ ببعضها، وقد يكونُ كارهًا له، كما قال في حقِّ يوسفُ عليه السلام: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤].

قال ابنُ عباسٍ في قوله تعالَى: ﴿ أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ ﴾ [الانفال:٢٤]، قال: يحولُ بين المؤمنِ وبين المعصيةِ التي تجرهُ إلى النارِ.

وقال الحسنُ \_ وذكر أهل المعاصِي \_: هانُوا عليهِ، فعَصوْه، ولو عزُّوا عليه لعصمَهُم.

وقال ابنُ مسعود: إنَّ العبدَ ليهمُّ بالأمرِ من التجارةِ والإمارةِ حتى يُيسر لهُ، فينظرُ اللَّهُ إليه فيقولُ للملائكة: اصرفوه عنهُ، فإنهُ إن يسرتُهُ له أدخلتُه النارَ، فيضرف اللَّهُ عنهُ، فيظلُّ يتطيَّرُ يقولُ: سبقنِي فلانٌ دهانِي فلانٌ، وما هو إلا فضلُ اللَّه عزَّ وجلَّ.

وخرَّج الطبرانيُّ من حديثِ أنسٍ عن النبيِّ عَلَيْكَةِ: "يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: إن من عبادي من لا عبادي من لا يُصلحُ إيمانَهُ إلا الفقرُ، وإن بسطتُ عليه أفسدَهُ ذلكَ، وإن من عبادي من لا يصلحُ إيمانَه إلا الغنى، ولو أفقرتُه، لأفسدَهُ ذلكَ، وإنَّ من عبادي من لا يصلحُ إيمانَهُ إلا الصِّحَةُ، ولو أسقمتُهُ لأفسدَهُ ذلكَ، وإنَّ من عبادي مَن لا يصلحُ إيمانُه إلا السقمُ، ولو

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۳٤٤٢)، (٣٤٤٣)، وابس ماجه (٢٨٢٦)، وأحمد (٧/٧، ٢٥، ٣٨، ١٦٦) أخرجه: الترمذي (٢/٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٨٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٥٢٠).

أصححتُهُ لأفسدَهُ ذلك، وإنَّ من عبادي من يطلبُ بابًا من العبادة فـأكفُّه عنـهُ، لكيلا يدخلهُ العُجبُ، إني أدبرُ عبادي بعلمي بما في قلوبهم، إنِّي عليمٌ خبيرٌ (١) . (٢) .

\* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ مَّنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾

قال الفضيلُ في قوله تعالى: ﴿ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾ [ق:٣٣] قال: «هو الرجلُ يذكرُ ذنوبَهُ في الخلاء فيستغفرُ اللَّهَ منهاً» (٣).

\* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِنَ لُغُوبٍ ﴾

وقال الحكمُ: سُئِل أبو مجلز عن الرجلِ يضعُ إحْدَى رجليهِ على الأُخْرَى؟ فقالَ الحكمُ: لا بأسَ بِهِ، إنَّما هذا شيءٌ قالهُ اليهودُ: إنَّ اللَّهَ لَمَّا خَلَقَ السماواتِ والأرضَ استراحَ، فجلسَ هذه الجلسة، فأنزلَ اللَّهُ عز وجل: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لُغُوبٍ ﴾ [ق:٣٨].

خرَّجه أبو جعفر ابنُ أبي شيبةَ في «تاريخه» (٤) .

وقد ذكرَ غيرُ واحد من التابعينَ: أنَّ هذه الآيةَ نزلت بسببِ قبولِ اليهود: إنَّ اللَّهَ خلقَ السماواتِ والأرضَ في ستةِ أيامٍ ثم استراحَ في اليومِ السابع، منهُم: عِكرمةُ وقتادةُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٣١٨ ـ ٣١٩)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص١٢١)، والطبراني في «الأوسط» (٩٣٥٢) مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٨٧ \_ ٤٩٤). (٣) «شرح حديث شداد بن أوس» (٦٨).

<sup>(</sup>٤) وكذا أبو بكر بن أبي شيبة في «المصنف» (٥/ ٢٢٨).



فهذا كلامُ أئمةِ السلفِ في إنكارِ ذلكَ ونسبتهِ إلى اليهودِ، وهذا يدلُّ على أنَّ الحديثَ المرفوعَ المرويُّ في ذلكَ لا أصلَ لرفعهِ، وإنما هو متلقى عن اليهودِ، ومَن قالَ: إنَّه على شرطِ الشيخينِ فقدْ أخطاً.

وهو من رواية محمد بن فُليح بن سليمان، عن أبيه، عن سعيد بن الحارث، عن عُبيد بن حُنين: سمع قتادة بن النعمان يحدثُه عن النبي ﷺ عن النبي عَلَيْه معنى قول أبي مُجلز. وفي آخره: وقال عزّ وجلّ: «إنها لا تصلح لبشر».

وعُبيد بنُ حُنين، قيلَ: إنه لمْ يسمعْ من قتادة بنِ النعمانِ \_: قالَهُ البيهقيُ (١) .

وفُليحٌ، وإن خرَّج له البخاريُّ فقد سبقَ كلامُ أئمةِ الحفاظِ في تضعيفهِ، وكان يحيى بنُ سعيد يقسعرُ من أحاديثِه، وقال أبو زُرعةَ \_ فيما رواه عنه سعيد البرذعيُّ \_: فُليحٌ واهي الحديث، وابنُهُ محمدٌ واهي الحديث.

ولو كان النبيُّ عَلَيْكُ يروي عن ربِّه أنه قال: «إنها لا تصلحُ لبشرِ» لم يفعله رسول اللَّه عَلَيْكُ ، ولو كان قد انتسخ فعله الأول بهذا النهي لم يستمر على فعله خلفاؤه الراشدون الذين هم أعلمُ أصحابه به، وأتبعهم لهديه وسنته.

وقد رُوي عن قتادة بنِ النعمانِ من وجه آخر منقطع، من رواية سالم أبي النضر، عن قتادة بنِ النعمانِ \_ ولم يدركُ هُ \_، أنه رَوَى عن النبي عَلَيْكُ ، أنه نهى عن ذلك . خرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢) .

وهذا محتملٌ، كما رواه عنه جابرٌ وغيرُه. فأما هذه الطَّامةُ، فلا تحتملُ أصلاً.

(Y) «المسند» (٣/ ٢٤).

<sup>(</sup>١) «الأسماء والصفات» (ص ٣٥٦).

وقد قيل : إن هذا مما اشتبه على بعض الرواة فيه ما قالَهُ بعض السيهود، فظنه مرفوعًا فرفَعَهُ، وقد وَقَعَ مثلُ هذا لغيرِ واحد من متقدمي الرواة، وأُنكر فظنه عليهم، وأنكر الزبيرُ على من سمعهُ يحدثُ عن النبيِّ عَلَيْهُ، وقالَ: إنَّما حكاه النبي عَلَيْهُ عن بعض أهلِ الكتابِ.

فروى مسلمُ بنُ الحجاجِ في "كتابِ التفصيلِ" والبيهقيُّ في "المدخلِ" (١) من رواية ابنِ أبي الزّناد، عن هشام بن عُروة، عن عبدِ اللّهِ عُروة، عن عُروة، أن الزبيرَ سمع رجلاً يحدثُ حديثًا عن النبيِّ عَلَيْهُ، فاستمعَ الزبيرُ له، حتَّى إذا قَضَى الرجلُ حديثه قال لهُ الزبيرُ: أنتَ سمعتَ هذا من رسولِ اللّهِ عَلَيْهُ؟ قال الرجلُ: نعم. فقالَ الزبيرُ: هذا وأشباهه مما يمنعنا أن نحدث عن رسولِ اللّه عَلَيْهُ، قد \_ لعمري \_ سمعتُ هذا من رسولِ اللّه عَلَيْهُ وأنا يومئذ حاضرٌ، ولكنَّ رسولَ اللّه عَلَيْهُ ابتدأ هذا الحديث، فحدثناهُ عن رجلٍ من أهلِ الكتابِ حدَّثه إياه، فجئتَ أنتَ بعد أن تقضَّى صدرُ الحديثِ وذكرُ الرجلِ الذي من أهلِ الكتابِ، فظننتَ أنه من حديث رسولِ اللّه عَلَيْهُ.

<sup>(</sup>١) و «الأسماء والصفات» (ص ٣٥٧).

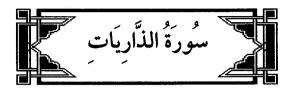
<sup>(</sup>۲) وكذا في «التمييز» (ص ۱۷۵).



ولو ذكرنا الأحاديث المرفوعة التي أُعِلَّبُ بأنها موقوفة: إمَّا على عبدِ اللَّهِ ابن سلام، أو على كعبٍ، واشتبهت على بعضِ الرواةِ فرفَعَها، لطالَ الأمرُ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۵۷۵ ـ ۵۷۷).



# قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾

وقال سفيانُ الثوريُّ: قرأ واصلٌ الأحدبُ هذه الآية: ﴿ وَفِي السَمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات:٢٦]، فقالَ: ألا إنَّ رزقي في السماءِ وأنا أطلبُه في الأرضِ؟ فدخل خَربةً، فمكث ثلاثًا لا يُصيب شيئًا، فلمَّا كان اليومُ الرابعُ، إذ هو بدوخلَة من رُطَب، وكانَ له أخٌ أحسن نيةً منه، فدخلَ معه فصارتًا دوخلَّتينِ، فلم يزلُ ذلك دأبُهما حتَّى فرَّق الموتُ بينهما (١).

### \* \* \*

## قوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾

إن اللَّهُ تعالى خلقَ الخلقَ وأوجدَهُم لعبادَته الجامعة لخشيته ورجائه ومحبته كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لَيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦] وإنَّما يُعبدُ اللَّهُ سبحانه بعد العلم به ومعرفته، فبذلك خلق السموات والأرض وما فيهما للاستدلال بهما على توحيده وعظمته كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ وَمَنَ الأَرْضِ مَثْلَهُنَ يَتَنزَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ وأَنَ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [الطلاق:١٢].

وقد عُلِمَ أنَّ العبادةَ إنما تُبنى على ثلاثةِ أصولٍ: الخوف، والرجاء، (١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٥٦١).

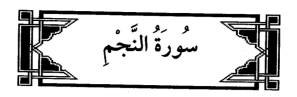
والمحبة. وكلُّ منهما فرض لازمٌ، والجمع بين الثلاثة حتم واجبٌ، فلهذا كان السلف يذمون من تعبَّد بواحد منها وأهمل الآخرين، فإنَّ بدع الخوارج ومن أشبه هُم إنما حدثت من التشديد في الخوف والإعراض عن المحبة والرجاء، وبدع المرجئة نشأت من التعلق بالرجاء وحدة والإعراض عن الخوف، وبدع كثير من أهل الإباحة والحلول ممن يُنسب إلى التعبد نشأت من إفراد المحبة والإعراض عن الخوف والرجاء.

وقد كثر في المتأخرين المنتسبين إلى السلوك تجريد الكلام في المحبة وتوسيع القول فيها بما لا يُساوي على الحقيقة مثقال حبة، إذ هو عار عن الاستدلال بالكتاب والسنة، وخال من ذكر كلام من سلف من سلف الأمة وأعيان الأئمة، وإنّما هو مجرد دعاوى، قد تُشرف بأصحابها على مهاوي، وربما استشهد وا بأشعار عشاق الصور، وفي ذلك ما فيه من عظيم الخطر، وقد يحكون حكايات العشاق، ويشيرون إلى التأدب بما سلكوه من الآداب يحكون حكايات العشاق، ويشيرون إلى التأدب بما سلكوه من الآداب والأخلاق، وكل هذا ضرر عظيم ، وخطر وسيم ، وقد يكثر ذكر المحبة، ويعيدها ويبديها من هو بعيد عن التلبس بمقدماتها ومباديها، وما أحسن قول ويعيدها ويبديها من هو بعيد عن التلبس بمقدماتها ومباديها، وما أحسن قول عن هذه المسألة لا تسمعها النفوس فتدعيها»، فإن النفوس ممتلئة من الكبر والفخر والغرور، "والمتشبع بما لم يُعطَ كلابس ثوبي زور" )، وكثير ما تقترن دعوى المحبة بالشطح والإدلال وما ينافي العبودية من الأقوال والأفعال (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البخاري (٧/ ٤٤ \_ ٤٥)، ومسلم (٦/ ١٦٩) من حديث أسماء وطيُّها.

<sup>(</sup>٢) «استنشاق نسيم الأنس» (ص ٢٥ ـ ٢٧).



# قوله تعالى: ﴿ أَفَمِنْ هَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ آَنَهُ وَأَنتُمْ سَامِدُونَ ﴾ وَتَضْحَكُونَ وَلا تَبْكُونَ ﴿ آَنتُمْ سَامِدُونَ ﴾

وقدْ أَفْتَى قاضي القضاة أبو بكر محمدُ بنُ المظفر الشاميُّ الشافعيُّ ـ وكانَ أَحَـدُ العُلماء الصَّالحينَ الزُّهاد، الحاكمينَ بالعـدل وكانَ يُقـالُ عنهُ: لو رُفعَ مذهبُ الشافعيِّ من الأرضِ لأمْلاهُ من صدرِه ـ بتحريم الغناءِ، وهذه صورةُ فُتياهُ بحروفها، قالَ: لا يجُوزُ الضربُ بالقضيب ولا الغناءُ ولا سماعُه، ومن أضافَ هذا إلى الشافعيِّ فقد كذب عليه. وقد نصَّ الشافعيُّ في كتاب «أدب القضاء»: أنَّ السرجلَ إذا داوَم على سماع الغناء، رُدَّتْ شهادتُه، وبطلتْ عدالتُه. وقـالَ اللَّه تعالى: ﴿ أَفَمِنْ هَذَا الْعَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ فَكُ وَتَصْحَكُونَ وَلا تَبْكُونَ عَنْ اللهِ وَأَنتُمْ سَامِدُونَ ﴾ [النجم: ٩٥ - ٦٦] قالَ ابن عباس: معناه تُغَنُّون بلغة حمير. وقال اللَّهُ عزَّ جلَّ: ﴿ وَمَنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو َ الْحَديثِ لِيُضلُّ عَن سَبيل اللَّه بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [لقمان: ٦] جاء في التفسير: أنه الغناء والاستماع إليه. ورُوي عن رسُول اللَّه ﷺ أنَّه قالَ: «إنَّ اللَّهَ كَرهَ صوتين أحمقين فاجرين: صوت عند نعمة، وصوتٌ عندَ مصيبة»(١) . يُريد بذلكَ الغناءَ والنوحَ. وقــالَ ابنُ مســعود: الغناءُ خطبةُ الزِّنا. وقال مكحولٌ: الغناءُ ينبتُ النفاقَ في القلب، كما ينبتُ السَّيلُ البقْلُ. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٠٠٥).



هذا جوابُ محمدِ بنِ المظفرِ الشاميِّ الشافعيِّ. ثم كتبَ بعدهُ موافقةً له على فُتياه، جماعةٌ من أعيانِ فقهاءِ بغدادَ: من الشافعيةِ والحنفيّةِ والحنبليَّةِ في ذلكَ الزَّمانِ، وهو عصرُ الأربعِ مئةً. وهذا يخالفُ قولَ كثيرٍ من الشافعيَّة، في حمل كلامِ الشافعي على كراهةِ التنزيهِ.

والمعنى المقتضي لتحريم الغناء: أنَّ النفوسَ مجبولةٌ على حُبِّ الشهوات، كما قالَ تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ الآية [آل عمران:١١] فجعلَ النساءَ أوّلَ الشهواتِ المزينة. والغناءُ المشتملُ على وصف ما جُبلتِ النفوسُ على حُبِّه، والشَّغفُ به \_ من الصُّورَ الجميلة \_ يُثيرُ ما كمنَ في النفوسِ من تلك المحبّة ويُشوقُ إليها، ويُحرِّكُ الطبع ويزعجه، ويخرجُه عن الاعتدالِ، ويؤزُنُّه إلى المعاصِي أزَّا. ولهذا قيل: إنه رقيةُ الزنا.

وقد افتُتنَ بسماعِ الغناء، خلق كثيرٌ فأخرجهُم استماعُه إلى العشقِ، وفُتنوا في دينهِم. فلو لم يرد نص صريحٌ في تحريمِ الغناءِ بالشعرِ الذي تُوصفُ فيه الصُّورُ الجميلة لكانَ محرّمًا بالقياسِ على النظرِ إلى الصُّورِ الجميلةِ التي يحرمُ النظرُ إليها بالشهوةِ، بالكتابِ والسنةِ وإجماعِ من يُعتدُّ به من علماءِ الأمةِ. فإنَّ الفتنة كما تحصُلُ بالنظرِ والمشاهدةِ، فكذلك تحصلُ بسماعِ الأوصافِ، واجتلائها من الشعرِ الموزونِ المحرّك للشهواتِ.

ولهذا نهى النبيُّ عَلَيْكِ أَن تصفَ المرأةُ المرأةُ لزوجها، كَأَنّه ينظرُ إليها (١) . لِمَا يُخشى من ذلكَ من الفتنةِ . وقد جعلَ النبيُّ عَلَيْكِ زِنا العينينِ النظرَ، وزنا الأذنينِ الاستماع (٢) . وقالَ أبو هريرةَ وَطَيْك : ثلاثٌ فاتناتٌ مُ فتناتٌ يُكبنَ في

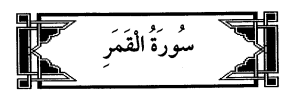
<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧/ ٤٩)، وأبو داود (٢١٥٠)، والترمذي (٢٧٩٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۸/ ۱۷)، ومسلم (۸/ ۵۲).

النارِ: رجلٌ ذُو صورة حسنة، فاتن مفتون به يُكبُّ في النار، ورجل ذو شعر حسن، فاتن مفتون حسن، فاتن مفتون به يُكبُّ في النارِ. ورجل ذو صوت حسن، فاتن مفتون به يُكبُّ في النارِ. خرّجه حميد بن زنجويه في «كتابِ الأدبِ»(١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «نزهة الأسماع» (ص ٦٤ \_ ٦٧).



قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَسُعُرٍ ﴿ يَوْمَ لَوْمُ لَكُنْ لَكُ يَوْمُ لَكُنْ وَجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ ﴾ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ ﴾

ومن أنواع عذابِهم سحبُهم في النّارِ على وجوههم، قالَ اللّهُ تعالى: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ ﴿ يَهُ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ ﴾ [القمر:٤٧، ٤٤]، وقالَ تعالى: ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ يَكُ إِذِ الْأَعْلالُ فِي النّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر:٧٠] أعْنَاقِهِمْ وَالسَّلاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ إِنَّ النّارِ مَرةً وفي الحميم مرةً، وقالَ تعالى: ﴿ يَوْمَ تَقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللّهَ وَأَطَعْنَا الرّسُولا ﴾ [الاحزاب:٢٦].

وقالَ قتادةُ: قالَ ابنُ عباسِ ﴿ صَعُودًا ﴾ [المدار:١٧]: صخرةٌ في جهنمَ يُسحَبُ عليها الكافرُ على وجهه.

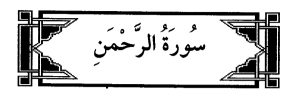
وقالَ كعبٌ: يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ للإمامِ الجائرِ: ﴿خُذُوهُ فَغُلُوهُ ﴿نَّ ثُمَّ الْمُحْمِمُ صَلُّوهُ ﴾ [الحاقة: ٣٠] فيُسحَبُ على وجهِه في النَّارِ، فينتثرُ لحمهُ وعظامه ومخُّهُ.

وقالَ ثابتٌ أبو زيد القيسيُّ، عن عاصمِ الأحول، عن أبي منصورِ مَولى سليم أنَّ ابنَ عباسِ قالَ: ﴿ يُسْحَبُونَ ﴿ آلِ فِي الْحَمِيمِ ﴾ [غافر: ٧١، ٧١]. قالَ أبو زيدٍ: أُراه قالَ: ينسلخُ كلُّ شيءٍ عليه من جلدٍ ولحمٍ وعروقٍ وأعصابٍ حتَّى

يصير في عقبيه جسدٌ من لحمه مثلُ طوله، وطولُهُ ستونَ ذراعًا، ثمَّ يُكسَى جلدًا آخرَ، ثمَّ يسجرُ في الحميمِ. خرَّجُه كلَّه ابنُ أبي حاتم (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) "التخويف من النار" (ص ١٤٧ ـ ١٤٨).



# قوله تعالى: ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ﴾

إِنَّ الشتاء له مشرقٌ ومغربٌ، والصيفَ كذلك، ولهذا ثَنَّاهما اللَّه تعالى في قوله: ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ﴾ [الرحمن:١٧] وجمعَهما في قوله: ﴿ بِرَبِ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ ﴾ [المعارج: ٤] باعتبار مشارق الشتاء والصيف والخريف والربيع؛ فإنَّ لكل يومٍ من السنة مطلعًا مشرقًا خاصا ومغربًا خاصا، وأفردَهما في قوله: ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ﴾ [الشعراء:٢٨] باعتبار الجنس (١).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾

وقد ضمِنَ اللَّهُ سبحانَهُ الجنةَ لمن خافَهُ من أهلِ الإيمان، فقالَ تعالَى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾ [الرحس:٤٦] قال مجاهدٌ: في هذه الآية: اللَّهُ قائمٌ على كلِّ نفسٍ بما كسبتْ، فمن أراد أن يعمل شيئًا فخاف مقام ربِّه عليه، فله جنتان.

وعنه أنه قالَ: هو الرجلُ يذنبُ فيذكرُ مقامَ اللَّهِ فيدعهُ. وعنه قالَ: هو الرجلُ يهمُّ بالمعصيةِ فيذكرُ اللَّهَ فيترُكُها.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/۲۹۳).

وقال عليُّ بنُ أبي طلحـةَ عن ابنِ عباسٍ: وعد اللَّهُ المؤمنينَ الـذين خافُوا مقامَهُ وأدَّوا فرائضَهُ الجنةَ.

وعن الحسنِ، قــالَ: قالتِ الجنةُ: يا ربِّ لمنْ خلقْـتني، قالَ: لمن يعـبدُني وهو يخافُني.

وقال يزيدُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ الشخيرِ: كنَّا نحدَّثُ أنَّ صاحبَ النارِ الذي لا تمنعُهُ مخافةُ اللَّهِ من شيءِ خفي له.

وعن وهبِ بنِ منبهٍ، قال: ما عُبدَ اللَّهُ بمثلِ الخوفِ.

وقال أبو سليمانَ الدارانيُّ: أصلُ كلِّ خيرٍ في الدنيا والآخرةِ الخوفُ من اللَّهِ عزَّ وجلَّ، وكلُّ قلبٍ ليسَ فيه خوفُ اللَّهِ فهو قلبٌ خربٌ.

وقال وهيبُ بنُ الوردِ: بلغنا أنَّه ضُرب لخوف اللَّه مثلٌ في الجسد، قيلَ: إنما مثلُ خوف اللَّه، كمثلِ الرجلِ يكونُ في منزلِه فلا يزالُ عامرًا ما دامَ فيه ربَّه، فإذا فارق المنزلَ ربَّه وسكنَهُ غيرُه خربَ المنزلُ، وكذلكَ خوفُ اللَّه، فإذا فارق تعالَى، إذا كانَ في جسد لم يزلْ عامرًا ما دامَ فيه خوفُ اللَّه، فإذا فارق خوفُ اللَّه الجسد خرب، حتى إنَّ المارَّ يمرُّ بالمجلسِ من الناسِ فيقولونَ: بئسَ العبدُ فلانَّ، فيقولُ بعضُهم لبعضٍ: ما رأيتم منه؟ فيقولونَ: ما رأينا منه شيئًا غير أنَّ نبغضه، وذلك أن خوفَ اللَّه فارقَ جسدَه، وإذا مرَّ بهم الرجلُ فيه خوفُ اللَّه، قالُوا: نعمَ واللَّه الرجلُ، فيقولونَ: أيَّ شيءٍ رأيتم منه؟ فيقولونَ: ما رأينا منه شيئًا غير أنَّا نحبُه.

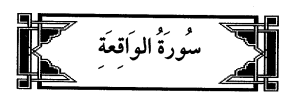
وقـال الفضـيلُ بنُ عـياضٍ: الخـوفُ أفـضلُ من الرجـاءِ ما كـانَ الرجلُ صحيحًا، فإذا نزلَ الموتُ فالرجاءُ أفضلُ.



وسئلَ ابنُ المباركِ عن رجلينِ، أحدُهما خائفٌ والآخرُ قتيلٌ في سبيلِ اللَّهِ عز وجل، قال: أحبُّهما إلى الخوفُهُما(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (ص ٤ ـ ٥).



# قوله تعالى: ﴿إِذَا وَقَعَت الْوَاقَعَةُ ﴿ ﴾ لَيْسَ لُوَقْعَتِهَا كَاذَبَةٌ ﴿ ﴿ خَافَضَةٌ رَّافَعَةٌ ﴾

وقال محمدُ بن كعب القُرظيُّ في قـوله تَعالى: ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴿ إِذَا لَيْسَ لوَقْعَتَهَا كَاذَبَةٌ ﴿ ﴾ خَافضَةٌ رَّافعَةٌ ﴾ [الرافعة:١-٣]، قال: تخفضُ رجالاً كانُوا في الدُّنيا مرتفعينَ، وترفعُ رجالاً كانوا في الدُّنيا مخفوضين (١).

قوله تعالى: ﴿ وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ ﴿ إِنَّ فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ ﴿ إِنَّ وَظُلِّ مَّن يَحْمُومِ ﴿ اللَّهِ لَا بَارِدِ وَلَا كَرِيمٍ ﴾

قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمَالِ ﴿ إِنَّ ۖ فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ ﴿ إِنَّ وَظُلَّ مِّن يَحْمُوم ﴿ آنَ لَهُ لَا بَارِدِ وَلَا كَرِيمٍ ﴾ [الواقعة: ١١ - ٤٤] .

قالَ ابنُ عباسِ: ظلُّ من دخان، وكذا قالَ مجاهدٌ وعكرمـةُ وغيرُ واحد، وعن مجاهد قالَ: ظلٌّ من دخان جهنمَ، وهو السَّمُومُ؛ وقالَ أبو مالك: اليحمومُ: ظلٌّ من دخان جهنم، قالَ الحسنُ وقتادةُ في قوله: ﴿ لا بَارِدِ وَلا كَرِيمٍ ﴾ [الواقعة:؛؛] لا باردُ المدخلِ، ولا كــريمُ المنظــرِ؛ والسَّــمُــومُ: هو الريحُ

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٩٦).



الحارةُ، قالَه قتادةُ وغيرُه.

وهذه الآية تضمنت ذكر ما يُتبرد به في الدُّنيا من الكرب والحرِّ وهو ثلاثة ". الماء والهواء والظلُّ، فهواء جهنم: السموم وهو الريح الحارَّة الشديدة الحرِّ، وطلَّها اليحموم وهو قطع دخانِها، أجارنا اللَّه من ذلك كلِّه بكرمه ومنَّه.

وقالَ تعالى: ﴿انطَلِقُوا إِلَىٰ ظِلَ دِي ثَلاثِ شُعَبٍ ﴾ [المرسلات:٣٠] قالَ مجاهدٌ: هو دخانُ جهنمَ: اللّهبُ الأخضرُ والأسودُ والأصفرُ الذي يعلو النَّارُ إذا أُوقدتْ.

قالَ السديُّ في قوله: ﴿إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَدٍ كَالْقَصْرِ ﴾ [المرسلات: ٣٦] قال: زعمُوا أن شررَها ترمي به، كأصولِ الشجرِ ثمَّ يرتفعُ فيمتدُّ، وقالَ القرظيُّ: على جهنمَ سورٌ فما خرج من وراءِ سورِها يخرجُ منها في عظم القصورِ ولونِ القارِ.

وقال الحسنُ والضحاكُ في قوله: ﴿كَالْقَصْرِ﴾ هو كأصولِ الشجرِ العظامِ، وقالَ مجاهدٌ: قطعُ الشجرِ والجبلِ. وصحَّ عن ابنِ مسعودِ قالَ: شررٌ كالقصورِ والمدائنِ. وروى عليُّ بنُ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ قالَ: ﴿بِشَرَدٍ كَالْقَصْرِ ﴾ يقولُ: كالقصرِ العظيم.

وفي "صحيح البخاريِّ" عن ابنِ عباس، قالَ: كنا نرفعُ من الخشبِ بقصرِ ثلاثة أذرعٍ أو أقلَّ نرفعُه للشتاءِ، نُسميه القصرَ.

وقولُه: ﴿ كَأَنَّهُ جِمَالَتُ صُفْرٌ ﴾ [المرسلات: ٣٣] قالَ ابنُ عباسٍ: حبالُ السفنِ يُجمَعُ بعضُها إلى بعضٍ تكونُ كأوساطِ الرجالِ، وقالَ مجاهدٌ: هي حبالُ

<sup>(</sup>١) البخاري (٦/ ٢٠٤).

الجسور، وقالت طائفة : هي الإبل، منهم الحسن وقتادة والضحاك، وقالوا: الصفر هي السود. ورُوي عن مجاهد أيضًا.

وقالَ عليُّ بنُ أبي طلحةَ عن ابنِ عباسٍ في قولهِ: ﴿ جِمَالَتٌ صُفْرٌ ﴾ قالَ: يقولُ: قِطعُ النحاسِ.

قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ ﴾ [الرحس: ٣٥] قال عليُّ بنُ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ ﴿ شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ ﴾ يقولُ: لهبُ النَّارِ ﴿ وَنُحَاسٌ ﴾ يقولُ: لهبُ النَّارِ ﴿ وَنُحَاسٌ ﴾ يقولُ: دخانُ النَّارِ .

وكذا قالَ سعيدُ بنُ جبيرٍ وأبو صالحٍ وغيرُهما إنَّ النحاسَ: دخانُ النَّارِ، وقالَ سعيدُ بنُ جبيرٍ عن ابنِ عباسٍ ﴿ شُواَظٌ مِن نَّارٍ ﴾ قالَ: دخانٌ، وقال أبو صالح: الشواظُ: اللهبُ الذي فوقَ النَّارِ ودونَ الدخانِ. قالَ منصورٌ عن مجاهد: الشواظُ: هو اللهب الأخضرُ المتقطعُ. وعنه قالَ: الشواظُ: قطعةٌ من النَّارِ فيها خُضرةٌ.

قالَ الحسينُ بنُ منصورِ: أخرج الفضيلُ بنُ عياضِ رأسه من خوخة فقالَ منصورٌ عن محاهد: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلا تَنتَصِرانِ ﴾ منصورٌ عن محاهد: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُما شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلا تَنتَصِرانِ ﴾ [الرحدن:٣٥] ثمَّ أدخلَ رأسه فانتحب ثم أخرجَ رأسه، فقالَ: هو اللهبُ المنقطعُ ولم يستطعْ أنْ يجيزَ الحديثَ.

وخرَّجَ النسائيُّ والترمذيُّ (١) من حديثِ أبي هريرةَ عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «لا يجتمعُ غبارٌ في سبيلِ اللَّهِ ودخانُ جهنمَ في جوفِ امريُ أبدًا»، وخررَج الإمامُ

<sup>(</sup>۱) أخرجـه: الترمذي (۱٦٣٣)، (۲۳۱۱)، والنسـائي (٦/ ١٢)، وأحمد (٢/ ٥٠٥)، وابن مـاجه (۲۷۷٤).



أحمد (١) من حديث أبي الدرداء عن النبيِّ عَلَيْكُ نحوه (٢).

### \* \* \*

قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ ﴿ آَكُ لِآكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِن الْحَمِيمِ ﴿ آَكُ مُن الْحُمِيمِ مِنَ الْحَمِيمِ ﴿ فَشَارِبُونَ مَنْ الْحَمِيمِ مَنَ الْحَمِيمِ ﴿ فَشَارِبُونَ مَنْ الْعَيمِ ﴿ فَهَا اللَّهِيمِ مُنَا اللَّهِيمِ ﴿ فَهَا اللَّهِيمِ اللَّهِيمِ ﴿ فَهَا اللَّهِينِ ﴾ [الواقعة: ٥١ - ٥٦].

والنّزلُ هو ما يعُد للضيف عند قدومه، فدلت هذه الآيات على أنّ أهل النّار يتحفُونَ عند دخولها بالأكلِ من شجرة الزقوم والشرب من الحميم، وهم إنّما يُساقُونَ إلى جهنم عطاشًا، كما قال تعالى: ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنّمَ ورْدًا ﴾ [مرم:٨٦]. قال أبو عمران الجوني: بلغنا أنَّ أهلَ النّار يبعثُون عطاشًا ثمَّ يقفُونَ مشاهدَ القيامة عطاشًا، ثمَّ قَرأً: ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنّمَ ورْدًا ﴾ قال مجاهدٌ في تفسير هذه الآية: متقطعة أعناقهم عَطَشًا؛ وقال مطر الوراق: عطاشًا: ظماءً.

وفي «الصحيحينِ»(٣) عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ في حديثِ الشفاعة الطويل: «إنَّه يقالُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) "التخويف من النار" (ص ٨٥ \_ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦/٦، ١٩٨)، (١٥٨/٩)، ومسلم (١١٧/١) عن أبي سعيد الخدري.



لليهود والنصارى: ماذا تبغُون؟ فيقولُون: عَطِشْنا ربَّنا فاسقنا، فيُشارُ إليهم ألا تردونَ فيُحشرونَ إلى جهنم كأنَّهما سرابٌ يحطمُ بعضُها بعضًا، فيتساقطُونَ في النَّار».

وقالَ أيوبُ عن الحسنِ: ما ظنُّكَ بقومٍ قاموا على أقدام حمسينَ ألفَ سنة لم يأكُلوا فيها أكلةً ولم يشربُوا فيها شربةً حتَّى انقطعت أعناقُهم عطشًا واحترقت أجوافُهم جُوعًا، ثمَّ انصرف بهم إلى النَّارِ فيسقونَ من عينٍ آنيةٍ قد أن حرُّها واشتدَّ نضجُها.

ورَوى ابنُ المبارك بإسناده عن كعب، قالَ: إنَّ اللَّهَ ينظرُ إلى عبده يومَ القيامة وهو غضبانٌ، فيقولُ: خذُوه، فيأخذه مائة ألف ملك أو يزيدُون، فيجمعُون بينَ ناصيته وقدميه غضبًا لغضب اللَّه، فيسحبونه على وجهه إلى النَّار، قالَ: فالنَّارُ أشدُّ عليه غضبًا من غضبهم سبعينَ ضعفًا، قال: فيستغيثُ بشرْبة، فيسقى شربة يسقطُ منها لحمُه وعصبُه، ثمَّ يركسُ \_ أو يدكسُ \_ في النَّار، فويلٌ لها من النَّار.

قال ابنُ المباركِ: حُدثتُ عن بعضِ أهلِ المدينةِ أنَّه يتفتتُ في أيديهم إذا أخذُوه فيقولُ: ألا ترحمُوني، فيقولُون: كيفَ نرحمُك ولمَ يرحمك أرحمُ الراحمينَ.

وروى الأعمشُ عن مالكِ بن الحارث، قال: إذا طُرح الرجلُ في النارِ هوى فيها، فإذا انتهى إلى بعضِ أبوابها قيلَ: مكانَك حتَّى تُتْحَفَ، قال: فيسُقى كأسًا من سُمِّ الأساودِ والعقارب، فيتميزُ الجلدُ على حدة، والشعرُ على حدة، والعصبُ على حدة، والعروقُ على حدة. خرَّجه ابنُ أبي حاتم. وروى محمدُ بنُ سليمانَ بنِ الأصبهانيِّ، عن أبي سنانَ ضرار بن مرة،



عن عبد اللّه بن أبي الهذيل، عن أبي هريرة وظف ، عن النبي على قال: "إنَّ جهنم لما سِيقَ إليها أهلُها تلقته م فلفحته م لفحة ، فلم تدع لحمًا على عظم إلا ألقته على العرقوب خرَّجه الطبراني (١) ورفعه منكر ، فقد رواه ابن عيينة عن أبي سنان عن عبد الله بن أبي الهذيل أو غيره من قوله لم يرفعه . ورواه محمد بن فضيل عن أبي سنان عن عبد الله بن أبي الهذيل عن أبي هريرة من قوله في فضيل عن أبي سنان عن عبد الله بن أبي الهذيل عن أبي هريرة من قوله في قوله تعالى: ﴿ لَوَّاحَةٌ لِلْبَشِرِ ﴾ [الدنر:٢٩] قال: تلقاهم جهنم يوم القيامة فتلفحهم لفحة ، فلا تترك لحمًا على عظم إلا وضعته على العراقيب (١) .

#### \* \* \*

وأما شرابُهم فقالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ ﴾ [الواقعة: ٤٥]، وقالَ تعالى: ﴿ لا تعالى: ﴿ وَسُلُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعًاءَهُمْ ﴾ [محمد: ١٥]، وقالَ تعالى: ﴿ لا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلا شَرَابًا ﴿ إِلاَّ حَمِيمًا وَغَسَّاقًا ﴾ [النبا: ٢٤، ٢٥]، وقالَ تعالى: ﴿ هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴿ إِلاَّ حَمِيمًا وَ وَآخَرُ مِن شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ ﴾ [ص: ٥٥، ٥٥]، وقالَ تعالى: ﴿ هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴿ إِلاَّ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴿ إِلَى اللهِ عَلَيْهِ أَزْوَاجٌ ﴾ [ص: ٥٥، ٥٥]، وقالَ تعالى: ﴿ وَيُسْقَىٰ مِن مَّاءٍ صَدِيدٍ ﴿ إِلَى يَتَجَرَّعُهُ وَلا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ [إبراميم: ١٦، ١٧]، وقالَ تعالى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءٍ كَالْمُهُلِ يَشُويِ الْوُجُوهَ بِعُسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف: ٢٩].

فهذه أربعةُ أنواعٍ ذكرناها من شرابِهم، وقد ذكرَها اللَّهُ في كتابه: النوعُ الأولُ: الحميمُ ـ قال عبدُ اللَّهِ بنُ عسى الخراز، عن داود، عن عكرمة، عن ابنِ عباس: الحميمُ الحارُّ الذي يحرق.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٢٧٨)، (٩٣٦٥) عن أبي هريرة يُطُّيُّك.

<sup>(</sup>۲) «التخويف من النار» (۱۵۷، ۱۵۸).

وقال الحسنُ والسديُّ: الحميمُ الذي قد انتهى حرَّهُ.

وقالَ ابنُ وهب عن ابن زيد: الحميمُ دموعُ أعينِهم في النارِ يجتمعُ في حياض النار فيُسْقَونَه.

وقال تعالى: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ آنٍ ﴾ [الرحمن: ٤٤].

قال محمدُ بنُ كعب: حميم آن: حاضرٌ، وخالفَه الجمهورُ، فقالوا: بل المرادُ بالآن: ما انتهى حرُّهُ.

وقال شبيبٌ، عن عكرمَة، عن ابنِ عباسٍ: حميمٍ آنٍ: الذي قد انتهى غليه.

وقال سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةً: قد آنَ طبخُه، منذُ خلقَ اللَّهُ السماواتِ وقال سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةً: قد بلغ والأرض، وقالَ تعالى: ﴿ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنِ آنِيَةٍ ﴾ [الناشية: ٥] قال مجاهدٌ: قد بلغ حرُّها، وجانَ شربُها.

وعن الحسن، قالَ: كانت العربُ تقولُ للشيء إذا انتهى حرَّهُ حتى لا يكون شيءٌ أحرَّ منه: قد آنَ حررُّهُ، فقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿مِنْ عَيْنِ آنِيةٍ ﴾ يقول: قد أوقد اللَّهُ عليها جهنم منذُ خُلقتْ، وآنَ حرُّها. وعنه قال: آنَ طبخُها منذُ خلق اللَّهُ السموات والأرض.

وقال السديُّ: انتهى حرُّها، فليس بعدَه حرُّ. وقد سبق حديثُ أبي الدرداء، في دفع الحميم إليهم بكلاليب الحديد.

النوع الثاني: الغسَّاقُ \_ قال ابنُ عباسٍ: الغسَّاقُ: ما يسيلُ من بينِ جلدِ



الكافرِ ولحمهِ. وعنه قال: الغسَّاقُ: الزمهريرُ الباردُ، الذي يحرقُ من برده.

وعن عبد اللَّه بنِ عمرو قالَ: الغسَّاقُ: القيحُ الغليظُ، لو أنَّ قطرةً منه تُهرقُ في المشرقِ، لأنتنتْ أهلَ تُهرقُ في المشرقِ، لأنتنتْ أهلَ المغربِ. المُغربِ.

وقال مجاهدٌ: غسَّاق: الذي لا يستطيعُون أنْ يذوقُوه من برده.

وقال عطيةُ: هو ما يغسِقُ من جلودِهم ـ يعني يسيلُ من جلودِهم.

وقال كعب ": غسَّاق ": عين في جهنم يسيل إليها حمة كل ذات حمة ، من حية وعقرب وغير ذلك ، فيستنقع الله في بالآدمي ، فيعنمس فيها غمسة واحدة ، فيخرج وقد سقط جلد ولحمه عن العظام ويتعلق جلد ولحمه في عقبيه وكعبيه ، ويجر لحمه ، كما يجر الرجل ثوبه .

وقال السديُّ: الغسَّاق: الذي يسيلُ من أعينهِم من دموعِهم، يُسقونَه معَ الحميم.

وروى دراجٌ، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد، عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ، قالَ: «لو أَن دُلواً من غسَّاق، يُهرَقُ في الدُّنيا، لأنتنَ أهلَ الدُّنيا» خُرَّجَه الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ والحاكمُ وصححَهُ (١).

وقال بلال بن سعد: لو أنَّ دلوًا من الغسَّاق، وُضعَ على الأرضِ، لماتَ مَنْ عليها. وعنه قالَ: لو أنَّ قطرةً منه، وقَعتْ على الأرضِ، لأنتنَ مَن فيها. خرَّجَه أبو نعيم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۳/ ۲۸، ۸۳)، والترمذي (۲۰۸٤)، والحاكم (۲۰۲/۶).

وقدْ صرحَ ابنُ عباسٍ في رواية عنه، ومجاهدٌ، بأنَّ الغسَّاق ههنا هو الباردُ الشديدُ البردِ. ويدلُّ عليه قولُه تعالى: ﴿لا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلا شَرَابًا ﴿ إِلاَّ حَمِيمًا وَغَسَّاقًا ﴾ [النبا:٢٤، ٢٥].

فاستثنى من البرد الغسَّاقَ ومن الشراب الحميم.

وقد قيل: إن الغسَّاقَ هو الباردُ المنتنُ، وليس بعربيِّ. وقيل: إنَّه عربيٌّ، وإنه فَعَّال من غسَقَ يَغسقُ، والغاسقُ: الليلُ، وسُمِّيَ غاسقًا لبرده.

النوع الثالث: الصَّدِيدُ: \_ قال مجاهدٌ في قولِه تعالى: ﴿ وَيُسْفَىٰ مِن مَّاءٍ صَدِيدٍ ﴾ [إبراميم:١٦].

قال: يعني القيح والدَّم، وقالَ قتادةُ: ﴿ وَيُسْقَىٰ مِن مَّاءٍ صَدِيدٍ ﴾ قال: ما يسيلُ من بين لحمه وجلده؛ قالَ: ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ [إبراميم:١٧] قالَ قتادةُ: هلْ لكُم بهذا يدان، أم لكُم على هذا صبرٌ؟ طاعةُ اللَّهِ أهونُ عليكُم \_ يا قوم \_ فأطيعُوا اللَّهَ ورسولَه.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ<sup>(۱)</sup> ، من حديث أبي أمامةَ، عن النبيِّ ﷺ، في قـولـه: ﴿وَيُسْقَىٰ مِن مَّاءٍ صَدِيدٍ ﴿ آَلَ ﴾ يَتَجَرَّعُهُ ﴾ [إبراهبم: ١٦-١٧].

قال: يقربُ إلى فيه فيكرعُهُ، فإذا أُدني منه، شُوى وجهه، ووقعت فروةُ رأسِه؛ فإذا شَرِبه قطَّعَ أمعاءَه، حتَّى يخسرجَ من دبرِه، يقولُ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ ﴾ [محمد:١٥].

وقال: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءِ كَالْمُهُل يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرابُ وَسَاءَتْ

<sup>(</sup>١) أخرجـه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٦٥)، والترمذي (٢٥٨٣)، والنســائي في «الكبرى» «تحــفة الأشراف» (٤٨٩٤).



مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف:٢٩].

وروى أبو يحيى القتات، عن مجاهد، عن ابنِ عباسٍ قالَ: في جهنَّم أوديةٌ من قيح تكتازُ ثمَّ تُصَبُّ في فِيهِ.

وفي «صحيح مسلم» (١) عن جابر عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «إنَّ على اللَّهِ عهداً لمن شَرِبَ المسكراتِ ليسقيه من طينة الخبال»، قالوا: يا رسولَ اللَّه! وما طينة الخبال؟ قال: «عَرَقُ أهلِ النَّارِ أو عُصَارَةُ أهلِ النَّارِ».

وخرَّج الإمامُ أحمدَ والنسائيُ وابنُ ماجه وابنُ حبانَ في «صحيحه» (٢) من حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ عمرِو بنِ العاصِ عن النبيِّ عَيْلِيَّ نحوَه، إلا أنَّه ذكرَ ذلك في المرةِ الرابعةِ، وفي بعضِ الرواياتِ «مِنْ عينِ الخبالِ».

وخرَّج الترمذيُّ (٣) من حديث عبد اللَّه بنِ عمرَ نحوَه عن النبيِّ عَيَّالِيُّ إلا أَنَّه قال: «من نهرِ الخبال؟ قالَ: نهرٌ أَنَّه قال: «من نهرِ الخبال؟ قالَ: نهرٌ من صديد أهلِ النَّارِ. وقالَ: حديثٌ حسنٌ.

وخرَّج أبو داود (٤) من حديث ابن عباس عن النبيِّ ﷺ نحوه، وقالَ: «من طينة الخبال» قيلَ: يا رسولَ اللَّه مَا طينة الخبال؟ قالَ: «صديدُ أهلِ النَّارِ»، وفي رواية أخرى قالَ: «ما يخرجُ من زهومة أهلِ النَّارِ وصديدهم». وخرَّج الإمامُ أحمدً بمعناه أيضًا من حديث أبي ذرً (٥) وأسماء بنت يزيد (١) عن النبيِّ ﷺ.

وخرَّج الإمامُ أحمدَ وابنُ حبانَ في «صحيحهِ» (٧) من حديثِ أبي موسى (١) أخرجه: مسلم (١٠/١٠).

- (٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ١٧٦)، وابن ماجه (٣٣٧٧)، والنسائي (٣١٧/٨)، وابن حبان (٥٣٥٧).
  - (٣) أخرجه: الترمذي (١٨٦٢)، وأحمد في «المسند» (٢/ ٣٥).

  - (٢) السابق (٦/ ٤٦٠). (٧) السابق (٤/ ٣٩٩)، وابن حبان في "صحيحه" (٥٣٤٦).

عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «مَنْ ماتَ وهو مدمنُ خمر سقاه اللَّهُ من نهرِ الغوطة»، قيلَ: وما نهرُ الغوطة؟ قال: «نهرٌ يخرجُ من فروج المومساتِ يؤذي أهلَ النَّارِ نتنُ فروجهم».

وقد سبق حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، عن النبي عليه عن النبي عليه عن النبي عليه التكبرين وفيه: «يسقون من عصارة أهل النار طينة الخبال».

النوعُ الرَّابعُ: الماءُ الذي كالمهلِ، خرَّج الإمامُ أحمد والترمذيُ (۱) من حديث دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد عن النبيِّ عَلَيْهُ في قوله: ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد عن النبيِّ عَلَيْهُ في قوله: ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ [الكهف/٢٩ ـ الدخان/٥٥ ـ المعارج/٨] قال: ﴿ كَعْكُرِ الزيتِ، فإذا قربَ إلى وجههِ سقطتُ فروةُ وجهه فيه».

قال عطية : سُئِلَ ابنُ عباسٍ عن قوله : ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ قال : غليظٌ كدردي الزيت ، قال علي بن أبي طالب عن ابنِ عباسٍ : أسود كمهلِ الزيت ؛ وكذا قال سعيد بن جبيرٍ وغيره .

قال الضحاكُ: أذابَ ابنُ مسعود فضةً من بيت المالِ ثمَّ أرسلَ إلى أهلِ المسجد، فقالَ: من أحبَّ أن ينظرَ إلى المهلِ فلينظرُ إلى هذاً.

وقال مجاهدٌ: بماء كالمهلِّ: مثلُ القيحِ والدمِ أسود كعكرِ الزيتِ.

وخرَّج الطبرانيُّ<sup>(۲)</sup> من طريقِ تمامِ بنِ نجيح عن الحسنِ عن أنسٍ عن النبيِّ عَلَيْهِ : «لو أنَّ غربًا جُعِلَ من حميمِ جهنمَ وجُعِلَ وسطُ الأرضِ لآذى نتنُ ريحهِ وشدَّةُ حرِّه ما بينَ المشرق والمغرب».

وفي موعظة الأوزاعيِّ للمنصورِ قال: بلغني أنَّ جبريلَ قالَ للنبيِّ عَيَاكِيَّة: «لو

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۳/ ۷۰)، والترمذي (۲۰۸۱)، (۳۳۲۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٣٦٨١).



أنَّ ذَنُوبًا من شرابِ جهنم صُبَّ في ماءِ الأرضِ جميعًا لقتل من ذاقه».

خرجَ بعضُ المتقدمينَ فمر بكرومٍ بقريةٍ يقالُ لها: طيزناباد، وكأنَّه كانَ يُعصرُ فيها الخمرُ، فأنشدَ يقولُ:

بطيزناباد كَرْمٌ ما مررتُ به إلا تعجبتُ ممن يشربُ الماءَ

فهتف به هاتف يقول:

وفي جهنم ماءٌ ما تجرعه حلقٌ فأبقى له في البطنِ أمعاء (١)

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ ﴿ آَنَ ﴿ أَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ ﴿ وَ الْمَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَامًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ﴿ وَ اللَّهُ الْمَاءَ الزَّارِعُونَ ﴿ وَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۱۷ ـ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

تعبِ الزراعِ، واجتماعِ الدَّيْنِ عليهِ، لرجاء القضاءِ بعد الحصاد مع فراغِ البيوت من الأقوات.

وأمَّا في الماء، فقالَ: ﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا ﴾ [الراقعة: ٧٠] أي: الآنَ؛ لأنَّا لو أخَرْنا ذلك لشربَ العطشانُ، وادَّخَرَ منه الإنسانُ (١).

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِّلْمُقُويِنَ ﴾

وكان من السلف من إذا رأى النارَ اضطربَ وتغيرتُ حالُه، وقد قالَ تعالى ﴿ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرُ الواقعة: ٧٣] قال مجاهدٌ وغيرُه: يعني أن نارَ الدنيا تذكرُ بنارِ الآخرة.

وقال أبو حيانَ التيميّ: سمعتُ منذُ ثلاثينَ سنة أو أكثرَ من ثلاثينَ سنة أنَّ عبدَ اللَّه بنَ مسعودٍ مَرَّ على الذينَ ينفخُونَ على الكيرِ فسقَطَ، خرجه الإمامُ أحمدُ.

وخرج ابنُ أبي الدنيا من رواية سعد بنِ الأخرم، قالَ: كنتُ أمشي معَ ابنِ مسعودٍ فمرَّ بالحدادينَ وقد أخرجُوا حديدًا من النارِ، فقامَ ينظرُ إليه ويبْكِي.

وعن عطاء الخراسانيِّ قال: كانَ أويس القرنيُّ يقفُ على موضع الحدادينَ فينظرُ إليه كيفَ ينفخونَ الكيرَ، ويسمعُ صوتَ النارِ فيصرخُ ثم يسقطُ.

وعن ابن أبي الذبابِ: أن طلحةَ وزيدًا مـرًا بكيرِ حدادٍ فوقَفَ ينظرانِ إليه ويبكيانِ.

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲۷۲).



قال الأعـمشُ: أخبرني من رأى الربيعَ بن خـثيمٍ مرَّ بـالحدادينَ فنظر إلى الكيرِ وما فيه فخرَّ.

وقال مطر الوراقُ: كان حممةُ وهرمُ بنُ حيانَ إذا أصبحًا غدَيا فمرَّا بأكْوِرَةِ الحدادينَ، فنظرًا إلى الحديدِ كيفَ ينفخُ، فيقفانِ ويبكيانِ، ويستجيرانِ من النار.

وقال حمادُ بن سلمة عن ثابت: كان بشير بن كعب وقراء البصرة يأتون الحدادين فينظرون إلى شهيق النار فيتعوذون باللَّهِ من النار .

وعن العلاءِ بنِ محمد قالَ: دخلتُ على عطاء السلميِّ فرأيتُه مغشيًّا عليه، فقلتُ لامرأتِهِ: ما شأنُه؟ قالتْ: سجرتْ جارةٌ لنا التنورَ فلمَّا نظرَ إليه غُشِيَ للهِ.

وعن معاوية الكندي قال: مر عطاء السلمي على صبي معه شعلة نار فأصابت النار الريح، فسمع ذلك منها، فغشي عليه.

وقال الحسنُ: كان عمرُ ولطي ربَّما توقدُ له النارُ ثم يدْني يديه منها، ثم يقولُ: يا ابنَ الخطاب هل لك على هذا صبرٌ.

وكان الأحنفُ بنُ قيس يجئُ إلى المصباحِ بالليلِ فيضعُ أصبعهُ فيه، ثم يقولُ: حِس حِس، ثم يقولُ: يا حنيفُ ما حملكَ على ما صنعتَ يومَ كذا، ما حملكَ على ما صنعتَ يومَ كذا؟.

وقال البختريُّ بنُ حارثةَ: دخلتُ على عابد، فإذا بين يديهِ نارٌ قد أجَّجَها، وهو َ يعاتبُ نفسهُ ولم يزلُ يعاتِبُها حتى ماتَ.

وكانَ كثيـرٌ من الصالحينَ يذكرُ النارَ وأنواعَ عذابِها برؤيةٍ ما يشـبُههُ بها في

الدُّنيا، أو يذكرُهُ بِهَا كرؤيةِ البحرِ وأمواجِهِ والرؤوسِ المشويةِ، وبكاءِ الأطفالِ، وفي الحرِّ والبحردِ، وعند الطعامِ والشرابِ وغيرِ ذلكَ، وسنذكرُ ما تيسرَ من ذلكَ مفرَّقًا في مواضعه إن شاءَ اللَّهُ تعالى.

وأنَّ منهم من كانَ يذكرُ النارَ بدخولِ الحمامِ، وروى ليثٌ عن طلحة قال: انطلقَ رجلٌ ذاتَ يومٍ فنزعَ ثيابَهُ وتمرغَ في الرمضاء وهو يقولُ لنفسه: ذوقي نارَ جهنمَ ذوقي ﴿ نَارُ جَهَنّمَ أَشَدُّ حَرًّا ﴾ [التربة: ٨١] جيفةٌ بالليلِ بطالةٌ بالنهارِ، فبينا هو كذلك إذا أبصر النبي عَلَيْ في ظلِّ شجرة فأتاهُ، فقالَ: غلبتني نفسي، فقالَ له النبيُ عَلَيْ : «ألم يكن لك بدٌ من الذي صنعت؟ لقد فُتحت لك أبوابُ السماء، ولقد باهي اللَّهُ بك الملائكة » خرجهُ ابن أبي الدنيا وهو مرسلٌ، وخرجَ الطبراني تُنحوهُ من حديث بريدة موصولاً، وفي إسنادِه من لا يعرف حالُه، واللَّهُ أعلم (١).

### \* \* \*

ومِن أعظمِ ما يُذكِّرُ بنارِ جهنم: النَّارُ التي في الدنيا، قال اللَّه تعالى: ﴿ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكُرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقْوِينَ ﴾ [الوانعة: ٧٣]، يعني أنَّ نارَ الدُّنيا جعلها اللَّه تذكرةً تذكّرُ بنارِ الآخرةِ. مرَّ ابنُ مسعود بالحدَّادين وقد أخرجُوا حديدًا من النارِ، فوقفَ ينظرُ إليه ويبكي.

ورُوي عنه: أنَّه مرَّ على الذين ينفُخُون الكيرَ فسقطَ.

وكان أويس يقفُ على الحدَّادين فينظرُ إليهم كيف ينفخونَ الكيرَ، ويسمعُ صوتَ النَّار، فيصرخُ، ثم يسقُطُ. وكذلك الرَّبيع بنُ خُثيم. وكان كثيرٌ من

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٢٤ \_ ٢٥).



السَّلف يخرجونَ إلى الحدَّادينَ ينظرونَ إلى ما يصنعونَ بالحديدِ، فيبكونَ ويتعوَّذون باللَّه من النَّار.

ورأى عطاءٌ السَّليمي امرأةً قد سجرت تنورَها، فغُشي عليه. قال الحسنُ: كانَ عمـرُ رُبَّما تُوقدُ له النَّارُ، ثم يُدني يدَه منها، ثم يقول: يا ابنَ الخطاب! هل لك على هذا صبرٌ؟

كانَ الأحنفُ بنُ قيسٍ يجيءُ إلى المصباحِ فيضعُ أُصبعَه فيه، ويقول: حسِّ، ثمَّ يُعاتبُ نفسه على ذنوبه.

أجَّجَ بعضُ العبَّادِ نارًا بين يديه وعاتبَ نفسه، فلم يزلُ يعاتبُها حتى مات.

نارُ الدنيا جُزءٌ من سبعين جزءًا من نار جهنَّم، وغُسلَت بالبحر مرتين حتى أشرقت وخفَّ حرَّها، ولولا ذلك ما انتفع بها أهلُ الدُّنيا، وهي تدعو اللَّهَ ألا يعيدَها إليها. قال بعضُ السَّلف: لو أُخرج أهلُ النار منها إلى نار الدنيا لقالُوا فيها ألفي عام. يعني أنهم كانُوا ينامُون فيها ويرونها بردًا.

كان عمـرُ يقول: أكثروا ذِكرَ النَّارِ؛ فـإنَّ حرَّها شديدٌ، وإنَّ قعـرها بعيدٌ، وإنَّ مقامعها حديدٌ.

كان ابن عمر وغيره من السَّلف إذا شربوا ماءً باردًا بكوا وذكروا أمنيّة أهل النار وأنّهم يشتهون الماء البارد، وقد حيل بينهم وبين ما يشتهون، ويقولون لأهل الجنة: ﴿أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّه ﴾ [الاعراف: ٥٠]، فيقولُون لهم: إنَّ اللّه قد حرمَهما على الكافرين. والمصيبة العُظمى حين تطبق النّار على أهلها، وييأسون من الفرج، وهو الفزع الأكبر الذي يأمنه أهل الجنة ﴿إِنَّ على الْكَافِرِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِنّا الْحُسْنَىٰ أُولْنَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الانبياء: ١٠١].

لو أبصرت عيناك أهلَ الشَّقَا سيقوا إلى النَّار وقد أُحرقُوا

شرابُهُمُ المُهُلُ في قَعِرِها إذ خالَفُوا الرُّسُلَ وما صَدَّقُوا تقـــولُ أخــراهُمُ لأولاهُمُ في لُجِج المُهْلِ وقـد أُغْــرقــوا قد كُنتُمُ خُسوًفْتُمُ حَسرَّها لكن من النِّيسران لم تَفْر تُوسوا وَجِيء بالنِّيـــران مَـــــذْمُـــومَـــةً شَــرَارُها منْ حَــوْلهـــا مُـحْـــدقُ وقسيلَ للنِّيسران أَنْ أَحْسرقي وقيلَ للخُرزَّان أن أَطْبِفُ وا(١)

## قوله تعالى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذَّبُونَ ﴾

[قال البخاري](٢): قَوْل اللَّه عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٢] قَالَ ابنُ عبَّاسِ: شُكركُمْ.

قالَ آدمُ بنُ أبي إياسِ في «تفسيره»: نا هـشيمٌ، عن جعفر بنِ إياس، عن سعيدِ بنِ جبيرٍ، عنِ ابنِ عباسِ، في قولِه: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ ﴾ أي: شكركم ﴿ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ قال: هو قولُهم: مُطرنًا بنوء كذًا وكذًا.

قال ابنُ عباسِ: وما مُطرَ قومٌ إلا أصبحَ بعضُهُم به كافرًا، يقولونَ: مُطرنا بنوء كذا وكذا.

ثمَّ خررَّج في سببِ نزولِها من روايةِ الكلبيِّ، عن أبي صالحٍ، عن ابنِ عباس.

وقد خرَّجه مسلمٌ في «صحيحه»(٣)من روايةِ عكرمـةَ بنِ عمارٍ: حـدثني

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٥٥٦ \_ ٥٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١/ ٦٠).



أبو زميل: حدثني ابنُ عباس، قال: مُطرَ الناسُ علَى عهد رسولِ اللَّه عَلَيْهُ، فقالَ رَحمة فقالَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ، فقالَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ: «أصبحَ مِنَ الناسِ شاكرٌ، ومنهم كافرٌ، قالوا: هذا رحمة وضعَها اللَّهُ، وقالَ بعضهم: لقد صدقَ نوءُ كذا وكذا»، فنزلتُ هذه الآيةُ: ﴿ فَلا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ ﴾ حتَّى بلغَ ﴿ وتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذَّبُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٥-٨٦].

وروى عبدُ الأعلَى الثعلبيُّ، عن أبي عبدِ الرحمنِ السلميِّ، عن عليًّ، عن النبيِّ ﷺ: ﴿وَتَجْعَلُونَ رُزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ قال: «شكُركم، تقولُون: مُطرْنا بنوءِ كذا وكذا، ونجم كذا وكذا».

خرجه الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ<sup>(١)</sup> .

وقال: حسنٌ غريبٌ، لا نعرفه \_ مرفوعًا \_ إلا من حديث إسرائيلَ، عن عبد الأعلى.

ورواه سفيانُ عن عبد الأعلَى \_ نحوَه \_، ولم يرفَعْه.

ثم خرَّجه من طريقِ سفيانَ \_ موقوفًا على عليِّ (٢) .

وكان سفيانُ ينكرُ علَى مَن رفعَه.

وعبدُ الأعلَى هذا، ضعَّفَه الأكثرونَ. ووثقه ابنُ معينٍ.

وخرج القاضي إسماعيل في كتابه «أحكام القرآن» كلام ابن عباس بالإسناد المتقدم، عن سعيد بن جبير، أن ابن عباس كان يقرؤها: ﴿وتجعلون شكركم﴾، تقولون : مُطرْنا بنوْء منا أنزلت من الغيث والرحمة، تقولون : مُطرْنا بنوْء كذا وكذا. قال: فكان ذلك كفراً منهم لما أنعم الله عليهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٨٩، ١٠٨)، والترمذي (٣٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) السابق (١٠٨/١).

نا إسماعيلُ: حدَّثني مالكٌ، عن صالح بن كيسانَ، عن عبد اللَّه بن عبد اللَّه بن عبد اللَّه بن عُتبَة بن مسعُود، عن زيد بن خالد الجُهنيِّ، أنَّهُ قالَ: صلَّى لنا رسولُ اللَّه عَلَيْ اللَّه عَلَى إثْر سماء كانتْ من اللَّيلِ، فلمَّا انصرفَ النَّبيُّ عَلَيْ أقبلَ علَى النَّاسِ، فقالَ: «هلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ؟» قَالُوا: اللَّهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: « أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وكافرٌ، فأمًا من قالَ: مُطرْنَا بفضلِ اللَّه ورحمته، فذلك مُؤْمنٌ بِي كافرٌ بالكوكب، وأمَّا منْ قالَ: بنوء كذا وكذا، فذلك كافرٌ بي مُؤْمنٌ بي مُؤْمنٌ بي الكوركب، وأمَّا منْ قالَ: بنوء كذا وكذا، فذلك كافرٌ بي مُؤْمنٌ بي الكوركب، وأمَّا منْ قالَ: بنوء كذا وكذا،

قولُه: «على إثرِ سماء»، أي: مطرٍ كانَ منَ الليلِ.

والعربُ تسمِّي المطرَ سماءً؛ لنزولهِ منَ السماءِ، كما قالَ بعضُهم: إِذَا نَزَلَ السَّمَاءُ بِأَرْضِ قَوْمٍ رَعَيْنَاهُ، وَإِنْ كَانُوا غِضَابًا

وقولُهُ ﷺ: «هَلْ تدرونَ ماذَا قـالَ ربكمْ؟» \_ وفي بعـضِ الرواياتِ: «الليلةَ» \_ وهي تدلُّ على أن اللَّه تعالى يتكلَّمُ بمشيئتِه واختيارِه.

كما قالَ الإمامُ أحمدُ: لم يزلِ اللَّهُ متكلِّمًا إذا شاءَ.

وقولُه: « أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وكافرٌ، فأمَّا من قالَ: مُطرْنَا بفضلِ اللَّهِ ورحمتِه، فذلك مُؤْمنٌ بِي كَافرٌ بالكوكَبِ، وأمَّا منْ قالَ: بِنَوءِ كذاَ وكذَا، فذلك كافرٌ بي مُؤْمنٌ بالكوْكب».

يعني: أنَّ مَن أضافَ نعمةَ الغيثِ وإنزالهِ إلى الأرضِ إلى اللَّهِ عـز وجل وفضلِه ورحمته، فهو مؤمنٌ باللَّهِ حقًّا، ومَن أضافَه إلى الأنواءِ، كـما كانتِ الجاهليةُ تعتادُه، فهو كافرٌ باللَّهِ، مؤمنٌ بالكوكبِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ٤١).



قال ابنُ عبدِ البرِّ: النوءُ في كلامِ العربِ: واحدُ أَنُواءِ النجومِ، وبعضُهم يجعلُه الطالعَ، وأكثرهُم يجعلُه الساقط، وقد تسمَّى منازلُ القمرِ كلُّها أنواءً، وهي ثمانيةٌ وعشرونَ.

وقال الخطابيُّ، النوْءُ واحدُ الأنواءِ، وهي الكواكبُ الثمانيةُ والعشرونَ التي هي منازلُ القمرِ، كانوا يزعمونَ أنَّ القمرَ إذا نزل ببعضِ تلكَ الكواكبِ مُطروا، فجعل النبيُّ ﷺ سقوطَ المطرِ من فعلِ اللَّهِ دونَ غيرِه، وأبطل قولَهم. انتهى.

وقال غيرُه: هذه الـثمانيةُ وعشرونَ منزلاً تطلعُ كلَّ ثلاثةَ عـشرَ يومًا منزلَ صلاةِ الغداةِ بالمشرقِ، فإذا طلعَ رقيبُه منَ المغرب؛ فسمِّيت أنواءً لهذا المعنى.

وهو من الأضداد، يقال: ناء إذا طلع، وناء إذا غرب، وناء فلانٌ إذا قرب، وناء إذا بعد.

وقد أجرى اللَّهُ العادة بِمَجيء المطر عنـ لا طلوع كلِّ منزل منها، كما أجرى العادة بمجيء الحرِّ في الصيف، والبرد في الشتاء.

فإضافةُ نزولِ الغيثِ إلى الأنواء، إن اعتقدَ أنَّ الأنواءَ هي الفاعلةُ لذلك، المدبرةُ له دونَ اللَّه عز وجل، فقد كفر باللَّه، وأشرك به كفرًا ينقله عن ملة الإسلام، ويصير بذلك مرتدا، حكم حكم المرتدين عن الإسلام، إن كان قبل ذلك مسلمًا.

وإن لم يعتقد ذلكَ، فظاهر الحديث يدلُّ على أنه كفرُ نعمة اللَّهِ. وقد سبقَ عنِ ابنِ عباسٍ، أنه جعلَه كفرًا بنعمة اللَّهِ عزَّ وجلَّ.

وقد ذكرنا في «كتابِ الإيمان» أن الكفرَ كـفرانِ: كفرٌ ينقلُ عن الملةِ، وكفرٌ

دون ذلكَ، لا ينقلُ عن الملة، وقد بوَّب البخاريُّ عليه هنالك.

فإضافةُ النِّعَم إلى غيرِ المنعمِ بها بالقولِ كفرٌ للمنعمِ في نعمهِ، وإن كان الاعتقادُ يخالفُ ذلك.

والأحاديثُ والآثار متظاهرةٌ بذلك.

وفي "صحيح مسلم" (١)، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَالِيُّه، قال: «ألم ترواً الله عن النبيِّ عَيَالِيُّه، قال: «ألم ترواً إلى ما قال ربُّكم؟ قال: ما أنعمت على عبادي من نعمة إلا أصبح فريقٌ منهم بها كافرين، يقولون: الكوكب وبالكوكب».

وروي من وجه آخر (٢)، عن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، قال: «إن اللَّهَ عزَّ وجلَّ ليُسَيِّتُ القومَ بالنعمةِ، ثم يُصبحُونَ وأكثرُهم بها كافرٌ، يقولون: مُطِرْنا بنوْءِ كذا وكذا».

وروى أبو سعيد الخدريُّ، عن النبي ﷺ، قال: «لو أمسكَ اللَّهُ القَطرَ عن الناسِ سبعَ سنينَ، ثم أرسلَه، كفرت طائفة منهم، فقالوا: هذا من نوْءِ المجدَح»(٣).

وروى أبو الدرداء، قال: مُطرنا على عهد رسول اللَّه عَلَيْ ذات ليلة، فأصبح رسولُ اللَّه عَلَيْ ورجلٌ يقولُ: مُطرنا بنوء كذا وكذا، فقال رسولُ اللَّه عَلَيْ ورجلٌ يقولُ: مُطرنا بنوء كذا وكذا، فقال رسولُ اللَّه عَلَى قوم نعمة، إلا أصبح كثيرٌ منهم بِها كافرينَ (٤).

وفي «صحيح مسلم»(٥)، عن أبي مالكِ الأشعريِّ، عن النبيِّ عِيَلِيَّةٍ، قال:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/۹۵).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/ ٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٧٠)، والنسائي (٣/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) عزاه في «الكنز» للطبراني.

<sup>(</sup>٥) مسلم (٣/ ٥٥).



«أربعٌ في أمتِي مِن أمرِ الجاهلية، لا يتركونَهنُّ: الفَخر في الأحساب، والطعنُ في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحةُ».

وخرج البخاريُّ في «صحيحه»(١) ، من رواية ابنِ عيينة ، عن عبيدِ اللَّهِ: سمع ابن عباسٍ يقول: «خلالٌ من خلالِ الجاهلية: الطعن في الأنسابِ، والنياحة »، ونسي الثالثة: قال سفيان: ويَقُولُون: إنها «الاستسقاء بالأنواء».

وروي عن ابنِ عباسٍ ـ مرفوعًا ـ من وجهٍ آخر ضعيفٍ.

وخرج ابنُ حبانَ في «صحيحه» (٢) \_ معناه \_ من حديثِ أبي هريرةَ \_ مرفوعًا.

وروى ابنُ عيينَةَ، عن إسماعيلَ بنِ أمية، أنَّ النبي ﷺ سمع رجلاً في بعضِ أسفارِه يقول: مُطِرْنا ببعضِ عَثانين الأسدِ، فقالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «كذبتَ، بل هو سقى اللَّه عزَّ وجلَّ، ورزقُه» (٣).

وذكر مالك (٤)، أنه بلغَه عن أبي هريسرة، أنه كانَ يقولُ: مُطرْنا بنوْءِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا ﴾ الفتح، ثم يتلو هذه الآية: ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا ﴾ [فاطر:٢].

وذكر الشافعي (٥) أنه بلغه، أن عمر سمع شيخًا يقول \_ وقد مطر الناس \_: أجاد ما أَقْرَى المجْدَح الليلة، فأنكر ذلك عمر عليه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٦/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن حبان (٣١٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (٢٧/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٤) «الموطأ» (ص ١٣٦).

<sup>(</sup>٥) «الأم» (١/ ٣٢٣).

وروى ابنُ أبي الدنيا باسناده، عن سلم العلويِّ، قال: كنا عند أنسٍ، فقال رجل: إنها لمخيلة للمطرِ، فقال أنس: إنها لربِّها لمطيعةٌ.

يشير أنس إلى أنه لا يضاف المطر إلى السحاب، بل إلى أمرِ اللَّهِ ومشيئته. وذكر ابن عبد البرِّ، عن الحسنِ، أنه سمع رجلاً يقول: طلع سهيل ، وبرد الليل ، فكره ذلك ، وقال: إن سهيلاً لم يأت قط بُحرٍّ ولا برد.

قال: وكره مالكٌ أن يقولَ الرجلُ للغيم والسحابة: ما أخلقَها للمطر.

قال: وهذا يدلُّ على أن القومَ احتاطُوا، فمنعوا الناسَ من الكلامِ بما فيه أدنى متعلَّق مِن كلامِ الجاهلية في قولهم: مُطرنا بنوء كذا وكذا. انتهى.

واختلف الناسُ في قـول القائل: «مُطِرِنْا بنوْءِ كذا وكـذا» مِن غيرِ اعتـقادِ أهلِ الجاهليةِ: هو هو مكرُوه، أو محرَّمٌ؟

فقالت طائفةٌ: هو محرمٌ، وهو قولُ أكثرِ أصحابِنا، والنصوصُ تدلُّ عليه، كما تقدم.

وقال طائفة: هل مكرُوه، وهو قولُ الشافعيِّ وأصحابِه، وبعضِ أصحابِنا. فأما إن قالَ: «مُطِرْنا في نوْء كذا وكذا»، ففيه لأصحابنا وجهان:

أحدهما: أنه يجوزُ، كقوله: «في وقت كـذا وكذا»، وهو قولُ القاضِي أبي يعلَى وغيره.

ورُوي عن عمرَ وَطْنَى ، أنه قال للعباسِ وَطْنَى ، وهـ و يستسقِي: يا عباسُ ، كم بقيَ مِن نوْءِ الثرَيَّا؟ فقال: يا أميرَ المؤمنين، إن أهلَ العلمِ بها يزعمونَ أنها تعترض بالأفقِ بعدَ وُقُوعِهَا سبعًا، فما مضت ْ تلك السبعُ حتى أغيثَ الناسُ.



رواه ابنُ إسحاقَ، عن محمدِ بنِ إبراهيمَ بنِ الحارثِ، عن ابنِ المسيبِ، قال: حدثني من لا أتهمُ، عن عمرَ ـ فذكره.

والوجهُ الثاني: أنه يُكْرَه، إلا أن يقولَ مع ذلك: «برحمةِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ»، وهو قولُ أبي الحسن الآمديِّ من أصحابنا.

واستدلَّ للأول بما ذكرَ مالكٌ في «الموطإِ»(١) ، أنه بلغَه، أنَّ النبيَّ ﷺ كانَ يَقْطِيُّهُ كانَ يَقُولُ: «إذا نشأتْ بحريَّتُها فَشَاءَمَتْ، فتلك عينٌ غَديقةٌ».

وهذا من البلاغاتِ لمالكِ التي قيل: إنه لا يعرَفُ إسنادُها.

قال ابنُ عبدِ البرِّ: ابنُ أبي يحيى، مطعونٌ عليه متروكٌ.

وإسحاقُ، هو: ابن أبي فروةً، ضعيفٌ ـ أيضًا ـ متروكٌ.

وهذا لا يَحتَجُّ به أحدٌ من أهل العلم.

قلت: وقد خرجه ابن أبي الدنيا من طريق الواقدي : نَا عبدُ الحكيمِ بنُ عبدُ الحكيمِ بنُ عبدُ اللهِ بن أبي فروة : سمعت عوف بنَ الحارث : سمعت عائشة تقول : سمعت النبي علي يقول : "إذا أنشاتِ السحابة بحرية ، ثم تشاء مت ، فتلك عين " لوقال : «عامٌ غديقة "(") .

يعني: مطرًا كثيرًا.

<sup>(</sup>۱) «الموطأ» (ص ۱۳۲).

<sup>(</sup>٢) «الأم» (١/ ٢٢٥). (٣) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٧٥٧).

والواقديُّ: متروك ـ أيضًا.

والمعنى: أنَّ السحابةَ إذا طلعتْ بالمدينةِ من جهةِ البحرِ، ثمَّ أخذتْ إلى ناحيةِ الشامِ، جاءتْ بمطرِ كثيرِ، وهو الغدَقُ.

قال تعالى: ﴿ لأَسْقَيْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا ﴾ [الجن:١٦].

وقيَّده ابنُ عبدِ البرِّ: «غُدَيقةٌ» بضمِّ الغينِ بالتصغيرِ.

ومن هذا المعنى: قـولُ اللَّه عـزَّ وجلَّ: ﴿ فَالْحَامِلاتِ وِقْرًا ﴾ [الناريات:٢]، وفسَّره عليُّ بنُ أبي طالبِ وابنُ عباسِ ومَن بعدَهُما بالسحابِ.

قال مجاهدٌ: تحملُ المطر(١).

### \* \* \*

قال الله تعالى: ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ ﴿ آَلَ وَأَنتُمْ حَينَاذَ تَنظُرُونَ ﴿ وَأَنتُمْ حَينَاذَ تَنظُرُونَ ﴿ وَلَكِن لاَ تُبْصِرُونَ ﴿ وَلَكَ فَلَوْلًا إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ إِلَيْهِ مَنكُمْ وَلَكِن لاَ تُبْصِرُونَ ﴿ وَلَي فَلَوْلًا إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ وَلَي فَلَوْلًا إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ وَلَي فَلَوْلًا إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ وَلَي فَلَوْلًا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴿ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ ﴿ وَلَي فَا اللّهُ اللّهُ لَكُ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ لَكُ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَلَي فَسَلامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَلَي فَسَلامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَلَي فَسَلامٌ لَكُ مَنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَلَكُونَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ ﴿ وَلَكُ فَنَولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

قال آدمُ بنُ أبي أياسٍ: حدثنا حمادُ بنُ سلمةَ، عن عطاءِ بنِ السائب، عن عبد الرحمنِ بنِ أبي ليلى، قالَ: تلا رسولُ اللّهِ ﷺ هذه الآيات: ﴿فَلُولا إِذَا عِبْدُ الْحُلْقُومَ حَيْنَهُ وَأَنتُمْ حَينَئَذٍ تَنظُرُونَ ﴾، إلى قولِه: ﴿فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ لِلّهَ عَلَيْكُمْ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ لَلْمُ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ لِللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ لَمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ مَنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلَوْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلَوْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ وَلَهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلَوْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُهُ عَلَيْكُمْ فَرَوْعُ وَرَيْحَانٌ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ

 <sup>(</sup>١) "فتح الباري" (٦/ ٣٣٤ \_ ٣٤١).

نَعِيمٍ ﴾، إلى قوله: ﴿ فَنُزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴿ آَنَ ﴿ وَتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ ﴾ [الراقعة: ٨٠- ١٩٥]، قال: ﴿إذا كَانَ عَندَ الموت قيلَ له هذا، فإن كانَ من أصحابِ اليمين أحبَّ لقاءَ اللَّهِ وأحبَّ اللَّهُ لقاءَهُ، وإن كانَ من أصحابِ الشمالِ كَرهَ لقاءَ اللَّه وكرهَ اللَّهُ لقاءَهُ».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ، من طريقِ همّام، عن عطاء بن السائب، سمعت عبد الرحمنِ بن أبي ليلَى \_ وهو يتبعُ جنازةً يقولُ: حدثني فلانُ بن فلان، سمع رسولَ اللَّه عَلَيْ يقولُ: «مَن أحبَّ لقاءَ اللَّه أحبَّ اللَّه لقاءَهُ، ومن كره لقاءَ اللَّه كره اللَّه لقاءَهُ». فأكب القوم يبكونَ. قال: «ما يبكيكُم؟» قالوا: إنا نكرهُ الموتَ. قال: «ليسَ ذاك، ولكنّه إذا حُضرَ: ﴿ فَأَمّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرّبِينَ ﴿ اللَّهِ فَرُوحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّهُ نَعِيمٍ ﴾ فإذا بشرَ بذلك أحبً لقاءَ اللَّه، واللَّهُ للقائه أحبُّ. ﴿ وَأَمّا إِن كَانَ مِن الْمُقَرّبِينَ الشَّهُ وَوَي قراءة ابن المُكذّبِينَ الضَّالِينَ ﴿ وَقَى قراءة ابن مَن عَمِيمٍ ﴿ وَتَصْلِيةُ جَحِيمٍ ﴾ . وفي قراءة ابن مسعود: ﴿ ثُمُّ تَصْلِيةُ جَحيمٍ ﴾ . وفي قراءة ابن مسعود: ﴿ ثُمُّ تَصْلِيةُ جَحيمٍ ﴾ . فإذا بشرَ بذلك كره لقاءَ اللَّه واللَّهُ للقائه أكْرَهُ (١) .

خرَّج ابنُ البراءِ في كتابِ «الروضة» من حديث عمرو بن شَمر - وهو ضعيف جدًّا - عن جابر الجعفي، عن تميم بن حَذْلُم، عن ابنِ عباس، عن النبي عَلَيْهُ: «ما من ميِّت يموتُ إلا وهو يعرفُ غاسلَه، ويناشدُ حاملَه، إن كان بُشِّر بَرُوْحٍ وريحانِ وجنةِ نعيمٍ أن يعجلَه، وإن بُشِّر بنزل من حميمٍ وتَصْليةِ جحيمٍ أن يحبسَهُ».

وفي "صحيح البخاريً" (٢) ، عن عبادة بن الصامت، عن النبي عَيَا قال: «من أحب لقاء الله أحب الله أحب الله لقاء أه ومن كره لقاء الله كره الله كفاء أه فقالت عائشة ، أو بعض أزواجه : إنا نكره الموت. قال: «ليس ذلك، ولكن المؤمن إذا حضره

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٥٩/٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۸/ ۱۳۲)، ومسلم (۸/ ۲۵).

الموتُ بُشِّر برضوانِ اللَّه وكرامته، فليسَ شيءٌ أحبَّ إليه عَمَّا أمامهُ، فأحبَّ لقاءَ اللَّهِ وأحبَّ اللَّه وأحبَّ اللَّه وعقوبته، فليسَ شيءٌ أكره إليه عَمَّا أمامهُ، فكرهَ لقاءَ اللَّه وكرهَ اللَّهُ لقاءَهُ».

وقد رُوِيَ هذا المعنى عن النبيِّ ﷺ من وجوهٍ متعددةٍ.

وفي حديث زاذن، عن البراء بن عازب، عن النبي على الله ورضوان، فتخرج وتسيل كما يقال لها: اخْرجي أيتها النفس المطمئنة إلى مغفرة من الله ورضوان، فتخرج وتسيل كما تسيل القطرة من في السقاء، وإنَّ نفس الكافر يُقال لها: اخرجي أيتها النفس الخبيئة إلى غضب الله وسخطه، فتنفرق في جسده، وتأبى أن تخرج، فيجذبونها، فتنقطع معها العروق والعصب (1)

وفي رواية عيسى بن المسيب عن عدي بن ثابت، عن البراء، عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن عستخرجُها، كما يستخرجُ السفودَ من الصوفِ المبلولِ».

وقد دل القرآنُ على عذاب القبرِ في مواضعَ أُخرَ كقولهِ تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلائِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلائِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونَ فِي عَمْرَاتِ النَّهُ عَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ ﴾ عَذَابَ اللهُ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ ﴾ [الانعام: ٩٣].

وخرَّج الترمذي بإسناده (٢) ، عن علي قالَ: مازِلْنا في شكَّ من عـذابِ القبرِ حتى نزلتْ: ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴿ ثَلَ حَتَىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ [التكاثر: ١-٢].

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في المسند» (٢٨٧/٤ ـ ٢٨٨).

<sup>(</sup>۲) الترمذي (۳۳۵۲).

وخرّج ابن حبانَ في "صحيحهِ" (١)، من حديث حمّاد بنِ سلمة، عن محمد بنِ عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [طه:١٢٤]، قال: «عذابُ القبرِ».

وقد روي موقوقًا، وروي من وجه آخر عن أبي هريرةَ مرفوعًا.

وروي من وجه آخر من حديث أبي سعيد الخدريّ، مرفوعًا وموقوفًا، وسيأتي ذلك كلُّه إن شاء اللَّه تعالى.

وقال آدمُ بنُ أبي إياسٍ، حدثنا المسعوديُّ، عن عبدِ اللَّهِ بن المخارق، عن أبيه، عن ابنِ مسعود وَطِيْفَ ، قالَ: إذا ماتَ الكافرُ أُجلس في قبره، فيقالُ له: من ربك؟ وما دينُك؟ فيقولُ: لا أدري، فيضيَّقُ عليه قبره، شم قرأ ابنُ مسعودٍ: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ ، قال: المعيشة الضنكُ: عذابُ القبرِ.

وروى شريك، عن ابنِ إسحاق، عن السبراءِ، في قولهِ عزَّ وجلَّ: ﴿عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ ﴾ [الطور:٤٧]. قال: عذابُ القبرِ.

وكذا رُوي عن ابنِ عباسٍ، في قولِه سبحانه وتعالى: ﴿ لَنُذِيقَنَّهُم مِنَ الْعَذَابِ الْأَكْبُو ﴾ [السجدة: ٢١] أنه عذابُ القبرِ.

وكذا قال قتادةُ، والربيعُ بنُ أنسٍ، في قولِه عز وجل: ﴿ سَنُعَذِّبُهُم مَّرَّتَيْنِ ﴾ [التوبة:١٠١]، إحداهما في الدنيا، والأُخرى هي عذابُ القبرِ.

وقد تواترتِ الأحاديثُ عن النبيِّ عَلَيْكُمْ في عذابِ القبر والتعوّذ منه.

<sup>(</sup>۱) ابن حبان (۳۱۱۹).

وفي «الصحيحينِ»(١) عن مسروق عن عائشة وظيها، أنها سألت النبي عَيْلِيْهِ عن عذاب القبرِ، قال: «نَعمْ، عذابُ القبرِ حقٌ» قالت عائشة وظيها: فما رأيت رسولَ الله عَيْلِيْهُ بعد ذلك صلّى صلاةً إلا تعوّذ من عذاب القبر.

وفيهما عن عَمْرة (٢) ، عن عائشة وظيها، أنَّ النبيَّ عَلَيْهِ قال: «إنِّي رأيتكم تفتنونَ في القبورِ كفتنة الدَّجَّالِ»، قالت عائشة وظيها: فكنت أسمع رسولَ اللَّهِ عَلَيْهِ بعد ذلك يتعودُ من عذابِ القبرِ.

وفي "صحيح مسلم" (٣) عن ابن عباس، عن النبي عَيَالِيَّةِ أنه كان يعلِّمُهم هذا الدعاء كما يعلِّمُهم السورة من القرآن: "اللهُم إنِّي أعوذُ بك من عذاب جهنَّم، وأعوذُ بك من عذاب القبر، وأعوذُ بك من فتنة المسيح الدجال، وأعوذُ بك من فتنة المحيا والممات».

وفيه (٤) \_ أيضًا \_، عن أبي هريرة، أنَّ النبيَّ عَيَّكِيْ قال: «إذا فرغَ أحدُكم من التشهدِ الآخرِ، فليتعوَّذُ باللَّهِ من أربعٍ: من عذابِ جهنَّم، ومن عذابِ القبرِ، ومن فتنة المحيا والممات، ومن فتنة المسيح الدَّجال».

وفي "صحيح مسلم" (٥) عن زيد بن ثابت، قال: بينما النبي عليه في حائط بني النجار على بغلة له، ونحن معه، إذ حادت به، فكادت أن تلقيه، وإذا أقبر ستة أو خمسة أو أربعة ، فقال: «من يعرف أصحاب هذه الأقبر؟» فقال رجل : أنا، فقال: «متى مات هؤلاء؟» فقال: ماتُوا في الإشراك، فقال النبي ربيا النبي النبي النبي المناه المناه المناه النبي المناه المناه النبي المناه المناه المناه المناه المناه النبي المناه النبي المناه النبي المناه المناه المناه المناه النبي المناه المناه المناه النبي المناه ال

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۲/۲۳)، (۸/۹۷)، ومسلم (۲/۹۲).

<sup>(</sup>۲) لم أجده في «الصحيحين»، وهو عند النسائي (٤/ ١٠٥)، و(٨/ ٢٧٤)، وابن خزيمة (٨٥١).

<sup>(</sup>٣) مسلم (١/ ٩٤)، وكذلك أخرجه: البخاري (٢/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) مسلم (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٥) مسلم (٨/ ١٦٠)، وأحمد في «المسند» (٥/ ١٩٠).



عَنَابِ القَبرِ الذي أسمعُ منه»، ثم أقبلَ علينا بوجههِ فقال: «تعودوا بالله من عذابِ عذابِ القبرِ الذي أسمعُ منه»، ثم أقبلَ علينا بوجههِ فقال: «تعودوا بالله من عذاب النارِ»، فقالوا: نعوذُ بالله من عذاب النارِ، فقال: «تعودوا بالله من عذاب القبرِ»، قالوا: نعوذُ بالله من عذاب القبرِ، فقال: «تعودُوا بالله من الفتنِ ما ظهر منها وما بطنَ»، قالوا: نعوذ بالله من الفتنِ ما ظهر منها وما بطنَ»، قالوا: نعوذ بالله من الفتنِ ما ظهر منها وما بطنَ، قال: «تعودوا بالله من فتنة الدجال.

وفي «صحيح مسلم» (١) عن أنس، عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «لولا أن لا تدافنوا لدعوتُ اللَّهَ أن يسمعكمُ من عذاب القبر».

وفي «الصحيحينِ» (٢)، من حديث أبي أيوب الأنصاريِّ، قالَ: خرجَ علينا النبيُّ عَلَيْكَ وقد وجبتِ الشمسُ، فسمعَ صوتًا، فقالَ: «يهودُ تعذّبُ في قبورِها».

وخرّج الإمامُ أحمدُ، وأبو داود (٣)، من حديث البراء بن عازب، قال: خرجْنَا مع رسولِ اللَّه عَلَيْ في جنازة رجل من الأنصارِ فانتهيْنَا إلى القبرِ ولم يُلحَد، فجلسَ رسولُ اللَّه عَلَيْ وجلسْنَا حولَهُ، كأنّا على رؤوسنَا الطيرُ، وفي يده عودٌ ينكتُ به الأرضَ، فرفع رسولُ اللَّه عَلَيْ رأسهُ، فقالَ: «استعيذُوا باللَّه من عذاب القبر»، مرتين أو ثلاثًا، وذكر الحديث بطوله.

وخرَّجَ الإمامُ أحمدُ، من حديثِ أبي الزبيرِ، عن جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ، قالَ: دخلَ النبيُّ عَيَّالِيَّةٍ نَخْلاً لبني النجارِ، فسمع أصوات رجال من بني النجارِ، ماتُوا في الجاهليةِ، يعذَّبونَ في قبورِهم، فخرجَ رسولُ اللَّهِ عَيَالِيَّةٍ فَزعًا فأمرَ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۲/ ۱۲۳)، ومسلم (۸/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ٢٨٧)، وأبو داود (٣٢١٢)، و(٤٧٥٣)، و(٤٧٥٤).

أصحابَهُ أن يتعوَّذوا باللَّهِ من عذابِ القبرِ (١) .

وخرّجه \_ أيضاً \_ من حديث أبي سفيان، عن جابر، عن أمِّ مبشر، قالتْ: دخلَ علي رسولُ اللَّه عَلَيْ وأنا في حائط من حوائط بني النجار، فيه قبور منهم، قد ماتُوا في الجاهلية، فسمعهم يعذبون، فخرج وهو يقولُ: «استعيذُوا باللَّه من عذاب القبر»، قلتُ: يا رسولَ اللَّه ليعذبونَ في قبورهم؟ قال: «نعم عذابًا تسمعه البهائم»(٢).

وفي «الصحيحينِ» (٣) عن ابنِ عباسٍ، أن النبيَّ ﷺ مرَّ بقبرينِ، فقالَ: «إنهما ليَعذّبانِ، وما يعذبانِ في كبيرٍ، أما أحدُهما فكانَ لا يستترُ من البولِ، وأما الآخرُ

فكانَ يمشِي بالنميمةِ»، ثم أخذ جريدةً رطبةً، فشقَّها باثنتين، ثم غَرَز على كلِّ قبرٍ منهُما واحدةً، قالوا: لِمَ فعلتَ هذا يا رسولَ اللَّهِ؟ قال: «لعلَّه يخففُ عنهُما ما لم يَيْسِا».

وقد رُوي هذا الحديثُ عن النبيِّ ﷺ بهذا المعنى منْ وجوه متعددة، خرّجه ابنُ ماجه (٤) من حديث أبي بكرة، وفي حديثه : «وأمَّا الآخرُ يعذَّبُ في الغيبة». وخرّجه الخلالُ وغيره، من حديث أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، وفي بعض رواياته : «وأمَّا الآخرُ فكان يهْمِزُ الناسَ بلسانه، ويمشي بينَهُم بالنميمة».

وخرَّجَّه الطبرانيُّ من حديثِ عائشة (٥) ، وأنسِ بنِ مالكٍ ، وابنِ عمر .

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٢٩٥ \_ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) السابق (٦/ ٣٦٢)، وابن حبان (٣١٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/ ٦٥)، (٢/ ١١٩، ١٢٤)، (٨/ ٢٠)، ومسلم (١٦٦١).

<sup>(</sup>٤) ابن ماجه (٣٤٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٦٥٦٥).



وخرّجه أبو يعلى الموصِليُّ<sup>(۱)</sup> وغيرُه، من حديثِ جابرٍ، وفي حديثهِ: «أمّا أحدُهما فكانَ يغتابُ الناسَ».

وخرّجه الإمامُ أحمدُ (٢)، من حديث أبي أمامة، وفي حديثه قالوا: يا نبيّ اللّه، وحتى متى يعذبان؟ قال: «غَيْبٌ لا يعلَمُه إلا اللّه، ولولا تمريجٌ في قلوبِكم وتزيدُكُم في الحديث لسمعتُم ما أسمعُ». وروي من وجوه أُخرَ.

وخرَّج النسائيُّ (٣)، من حديثِ عائشةَ وَلَيْهَا، قالَتْ: دخلَتْ عليَّ امرأةٌ من اليهود فقالَتْ: إنْ عذابَ القبرِ من البولِ، قلتُ: كذبتِ، قالتْ: بلَى، إنه ليقرظُ من الجلد والثوب، قالتْ: فخرجَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ إلى الصلاة، وقد ارتفعتْ أصواتنا، فقالَ عَلَيْهِ: «ما هذا؟» فأخبرتُه بما قالتْ، فقالَ: «صَدَقَتْ».

وخرّجَ الإمامُ أحمدُ، وأبو داودَ، والنسائيُّ، وابن ماجه (٤)، من حديث عبد الرحمنِ بن حسنة، سمع النبيَّ ﷺ يقولُ: «أَلَم تعلمُوا ما لقي صاحبُ بني إسرائيل؟ كانُوا إذا أصابَهُم البولُ قطعُوا ما أصابَهُ البولُ، فنهاهُم فعُذَّبَ في قبره».

وخرّج الإمامُ أحمدُ، وابنُ ماجه (٥)، من حديثِ أبي هريرةَ، عن النبيِّ ﷺ قال: «أكثر عذاب القبر من البول»، وروي موقوفًا على أبي هريرة.

وخرّج البزارُ، والحاكم (٦)، من حـديثِ ابنِ عبـاسٍ وللله ، عن النبيِّ ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو يعْلَى (٤/ ٢٠٥٠، ٢٠٥٥، ٢٠٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٦٦/٥).

<sup>(</sup>٣) النسائي (٤/ ١٠٤ \_ ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمـــد في «المسند» (٤/ ١٩٦)، وأبو داود (٢٢)، والنسائي (٢١/ ٢٦، ٢٨)، وابن ماجه (٣٤٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٢٦، ٣٨٨)، وابن ماجه (٣٤٨).

<sup>(</sup>٦) الحاكم (١/ ١٨٣ ـ ١٨٤)، وأخرجه: البزار والطبراني كما في «المجمع» (١/ ٢٠٧).

قالَ: «إنّ عامّة عذاب القبر من البول، فتنزَّهُوا منه».

وخرّج الطبرانيُّ (١)، والدارقطنيُّ، من حديث أنس، عن النبيِّ ﷺ قال: «اتّقوا البولَ، فإنّه أوّلُ ما يحاسَبُ به العبدُ في القبر».

وخرّج ابنُ عدي (٢)، من حديثِ أنس وطف أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ مرَّ برجلٍ يعذَّبُ في قبرهِ من الغيبةِ، ورجلٌ يعذَّبُ في قبرهِ من الغيبةِ، ورجلٌ يعذَّبُ في قبرهِ من البولِ.

وخرَّجَ أيضًا (٣)، بإسناد ضعيف، عن قـــــادةَ، عن أنسٍ وَطَيْك، عن النبيِّ وَالنبيِّ وَالنبيِّ وَالنبيِّ وَالنبيّ

ولكن روى عبدُ الوهابِ الخفَّاف، عن سعيد، عن قتادة، قالَ: كان يُقال: عذابُ القبرِ من ثلاثةِ أثلاث: ثلثٌ من الغيبةِ، وثلثٌ من النميمةِ، وثلثٌ من البول. خَرَّجه الخلالُ وهذا أصحُّ.

وخرَّجَ الأثرمُ والخلالُ من حديث ميمونة \_ مولاة رسول اللَّه ﷺ أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ أَنَّ النبيَّ وَالبولِ».

وقد ذكرَ بعضُهم السرَّ في تخصيص البولِ والغيبةِ والنميمةِ بعدابِ القبرِ، وهو أنّ القبرِ أولُ منازلِ الآخرةِ، وفيه أنموذجُ ما يقعُ في يومِ القيامةِ من العقاب والثواب.

والمعاصي التي يعاقب عليها العبد يوم القيامة نوعان: حقُّ اللَّه، وحقُّ الله وحقُّ الله ومن حقوقِ الله الصلاة، ومن حقوقِ العباد، وأولُ ما يُقضَى فيه يوم القيامة من حقوق الله الصلاة،

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في «المجمع» (٢٠٩/١): رواه الطبراني في «الكبير» ورجاله موثقون.

<sup>(</sup>۲) «الكامل» (۳/ ۹۱۸). (۳) السابق (٤/ ١٤٥٢).



وأمّا البرزخُ فقضى فيه في مقدماتِ هذَينِ الحقّينِ ووسائِلهما، فمقدمةُ الصلاةِ: الطهارةُ من الحَدَثِ والخَبثِ، ومقدمةُ الدماءِ النميمةُ والوقيعةُ في الطهارةُ من الحَداثِ الأذى، فيبدأ في البرزخِ بالمحاسبةِ والعقابِ عليهما.

وروى عبد الرزّاق، عن معمر، عن أبي إسحاق، عن أبي ميسرة، عمرو بن شرحبيل، قال: مات رجل، فلمّا دخل في قبره أتته الملائكة، فقالُوا: إنا جالدوك مائة جلدة من عذاب اللّه، قال: فذكر صلاته وصيامه واجتهاده قال: فخفّفوا عنه حتى انتهى إلى عشرة، ثم سألهم، فخفّفوا عنه حتى انتهى إلى واحدة، فجلدوه جلدة اضطرم قبره نارا، وغُشِي عليه، فلمّا أفاق قال: فيم جلدتموني هذه الجلدة؟ قالوا: إنّك بُلْت يومًا، ثم صليت ولم تتوضأ، وسمعت رجلاً يستغيث مظلومًا، فلم تغنه.

ورواهُ أبو سنان، عن أبي إسحاقَ، عن أبي ميسرةَ، بنحوِه.

ورويناه من طريق حفص بن سليمان القارئ وهو ضعيف جدًا، عن عاصم، عن أبي وائل، عن ابنِ مسعود، عن النبي ﷺ به.

فعذابُ القبرِ حصلَ ها هنا بشيئين: أحدُهما: تركُ طهارةِ الحَدثِ، والثاني: تركُ نصرةِ المظلومِ مع القدرةِ عليه، كما أنه في الأحاديثِ المتقدمةِ حصلَ بتركِ طهارةِ الخبثِ، والظلمِ بالقولِ، وهي متقاربةٌ في المُعنَى.

وفي حديث عبد الرحمن بن سمرة، عن النبي عَيَّكِيْ قالَ: «إنّي رأيتُ الليلَة عجبًا» فذكرَ الحديثَ بطوله، وفيه: «رأيتُ رجُلاً من أمَّتي بُسِطَ عليه عذابُ القبرِ، فجاءَهُ وضوءُه فاستنقذَهُ منه»، أخرجه الطبراني وغيره.

ففي هذا الحديثِ أنَّ الطهارةَ من الحدثِ تُنجي من عذابِ القبرِ.

وكذلك الأمرُ بالمعروفِ والنهيُّ عن المنكرِ يُنجِي من عذابِ القبرِ، كما تقدَّم ذكْرُه في البابِ الثاني، لأنَّ فيه غايةَ النفع للناسِ في دينهِم.

وكذلكَ الجهادُ والرباطُ، لأنَّ المجاهِدَ والمرابِطَ في سبيلِ اللَّهِ كلُّ منهُما بذَلَ نفسهُ، وسمحَ بنفسِهِ لتكونَ كلمةُ اللَّهِ هي العُليا، ودينُه هو الظاهرُ، وليذبَّ عن إخوانِه المؤمنينَ عدوَّهم.

ففي الترمذي (١)، عن المقدام بن معدي كرب، عن النبي عَلَيْ قالَ: «للشهيد عند الله ستُ خصال: يُغفر له في أول دفعة، ويركى مقعدة من الجنة، ويُجارُ من عذابِ القبر، ويأمنُ من الفزع الأكبر» وذكر بقية الحديث.

وخرّج الحاكم (٢) وغيره، من حديث أبي أيوب، عن النبيِّ عَلَيْتُ قالَ: «من لَقِي العدو في سبيل اللّهِ فصبرَ حتَّى يُقتلَ أو يُغلبَ لم يُفتن في قبره أبدًا».

وفي «صحيحِ مسلم<sup>»(٣)</sup> عن سلمان، عن النبيِّ ﷺ قالَ: «رباطُ يومٍ وليلةَ خيرٌ من صيامٍ شهرٍ وقيامِه، وأبري عالمه أجري عليه رزقُه، وأمنَ الفتَّان». وخرجه غيره وقال فيه: «ووُقيَ عذابَ القبر».

وخرّج الترمذيُّ وأبو داود<sup>(١)</sup>، من حديث فَضَالةَ بنِ عُـبَيدٍ، عن النبي ﷺ معناه أيضًا، ورُوي من وجوه أُخر.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٦٦٣)، وابن ماجه (٢٧٩٩).

<sup>(</sup>۲) الحاكم (۲/۱۱۹).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٦/١٥)، والترمذي (١٦٦٥)، والنسائي (٦/٣٩)، وأحمد في «المسند»
 (٥/ ٥٤ \_ ٤٤١).

<sup>(</sup>٤) أبو داود (۲۰۰۰)، والتــرمــذي (١٦٢١)، وأحمــد في «المسند» (٦/ ٢٠)، والحــاكم (٢/ ٧٩، ١٤٤)، وابن حبان (٤٦٢٣).



وخرّج النسائيُّ من حديثِ راشدِ بنِ سعد، عن رجلٍ من أصحابِ النبي عَلَيْ أَن رجلٌ من أصحابِ النبي عَلَيْ أَن رجلاً قـال: يا رسـولَ اللَّه، ما بالُ المُؤمنينَ يفـتنونَ في قـورِهم إلا الشهيدُ؟ قال: «كفَى ببارقة السيوفِ على رأسهِ فتنةً».

وروى مجالدٌ، عن محمد بن المنتشر، عن ربعي، عن حذيفة، قالَ: إنّ في القبرِ حِسَابًا، وفي القيامةِ حِسَابًا، فمن حوسبَ يومَ القيامةِ عُذِّبَ.

وروى ابنُ عجلانَ، عن عونِ بنِ عبدِ اللَّهِ، قالَ: يقالُ: إنَّ العبدَ إذا أُدخِلَ قبرَه، سئِلَ عن صلاته أولَ شيء يُسأَلُ عنه ، فإنْ جازَتْ له صلاتُه، نُظِرَ في سئِلَ عن عملهِ ، وإن لَم تجزْ له ، لم ينظرْ له في شيءٍ من عمله بعدُ.

### وقد وردَ فِي عذابِ القبرِ أنواعٌ:

مِنْها: الضربُ إمَّا بمطراقٍ منْ حديدٍ أو غيرِه، وقدْ سبقَ ذلكَ في أحاديثَ متعددة.

وروينا من طريق عثمان بن أبي العاتكة، عن علي بن زيد، عن القاسم، عن أبي أمامة الباهلي، قال: أتى رسول الله على الغرقد، فوقف على قبرين، فقال: «أدفنتُم ها هنا فُلانًا وفلانة؟» أو قال: «فلانًا وفلانًا؟» قالوا: نعم، فقال: «قد أقعد فلان الآن يُضربُ»، ثم قال: «والَّذي نفسي بيده لقد ضُرب ضربة ما بقي منه عضو إلا انقطع، ولقد تطاير قبره نارا، ولقد صرخ به صرخة يسمعها الخلائق الا الثقلين من الجن والإنس، ولولا تمريج في صدوركم وتزييدكم في الحديث لسمعتم

<sup>(</sup>١) النسائي (٤/ ٩٩).

ما أسمعُ»، قالوا: يا رسولَ اللَّهِ ما ذنبُهما؟ قال: «أما فلانٌ، فإنَّه كانَ لا يستبرئُ من البول، وأما فلانٌ أو فلانةٌ، فكانَ يأكلُ لحومَ الناسِ». وفي هذا الإسنادِ ضعفٌ.

وخرج ابن جرير في «تفسيره»، من طريق أسباط، عن السُّدِي، قال : قال البراء بن عازب: إنَّ الكافر إذا وضع في قبره أتتُه دابّة كأنَّ عينيها قدران من نحاس، معها عمود من حديد، فتضربه ضربة بين كتفيه، فيصيح، فلا يسمع صوته إلا لعنه، ولا يبُقى شيء إلا سمع صوته إلا الثقلين الجنَّ والإنس.

ومن طريق جويبر، عن الضحاك، قال: الكافرُ إذا وُضِعَ في قبرهِ ضُرِبَ ضربةً بمطراق، فيصيح صيحة، فيسمع صوته كلُّ شيءٍ إلا المثقلينِ الجنَّ والإنسَ، فلا يسمع صيحته شيءٌ إلا لعنَهُ.

وروى اللالكائيُّ بإسناده، عن محمد بنِ المنكدر، قالَ: بلغني أنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ يسلِّطُ على الكافرِ في قبرِه دابّةً عمياءً في يدها سوطٌ من حديد، رأسها مثلُ غربِ البعيرِ فتضربُه بها إلى يومِ القيامةِ، لا تراهُ ولا تسمعُ صوتَه فترحمهُ.

ومنها: تسليطُ الحياتِ والعقاربِ عليه؛ وقد سبقَ ذلكَ من حديثِ أبي هريرةً.

وروى ابنُ وهب، حدثني عسمرُو بن الحارث، أنَّ أبا السمح، حدَّه عن ابنِ حجيرة، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَلَيْ أنه قالَ: «أتدرونَ فيما أُنزلتْ هذه الآيةُ: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه:١٢٤] ؟ تدرونَ ما المعيشةُ الضنكُ؟» قالوا: اللَّهُ ورسولُه أعلمُ، قال: «عذابُ الكافرِ في قبرِه، والذي نفسي بيده إنه ليسلَّطُ عليه تسعةٌ ورسعونَ تنينًا، أتدرونَ ما التنينُ؟ قال: تسعةٌ وتسعونَ حيةً، لكلَّ حية سبعةُ رؤوسٍ»،



وفي رواية: «تسعةُ رؤوس، ينفخونَ في جسمهِ، ويلسعونَهُ ويخدِشُونَهُ إلى يومِ يبعثونَ» (مسنده».

وخرّجه البزارُ، من وجه آخرَ عن ابنِ حجيرةَ عن أبي هريرةَ، مرفوعًا أيضًا مختصرًا.

وخرّج ابنُ منده من طريقِ أبي حازم، عن أبي هريرةَ، وذكرَ قبضَ روح المؤمنِ والكافرِ، وقالَ في الكافرِ: «ويسلَّطُ عليه الهوامُّ، وهي الحيّاتُ، فينامُ كالمنهوسِ فينامُ ويفزعُ». وخرجه مرفوعًا أيضًا.

وقد رُوي عن درّاج أبي السمح، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد الخدري، عن النبي عَلَيْكُ قال: «يسلّطُ على الكافرِ في قبره تسعةٌ وتسعونَ تنينًا، يلدغونَهُ حتَى تقومَ الساعةُ، ولو أنَّ تنينًا منها نفخ على الأرضِ ما أنبتت خضراء». خرّجه الإمامُ أحمدُ، وابنُ حبانَ في «صحيحه»(٢)، من طريق سعيد بن أبي أيوب، عن دراج به.

ورواه ابنُ لهيعةَ، عن درّاجٍ، مرفوعًا \_ أيضًا \_ إلا أنه قالَ: «ضمّةُ القبرِ».

وخرَّجه الخلالُ، مِن طريقِ سعيدِ أبي خلادِ بنِ سليم، عن دراجِ أبي السمح، عمَّن حدَّثَهُ، عن أبي سعيد: أنَّهم سألُوه عن المعيشةِ الضنك، قال: هي معيشةُ الكافرِ في قبرهِ، يبعثُ اللَّهُ إليه قبلَ يومَ القيامةِ اثنينِ وسبعينَ تنينًا وعقاربَ كالبغالِ يلسعنهُ في قبره، ويضيّقُ عليه قبرُه حتَّى تدخلَ الأضلاعُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو يعلني (۱۱/ ٦٦٤٤)، وابن حبان (٣١١٩)، والحاكم (١/ ٣٨١)، وقد رواه الأخيران مختصرًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمَــد في «المسند» (۳/ ۳۸)، وابن حبان (۳۱۲۱)، والدارمي (۲/ ۳۳۱)، وأبو يعلى (۲/ ۳۲۱) وأبو يعلى (۱۳۲۹) موقوفًا.

بعضُها في بعض، يتمنَّى أنه لو خرج منها إلى النارِ. وهذا موقوفٌ، قد سبق في البابِ الثاني من وجه آخر مرفوعًا، وقد رُوي بعضُه من وجه آخر مرفوعًا وموقوقًا أيضًا.

وروى منصور بن صقير، عن حماد بن سلمة ، عن أبي حازم، عن النعمان بن أبي عياش، عن أبي سعيد، أنّ النبي وَلَيْكُ قال في هذه الآية: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً صَنكًا ﴾ [طه:١٢٤] قال: «المعيشة الضنك عذاب القبر، يضيّق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه ، ولا يزال يعذّب حتى يبعث » خرّجه الخلال ، ومنصور بن صقير فيه ضعف .

وخالفَهُ آدمُ بنُ أبي إياسٍ، فرواه عن أبي حازمٍ، عن حمَّادِ بن سلمةً، ووقفه.

وكذا رواه الشوريُّ، وسليمانُ بنُ بلال، والدراورديُّ، وغيرُهم، عن أبي حازم، عن النعمان، عن أبي سعيد مرفوعًا، وخالفَهُم ابنُ عيينة، فرواه عن أبي سلمة عن أبي سعيد موقوفًا أيضًا، فمنهم من قال: أخطأ فيه ابنُ عيينة، كذا قاله أبو زرعة والعلائيُّ، وقيل: بل أبو سلمة هذا هو النعمانُ بنُ أبي عياش، قاله أبو حاتم الرازيُّ، وأبو أحمد الحاكمُ، وأبو بكر الخطيبُ وغيرُه.

وخراجه الإمامُ أحمدُ، من حديث علي بن زيد بن جدعانَ، عن أمّ محمد، عن عائشة وَ الله عن أنّ رسولَ اللّه وَ الله والله وا

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ١٢٥).



وخرَّجَ ابنُ أبي الدنيا \_ بإسناد ضعيف \_ عن الحسنِ، عن النبيِّ عَيَالِهُ قال: «لا يُرى أحدٌ خارجًا من الدنيا شائمًا لأحد منهم \_ يعني من أول هذه الأمة \_ إلا سلَّطَ اللَّهُ عليه دابةً في قبرِه، تقرصُ لحمَهُ، يجدُّ ألمهُ إلى يوم القيامة».

وخرّج الخلالُ، من طريقِ عاصم، عن زرّ، عن ابنِ مسعود، قالَ: يقالُ للكافرِ - يعني في قبرِه: ما أنت؟ فيقولُ: لا أدْري، فيقالُ: لا دريتَ ـ ثلاثًا، ويضيّقُ عليه قبرُه حتَّى تختلفَ أضلاعُه، ويرسلُ عليه حيّاتٌ من جوانبِ قبره، ينهشنهُ ويأكلنهُ، فإذا خرجَ صاحَ، قُمِعَ بمقامع من نارٍ أو حديد.

وخرّجه أبو بكر الآجريُّ، وزاد فيه: «ويُضربُ ضربةً يلتهبُ قبرُه نارًا» وعنده: «وتنبعثُ عليه حيّاتٌ من النار كأعناق الإبل».

وخرّج ابنُ أبي الدنيا في كتابِ «الموت» بإسناده عن عبيد بن عميرٍ، قالَ: يسلَّطُ عليه شجاعٌ أقرعُ، فيأكله حتى يأكلَ أمَّ هامتِه، فهذا أُوَّلُ ما يصيبُه من عذابِ اللَّهِ.

وبإسناده عن مسروق، قال: ما من ميِّت يموتُ وهُو يزنِي، أو يسرقُ، أو يشربُ، أو يأتي شيئًا من هذه، إلا جُعِلَ معه شجاعانِ ينهشَانهِ في قبرِه.

ومنها: رضٌّ رأسِ الميتِ بحجرِ، أو شقُّ شدُّقهِ أو نحوُ ذلك.

وفي حديث سمرة بنِ جندب، عن النبيِّ عَلَيْ قال: «رأيتُ الليلةَ رجلينِ أَتيانِي فَأْخَذَا بيدِي، فأخرجانِي إلى أرض مقدسة، فإذا رجلٌ جالسٌ ورجلٌ قائمٌ بيده كَلُّوبٌ من حديد يدخلُه في شدقه حتَّى يبلغَ قفاه، ثم يفعلُ بشدقه الآخر مثلَ ذلك، ويلتئمُ شدقُه هذا، فيعودُ فيصنعُ مثلَه، قلتُ: ما هذا؟ قالا: انطلقْ فَانطلقْنا، حتَّى أتينا على رجلٍ مضطجع على قفاه، ورجلٌ قائمٌ على رأسِه بصخرة أو فهرٍ، فيشدخ بها

رأسَه، فإذا ضربَه تدهْدَهَ الحجرُ، فانطلقَ إليـه ليأخذَه فلا يرجعُ إلى هذا حتى يلتثمَ رأسُه، وعادَ رأسه كما هُو، فعادَ إليه فضربَهُ، قلتُ: ما هذا؟ قالا لي: انطلقْ، فانطلقْنا، إلى نقب مثل التنور أعلاه ضيقٌ وأسفله واسعٌ، توقدُ تحتَهُ نارٌ، وإذا فيه رجالٌ ونساءٌ عراةٌ فيأتيهم اللهبُ من تحتهم فإذًا اقتربَ ارتفعوا حتَّى كادُوا أن يخرجُوا، فإذا خمدتَ رجعُوا فيها، وفيها رجالٌ ونساءٌ، فقلتُ: ما هذا؟ قالا: انطلقُ، فانطلقْنا، حتَّى أتيْنَا على نهر من دم، فيه رجلٌ قائمٌ، وعلى شاطئ النهر رجلٌ بين يديه حجارةٌ، فأقبلَ الرجلُ الذي في النهر، فإذا أرادَ أن يخرجَ، رَمَى الرجلُ بحجر في فيه فِردَّه حيثُ كان، فجعلَ كلما جاءَ ليخرجَ رَمَى في فيه بحجر رجع كما كان، فقلتُ: ما هذا؟ قالا لي: إنطلق، فانطلقنا». فذكر الحديثَ. وفيه: «قلتُ: طوفتُماني الليلةَ، فأخبراني عما رأيتُ؛ قالا: نعم، أما الرجلُ الذي رأيتَه يشقّ شدقُه فكذّابٌ، يحدِّثُ بالكذب، فتُحملُ عنه حتى تبلغَ الآفاقَ، فيصنعُ به ذلك إلى يوم القيامة؛ والذي رأيتَه يُشدخُ رأسُه فرجلٌ علّمه اللَّهُ القرآنَ، فنامَ عنه بالليل، ولم يعمل فيه بالنهار؛ يُفعل به إلى يوم القيامة؛ وأما الذي رأيت في النقب فهم الزناةُ والزوانِي، وأما الذي رأيتَ في النهر فآكلُ الرِّبا»، وذكر الحديث بطوله، خرَّجه البخاريُ<sup>(۱)</sup>

وروى هذا الحديث أبو خلدة ، عن أبي حازم ، عن سمرة ، وفي حديثه : «قلت أن فالذي يسبح في اللم ؟ قال: ذاك صاحب الربا، ذاك طعامه في القبر إلى يوم القيامة . قلت: فالذي يشدخ رأسه ؟ قال: ذاك رجل علمه الله القرآن، فنام عنه حتى نسيه ، لا يقرأ منه شيئًا، كلمًا رقد دقوا رأسه في القبر إلى يوم القيامة ، ولا يدعونه أينام ».

ومنها: تضييقُ القبرِ على الميتِ حتَّى تختلفَ فيه أضلاعُه، وقد سبقَ ذلك في أحاديثَ متعددة.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲/ ۲۵)، (٤/ ۱۷۰)، (۲/ ۸۸)، (۹/ ۵۵)، ومسلم (۷/ ۵۸).



وخرّج الخلالُ \_ بإسناد ضعيف \_ عن أبي سعيد، عن النبي عَيَلَيَالَهُ أنه قالَ في الكافر: «فيضيّقُ عليه قبرُه حتى يخرج دماغُه من بَين أظفاره ولحمه».

وقد ورد ما يدلُّ على أن التَّضييقَ عامٌ للمؤمنِ والكافرِ، وصرَّحَ بذلكَ طائفةٌ من العلماءِ، منهم ابنُ بطة وغيرُه، فروى شعبةُ، عن سعد بنِ إبراهيمَ، عن نافع، عن عائشة وَلَيْهِا، عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: «إن للقبرِ ضغطةٌ، لو كان أحدٌ ناجيًا منها لنَجا مها سعدُ بنُ معاذ» خرَّجه الإمام أحمد(١).

وروى: الشوريُّ، عن سعدٍ، عن نافعٍ، عن ابنِ عـمـرَ، عن النبيِّ ﷺ وليس بالمحفوظ.

ورواه ابنُ لهيعة، عن عقيلٍ، سمعَ سعدَ بنَ إبراهيمَ، يخبرُ عن عائشةَ بنتَ سعد، عن عائشةَ أمِّ المؤمنينَ، عن النبيِّ ﷺ بأنه قالَ لها: «تعوَّذِي باللَّه من عذابِ القبرِ، فإنه لو نجا منه أحدٌ لنجا سعدُ بنُ معاذٍ، لكنّه لم يزدْ على ضمّه». خرَّجه الطبراني، ورواية شعبة أصح.

وخرج الإمامُ أحمدُ، من حديثِ محمدِ بنِ جابرٍ، عن عمرِو بن مرةَ، عن أبي البختري، عن حذيفة، قالَ: كنَّا مع النبيّ عَلَيْكُ في جنازة، فلمَّا انتهينَا إلى القبرِ قعد على شفته فجعل يرددُ بصرَه فيه، ثم قال: «يُضغطُ المؤمنُ فيه ضغطةً تزولُ منها حمائِلُه، وتُملأ على الكافرِ ناراً» (٢). ومحمد بن جابر هو اليمامي:

<sup>(1) «</sup>المسند» (٦/٥٥، ٩٨). (٢) «المسند» (٥/٧٠٤).

ضعيف: وأبو البختري لم يدرك حذيفة.

وخرّج النسائيُّ، من حديث عبيد اللَّه بن عمر عن نافع، عن عبد اللَّه بن عمر عن نافع، عن عبد اللَّه بن عمر طُخْ أن النبيُّ عَلَيْهِ قالَ: «هذا الذي تحرَّكَ له العرشُ وفتحت له أبوابُ السماء، وشهدَهُ سبعونَ ألفًا من الملائكةِ، لقد ضُمَّ ضمةً ثمَّ فُرِّج عنه»(١)

وخرَّجه البزارُ وقالَ: وروي عن عبيدِ اللَّهِ، عن نافعٍ مرسلاً.

قلتُ: وقد سبقَ ذكرُ الاختلافِ فيه عن سعدِ بنِ إبراهيمَ عن نافعٍ.

ورواه زيدُ بنُ أبي أنيسةً، عن جابرٍ، عن نافعٍ، عن صفيةَ بنتِ أبي عبيدٍ، عن بعضِ أزواجِ النبيِّ عَيَّالِيَّةِ قال: «إن كنتُ لأرى لو أنَّ أحدًا أُعفي من عذابِ القبرِ، لعُفِي منه سعدُ بنُ معاذِ، لقد ضُمَّ فيه ضمةً »(٢).

وخرَّجه البزارُ من وجه آخرَ، عن نافعٍ، عن ابنِ عمرَ، ومن طريقِ عطاءِ بنِ السائبِ عن مجاهدِ عن ابنِ عمرَ.

وخرَّج الطبراني من طريق زكريا بنِ سلام، عن سعيد بن مسروق، عن انسٍ، قال: لما ماتت زينب بنت رسول اللَّه ﷺ حزن، ثم سُرِّي عنه، فقلنا: يا رسول اللَّه، رأينا منك ما لم نرَ، قالَ: «ذكرت زينب وضعفها وضغطة القبر، لقد هُوِّن عليها، ومع ذلك لقد ضُغطت ضغطة بلغت الخافقين»(٣). وزكريا قيل: إنه مجهول، وسعيد بن مسروق، لم يدرك أنسًا، فهو منقطع .

وقد رُوي من وجه آخر عن أنس، من رواية الأعمش، عن أنس، عن النبيِّ عَيْلِيَّةً بمعناهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: النسائي (٤/ ١٠٠ \_ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (١١٥٩).

<sup>(</sup>٣) السابق (٥٨١٠).



وكذا رواه أبو حمزة السكري، عن الأعمش، والأعمشُ لم يسمعُ من أنس عند الأكثرينَ.

وقيلَ: عن أبي حمزة، عن الأعمش، عن سليمان، عن أنسٍ. ورواه سعدُ بنُ الصلتِ، عن الأعمشِ، عن أبي سفيانَ، عن أنسٍ.

ورواهُ حبيبُ بنُ خالد الأسديِّ عن الأعمشِ، عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ المغيرة، عن أنسِ.

ورواه حمادُ بنُ سلمة، عن ثمامة، عن أنس، أن النبيَّ عَلَيْ دَفَن صبيا أو صبية، فقالَ: «لو نجا أحدٌ من ضمة القبر لنجا منها هذا الصبيُّ»(١) . خرّجه الخلالُ، والطبرانيُّ. وقد اختُلفَ فيه على حماد، فرواه جماعةٌ عن ثمامة مرسلاً، والمرسلُ هو الصحيحُ، عند أبي حاتم الرازي، والدارقطنيِّ.

وروى ابنُ وهب، عن عمرِو بنِ الحارث، عن أبي النضرِ، عن زيادِ مولى ابن عباس عن أبنِ عباس، أن النبي عَلَيْهُ صعد على قبرِ سعدِ بن معاذ فقال: «لو نجا من ضغطة القبرِ أحدٌ منه لنجا سعدُ بنُ معاذ، ولقد ضُمَّ ضمةً ثم فرِّج عنه» (٢) . خرّجه الطبرانيُّ.

وخرج الإمامُ أحمدُ والنسائيُ (٣) ، من حديث يزيد بن عبد اللَّه بن الهاد، عن معاذ بن رفاعة ، عن جابرٍ ، أن النبي وَ اللَّهِ قال لسعد وهو يدفنُ: «سبحانَ اللَّهِ، لهذا العبد الصالح الذي تحرك له عرشُ الرحمنِ وفتحتُ له أبوابُ السماءِ شدِّد

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في «المجمع» (٣/ ٤٧): رواه الطبراني في «الأوسط» ورجاله موثقون.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٦٥٩٣).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٢٧)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف»
 (٣١٠٠).

عليه ثمَّ فرجَ عنه».

وخرّجه الإمامُ أحمدُ (۱۷) ، من طريقِ ابن إسحاق، حدثني معاذُ بنُ رفاعةً ، عن محمودِ بنِ عبدِ الرحمنِ بنِ عمرِو بن الجموحِ ، عن جابرٍ ، عن النبيِّ عَلَيْكُ وَاللهُ عنه ».
قال: «لقد تضايقَ على هذا العبد الصالح قبرُه حتى فرّجَ اللَّهُ عنه».

وذكر ابنُ إسحاقَ: اهتزازَ العرشِ، وفتحَ أبوابِ السماء؛ عن معاذِ بنِ رفاعةً، قال: حدثني من شئتُ من رجال قومِي، عن النبيِّ عَلَيْكُ ولم يذكره في حديثِ جابرٍ. وزادَ في إسنادِ حديثِ جابرٍ رجلاً، وقوله أصحُ من قولِ يزيدِ بن الهادِ في هذا كله عند كثيرٍ من أئمةِ الحفاظِ واللَّه أعلم.

وخرّج البيهقيُّ، من حديثِ ابنِ إسحاقَ، قال: حدثني أميةُ بنُ عبدِ اللَّهِ، أنه سألَ بعضَ أهلِ سعد، ما بلغكَم من قولِ النبيِّ ﷺ في هذا؟ قالواً: ذُكر لنا أنَّ رسول اللَّهِ ﷺ سُئِل عن ذلكَ، فقال: «كانَ يُقصِّر في بعض الطهورِ من البول».

وذكر ابنُ أبي الدنيا عن عبيد اللّه بنِ محمد التميميّ، قالَ: سمعتُ أبا بكرِ التيمي ـ شيخًا من قريش ـ قال: كان يقالُ: إن ضمّة القبرِ إنّما أصلُها أُمّهم، ومنها خلقُوا، فغابُوا عنها الغيبة الطويلة، فلما رَدُّوا إليها أولادَها، ضمتّهم ضمّ الوالدة التي غابَ عنها ولدُها، ثم قدمَ عليها، فمن كانَ للّه عز وجل مطيعًا ضمتُهُ برأفةٍ ورفقٍ، ومن كانَ للّه عاصيًا ضمتُه بعنف، سخَطًا منها عليه لربّها.

وروي في كتاب «المحتضرينَ» بإسنادِه عن عبـدِ العزيزِ بن أبي روادٍ، عن

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٦٠، ٣٧٧).



نافع، أنه لمّا حضرتهُ الوفاةُ جعلَ يبْكي، فقيل له: ما يبكيك؟ فقال: ذكرتُ سعدًا وضغطةَ القبر.

وروى هنّادُ بن السريِّ، عن سعيدِ بن دينارِ، عن إبراهيمَ الغنويِّ، عن رجلٍ عن عائشةَ وَلَيُّهُ، أنها مرَّتْ بها جنازةٌ صغيرةٌ فبكتْ، فقالتْ: بكيتُ لهذا الصبيِّ، شفقة عليه من ضمّةِ القبرِ.

قال هناد: وحدثنا محمد بن فضيل، عن أبيه، عن ابن أبي مليكة، قال : ما أُجِير أحد من ضغطة القبر، ولا سعد بن معاذ، الذي منديل من مناديله خير من الدنيا وما فيها.

وقال أبو الحسن بن البراء: حدثنا محمد بن الصباح، حدثنا عمّار بن محمد، عن لنبي عليه في محمد، عن لنبي عليه في محمد، عن النبي عن المنهال، عن زاذان ، عن البراء، عن النبي قليه في قوله تعالى: ﴿ لَهُم مِّن جَهَنَّمَ مِهَادٌ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ ﴾ [الاعراف: ١٤]، قال: «يُكُسَى الكافرُ في قبره ثوبانِ من نارٍ، فذلك قولُه سبحانَهُ وتعالى: ﴿ مِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ ﴾ هذا غريبٌ منكرٌ.

وقد قيلَ: إن عذابَ القبرِ يفتر عن أهلِ القبورِ فيما بين النفختين، كذا ذكرَهُ سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةً، وتأوَّل ذلك قوله تعالى: ﴿ يَا وَيْلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدَنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ [يس:٢٠]، يعني تلك الفترة التي لا عذاب فيها.

وورد ذلك مرفوعًا، خرّجه الخللالُ في كتابِ «السنة» حدثنا إسحاقُ بنُ خالد البالسي، حدثنا محمد بن صعب، حدثنا روح بن مسافر، عن الأعمش، عن أبي سفيانَ، عن جابرٍ، عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «إنَّ هذه الأمة تبتلى

في قبورها»، فذكر الحديث بطوله، وفي آخره قال: «فإنهم يعذَّبونَ في قبورهم إلى قريب من قيام الساعة، ثم ينامون قبيل الساعة، وهي النومة التي ندمُوا عليها، حين قالوا: ﴿ يَا وَيُلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنَا ﴾ [يس:٢٥]». وهذا إسنادٌ ضعيفٌ، وروح بن مسافر، وإسحاقُ بن خالد، ضعيفان جداً.

وقد يُرفعُ عذابُ القبرِ أو بعضُه في بعضِ الأوقاتِ الشريفةِ.

فقد روي بإسناد ضعيف، عن أنسِ بنِ مالك: أن عذابَ القبرِ يرفعُ عن الموتى في شهرِ رمضانَ، وكذَّلكَ فتنةُ القبرِ ترفعُ عَمَّن مات يومَ الجمعةِ أو ليلة الجمعة.

كما خرّج الإمام أحمد ، والترمذي (١٥) ، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ، عن النبي ﷺ قال: «ما من مسلم يموت يوم الجمعة أو ليلة الجمعة إلا وقاه الله فتنة القبر».

وأما نعيمُ القبرِ، فقد دلّ عليه قولُه تعالَى: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴿ هَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَمُنَّةً نَعِيمٍ ﴾ [الواقعة:٨٨-٨٩] كما سبق.

وقد تقدَّمَ في حديثِ البراءِ وغيرِه ذكرُ بعضِ نعيمِ القَبرِ.

وروى ابنُ وهب، حدَّثني عمرُو بنُ الحارث، أنَّ أبا المسيح درّاجًا حدَّتُهُ، عن ابنِ حجيرة، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ أنه قالَ: «إنَّ المؤمنَ في قبرِه لفي روضة خضراء، ويرحبُ له قبرُه سبعونَ ذراعًا، وينوّرُ له فيه كالقمرِ ليلةَ البدرِ».

وروى أبو عبد الرحمنِ المقرئُ، حـدثنا داودُ أبو بحرِ، عن صهر له ـ يقالُ

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۱۰۷٤)، و «المسند» (۲/ ۱۲۹).



له: مسلمُ بنُ مسلم ـ عن مُورِّقِ العجليِّ، عن عبيدِ بنِ عميرٍ، قال: قال عبادةُ بن ُ الصامت: إذا حضرتْه \_ يعنى المؤمنَ المتهجدَ بالقرآن \_ الـوفاةُ جاءَ القرآنُ فوقفَ عند رأسه، وهم يغسِّلونَهُ، فإذا فرغَ منه دخلَ حتى صارَ بين صدرِه وكفنِهِ، فإذًا وُضعَ في حفرته جاءَه منكرٌ ونكيرٌ، خرجَ حتى صارَ بينه وبينهُمَا، فيقولانِ له: إليكَ عنَّا، فإنا نريدُ أن نسألَهُ؛ فيقولُ: واللَّه ما أنا بمفارقه، فإن كنتُما أمرتُما فيه بشيء فشأنكما. ثم ينظرُ إليه، فيقولُ: هل تعرفني؟ فيقول: لا. فيـقولُ: أنا القرآنُ الـذي كنتُ أسهرُ ليـلكَ، وأظمأُ نهارَك، وأمنعكَ شهوتَكَ، وسمعَكَ، وبصـركَ، فستجدُّني من الأخلاء خليلَ صدق، فأبشر، فما عليكَ بعد مسألةٍ منكرِ ونكيـرِ من همٍّ، ولا حزنٍ، ثم يخرجان عنه، فيصعدُ القرآنُ إلى ربِّه، فيسأله فراشًا ودثارًا، قال: فيؤمرُ له بفراشٍ ودثارٍ وقنديلٍ من الجنةِ، وياسمين من الجنة، فيحمله ألفُ ملك من مقرَّبي سماءِ الدنيا. قال: فيسبقُهُم إليه القرآنُ، فيقولُ: هل استوحشتَ بعدي؟ فَإِنِّي لَم أَزَلْ بربِّي حتى أمر كك بفراش ودثار ونور من الجنة. قال: فتدخلُ عليه الملائكة، فيحملونَهُ ويفرشونَ له ذلك الفراشَ، ويضعونَ الدِّثارَ تحتَ رجليهِ، والياسمينَ عند صدره، ثم يحملونَهُ حتى يضجعُ وه على شقِّه الأيمن، ثم يصعدونَ عنه، فيستلقِي عليه، فلا يزالُ ينظر إلى الملائكة حتى يلجُوا في السماء، ثم يدفعُ القرآنَ في قبلةِ القبرِ، فيوسِّعُ عليه ما شاءَ اللَّهُ من ذلك َ.

قال أبو عبد الرحمن: وكان في كتابِ معاوية إلي : فيوسع له مسيرة أربعمائة عام، ثم يحمل الياسمين من عند صدره، فيجعله عند أنفه، فيشمه غضا إلى يوم ينفخ في الصور، ثم يأتي أهلَه كل يوم مرة أو مرتين، فيأتيه



بخبرِهم، ويدعُو لهم بالخيرِ والإقبالِ، فإن تعلَّم أحدٌ من ولده القرآنَ بشَّره بذلكَ، وإن كانَ عقبَ سوءٍ، أتى الدار بكرة وعشيًا، فبكى عليه إلى أن يُنفخَ في الصور. أو كما قال.

قال الحافظُ أبو موسى المديني: هذا خبرٌ حسنٌ رواه الإمام أحمد بن حنبل، وأبو خيثمة، وطبقتُهما من المتقدمينَ، عن أبي عبد الرحمن المقرئ.

وقد تقدّم في البابِ الثاني: «القبرُ روضةٌ من رياضِ الجنةِ، أو حفرةٌ من حفرِ النار». من حديثِ أبي هريرةَ، وأبي سعيدِ، بإسنادينِ ضعيفينِ.

وروي أيضًا من حديث ابن عمرَ، خرّجهُ ابنُ أبي الدنيا، حدثنا هارونُ بن سفيانَ، حدثنا محمدُ بنُ عمرَ، أخبرنا أخي شملةُ بنُ عمرَ، عن عمرَ بن شيبة عن أبي كثير الأشجعيِّ، عن نافع، عن ابنِ عمرَ، عن النبي عَلَيْهِ قال: «القبرُ روضةٌ من رياضِ الجنة، أو حفرةٌ من حفر النار». إسنادُه ضعيفُ (١)

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) «أهوال القبور» (٨٥ ـ ٨٢).



## قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ ﴾

إنَّ اللَّهَ تعالى أمرَ عبادَهُ في كتابه، وعلى لسان رسُوله، بجميع ما يُصلحُ قلوبَ عباده، ويُقرِّبها منه، ونهاهُم عمَّا ينافي ذلكَ ويضادُّه ولَّا كانت الرَّوحُ تقوى بما تسمعُه من الحكمة والموعظة الحسنة، وتَحْيَا بذلكَ، شرعَ اللَّهُ لعباده سماعَ ما تقوى به قلوبُهم، وتتغذّى وتزدادُ إيمانًا.

فت أرةً يكونُ ذلك فرضًا عليهم، كسماع القرآنِ، والذكرِ والموْعظةِ يومَ الجمعةِ في الصّلواتِ الجهريّةِ من المحتوبات.

وتارةً يكونُ ذلك مندُوبًا إليه غيرَ مفترض، كمجالس الذكر المندُوبِ إليها. فهذا السّماعُ حَاد يحدُو قلبَ المؤمنِ إلى الوصولِ إلى ربّه، يسُوقُه ويشُوقُه إلى قربه، وقد مدح اللّه المؤمنين بوجود مزيد أحوالهم، بهذا السّماع. وذم من لا يجدُ منه ما يجدونَه ، فقالَ تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمنُونَ اللّذِينَ إِذَا ذُكرَ اللّهُ وَجلَت قُلُوبُهُم وَإِذَا تُليَت عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا ﴾ [الانفال:٢]، وقال: ﴿فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيةِ قُلُوبُهُم من ذكْرِ اللّه أُولَئكَ في ضلالٍ مبين ﴿ إِيمَانًا ﴾ [الانفال:٢]، وقال: ﴿فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيةِ قُلُوبُهُم من ذكْرِ اللّه أُولُئكَ في ضلالٍ مبين ﴿ آلَهُ من اللّه نَزلَ أَحْسَنَ الْحَديث كِتَابًا مُتشَابِهًا مَثَانِي تَقْشَعِرُ منه جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذكْرِ اللّه ﴾ تَقْشَعِرُ منه جُلُودُهمْ وقُلُوبُهمْ لِذكْرِ اللّه وَمَا نَزلَ مِن الْحَقِي وَلا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ المُحقِق ولا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾

[المديد: ١٦] قال ابن مسعود: ما كان بين إسلامنا، وبين أن عوتبنا بهذه الآية إلا أربع سنين. خرجه مسلم (١) . وفي رواية أخرى قال: فجعل المؤمنون يعاتب بعضهم بعضا (٢) . وعن ابن عباس قال: إن الله استبطأ قلوب المهاجرين فعاتبهم، على رأس ثلاث عشرة سنة من نزول القرآن، بهذه الآية فهذه الآية تتضمّن توبيخا وعتابًا لمن سمع هذا السماع، ولم يُحدث له في قلبه صلاحًا ورقّة وخشوعًا، فإنّ هذا الكتاب المسموع يشتمل على نهاية المطلوب، وغاية ما تصلُح به القلوب، وتنجذب به الأرواح، المعلقة بالمحلِّ الأعلى إلى حضرة المحبوب، فيحيى بذلك القلب بعد مماته، ويجتمع بعد شتاته، وتزول قسوته بتدبر خطابه وسماع آياته، فإنّ القلوب إذا أيقنت بعظمة ما سمعت، واستشعرت شرف نسبة هذا القول إلى قائله، أذعنت وخضعت. فإذا تدبرت ما احتوى عليه من المراد ووعت، اندكت من مهابة الله وإجلاله، وخضعت.

فإذا هطلَ عليها وابلُ الإيمانِ من سُحُب القرآنِ، أخذت ما وسعت ، فإذا بذر فيها القرآنُ مِن حقائقِ العرفان، وسقاه ماء الإيمان، أنبتت ما زرعت ﴿ وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّت ْ وَرَبَت ْ وَأَنْبَت ْ مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴾ ﴿ وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّت ْ وَرَبَت ْ وَأَنْبَت مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴾ [الموم: ٥٠] ومتى والحج: ٥]، ﴿ فَانظُر ْ إِلَىٰ آثَارِ رَحْمَت اللّه كَيْفَ يُحيي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ [الروم: ٥٠] ومتى فقدت القلوب عذاءها، وكانت جاهلة به، طلبت العوض من غيره، فتغذت به، فازداد سقمها بفقدها ما ينفعها والتعوض بما يضرّها. فإذا سقمت مالت إلى ما فيه ضررها، ولم تجد طعم غذائها، الذي فيه نفعها، فتعوضت عن

<sup>(</sup>١) مسلم (٨/٢٤٣)، وأخرجه الحاكم (٢/ ٤٧٩).

<sup>(</sup>۲) أخرج نحوه أبو يعلى في «مسنده» (۹/٥٢٥٦).



سماع الآياتِ، بسماع الأبياتِ. وعن تدبُّرِ معاني التنزيلِ، بسماع الأصواتِ. قال عثمانُ بنُ عفانَ رَطِينُك : لو طهُرتُ قلوبُكم ما شبعتُم من كلام ربِّكم. وفي حديث مرسل: «إنَّ هذه القلوبَ تصدأُ كما يصدأُ الحديد»، قيل: فما جلاؤُه؟، قالَ: «تلاوةُ كتاب اللَّه»(١). وفي حديثِ آخـرَ مرسلِ، أنَّ النبي عَيَلِيِّهُ، خطب بعدما قدم المدينة ، فقال: «إن أحسن الحديث كتاب اللَّه، قد أفلح من زينه اللَّهُ في قلبه، وأدخلَهُ في الإسلام بعد الكفر؛ واختاره على ما سواه من أحاديث الناس، إنه أحسنُ الحديث وأبلغُه، أحبُّوا ما أحبَّ اللَّه، أحبُّوا اللَّه من كلِّ قلوبكِم»(٢). وقالَ ميمونُ بن مِهوانَ: إنَّ هذا القرآنَ قدْ خلق في صدُورِ كثيرٍ من الناسِ، والتمسوا حديثًا غيره، وهو ربيعُ قلوب المؤمنينَ، وهو غضٌّ جديدٌ في قلوبِهِم. وقال محمدُ بنُ واسع: القرآنُ بستانُ العارفينَ حيثما حلُّوا منه، حلُّوا في نزهة. وقال مالكُ بنُ دينار: يا حملةَ القرآن ماذَا زرعَ القرآنُ في قلوبِكم؟! فإنَّ القرآنَ ربيعُ المؤمنينَ، كما أنَّ الغيثَ ربيعُ الأرض، فقد ينزلُ الغيثُ من السَّماءِ إلى الأرضِ، فيُصيبُ الحشُّ فتكونُ فيه الحبَّةُ، فلا يمنعُها نتنُ موضعِهَا أن تهتزُّ وتخضـرُّ وتحسُن. فيا حملَة القرآنِ، ماذا زرعَ القرآنُ في قلوبِكُم؟ أين أصحابُ سورةِ؟ أينَ أصحابُ سورتين؟! ماذا عملتم فيهما.

وقال الحسن: تفقّدُوا الحلاوةَ في الصّلاةِ، وفي القـرآنِ، وفي الذكرِ. فإنْ وجدتمُوها فامضُوا وأبشِرُوا، وإنْ لم تجدُوها فاعْلمُوا أنَّ البابَ مغلقٌ.

أسمع يامن لا يجد الحلاوة في سماع الآيات، ويجدها في سماع الأبيات. في حديث مرفوع: «من اشتاق إلى الجنة فليسمع كلام الله». كان داود الطّائي يُّ يترنم بالآية في الليل، فيرى من سمعه أنَّ جميع نعيم الدنيا جُمع في ترنَّمه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البيهقي في «الشعب» (٣٥٣/٢)، وأبو نعيم في «الحلية» (٨/١٩٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: هناد في «الزهد» (۱/۲۷۹).

قال أحمد بن أبي الحواريّ: إنيّ لأقرأ القرآن، فأنظرُ في آية آية، فيحارُ في عَلْي أبي الحواريّ: إنيّ لأقرأ القرآن، كيف يهنيهم النّوم، ويسعهم أن يشتُخلُوا بشيء من الدُّنيا، وهم يتلون كلام اللّه!! أما لو فهمُ وا ما يتلون، وعَرفُوا حقّه، وتلذّذُوا بِهِ، واستحلوا المناجاة بِهِ، لذهبَ عنهم النوم، فَرحًا بما قدْ رُزقوا.

قال ابنُ مسعود: لا يسألُ أحدٌ عن نفسه غيرَ القرآنِ، فمن كانَ يحبُّ القرآنَ فهُوَ يحبُّ اللَّهِ، حُبُّ اللَّهِ، حُبُّ اللَّهِ، حُبُّ اللَّهِ، حُبُّ اللَّهِ، ولم يشبَع من القرآنِ. وقال أبو سعيد الخراز: من أحبَّ اللَّهَ أحبَّ كلامَ اللَّهِ، ولم يشبَع من تلاوته.

ويُروى عن معاذ قالَ: سيبلى القرآنُ في صدُورِ أقوامٍ، كما يبلى الثوبُ، فيتهافتُ، فيقرءونه لا يجدون له شهوةً.

وعن حذيفةَ قالَ: يوشِكُ أن يدرُسَ الإسلامُ، كما يدرسُ وشيُ الثوبِ؛ ويقرأُ الناسُ القرآنَ لا يجدونَ له حلاوةً.

وعن أبي العالية قال: سيأتي على الناسِ زمانٌ، تخربُ فيه صدورُهم من القرآنِ، وتبلَى كما تبلى ثيابُهم، وتهافَت فلا يجدُون له حلاوةً، ولا لذاذةً.

قال أبو محمد الجريريُّ - وهو من أكابرِ مشايخِ الصوفية - : من استولْت عليهِ النفسُ، صارَ أسيرًا في حكمِ الشَّهواتِ، محصُورًا في سجنِ الهوَى، فحرَّم اللَّهُ على قلبهِ الفوائد، فلإ يستلذُّ بكلامهِ، ولا يستحليه، وإنْ كشُرَ تردادُه على لسانه. وذُكرَ عند بعضِ العارفينَ أصحابُ القصائد، فقالَ: هؤلاء الفرارُونَ من اللَّه عز وجل، لو ناصحُوا اللَّه، وصدَّقُوه، لأفادَهُم في



سُرائرِهِم، ما يشغلُهم عن كثرةِ التلاقِي.

واعلمْ أن سماعَ الأغانِي يضادُ سماعَ القرآنِ، مِنْ كلِّ وجه. فإنَّ القرآنَ كلامُ اللَّهِ، ووحيُهُ ونورُهُ، الذي أحيا اللَّهُ بــه القُلوبَ الميتةَ، وأُخرجَ العبادَ به من الظلماتِ إلى النّورِ.

والأغاني وآلاتُها مزاميرُ الشيطانِ. فإنَّ الشيطانَ قرآنهُ الشعرُ، ومؤذِّنُه المزمارُ، ومصائِدُه النَّساءُ. كذا قالَ قتادةُ وغيرُه من السَّلفِ. وقد رُوي ذلك مرفوعًا، من رواية عبيد اللَّه بن زحْر، عن عليِّ بنِ يزيد عن القاسم، عن أبي أمامة ، عن النبيِّ عَلِيْقُوْلًا) وقدْ سبق ذكرُ هذا الإسنادِ.

والقرآنُ تُذكر فيه أسماءُ اللَّهِ، وصفاتُهُ وأفعالُهُ، وقدرتُهُ وعظمتُهُ، وكبرياؤه وجلالُه، ووعدُه ووعيدُه.

والأغاني إنما يُذكرُ فيها: صفاتُ الخمرِ والصورُ المحرِّمُة، الجميلةُ ظاهرُها المستقذرُ باطنُها التي كانتُ تُرابًا، وتعُود ترابًا. فمن نزّل صفاتها على صفات من ليس كمشله شيءٌ وهو السَّميعُ البصيرُ، فقد شبَّه، ومرق من الإسلام، كما يمرقُ السهمُ من الرميةِ. وقد رئي بعضُ مشايخ القومِ في النَّومِ بعدَ موته، فسئلَ عن حالهِ فقالَ: أوقفني بينَ يديه، ووبَّخني، وقالَ: كنتَ تسمعُ وتقيسني بسُعدي ولبني. وقد ذكر هذا المنامَ أبو طالب المكيُّ، في كتاب «قوت القلوب».

وإن ذُكِرَ في شيء من الأغانِي التوحيدُ، فغالِبُه من يسوقُ ظاهرُه إلى الإلحادِ: من الحلولِ والاتحادِ، وإن ذُكِرَ شيءٌ من الإيمانِ والمحبةِ، أو توابع

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (۸/ ٢٤٥).

ذلك، فإنّما يُعبَّرُ عنه بأسماء قبيحة، كالخمرِ وأوعيته ومواطنه وآثاره، ويُذكر فيه الوصلُ والهجرُ، والصدودُ والتَّجنِّي. فيطربُ بذلك السامعونَ، وكأنّهم يشيرون، إلى أنَّ الله تعالى، يفعل مع عباده المحبين له المتقربين إليه، كما يذكرونَهُ. فيبعدُ عمن يتقربُ إليه، ويصدُّ عمن يحبُّه ويُطيعُه، ويُعرِضُ عمن يُقبلُ عليه.

وهذا جهلٌ عظيمٌ فإنَّ اللَّهَ تعالى يقولُ، على لسان رسُوله الصادق المصدوق عَلَيْكِيَّ : «من تقرَّبَ مني ذراعًا تقرَّبتُ منه باعًا، ومن تقرَّب مني ذراعًا تقرَّبتُ منه باعًا، ومن أتاني يمشي أتيته هرولةً »(١) .

وغاية ما تحرك له هذه الأغاني: ما سكن في النفوس من المحبّة، فتتحرك القلوب إلى محبوباتها، كائنة ما كانت، من مباح ومحرّم وحق وباطل. والصّادق من السامعين، قد يكون في قلبه محبّة الله، مع ما ركز في الطباع من الهوى، فيكون الهوى كامنًا، لظهور سلطان الإيمان. فتحرّك الأغاني، مع المحبّة الصحيحة. فيقوى الوجد، ويظن السامع، أن ذلك كلّه محبّة الله، وليس كذلك. بل هي محبّة ممزوجة ممتزجة، حقها بباطلها. وليس كل ما حرك الكامن في النفوس، يكون مباحًا في حكم الله ورسوله.

فإنّ الخمر تحركُ الكامنَ في النُفوسِ، وهي محرمةٌ في حكم اللّهِ ورسولهِ كما قيلَ:

الرّاحُ كالريح إِن هبَّتْ على عِطْرٍ طابتْ وتخبثُ إِنْ مرَّتْ على الجِيَفِ وهذا السماعُ المحظورُ، يُسكرُ النفوسَ، كما يسكرُ الخمرُ أو أشدُّ، ويصدُّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري في «الصحيح» (٩/ ١٤٧ ـ ١٤٨)، ومسلم (٨/ ٦٢).



عن ذكر الله، وعن الصلاة، كالخمر والميسر فإن فُرضَ وجُودُ رجل يسْمعه، وهو ممتَلئٌ قلبه بمحبة الله، لا يؤثرُ فيه شيءٌ من دَواعِي الهوى بالكلية، لم يُوجب ذلك له خصوصًا، ولا للناس عمومًا. لأنّ أحكام الشريعة، تناطُ بالأعمِّ الأغلب. والنَّادرُ ينسحبُ عليه حكمُ الغالب، كما لو فُرض رجلٌ تامُّ العقل، بحيثُ لو شرب الخمر، لم يُؤثرُ فيه ولم يقعْ فيه فسادٌ، فإنَّ ذلك لا يوجب إباحة الخمر له، ولا لغيره. على أنَّ وجودَ هذا المفروضِ في الخارج، في الصُّورتين: إما نادرٌ جدًّا أو ممتنعٌ متعذرٌ.

وإنما يظهر هذا السَّماع ، على هذا الوجه ، حيث جرّد كثير من أهل السلوك الكلام في المحبة ولهجوا بها ، وأعرض وا عن الخشية . وقد كان السلف الصالح يُحذِّرون منهم ، ويفسِّقون من جرَّد ، وأعرض عن الخشية إلى الزندقة . فإنَّ أكثر ما جَاءت به الرسل ، وذكر في الكتاب والسنة : هو خشية الله وإجلاله وتعظيمه ، وتعظيم حرماته وشعائره ، وطاعته .

والأغاني لا تحرّكُ شيئًا من ذلك، بلْ تُحدِثُ ضدَّهُ من الرعُونَةِ والانبساطِ والشطح، ودعوى الوصُولِ والقُرب، أو دعوى الاختصاصِ بولاية اللَّهِ التي نسب اللَّهُ في كتابِه دعواها إلى اليهود. فأمَّا أهلُ الإيمان، فقد وصفهُم بأنَّهم في وُجلة هُ وَجِلة هُ [المؤمنون: ٦٠] وفسَّر ذلكَ النبيُّ عَيَّا بأنَّهم: "يصومونَ ويتصدقون، ويصلُّون ويخشون أن لا يُتقبلَ منهُم (١٠). وقد كان الصَّحابة في عنافون النفاق على نفوسِهم، حتَّى قالَ الحسنُ: ما أمِنَ النفاق إلا مؤمن .

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحـمد في «المسند» عن عائشة (١/١٥٩)، والترمـذي في «الجامع» (٣١٧٤)، والحاكم (٢/ ٣٩٤).

ويوجبُ أيضًا سماعُ الملاهي: النفرة عن سماعِ القرآنِ، كما أشارَ إليه الشافعيُّ رحمه اللَّه. وعدمَ حضورِ القلبِ عند سماعِه، وقلةَ الانتفاع بسماعِهِ. ويوجبُ أيضًا قلّةَ التعظيمِ لحرماتِ اللَّه، فلا يكادُ المدمنُ لسماعِ الملاهي، يشتد غضبُهُ لمحارمِ اللَّه تعالَى إذا انتُهكتُ، كما وصفَ اللَّهُ تعالى المحبينَ لهُ بأنَّهم ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعزَةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِمٍ ﴾ [المائدة: ٤٥]. ومفاسدُ الغناء كثيرةٌ جداً.

وفي الجملة فسماعُ القرآنِ ينبتُ الإيمانَ في القلب، كما ينبتُ الماءُ البقلَ. ولا يستويانِ حتى يستوي وسماعُ الغناءِ ينبتُ النفاق، كما ينبتُ الماءُ البقلَ. ولا يستويانِ حتى يستوي الحقُّ والبُطلانُ ﴿ مَا يَسْتَوِي الأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴿ إِنَّ وَلا الظُّلُمَاتُ وَلا النُّورُ ﴿ يَنْ وَلا النَّالُةُ يُسْمِعُ مَن يَشَاءُ وَمَا الظِّلُّ وَلا الْحَرُورُ ﴿ إِنَّ وَمَا يَسْتَوِي الأَعْيَاءُ وَلا الأَمْواتُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَاءُ وَمَا الظِّلُ وَلا الْحَرُورُ ﴿ إِنَّ وَمَا يَسْتَوِي الأَعْيَاءُ وَلا الأَمْواتُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَاءُ وَمَا الظِّلُ وَلا الْحَرُورُ ﴿ إِنَّ إِنَا المَارِينَ اللَّهُ يَعالَى المستولُ أَن يهدينا وسائرَ أَنتَ بِمُسْمِعٍ مِّن فِي الْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ١٦ - ٢٦] واللَّهُ تعالى المستولُ أن يهدينا وسائرَ إخواننا المؤمنينَ إلى صراط مستقيم، صراط الذين أنعمَ عليهم غيرِ المغضوب إخواننا المؤمنينَ إلى صراط مستقيم، صراط الذين أنعمَ عليهم غيرِ المغضوب عليهم، ولا الضالين آمين والحمدُ للَّهِ ربِّ العالمينَ، وصلَّى اللَّه على سيدنا محمد، وآله وصحبه أجمعين (١).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ أَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾

وقد قال طائفة من السَّلف في قول اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ أَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ [الحديد:١٨]: إنَّ القرضَ الحسنَ قولُ: سَبحانَ اللَّه، والحمدُ اللَّه، ولا إله إلا اللَّه، واللَّهُ أكبرُ. وفي «مراسيلِ الحسنِ»، عن النبيِّ ﷺ، قالَ: «ما

<sup>(</sup>۱) «نزهة الأسماع» (۸۰ ـ ۹۳).



أنفقَ عبدٌ نفقة أفضلَ عند اللَّه عزَّ وجلَّ من قول ليس من القرآن وهو من القرآن: سبحان اللَّه، والحمد للَّه، ولا إله إلا اللَّه واللَّه أكبر» (١) .

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ سَابِقُوا إِلَىٰ مَغْفَرَةً مِّن رَّبِّكُمْ ﴾

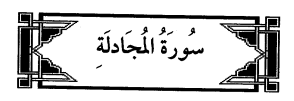
وقال بعض السلف في قول الله تعالى: ﴿ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ [الواقعة: ١٠]: إنَّهم أوَّلُ الناسِ خروجًا إلى المسجدِ وإلى الجهادِ.

وفي قوله: ﴿ سَابِقُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةً مِن رَبِكُمْ ﴾ [الحديد:٢١] قال مكحولٌ: التكبيرةُ الأولى مع الإمام. وقال غيرُه: التكبيرة الأولى والصفُّ الأولُ<sup>(٢٧)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (ص ٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) «الفتح» (٣/ ٥٣٣).



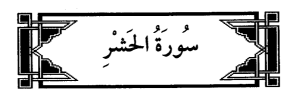
# قوله تعالى: ﴿ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾

وخرَّج محمد بنُ نصر المروزيُّ بإسناد ضعيف جدًّا عن أنس قالَ: لم يكنِ النبيُّ عَلَيْهُ يقبل مَنْ أجابه إلى الإسلام إلا بإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وكانتا فريضتين على مَنْ أقرَّ بمحمَّد عَلَيْهُ وبالإسلام، وذلك قولُ اللَّه عـزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ [الجادلة:١٣].

وهذا لا يثبت ، وعلى تقدير ثبوته ، فالمراد منه: أنه لم يكن يُقرُّ أحداً دخل في الإسلام على ترك الصَّلاة والزكاة ، وهذا حقٌ فإنه على ترك الصَّلاة والزكاة ، وهذا حقٌ فإنه على أمر معادًا لما بعثه إلى اليمن أن يدعوهم أوَّلاً إلى الشهادتين ، وقال: «إنْ هُمْ أطاعوك لذلك، فأعلمهم بالصلاة ثم بالزكاة» ومراده أن من صار مسلمًا بدخوله في الإسلام أمر بعد ذلك بإقام الصلاة ، ثم بإيتاء الزكاة ، وكان من سأله عن الإسلام يذكر له مع الشهادتين بقية أركان الإسلام ، كما قال لجبريل عليه السلام لما سأله عن الإسلام . وكما قال للأعرابي الذي جاءه ثائر الرأس يسأل عن الإسلام (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۲۱۸ \_ ۲۱۹).



قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ رُسُلَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

الأرضُ المعنوةُ هل هي داخلةٌ في آية الغنائم المذكورةِ في سورة الأنفال وهي قوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَيْمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ ﴾ الآية [الانفال ١٤] أمْ هي داخلةٌ في آية الفيء المذكورةِ في سورة الحشرِ وهي قوله تعالى: ﴿ مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلَذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ أَفَاءَ اللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهُ وَلِلرَّسُولِ وَلَذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ [الحشر:٧] الآية ثم ذكر ثلاثة أصناف المهاجرين والأنصار ومن جاء بعدهم؟ فقالت طائفةٌ: الأرضُ داخلةٌ في آية الغنيمة، فإنه تعالى قال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ ﴾ الانفال:١١] وشيءٌ نكرةٌ في سياق النّفي فيعمه كل ما يُسمى شيئًا، قالوا: وآيةُ الفيءُ لم يدخل فيها حكمُ الغنيمة كم النّفيمة كم الغنيمة لم يَدخل فيها حكم الغنيمة كم الغنيمة عمل من قال من الفقهاءِ: إنَّ الأرضَ تتعينُ قسمتُها بينَ الغانمينَ .

وقالت طائفة : بل الأرضُ داخلة في آية الفيء، وهذا قولُ أكثرِ العلماءِ صرَّحوا بذلك، وممن روي عنه عمر بن عبد العزيز، وقد سبق ذكر من قال من السلف: إن السَّوادَ فيءٌ ونصَّ عليه الإمامُ أحمد.

ووجه دخول الأرض في الفيء أنَّ اللَّه تعالى قالَ: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهُ وَلِلرَّسُولِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ﴾ الآية [الحشر:٧٠-١] فجعل الفيء لثلاثة أصناف؛ المهاجرين والأنصار والذين جاءوا من بعدهم ولذلك لما تلا عمر وَلا هذه الآية قال: «استوعبت هذه الآية الناس فلم يبق أحدٌ من المسلمين إلا له فيها حق إلا بعض من علكون من أرقائكم » خرَّجه أبو داود (١) من طريق الزُّهْري عن وَلا عن من فوي وروي من وجه آخر عن الزهري موصولاً، ورواه هشام بن سعد عن زيد بن أسلم عن أبيه عن عمر وَلا النها أيضاً.

ثمَّ إنَّ عـمر وَ وَاللَّك جـعل أرض العنوة فيعًا وأرصدها للمسلمين إلى يوم القيامة، فدلَّ على أنَّه فهم دخـولها في آيات الفيء ولذلك قرَّره أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز في رسالته المشهورة التي بَيَّنَ فيها أحكام الفيء وقد اعتمد علها مالك وأخـذ بها، كما ذكر ذلك القاضي إسماعيل في كتاب «أحكام القرآن» وساقها بتمامها بإسناده، وذكر البخاريُّ في «صحيحه» بعضها تعليقًا وبيَّن دخول الأرض في الفيء وأنَّ هذه الآيات ليست بسبب بني النضير.

وبنو النَّضيرِ أَجَلاَهم النبيُّ عَيَّكِيْ من المدينة بعد أن حاصرَهم قال الزهريُّ: حاصر رسولُ اللَّه عَيِّيْ بني النضير وهم سبطٌ من اليهود بناحية من المدينة حتى نَزَلُوا على الجلاء وعلى أنه لهم ما أقلَّت الإبل من الأمتعة إلا الحلقة فأنزلَ اللَّه فيهم يعني أول سورة الحشرِ . خرَّجه أبو عبيدٍ وخرَّجه أبو داود (٢) مطولاً من طريق الزهري عن عبد الرحمن بن كعب عن رجلٍ من أصحابِ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲۹۶۶).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۲۰۰۳).

النبي عَلَيْ فَذَكَر حديثًا طويلاً وفيه أنَّ النبي عَلَيْ غزا على بني النضير بالكتاب فقاتلَهَم حتى نزلوا على الجلاء فجلَت بنو النضير واحتملوا ما أقلَّت الإبلُ من أمتعتهم وأبواب بيوتهم وخشبها، فدلَّ أنَّ نخلَ بني النضير لرسول اللَّه عَلَيْ رَسُولِه مِنْهُمْ خاصةً أعطاه اللَّه إيَّاها وخصَّه بها فقال تعالى: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِه مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ ﴾ [الحشر: 1] يقول: فأعطى النبي عَلَيْهِ أكثرها للمهاجرين وقسمها بينهم وقسم منها لرجلين من الانصار كانا ذوي حاجة، وبقي منها صدقة رسول اللَّه عَلَيْهُ التي في أيدي بني فاطمة وَلَيْهُم، وهذا الكلام أكثر مدرجٌ من قول الزهري واللَّه أعلم.

وخرَّج أبو داود من قولِه: «كانتْ بنو النَّضيرِ للنبيِّ ﷺ إلى آخرِهِ من قول الزهريِّ. الزهريِّ.

وثبت في «الصحيحين» (١) عن ابنِ عمر َ وَاللّهِ عَنْ النبي وَ وَاللّهِ حرّق نخل بني النضير وقطّع وهي البويْرة فنزلت فيهم هذه الآية : ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِينَة أَوْ بني النضير وقطّع وهي البويْرة فنزلت فيهم هذه الآية : ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِينَة أَوْ تَرَكْتُمُوهَا ﴾ [الحشر:٥] الآية ، وفي «الصحيحين» (٢) أيضًا عن عمر وَاللّه على رسوله مما لم يوجف قال: «كانت أموال بني النضير مما أفاء اللّه على رسوله مما لم يوجف المسلمون عليه بخيل ولا ركاب وكانت لرسول اللّه وَ اللّه وَ عَلَيْ خاصةً في سبيل اللّه على أهله نفقة سنة ثم ما بقي جعله في الكراع والسلاح عدةً في سبيل اللّه عن وجل وجل وجل .

وإذا عُلِمَ أنَّ الآيةَ نزلت بسبب بني النضير فبنو النضير بما تركُوا أرضَهم ونخْلَهم وسلاحَهم وقد جعلَه اللَّه فيئًا وخصَّه برسولِه إمَّا لأنَّه كانَ يملكُ الفيء في حياتِه، أو لأنه كان يُـقسِّمه باجتهادِه ونظرِه بخـُـلافِ الغنيمة ولا ريبَ أنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٣٦/٣)، (٤/ ٧٦)، (٥/ ١١٣)، (١/ ١٨٤)، ومسلم (٥/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤٦/٤)، (٦/ ١٨٤).

بني النضير لم يتركُوا أرضَهم إلا بعد حصار ومحاربة ولم ينزلوا من حصونهم إلا خشية القلت ومع هذا فقد جعلَ اللَّه أرضَ بني النضير فيئًا، وقوله تعالى: ﴿ فَمَا أُو ْجَفْتُمْ عَلَيْه مِنْ خَيْلِ وَلا رَكَابٍ ﴾ [الحشر:٦] تذكيرٌ بنعمة اللَّه عليهم في أنَّهم لم يحتاجوا في أخذ ذلك إلى كثير عمل ولا مشقة، وقال مجاهدٌ في قوله: ﴿ فَمَا أُوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ ﴾ [الحنر:٦] قال: يذكرُهم ربُّهم أنَّه نصرَهم بغيرِ كراع ولا عدةٍ في بني قريظةَ وخيبرَ. خرَّجه آدم بن أبي إياسِ عن ورقاءً عن أبي نجيح عنه، ومعلومٌ أنَّ خيبرَ وقعَ فيها قتال لكن يسير فتكون الآيةُ كقوله: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بَبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذَلَّةٌ ﴾ [ال عمران:١٢٣] وحينئذ فإمَّا أَن تَكُونَ الأَرْضُ تُستثنى من عـمومِ قوله: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسُهُ ﴾ الآية [الانفال:٤١] فيكونُ ذلك تخصيصًا من العامِّ، وإمَّا أن يكونَ هذا ناسخًا لحكم الأرضِ من آية الغنيمة فإنَّ قصة بني النضير بعد قصة بدر بالاتفاق والأشبهُ التخصيصُ إلا أنْ يقالَ: إنَّ قصةَ بدر لم يدخُلْ فيها إلا المنقولات إذ لم يكن في غنيمة بدر أرضٌ، وهذا على قول من يرى التخصيص بالسببِ ظاهرٌ ، ومما يدلُّ على تخصيصِ آيةِ الغنيمةِ بالمنقولاتِ، أنَّ اللَّه تعالى خصٌّ هذه الأمة بإباحة الغنيمة كما ثبتَ ذلك عن النبي عَلَيْكُمْ من وجوه كثيرة، والذي خصت ْ بإباحته هو المنــقولاتُ دونَ الأرضِ، فإنَّ اللَّه تعالى أورثَ بني إسرائيل أرضَ الكفارِ وديارَهُم ولم يكن ذلك ممتنعًا عليها، لأنَّ الأرضَ ليستْ بداخلة في مطلق الغنيمة وإنَّما كان ممتنعًا عليهم المنقولات، ولهـذا كانُوا يحرِّقونها بالنَّار وإنَّما خصَّ الغانمون من هذه الأمة بالمنقولات دون الأرض، لأنَّ قتالَهم وجهادَهُم للَّه عزَّ وجلَّ لا للغنيـمة، وإنَّما الغنيمةُ رخصةٌ من اللَّه تعالَى ورحمةٌ بهم فخصُّوا بما ليسَ له أصلٌ يبقى، وأما ما لـه أصلٌ يبقَى فإنه يكونُ مشتركًا بين المسلمينَ كلِّهم، من وُجِدَ منهم ومن لم يوجد بعد ذلك، ويبينُ هذا أنَّ اللَّه تعالى نسبَ الغنيمة للغاغين، فقال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ ﴾ [الانفال: ١٤] فأمَّا الأرضُ فأضافها إلى الرسول لقوله: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ [الحشر:٧] إشارةً إلى أنَّ كلَّ قرية يفيئها اللَّهُ على أمته إلى يومِ القيامة، فهي مضافة إلى الرسول غيرُ مختصة بالغاغين، والإمام يقوم مقام الرسول في قسمتها بالاجتهاد.

وقولُهُ: ﴿ مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ [المشر:٧] من الأرض خاصة وقد صح عن عطاء بن السائب والحسن البصري وغيرهما من السلف أنهم قالُوا: الأرضُ فيء وإن أخذت بقتال وتقدَّم ذكر ذلك عن جماعة من العلماء يدلُّ على ذلك أنَّه جعلها لثلاثة أصناف المهاجرين والأنصار ومن جاء بعدهم من المسلمين، وهذا لا يمكن في المنقولات قطعًا، لأنَّ المنقولات تستهلك ويختص به من يأخذه فلا يمكن أشتراك جميع المسلمين فيه، وقد قيل: إنَّ هذه الآية نزلت في قرى عرينة التي فتحت على النبي عليه أو فيها وفي قرى بني قريظة والمنضير وحنين، وقيل: بل الآية تعم كلَّ ما فتح إلى آخر الدهر، وهو أصح ، وإن كان سبب نزولها في قرى عرينة، فإنَّ سبب النزول لا يختص الحكم العام .

قال معمر": بلغنا أنَّ هذه الآية نزلت في الجزيرة والخراج، وخراج القُرى، يعني القُرى تؤدِّي الخراج دكره أبن أبي حاتم وكذا قال الحسن بن صالح: أنَّ الفيء ما أُخذ من الكفار بصلح من جزية أو خراج، وكذا فسر أحمد الفيء بأنه ما صولح عليه من الأرضين وجزية الرؤوس وخراج الأرض، وقال: فيه حق للحميع المسلمين، ولم يذكر في هذه الآية بغير إيجاف، كما ذكره في

الآية الأولى، وقد تقدَّم عن مجاهد أنه حمل الآية الأولى على خيبر وقريظةً مع ما فيها من نفي الإيجاف، فما لم يذكر فيه نفي الإيجاف أوْلى أن يحمل على حالة القتال، فمن هنا قالت طائفة من السلف: المراد به ما أخذَه المسلمون بقتال من الأرض.

ذكر إسماعيلُ بن إسحاق عن أبيه عن المغيرة بن عبد الرحمن، قال ابن إسحاق: وحدَّنني عبد اللَّه بن أبي بكر دخل حديث أحدُهما في الآخر، قال: أنزلَ اللَّهُ تعالى في بني النضير سورة الحشر، فكانت أموال بني النضير عالم يوجف المسلمون عليه خيلاً ولا ركابًا، فجعل اللَّهُ أموالهم لنبيه على يضعها حيث شاء، ثم قال: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ [الحشر:٧]، ما أوجف المسلمون عليه بالخيل والركاب، وفتت بالحرب فلله وللرسول ولذي أوجف المسلمون عليه بالخيل والركاب، وفتح بالحرب فلله وللرسول ولذي القربى، فهذا قسم آخر بين المسلمين على ما وضعه اللَّه عز وجل فقسم الفيء لمن سمّى من المهاجرين والأنصار، لمن جاء بعدهم، خرجه القاضي إسماعيل.

ونحو هذا قال قتادة ويزيد بن رومان: وأنَّ هذه القرى عما أخذ بالقتال لكنَّهم قالوا: نُسخ ذلك بآية الأنفال، فإن أرادوا النسخ الاصطلاحي، وهو رفع الحكم، فلا يصح بلان آية الأنفال نزلت عقب بدر قبل بني النضير، وإن أرادوا أنها بينت أمرها وأنَّ المراد بآية الحشر خُمسُ العنيمة خاصة، وهذا قول عطاء الخراساني ذكره آدم بن أبي إياس في «تفسيره» عن أبي شيبة عنه على تقدير أن يكون المراد الخمس خاصة بآية الحشر أنها بينت أنَّ خُمسَ العنيمة لا يختص بالأصناف الخمس، بل يشترك فيها جميع المسلمين كان متوجّها، ويستدل بذلك على أن مصرف الخمس كلَّه مصرف الفيء، وهو متوجّها، ويستدل بذلك على أن مصرف الخمس كلَّه مصرف الفيء، وهو



أقوى الأقوالَ، وهو قـولُ مالك وقرره عمـرُ بن ُ عبد العزيزِ في رسـالتِهِ في الفيء تقريرًا بليغًا شافيًا وطفيع.

فهذه ثلاثـة أقوال في الآية إذا قلنا: إنَّ الفيءَ هنا ما أخذَ بقـتال، هل هي منسوخةٌ أو أن المرادَ بها خمسُ الغنيـمة أو أنَّ المرادَ بها الأرضُ خاصةً، وهذا الثالثُ أصحُّ ويقررُ هذا أنَّ الفيءَ يستعملُ كثيرًا فيما أخذ بقتالِ.

وروى إبراهيمُ بنُ طهمانَ عن أبي الزبير عن جابر رطي ق قال: «أَفَاءَ اللَّهُ على رسولِهِ خيبرَ فأقرَّهم رسولُ اللَّه ﷺ كما كانُوا»، وذكرَ الحديث.

وروى يحيى بنُ سعيد عن بشير بنِ يـسارِ أنَّ رسول اللَّه ﷺ لما أفاء اللَّهُ عَلَيْكُ لِمَا أفاء اللَّهُ عليه خيبرَ قسمَها ستةً وثلاَّثينَ سهمًا، وذكرَ الحديث.

خرَّجه أبو داود<sup>(۱)</sup> .

وإذا تقرر هذا فمن رأى دخول الأرض في آية الغنيمة خاصة أوجب قسمتها بين الغانمين، ومن رأى دخولها في آية الفيء خاصة فمنهم من أوجب إرصادها للمسلمين عموما، كقول مالك وأصحابه، ومنهم من خير بين ذلك وبين قسمتها، وهو قول الأكثرين، ثم إن أبا عبيد زعم أن الصحابة ولي رأوا دخولها في كلتا الآيتين، فلذلك منهم من أشار بقسمتها ومنهم من أشار بحبسها، ورد ذلك أصحاب مالك، وقالوا: لو دخلت في آية الغنيمة لكانت حقًا للغانمين كالمنقولات، فكيف يخير الإمام بين إعطائها لأهلها المستحقين لها وبين منعهم حقهم.

وقد يقالُ: إنَّ من رأى قسمتَها كالزبير وبلال رَفِي ، وهو أولُ اختيارَيً عـمرَ رَفِي لَهِ الغنيمة، وإنما يكونُ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲۰۱۲).

مأخذُهُم في ذلك أنها لما كانت فيئًا لجميع المسلمين، وحقًا مشتركًا بينم جاز تخصيص الغانمين بها لأنهم من جملة المسلمين، ولهم خصوصية على غيرهم بحصول هذه الأرض بقتالهم عليها، فإذا كانت المصلحة في تخصيصهم بها جاز، وهذا كما أقطع عثمان وظيف جماعة من الصحابة بعض أرض السواد إقطاع تمليك، ونظيره وقف الإمام بعض أراضي بيت المال على بعض المسلمين، وقد أفتى بجواز ذلك ابن عقيل من أصحابنا وطوائف من أصحاب الشافعي وأبي حنيفة، ومن الشافعية من منع ذلك(١).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾

من ملك نفسه وقهرها ودانها: عز بذلك؛ لأنه انتصر على أشد أعدائه وقهره وأسره واكتفى شره قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُح نَفْسه فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر:٩]، فحصر الفلاح في وقاية شح نفسه، وتطلُّعها إلى ما منعت منه ، وحرصها على ما يُضيرها مما تشتهيه: من علو وترفع ، ومال وجاه وأهل ومسكن، ومأكل ومشرب وملبس وغير ذلك .

فإنَّها تتطلعُ إلى ذلكَ كلِّه وتشتهيه، وهو عينُ هلاكِها ومنه ينشأُ البغيُ والحسدُ والحسدُ والحسدُ والحسدُ والحسدُ والحسدُ وذلكَ عين الفلاحِ (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «أحكام الخراج» (ص ١٢٨ ـ ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) «شرح حديث: لبيَّك اللهم لبيك» (ص ١٢٨ \_ ١٢٩).



قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا اغْفُرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾

فأفضلُ الأعمالِ: سلامةُ الصّدرِ من أنواع الشّحناءِ كلّها، وأفضلُها السّلامةُ من شحناءِ أهلِ الأهواءِ والبدع التي تقتضي الطّعن على سلف الأمة، وبغضهم والحقد عليهم، واعتقاد تكفيرهم أو تبديعهم وتضليلهم؛ ثم يلي ذلك سلامةُ القلبِ من الشّحناءِ لعمومِ المسلمين، وإرادةُ الخيرِ لهُم، ونصيحتُهم، وأن يُحبَّ لهم ما يُحبُّ لنفسه. وقد وصف اللّهُ تعالى المؤمنين عمومًا بأنّهم يقولون: ﴿ رَبّنا اغْفُرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الّذِينَ سَبَقُونَا بالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي عمومًا بأنّهم يقولون: ﴿ رَبّنا أَغْفُرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الّذِينَ سَبَقُونَا بالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي

وفي "المسند" (١) عن أنسٍ أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ ، قال لأصحابه ثلاثة أيام: "يطلُعُ عليكم الآنَ رَجُلٌ مِن أهلِ الجُنَّة " فيطلُعُ رجلٌ واحدٌ ، فاستضافه عبد الله بن عمرٍ و ، فنامَ عنده ثلاثًا لينظر عمله ، فلم ير له في بيته كبير عمل ، فأخبره بالحال ، فقال له: هو ما ترى ، إلا أنِّي أبيتُ وليسَ في قلبي شيءٌ على أحد من المسلمين . فقال عبد اللَّه: بهذا بلغ ما بلغ .

وفي «سُننِ ابنِ ماجه» (٢): عن عبد الله بنِ عمرو، قال: قيل: يا رسول الله، أيُّ الناسِ أفضلُ؟ قال: «كُلُّ مُخْمُومِ القلب، صدوق اللِّسان». قالوا: صدوقُ اللَسانِ نعرفُه، فما مَخمُومُ القلبِ؟ قال: «هُو التَّقِيُّ النَّقِيُّ الذي لا إثْمَ فيه، ولا بَغْيَ، ولا غلَّ، ولا حسدَ».

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث طويل أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/١٦٦).

<sup>(</sup>۲) ابن ماجه (٤٢١٦).

قال بعضُ السَّلف: أفضلُ الأعمالِ سلامةُ الصُّدُورِ، وسخاوةُ النُّفوسِ، والنَّصيحةُ للأمَّةِ؛ وبهذه الخصالِ بلغ منْ بلغ، لا بكثرةِ الاجتهادِ في الصَّومِ والصَّلاة (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَد وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ آلَ وَلَا تَكُونُوا كَاللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلا تَكُونُوا كَاللَّهَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولْئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولْئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾

وأعظمُ الشدائد التي تنزلُ بالعبد في الدنيا الموت، وما بعده أشدُّ منه إن لم يكنْ مصيرُ العبد إلى خير، فالواجبُ على المؤمنِ الاستعدادُ للموت وما بعدَهُ في حال الصحة بالتقوى والأعمالِ الصالحة، قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلَّتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَد وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ يَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [الحشر: ١٨-١٩].

فمن ذكر اللَّه في حال صحته ورخائه، واستعدَّ حينئذ للقاء اللَّه عزَّ وجلَّ بلات وما بعدَهُ، ذكرَهُ اللَّهُ عند هذه الشدائد، فكانَ معه فيها، ولطف به، وأعانَه وتولاه وثبت على التوحيد، فلقيه وهو عنه راض، ومن نسي اللَّه في حال صحته ورخائه، ولم يستعدَّ حينئذ للقائه، نسيه اللَّه في هذه الشدائد، بمعنى أنَّه أعرض عنه وأهمله في فإذا نزل الموت بالمؤمن المستعدِّ له، السدائد، بمعنى أنَّه أعرض عنه وأهمله في من اللَّه فأحب لقاء اللَّه، وأحب اللَّه فاحب الله وأحب اللَّه فاحب الله وأحب الله وأحب الله في هذه أعدس والفاجر بعكس ذلك، وحينئذ يفرح المؤمن ويستبشر بما قدَّمة مما هو لقاء والفاجر بعكس ذلك، وحينئذ يفرح المؤمن ويستبشر بما قدَّمة مما هو

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (۲۲۷ \_ ۲۲۷).



قادمٌ عليه، ويندمُ المفرطُ، ويقولُ: ﴿ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنبِ اللَّهِ ﴾ [الزمر:٥٦].

قال أبو عبد الرحمنِ السُّلميُّ قبلَ موتِهِ: كيفَ لا أرجُو ربِّي وقد صُمْتُ له ثمانينَ رمضان؟

وقال أبو بكرٍ بنُ عياشٍ لابنه عندَ موتِهِ: أترى اللَّه يضيعُ لأبيكَ أربعينَ سنةً يختمُ القرآن كُلَّ ليلةٍ؟

وختم آدمُ بنُ أبي إياسِ القرآنَ وهو مسجَّى للموت، ثم قالَ: بحبِّي لكَ، إلا رفقت بي في هذا المصرع؟ كنتُ أُؤمِّلُك لهذا اليومِ، كنتُ أرجوكَ، لا إله إلا اللَّه، ثم قُضى.

ولما احتُضِرَ زكريا بنُ عديٌّ، رفعَ يديهِ، وقالَ: اللهمّ إنِّي إليكَ لمشتاقٌ.

وقال عبدُ الصمدِ الزاهدُ عند موتِهِ: سيِّدي لهذهِ الساعةِ خبَّاتُكَ، ولهذا اليومِ اقتنيتُكَ، حقِّق حُسنَ ظنِّي بكَ.

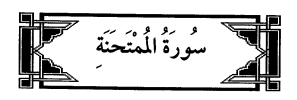
وقال قتادةُ في قولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلَ لَهُ مَخْرَجًا ﴾ [الطلاق:٢] قال: من الكرب عندَ الموت.

وقـال عليُّ بنُ أبي طلحةَ عن ابنِ عـبـاسٍ في هذه الآيةِ: يُنجيـهِ من كلِّ كربٍ في الدنيا والآخرةِ.

وقال زيد بنُ أسلمَ في قولهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ ﴾ [نصلت:٣٠]. قال: يُبشر بذلك عند موته، وفي قبره، ويومَ يُبعثُ، فإنَّه لفي الجنة، وما ذهبت فرحةُ البشارةِ من قلبه. وقال ثابت البناني في هذه الآية: بلغنا أن المؤمن حيث يبعثه الله من قبره، يتلقاه ملكاه اللذان كانا معه في الدنيا، فيقولان له: لا تخف ولا تحزن، فيؤمّن اللّه خوفه، ويُقر اللّه عينه، فما مِنْ عظيمة تغشى الناس يوم القيامة إلا هي للمؤمن قرّة عين لما هداه اللّه، ولما كان يعمل في الدُّنيا(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٤٩٩ \_ ٠١ ٥٠).



## قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لا تَجْعَلْنَا فَتْنَةً لَلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفَرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [المنحنة: ٥] قال: المعنى: لا تَبْتليْنا بأمر يوجب افتتان الكفار بِنَا، فإنّه إذا خُذل المتنقي ونُصِر العاصي فُتِنَ الكافر، وقال: لوكان مذهب هذا صحيحًا ما غُلب (٢).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ ﴾

وقد رُويَ عن ابنِ عبّاسِ وَلَيْهِا في قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَ ﴾ [المنحنة:١٠]، قالَ: كانتِ المرأةُ إذا أتتِ النّبيّ عَلَيْكُ، حلّفها باللّه: ما خرجت من بُغض زوج، وباللّه: ما خرجت رغبةً بأرض عن أرض، وباللّه: ما خرجت التماس دُنيا، وباللّه: ما خرجت إلا حُبًّا للّه ورسوله. خرجهُ ابنُ أبي حاتم، وابنُ جرير، والبزّارُ في «مسنده»(٣)، وخرّجه الترمذي في بعض نسخ كتابه مختصراً(٤).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>۲) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲۷۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البزار (٢٢٧٢ ـ كشف).

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلا يَسْرِقْنَ وَلا يَزْنِينَ وَلا يَقْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ وَلا يَثْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ وَلا يَثْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ وَلا يَعْصِينَكَ فِي وَلا يَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتُرِينَهُ بَيْنَ أَيْديهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفَ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ مَعْرُوف فَبَايِعْهُنَ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

[قال البخاريُ ] (١): حدَّنا أبُو اليمانِ: أنا شُعيبٌ، عن الزُّهريِّ: أخبرنِي أَبُو إدريسَ عائذُ اللَّه بنُ عبدِ اللَّه، أنَّ عبادة بن الصَّامت \_ وكانَ شهدَ بدرًا، وهو أحدُ النُّقباء ليلة العقبة \_، أنَّ رسولُ اللَّه عَلَيْ قالَ: \_ وحولَهُ عصابةٌ منْ أصحابه \_: «بايعُونِي على أنْ لا تُشركُوا باللَّه شيئًا، ولا تسرقُوا، ولا تزنُوا، ولا تقتلُوا أولادكُمْ، ولا تعصوا في معروف، فمنْ أولادكُمْ، ولا تعصوا في معروف، فمنْ وفي منكمْ فأجرهُ على اللَّه، ومن أصابَ مِنْ ذلك شيئًا فعُوقبَ به في الدُّنيا فهو كفَّارةُ، ومن أصابَ مِنْ ذلك شيئًا فعُوقبَ به في الدُّنيا فهو كفَّارةُ، ومن أصابَ مِنْ ذلك شيئًا فعُوقبَ به في الدُّنيا فهو كفَّارةُ، فمن في أليهُ على ذلك شيئًا فعُوقبَ على ذلك.

هذا الحديث؛ سمعه أبو إِدْريس [...](٢)، عن عقبة بن عامر، عن عادة.

وزيادة «عقبة» في إسناده وَهُم.

وقد خرج البخاريُّ الحديث في «ذكرِ بيعة العقبة»(٣) وفي «تفسير سورة المتحنة»(٤) من كتابه هذا، وفيه: التصريحُ بأنَّ أبا إدريس أخبره به عبادة،

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١١).

<sup>(</sup>٢) الكلام في الأصل متصل، لكنني لست أشك أن هنا سقطًا وقع، تقديره: «سمعه أبو إدريس [من عبادة، ورواه بعضهم عن أبي إدريس]، عن عقبة بن عبامر، فيكون الساقط ما بين المعقوفين، أو ما في معناه. واللَّه أعلم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٥/ ٧٠). (٤) السابق.



وسمعه منه.

وكان عبادة ُقد شهد بدرًا، وهو أحدُ النقباءِ ليلةَ العقبةِ، حيثُ بايعتِ الأنصارُ النبيُّ عَلَيْكُ قبلَ الهجرة.

لكنْ؛ هلْ هذه البيعةُ المذكورةُ في هذا الحديثِ كانت ليلةَ العقبةِ، أم لا؟ هذا وقع فيه تردُّدٌ.

فرواهُ ابنُ إسحاقَ، عن الزهريِّ، وذكرَ في روايتهِ: أنَّ هذه البيعةَ كانتُّ ليلةَ العقبة.

وروى ابن مسحاق - أيضًا -، عن يزيد بن أبي حبيب، عن أبي الخير مرثد ابن عبد الله، عن الصنّابحي، عن عبادة بن الصامت، قال: كنت فيمن حضر العقبة الأولى، وكنّا اثني عشر رجلاً، فبايعنا رسول الله على الله على بيعة النّساء، وذلك قبل أن تفرض الحرب على أنْ لا نشرك بالله شيئًا، ولا نسرق، ولا نزني - الحديث.

خرجهُ الإمامُ أحمدُ (١)، من روايةِ ابنِ إسحاقَ ـ هكذا.

وكذا رواه الواقديُّ، عن يزيدَ بنِ أبي حبيب.

وخرجاه في «الصحيحين» (٢)، من حديث الليث بن سعد، عن يزيد بن أبي حبيب، عن أبي الخير، عن النقباء أبي حبيب، عن أبي الخير، عن الصنابحي ، عن عبادة ، قال: إني من النقباء الذين بايعًو رسول الله على الله على أنْ لا نشرك بالله شيئًا \_ فذكر الحديث .

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٥/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>۲) البخاري (٥/ ٧٠)، ومسلم (٥/ ١٢٧).

وليس هذا بالصريح في أنَّ هذه البيعةَ كانتُ ليلةَ العقبةِ.

ولفظُ مسلم (١) بهذه الرواية: عن عبادة بن الصامت، قالَ: إنِّي من النقباءِ الذينَ بايعُوا رسولَ اللَّه ﷺ. وقالَ: بايعناهُ على أن لا نشركَ ـ الحديث.

وهذا اللفظُ؛ قد يُشعرُ بأنَّ هذه البيعة غيرُ بيعةِ النقباءِ.

وخرجهُ مسلمٌ، من وجه آخرَ، من رواية أبي قلابَة، عن أبي الأشعث، عن عبادةَ، قال: أخذَ عليها رسولُ اللّهِ ﷺ، كما أخذَ على النساءِ: أنْ لا نشركَ باللّه شيئًا.

وهذا قد يُشعرُ بتقدمِ أخذهِ على النساءِ على أخذِهِ عليهِم.

وخرج مسلم حديث عبادة، من رواية أبي إدريس عنه، وقال في حديثه: «فتلا علينا آية النساء: ﴿أَن لا يُشْرِكُن باللَّه شَيْئًا ﴾ الآية [المنحنة:١٢]».

وخرَّجَه البخاريُّ في «تفسيرِ سورة الممتحنة»(٢) من رواية ابنِ عينة، عن الزهريِّ، وقالَ فيه: وقرأ آية النساء، وأكثرُ لفظِ سفيانَ: وقرأ الآية.

ثم قالَ: تابعهُ عبدُ الرزاقِ، عن معمرِ \_ في الآيةِ.

وكذا خرجهُ الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ (٣)، وعندَهُما: فقرأ عليهم الآيةَ.

زاد الإمامُ أحمدُ: التي أخذت على النساءِ: ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ ﴾ [المتحنة:١٢].

وهذا تصريحٌ بأنَّ هذه البيعة كانت بالمدينة؛ لأن آية بيعة النساء مَدنية.

<sup>.(177/0)(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٣١٤)، والترمذي (١٤٣٩).



وروى هذا الحديث سفيان بن حسين، عن الزهري ، وقال في حديثه: إنَّ النبي عَلَيْ قَال لهم: «أيكم يبايعني على هؤلاء الآيات الثلاث؟» ثُمَّ تلا هذه الآية: ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ [الانعام:١٥١]، حتى فرغ من الثلاث آيات.

خرجه الهيثم بن كليب في «مسنده».

وسفيانُ بنُ حسين، ليسَ بقويٍّ، خصوصًا في حديثِ الزهريِّ، وقد خالفَ سائرَ الثقات من أصحابه في هذا.

وقد روى عبادة بن الصامت، أنهم بايعُوا النبي ﷺ على السمع والطاعة، في المنشط والمكرَّه، وأن لا ينازعُوا الأمر أهلَه، وأن يقولوا بالحقِّ<sup>(١)</sup>.

فهذه صفةٌ أخرى، غيرً صفةِ البيعةِ المذكورةِ في الأحاديثِ المتقدمةِ.

وهذه البيعةُ الثانيةُ مخرجةٌ في «الصحيحينِ» من غيرِ وجهٍ عن عبادةً.

وقد خرَّجها الإمامُ أحمد (٢) من رواية ابنِ إسحاق: حدثني عبادة بنُ الوليدِ بنِ عبادة بن الصامت، عن جدِّه عبادة ـ وكانَ أحدَ النقباء ـ، قالَ: بايعنا رسولَ اللَّه ﷺ بيعة الحرب، وكانَ عبادة من الاثني عشرَ الذينَ بايعُوا في العقبة الأولى على بيعة النساء على السمع والطاعة، في عُسرِنا ويُسرِنا \_ وذكرَ الحديث.

وهذه الروايةُ، تدلُّ على أنَّ هذه البيعةَ هي بيعةُ الحربِ، وأنَّ بيعةَ النساءِ كانتْ في العقبةِ الأُولى، قبلَ أن تفرضَ الحربُ.

<sup>(</sup>١) البخاري (٩٦/٩)، ومسلم (١٦/٦).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/٢١٦).

فهذا قد يُشعرُ بأنَّ هذه البيعةَ كانتْ بالمدينةِ، بعد فرضِ الحربِ، وفي هذا نظرٌ.

وقد خرجه الهيثم بن كليب في «مسنده»، من رواية ابن إدريس، عن ابن إسحاق ويحيى بن سعيد وعبيد الله بن عمر، عن عبادة بن الوليد، أن أباه حدّثه، عن جدّه قال: بايعنا رسول الله عليه العقبة الآخرة على السمع والطاعة \_ فذكره.

وخرجهُ ابنُ سعد من وجهِ آخرَ، عن عبادةَ بنِ الوليدِ ـ مرسلاً.

وخرجَ الإمامُ أحمدُ من وجه آخر (١)، عن عبادة، أنَّهم بايعُوا النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ النبيَّ النبيَّ إلَيْكُ النبيَّ إلَيْكُ النبيَّ إلَيْكُ إذا قدمَ علينا يثربَ، فنمنعهُ مما نمنعُ منه أنفسناً.

وهذا يدلُّ على أن هذه البيعة كانتْ قبلَ الهجرةِ، وذلكَ ليلةَ العقبة.

وخرَّج \_ أيضًا (٢) \_ هذا المعنى من حديث ِ جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ، أنَّ هذه البيعة كانتْ للسبعينَ، بشعب العقبة.

وهي البيعةُ الثانيةُ، وتكونُ سميتْ هذه البيعةُ الثانيةُ: «بيعةَ الحربِ»؛ لأن فيها البيعة على منع النبيِّ عَيَّكِيَّةٍ، وذلك َيقتضِي القتالَ دونَهُ، فهذا هو المرادُ بالحربِ، وقد شهد عبادةُ البيعتينِ معًا.

ويحتملُ أن النبيَّ ﷺ كانَ يبايعُ أصحابَه على بيعةِ النساءِ قبلَ نزولِ آيةِ مبايعتهنَّ، ثم نزلتُ الآيةُ بموافقة ذلكَ.

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٥/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۲۲۲ \_ ۲۲۲).



وفي «المسند»(١)، عن أمِّ عطية، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ لما قدمَ المدينة جمع النساء، فَ فَالِيعِهنَّ على هَذْهِ الآيةِ، إلى قوله: ﴿ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾ [المتحنة:١٢].

وهذا قبلَ نزولِ سورةِ الممتحنةِ؛ فإنها إنَّما نزلتْ قبلَ الفتحِ بيسيرٍ. واللَّهُ أعلمُ بحقيقة ذلكَ كلِّه.

وأمَّا ما بايعهم عليه، فقد اتفقت روايات حديث عبادة، من طرقه الثلاثة عنه ، أنهم بايعُوه على أن لا يشركُوا باللَّه ، ولا يسرقُوا، ولا يقتلُوا.

وفي بعضِ الروايات: لا يقتلُوا أولادَهُم، كما في لفظِ الآية.

وفي بعضِهَا: لا يقتلُوا النفسَ التي حرَّم اللَّهُ.

وهذه روايةُ الصُّنابحي، عن عبادةً.

ثم إنَّ منَ الرواةِ من اقتصرَ على هذه الأربع، ولمْ يزد عليهاً.

ومنهم من ذكرَ في روايةِ المبايعةِ على بقيةِ ما ذكرَ في الآيةِ، كما في روايةِ البخاريِّ المذكورة هاهنا.

ومنهم من ذكرَ خصلةً خامسةً بعد الأربع، ولكن لم يذكرها باللفظ الذي في الآية.

ثم اختلفُوا في لفظِها:

فمنهم من قالَ: «ولا ننتهبُ».

وهيَ روايةُ الصنابحيِّ عن عبادةَ المخرجةُ في «الصحيحين».

<sup>.(</sup>Ao/o)(1)

ومنهم مَنْ قالَ: «ولا يَعْضَهُ بعضُنا بعضًا».

وهي روايةُ أبي الأشعثِ، عن عبادةً.

خرجها مسلم (۱)

ومنهم من قالَ: «ولا يغتب بعضنًا بعضًا».

وهي روايةُ الإمامِ أحمد (٢) .

وأما الخصلةُ السادسةُ، فمنهمُ من لم يذكرُها بالكليةِ، وهي روايةُ أبي الأشعث التي خرجها مسلمٌ.

ومنهُم من ذكرَها، وسـمَّاها: «المعصيـة»، فقالَ: «ولا نعصِي»، كـما في رواية الصنابحيِّ.

وفي رواية أبي إدريسَ: «ولا تعصُوا في معروفِ».

فأمَّا الشركُ والسرقةُ والزنا والقتلُ، فواضحٌ.

وتخصيصُ قتلِ الأولادِ بالذكرِ في بعضِ الرواياتِ، موافقٌ لِمَا وردَ في القرآنِ في مواضعَ، وليس له مفهومٌ، وإنما خصص بالذكرِ للحاجةِ إليهِ، فإنَّ ذلك كان معتادًا بين أهلِ الجاهليةِ.

وأما الإتيانُ ببهتان يفترونَهُ بين أيديهم وأرجلهم، على ما جاءَ في رواية البخاريِّ، فهذا يدلُّ على أن هذا البهتانَ ليسَ مما تختصُّ به النساءُ.

وقد اختلفَ المفسرونَ في البهتانِ المذكورِ في آية بيعة النساء:

<sup>.(17</sup>٧/0)(1)

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/ ۲۲۰).



فأكثرهُم فسرُوه، بإلحاقِ المرأةِ بزوجِهَا ولدًا من غيرِهِ.

رواه عليُّ بنُ أبي طلحةً، عن ابنِ عباسٍ.

وقاله مقاتلُ بنُ حيانَ وغيرُه.

واختلفُوا في معنى قولهِ: ﴿ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ ﴾ [المتحنة:١٢]:

فقيل: لأنَّ الولدَ إذا ولدتهُ أمه سقطَ بين يديها ورجليها.

وقيلَ: بل أرادَ بما تفتريه بين يديها، أن تأخذَ لقيطًا فتلحقه بزوجها، وبما تفتريه بين رجليها، أن تلده من زنا، ثم تلحقه بزوجها.

ومن المفسرينَ من فسرَ البهتانَ المُفترى بالسحرِ.

ومنهم من فسَّره بالمشي بالنميمة، والسعي في الفساد.

ومنهم من فسرهُ بالقذف والرمي بالباطل.

وقيل: البهتانُ المفترى يشملُ ذلك كلُّه، وما كانَ في معناهُ.

ورجحه ابنُ عطيةَ وغيرُه.

وهو الأظهرُ؛ فيدخلُ فيه كذبُ المرأةِ فيما ائتُمنتْ عليه من حملٍ وحيضٍ، وغير ذلكَ.

ومن هؤلاء من قالَ: أرادَ بما بين يديها حفظ لسانها وفمها ووجهها عمَّا لا يحلُّ لها، وبما بين رجليها حفظ فرجِها، فيحرمُ عليها الافتراء ببهتانٍ في ذلك كله.

ولو قيلَ: إنَّ من الافتراءِ ببهتانٍ بين يديها: خيانةُ الزوجِ في مالهِ الذي في بيتها، لم يبعدْ ذلكَ.

وقد دلَّ مبايعةُ النبيِّ ﷺ الرجالَ علَى أنْ لا يأتوا ببهتانٍ يفترونَه بينَ أيْديهم وأرجُلهمْ أنَّ ذلكَ لا يختصُّ بالنساء.

وجميعُ ما فُسِّر به البهتانُ في حقِّ النساءِ يدخلُ فيه الرجالُ \_ أيضًا \_، فيدخلُ فيه استلحاقُ الرجلِ ولدَ غيرِهِ، سواءٌ كان لاحقًا غيره أو غيرَ لاحقٍ، كولد الزنا، ويدخلُ فيه الكذبُ والغيبةُ.

وقد قالَ النبيُّ عَلَيْكِيَّةِ: «إِنْ كانَ في أخيكَ ما تقولُ فقد اغْتبتَه، وإنْ لم يكنْ فيه ما تقولُ فقد بهتَهُ».

خرجهُ مسلم (۱) .

وكذلكَ القذفُ، وقد سمَّى اللَّهُ قذفَ عائشةَ بهتانًا عظيمًا.

وكذلكَ النميمةُ من البهتانِ.

وفي روايةِ أبي الأشعثِ، عن عبادةَ: «ولا يَعْضَه بعضُكُم بعضًا».

والعضِيهَة: النميمة.

وفي «صحيح مسلم» (٢) ، عن ابنِ مسعود \_ مرفوعًا \_: «ألا أُنبئكُم ما العضهُ؟ هي النميمةُ القَالَةُ بين الناس».

وروى إبراهيمُ الهَجَـري، عن أبي الأحوصِ، عن ابنِ مسعـودٍ، قالَ: كنا نسمِّي العضيهة السحرَ، وهو اليوم: قيلَ وقالَ.

وفسر إسحاقُ بن راهويه العضيهةَ في حديثِ عبادةَ بن الصامتِ، قال: لا يبهتْ بعضُكم بعضًا.

<sup>.(</sup>Y 1 /A) (1)

<sup>.(</sup>YA/A)(Y)



نقله عنه محمدُ بنُ نصرٍ.

وذكر أهلُ اللغةِ: أنَّ العضيهةَ: الشتيمة، والعضيهة: البهتانُ، والعاضهة، والمستعضهة: الساحرةُ والمستسحرةُ.

وفي رواية الصنابحيِّ: «ولا ننتهبُ»، والنُّهبَةُ من البهـتانِ؛ فإنَّ المـنتهبَ يبعتُ الناسَ بانتهاب المنتهبُ الناسَ بانتهابه منه ما يرفعونَ إليه أبصارَهُم فيه.

وكل ما بهت صاحبَه وحيَّـره وأدهشه من قول أو فعلٍ لم يكن في حسابِهِ فهو بهتانٌ، فأخذُ المال بالنُّهْبي أو بالدعاوَى الكاذبة بهتانٌ.

وقد قالَ تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدْتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنطَارًا فَلا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُبينًا ﴾ [النساء:٢٠].

وفي «المسند» والترمذي والنسائي (۱) ، عن صفوان بن عسال ، أن اليهود سألوا النبي على التسع آيات البينات التي أوتيها موسى ، فقال : «لا تشركوا بالله شيئا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا تسرقوا، ولا تسحروا، ولا تمشوا ببريء إلى سلطان فيقتله، ولا تأكلوا الربا، ولا تقذفوا محصنة ، ولا تفروا من الزحف، وعليكم اليهود خاصة أن لا تعدوا في السبت».

فلم يذكرْ في هذا الحديث البهتانَ المفترى بلفظه، ولكن ذكرَ مَّا فسر به البهتانَ المذكورَ في القرآنِ عدة خصالٍ: السحرَ، والمشيَ ببريءٍ إلى السلطانِ، وقدفَ المحصنات.

وهذا يشعرُ بدخولِ ذلك كلِّه في اسم البهتانِ.

<sup>(</sup>١) أحمـد في «المسند» (٤/ ٢٣٩)، والتـرمذي (٢٧٣٣)، والنسـائي في «الكبرى» كـما في «تحـفة الأشراف» (٤٩٥١).

وكذلك الأحاديثُ التي ذكرَ فيها عدَّ الكبائرِ، ذكرَ في بعضها: القذفَ، وفي بعضها: اليمينَ الغموسِ، وفي بعضها: اليمينَ الغموسِ، والسحرَ، وهذا كلُّه من البهتانِ المفترى.

وأما الخصلةُ السادسةُ، فهي المعصيـةُ، وتشملُ جميعَ أنواعِ المعاصِي، فهو من باب ذكر العامِّ بعد الخاصِّ.

وهو قريبٌ من معنى قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرَّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [النور:٥٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾ [المتحنة:١٢].

وفي بعضِ ألفاظِ حديثِ عبادةً: «ولا تعصُوا في معروفٍ»، وفي بعضها: «ولا تعصوني في معروف».

وقد خرجها البخاريُّ في موضع آخرَ.

وكلُّ هذا إشارةٌ إلى أن الطاعةَ لا تكونُ إلا في معروفٍ، فلا يطاعُ مخلوقٌ إلا في معروفٍ، ولا يطاعُ في معصيةِ الخالقِ.

وقد استنبَط هذا المعنى من هذه الآية طائفةٌ من السلف.

فلو كان لأحد من البشر أن يطاع بكلِّ حال، لكان ذلك للرسول عَلَيْهِ، فلمَّا خُصَّتُ طاعتُه بالمعروف، مع أنه لا يأمر إلا بما هو معروف، دلَّ على أن الطاعة في الأصلِ للَّهِ وحده، والرسولُ مبلغ عنه، وواسطة بينه وبين عباده.

ولهذا قالَ تعالى: ﴿ مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ [النساء:١٨].

فدخلَ في هذه الخصلةِ السادسةِ: الانتهاءُ عن جميعِ المعاصِي، ويدخلُ فيها \_ أيضًا \_: القيامُ بجميعِ الطاعاتِ على رأي من يرى أن النهي عن شيءٍ



أمرٌ بضدِّه .

فلما تمت هذه البيعة على هذه الخصال؛ ذكرَ لهم النبيُّ ﷺ حكمَ من وفَّى بها، وحكمَ من لم يَفِ بها عندَ اللَّهِ عزَّ وجلَّ.

فأما مَن وفَّى بها، فأخـبرَ أن أجرَه على الـلَّهِ، كذا في روايةٍ أبي إدريسَ وأبي الأشعثِ عن عبادةً.

وفي رواية الصنابحيِّ، عنه: «فالجنةُ إن فعلنَا ذلك».

وقد قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْديهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَمَنْ أُوفَىٰ بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح:١٠].

وفُسرَ الأجرُ العظيمُ بالجنةِ \_: كذا قالَه قتادةُ وغيرُه من السلفِ.

ولا ريب أن من اجتنب الشرك والكبائر والمعاصي كلَّها فله الجنة، وعلى ذلك وقعت هذه البيعة وإن اختصر ذلك بعض الرواة، فأسقط بعض هذه الخصال.

وأما من لم يوفِّ بها، بل نكثَ بعضَ ما التزم بالبيعةِ تركَه للَّهِ عزَّ وجلَّ ـ والمرادُ: ما عدا الشركِ منَ الكبائرِ ـ فقسمَه إلى قسمينِ:

أحدُهما: أن يعاقَب به في الدنيا، فأخبرَ أن ذلك كفارةٌ له. وفي رواية: «فهو طهورٌ له»، وفي رواية: «طهور له، أو كفارةٌ» ـ بالشك.

ورواه بعضُهُم: «طهورٌ وكفارةٌ» \_ بالجمع.

وقد خرجَها البخاريُّ في موضع آخر من "صحيحه".

وروى ابنُ إسحاقَ، عن الزهريِّ حديثُ أبي إذريسَ، عن عبادةً، وقال

فيه: «فأُقيم عليه الحدُّ، فهو كفارةٌ له».

وفي رواية أبي الأشعثِ عن عبادةً: «ومن أتى منكُم حدا، فأقيم عليه فهُو كفارةٌ».

خرجه مسلم (۱<sup>۱۱)</sup>.

وهذا صريحٌ في أن إقامةَ الحدود كفاراتٌ لأهلها.

وقد صرح بذلك سفيانُ الثوريِّ.

ونصَّ على ذلك أحمدُ \_ في روايةِ عبدوس بنِ مالكٍ العطارِ، عنه.

وقال الشافعيُّ: لم أسمع في هذا البابِ أن الحدُّ كفارةٌ أحسن من حديثِ عبادة .

وإنما قالَ هذا؛ لأنه قـد رُوي هذا المعنى عن النبيِّ ﷺ من وجوه متعددة، عن عليٌّ، وجريرٍ، وخزيمة بنِ ثابتٍ، وعبد اللَّه بن عمرو وغيرهم.

وفي أسانيدها كلِّها مقالٌ، وحديثُ عبادة صحيحٌ ثابتٌ.

وقد روى عبد الرزاق، عن معمر، عن ابنِ أبي ذئب، عن المقبريِّ، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «ما أدرِي الحدودُ طهارةٌ لأهلها، أم لاُ؟» وذكر كلامًا آخر.

خرجه الحاكم (٢)، وخرج أبو داود (٣) بعض الحديث.

وقد رواه هشامُ بنُ يوسفَ، عن معمرٍ، عن ابن أبي ذئب، عن الزهريِّ ـ مرسلاً.

<sup>(</sup>۱) (۵/ ۱۲۷). (۲) «المستدرك» (۲/ ۵۰).

<sup>(</sup>٣) «السنن» (٤٧٧٤).



قال البخاريُّ في «تاريخه» (١): المرسلُ أصحُّ. قال: ولا يشبتُ هذا عن النبيِّ عَلَيْكَةٍ، وقد ثبت عنه أن الحدودَ كفارةٌ. انتهى.

وقد خرجه البيهقيُّ<sup>(۲)</sup> من رواية آدم بنِ أبي إياسٍ، عن ابنِ أبي ذئبٍ، عن المقبريِّ، عن أبي هريرة ـ مرفوعًا ـ أيضًا.

وخرجه البزارُ من وجه آخرَ، فيه ضعفٌ، عن المقبريِّ، عن أبي هريرةَ ـ مرفوعًا ـ أيضًا.

وعلى تقديرِ صحته، فيحتملُ أن يكونَ النبيُّ ﷺ قال ذلك قبل أن يعلَمه ثم علمه، فأخبرَ به جَزمًا.

فإن كانَ الأمرُ كذلكَ فحديثُ عبادةً إذن لم يكن ليلةَ العقبة بلا تردد؛ لأن حديث أبي هريرة متأخرٌ عن الهجرة، ولم يكن النبي على علم حينئذ أن الحدود كفارة، فلا يجوز أن يكون قد أخبر قبل الهجرة بخلاف ذلك.

وقد اختلفَ العلماءُ: هل إقامةُ الحدِّ بمجردِه كفارةٌ للذنب من غيرِ توبةٍ أم لا؟ على قولين:

أحدُهما: أن إقامةَ الحدِّ كفارةٌ للذنبِ بمجردِه، وهو مرويٌّ عن عليِّ بنِ أبي طالبٍ وابنهِ الحسنِ، وعن مجاهدٍ وزيدِ بنِ أسلمَ، وهو قولُ الشوريِّ والشافعيِّ وأحمدَ، واختيارُ ابنِ جريرٍ وغيرِه من المفسرينَ.

والثاني: أنه ليس بكفارةٍ بمجردهِ، فلا بدَّ من توبةٍ، هو مرويٌّ عن صفوانَ ابنِ سليم وغيرِه.

<sup>(</sup>۱) «الكبير» (۱/۱/۳۵۱).

<sup>(</sup>۲) البيهقى في «السنن» (۸/ ٣٢٩).

ورجَّحهُ ابنُ حزمٍ وطائفةٌ من متأخرين المفسرينَ، كالبغويِّ وأبي عبدِ اللَّهِ ابنِ تيميةَ وغيرِهما.

واستدلُّوا بقوله تعالَى \_ في المحاربينَ \_: ﴿ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخرة عَذَابٌ عَظيمٌ ﴿ آلَا اللَّهُ اللَّالِي الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّل

وقد يجابُ عن هذا، بأن ذكرَ عـقوبةِ الدنيا والآخرةِ لا يلزمُ اجتمـاعهُما، فقد دلَّ الدليلُ على أن عقوبةَ الدنيا تسقطُ عقوبةَ الآخرة.

وأما استشناءُ الذينَ تابوا، فإنما استشناهُم من عقوبةِ الدنيَا خاصةً، ولهذا خصَّهم بما قبلَ القدرةِ، وعقوبةُ الآخرةِ تندفعُ بالتوبةِ، قبلَ القدرةِ وبعدَها.

ويدل على أن الحدَّ يطهرُ الذنبَ: قولُ ماعزِ للنبيِّ عَيَّكِيَّ إِني أصبت حدًّا، فطهرني. وكذلك قالتُ له الغامديةُ (١) ولم ينكرُ عليهما النبيُّ عَيَّكِيَّ ذلكَ، فدلَّ على أن الحدَّ طهارةٌ لصاحبه.

ويدخلُ في قولِ النبيِّ ﷺ: «من أصابَ شيئًا من ذلك، فعوقبَ به في الدنيا فهو كفارتُه» العقوباتُ القدريةُ، من الأمراضِ والأسقامِ.

والأحاديثُ في تكفيرِ الذنوبِ بالمصائبِ كثيرةٌ جدًّا.

وهذه المصائبُ يحصلُ بها للنفوسِ من الألمِ نظيرُ الألمِ الحاصلِ بإقامةِ الحدِّ وربما زادَ على ذلكَ كثيرًا.

وقد يقالُ في دخولِ هذه العقوباتِ القدريةِ في لفظ حديثِ عبادةَ نظرٌ؛ لأنهُ قابلَ من عوقبَ في الدنيا سترُ اللَّهِ عليهِ، وهذه المصائبُ لا تنافي السترَ. واللَّه أعلمُ.

<sup>.(11</sup>٧/0)(1)



والقسمُ الثاني:

أن لا يعاقبَ في الدنيا بذنبهِ، بل سترَ عليه ذنبه، ويعافَى من عقوبتهِ، فهذا أمرُه إلى اللَّه في الآخرة، إن شاءَ عذَّبه، وإن شاءَ عفا عنهُ.

وهذا موافقٌ لقولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨].

وفي ذلك ردُّ على الخوارج والمعتزلة في قولِهم: إن اللَّه يخلِّدُه في النارِ إذا لم يَتُبْ.

وهذا المستورُ في الدنيا له حالتان:

إحدَاهُما: أن يموتَ غيرَ تائبٍ، فهذا في مشيئة اللَّهِ، كما ذكرنا.

والثانيةُ: أن يتوبَ من ذنبهِ.

فقال طائفةٌ: إنه تجت المشيئة ـ أيضًا.

واستدلُّوا بالآيةِ المذكورةِ، وحديثِ عبادةً.

والأكثرونَ على أن التائبَ من الذنبِ مغفورٌ له، وأنه كمن لا ذنبَ له، كما قال تعالى: ﴿ إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ [الفرقان:٧٠]، وقال: ﴿ أُولَئِكَ جَزَاؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتها الأَنْهَارُ خَالدينَ فيها ﴾ [آل عمران:١٣٦].

فيكونُ التائبُ حينئذِ ممن شاءَ اللَّهُ أن يغفرَ له.

واستدلَّ بعضُهم \_ وهو: ابنُ حرم \_ بحديث عبادة هذا على أن من أذنب ذنبًا، فإنَّ الأفضل له أن يأتي الإمام، فيعترف عنده؛ ليقيم عليه الحدَّ، حتى

يكفَّر عنه، ولا يبقى تحتَ المشيئةِ في الخطر.

وهذا مبنيٌّ على قوله: إن التائبَ في المشيئةِ.

والصحيحُ: أن التائبَ توبةً نصوحًا مغفورٌ له جزمًا، لكن المؤمنَ يتَّهِم توبتَه، ولا يجزمُ بصحَّتها، ولا بقبولها، فلا يزالُ خائفًا من ذنبه وَجلاً.

ثم إنَّ هذا القائلَ لا يرى أن الحدَّ بمجردِه كفارةٌ، وإنما الكفارةُ التوبةُ، فكيف لا يقتصرُ على الكفارةِ، بل يكشفُ سترَ اللَّهِ عليه؛ ليقامَ عليه ما لا يكفِّرُ عنه؟

وجمه ورُ العلماءِ على أنَّ من تابَ من ذنب، فالأفضلُ أن يستر على نفسهِ، ولا يقرَّ به عند أحدِ، بل يتوبُ منه فيما بينَه وبين اللَّه عزَّ وجلَّ.

روي ذلك عن أبي بكرٍ وعمر وابنِ مسعودٍ وغيرهم.

ونصَّ عليه الشافعِيُّ.

ومن أصحابه وأصحابنا من قال: إن كان غير معروف بين الناس بالفجور فكذلك، وإن كان معلنًا بالفجور مشتهرًا به؛ فالأولى أن يقرَّ بذنبه عند الإمام؛ ليطهره منه.

وقد رُويَ، عن النبيِّ ﷺ، أنه قال لمعاذ: «إذا أحدثت ذنبًا فأُحدث عنده توبةً، إن سرًا فسرًا، وإن علانيةً فعلانيةً».

وفي إسنادِه مقالٌ.

وهو إنما يدلُّ على إظهارِ التوبةِ، وذلك لا يلزمُ منه طلبُ إقامةِ الحدِّ. وقد وردت أحاديثُ تــدلُّ على أنَّ من سترَ اللَّهُ عليه في الدنيا، فإنَّ اللَّه



يسترُ عليه في الآخرةِ، كحديثِ ابنِ عـمرَ في النجوى، وقد خرَّجه البخاريُّ في «التفسير».

وخرَّج الترمذيُّ وابنُ ماجه (١) عن عليِّ \_ مرفوعًا: «من أذنبَ ذنبًا في الدنيا، فستره اللَّهُ عليه، فاللَّهُ أكرمُ أن يعودَ في شيء قد عفاً عنه».

وفي «المسند» (٢) عن عائشة \_ مرفوعًا \_: «لا يسترُ اللَّهُ على عبدٍ ذنبًا في الدنيا إلا سترهُ عليه في الآخرة».

ورُوي مثلُه عن عليِّ (٣) وابنِ مسعودٍ، من قولِهما.

وقد يحملُ ذلك كلُّه على التائبِ من ذنبهِ، جمعًا بين هذه النصوصِ وبينَ حديث عُبادةَ هذا.

وأصحُّ الأحاديث المذكورةِ هاهنا حديثُ ابنِ عـمَر في النجوى، وليس فيه تصريحٌ بأنَّ ذلك عامٌ لكلِّ من سترَ عليه ذنبَه. واللَّهُ تعالى أعلمُ.

وقد قيل: إن البيعةَ سُمِّيت بيعةً؛ لأن صاحبَها باعَ نفسَه للَّه.

والتحقيقُ: أن البيعَ والمبايعةَ مأخوذانِ من مدِّ الباع؛ لأنَّ المتبايعَينِ للسلعةِ كُلُّ منهما يمدُّ باعه للآخرِ ويعاقدهُ عليها، وكذلك مَن بايعَ الإمامَ ونحوه، فإنه يمدُّ باعه إليه ويعاهدُه ويعاقدُه على ما يبايعُه عليه.

وكان النبي على السراب على السراب عند دخولهم في الإسلام على السرام المنام المنام على السرام المحامة وكان أحيانًا يبايعُهم على ذلك بعد إسلام هم؛ تجديدًا للعهد؛

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۲٦٢٦)، وابن ماجه (۲٦٠٤).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۱۲۰ ، ۱۲۰).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (١/ ٩٩، ٩٥١).

وتذكيرًا بالمقام عليه.

وفي «الصحيحينِ» (١) عن ابن عباس، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ أَتَى النساءَ في يومِ عيد، وتلا عليهنَّ هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ عيد، وتلا عليهنَّ هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا ﴾ الآية [المتحنة:١٢]، وقال: «أنتُنَّ على ذلك؟» فقالت امرأة منهن: نعم.

وحديثُ عبادة المذكورُ هاهنا في البيعة قد سبق أنه يحتملُ أنه كان ليلة العقبةِ الأولَى، فيكونُ بيعةً لهم على الإسلامِ والتزامِ أحكامِه وشرائعِه.

وقد ذكر طائفة من العلماء، منهم: القاضي أيو يعلَى في كتاب «أحكام القرآنِ» من أصحابِنا ـ أن البيعة على الإسلام كانت من خصائص النبي عَلَيْكَ .

واستدلُّوا، بأن الأمرَ بالبيعة في القرآن يخصُّ الرسولَ بالخطاب بها وحده، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا ﴾ [المتحنة:١٢].

البخاري (۲/ ۱۲۱۷)، ومسلم (۳/ ۱۸).



ولما كانَ الامتحانُ وجَّه الخطابَ إلى المؤمنينَ عمومًا، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ ﴾ [المتحنة ١٠٠].

فدلَّ على أنه يعمُّ المؤمنينَ.

وكذُلكَ قولُه تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح: ١٠].

وهذا أمرٌ يختصُّ به الرسولُ ﷺ، لا يشركُه فيه غيرُه.

ولكن قد رُوي عن عثمانً، أنه كان يبايع على الإسلام.

قال الإمامُ أحمدُ: حدثنا مسكينُ بنُ بكيرٍ، قال: ثنا ثابتُ بنُ عـجلانَ، عن سليمٍ أبي عامرٍ (١)، أن وفد الحمراءِ أتوا عثمانَ بنَ عفانَ، يبايعونَه على الإسلام، وعلى من وراءهم، فـبايعهم على أن لا يشركوا بالله شيئًا، وأن يقيمُوا الصلاة، ويؤتُوا الزكاة، ويصومُوا رمضانَ، ويدَعُوا عيدَ المجوسِ، فلما قالُوا، بايعَهم.

خرجه البخاري في «الجهاد»(٢).

وإنما أنكرَ البيعةَ على الموت، لا أصلَ المبايعة.

وقال أبو إسحاقَ الفزاريُّ: قلتُ للأوزاعيِّ: لو أن إمامًا أتاه عدوٌّ كثيرٌ،

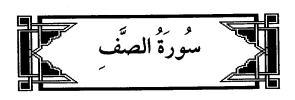
<sup>(</sup>١) كذا، وإنما هو : سليم بن عامر ويكنى: «أبا يحيى».

<sup>(</sup>۲) البخاري (٤/ ٦١)، ومسلم (٦/ ٢٧).

فخافَ على من معه، فقال لأصحابِه: تعالَوْا، نتبايعُ على أن لا نفرَّ، فبايعُوا على ذلك؟ قال: ما أحسنَ هذا. قلتُ: فلو أن قومًا فعلُوا ذلك بينهُم دونَ الإمامِ؟ قال: لو فعلُوا ذلك بينهم شبه العقدَ في غيرِ بيعةِ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (۱/ ۲۱ ـ ۷۹).



# قوله تعالى: ﴿ لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴿ كَبُرَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ مَقْتًا عِندَ اللَّه أَن تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾

لَّا حاسَبَ المَتَّقُون أَنفسَهم خافوا من عاقبة الوعظ والتَّذكيرِ. قال رجلٌ لابن عبّاسٍ: أريدُ أن آمرَ بالمعروف وأنهى عن المنكرِ. فقالَ لهُ: إنْ لم تخشَ أن تفضحكَ هذه الآياتُ الثلاثُ فافعلْ، وإلا فابدأْ بنفسكَ، ثم تلا: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٤]، وقوله تعالى: ﴿ لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ والصف: ٢، ٣]، وقوله حكايةً عن شُعيبٍ عليه السلام: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ ﴾ [هود: ٨٨].

قال النَّخعيُّ: كانُوا يكرهُونَ القصص؛ لهذه الآياتِ الشلاثِ. قيل لمورِّق العجلي: ألا تعظُ أصحابَك؟ قال: أكرهُ أن أقولَ ما لا أَفعل.

تقدَّمَ بعضُ التابعينَ ليصلِّي بالنَّاسِ إمامًا، فالتفتَ إلى المأمُومين يُعدِّلُ الصُّفوفَ، وقال: اسْتَوُوا، فُغشِيَ عليه، فستُلَ عن سَببِ ذلكَ، فقالَ: لَّا قلتُ لهُم: استقيمُوا، فكَّرتُ في نفسِي، فقلتُ لهَا: فأنتِ، هل استقمتِ مع اللَّهِ طرفةَ عينِ؟

مَا كُلُّ مَنْ وَصَفَ الدَّواء يستعملُه ولا كُلُّ مَنْ وَصَفَ التُّقَى ذو تُقَى وَتَقَى وَتُقَى وَصَفَ التُّقَى وَصَفَ التُّقَى وَرِيحُ الخَطَايا مِن ثِيابِي تَعْبَبَقُ وَصَفَتُ التَّقَى حَتَّى كَانِّي ذو تُقَى ورِيحُ الخَطَايا مِن ثِيابِي تَعْبَبَقُ

ومع هذا كلُّه فلا بُدُّ للناسِ من الأمرِ بالمعروفِ والنَّهْي عن المنكرِ، والوعظِ

والتذكيرِ، ولو لم يعظِ النَّاسَ إلا مَعْصُومٌ مِنِ الزَّلْلِ، لم يعظْ بعدَ رسولِ اللَّهِ عَلَيْ أَحدٌ لأنَّه لا عصْمَةَ لأحد بعدَهُ.

لئن لم يَعظ العاصينَ مَنْ هُوَ مُذُنبٌ فَمَنْ يَعِظ العَاصِينَ بَعْدَ مُحمَّد وروى ابن أبي الدُّنيا بإسناد فيه ضعف، عن أبي هريرة، عن النَّبي عَلَيْ الله قال: «مُروا بالمعروف وإن لم تعملُوا به كُلِّه، وانَهْوا عن المُنْكرِ وإن لم تنتهوا عنه كُلِّه» (١). وقيل للحسن: إنَّ فلانًا لا يَعِظُ، ويقولُ: أخافُ أنْ أقولَ ما لا أفعلُ؟ فقال الحسن: وأيَّنا يفعلُ ما يقولُ؟! ودَّ الشيطانُ أنَّه قد ظفر بهذا، فلم يأمرُ فقال الحسن: وأيَّنا يفعلُ ما يقولُ؟! ودَّ الشيطانُ أنَّه عن ربيعة: قال سعيدُ بن أحدٌ بمعروف ولم ينه عن مُنْكرٍ. وقال مالك، عن ربيعة: قال سعيدُ بن جُبير: لو كان المرء لا يأمر بالمعروف ولا ينهَى عن المنكرِ حتى لا يكونَ فيه شيءٌ، ما أمرَ أحدٌ بمعروف ولا نَهَى عن مُنْكرٍ. قال مالك في ومَن ذا الذي ليس فيه شيء ؟!

### مَنْ ذَا الَّذِي مَا سَاءَ قَطْ وَمَنْ لَـهُ الْحُسْنَى فَقَطْ

خطب عُمرُ بنُ عبد العزيز - رحمه الله - يومًا، فقال في موعظته: إنّي لأقُولُ هذه المقالَة وما أعلمُ عند أحد من الذُّنوبِ أكثر ممَّا أعلمُ عندي، فأستغفرُ الله وأتوبُ إليه. وكتب إلى بعض نوّابه على بعض الأمصار كتابًا يعظهُ فيه، فقال في آخره: وإنّي لأعظك بهذا، وإنّي لكثير الإسراف على نفسي، غير مُحكم لكثير من أمري، ولو أن المرء لا يعظ أخاه حتى يُحكم نفسهُ إذًا لمتواكل الناسُ الخير، وإذًا لرُفع الأمر بالمعروف والنّهي عن المُنكر، وإذًا لرُفع الأسر بالمعروف والنّهي عن المُنكر، وإذًا لاستُحلّت المَحارم، وقل الواعظون والسّاعون لله بالنّصيدة في

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في «الأوسط»، و«الصغير» كما ذكره الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٢٧٧).

الأرض؛ فإنَّ الشيطان وأعوانَه يَودُّون أن لا يـأمُرَ أحدٌ بمعروف ولا يَنْهَى عن مُنْكَرِ، وإذا أمَرَهُم أحدٌ أو نَهاهُم، عَابُوه بما فيه وبما ليس فيه. كما قيل:

وأُعْلِنَتِ الفواحِشُ في البوادِي وصارَ النَّاسُ أَعْوَانَ المريبِ إِذَا مَا عَبْتُهُمْ عَابُوا مَ قَالِي لِما في القَوْمِ مِن تلكَ العُيوبِ وَوَدُّوا لو كَفَفنا فاسْتَويْنا فصارَ النَّاسُ كالشيءِ المشوب وكنَّا نَسْتَطِبُ إِذَا مَرِضْنَا فصارَ هلاكنا بيدِ الطَّبِيبِ (١)

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنْ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدَقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾

عيسى آخِرُ أنبياء بني إسرائيلَ، وقد قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُم مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا برَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ [الصف:٦].

وقد كان المسيحُ - عليه السَّلامُ - يحضُّ على اتباعه، ويقولُ: إنَّه يُبعَثُ بِالسَّيف، فلا يمنعنَّكُم ذلك منه. ورُوي عنه أنَّه قالَ: سوف أذهبُ أنا ويأتِي الذي بعدي لا يَتَحمَّدُكم بدعْواهُ، ولكنْ يَسُلُّ السَّيفَ فتدخلُونَه طَوْعًا وكُرْهًا. وفي «المسند»(٢) عن أبي الدَّرْدَاء وَلَيْكُ، عن النَّبيِّ عَيَالِيْرٌ، أنَّ اللَّهَ عَزَّ وجَلَّ أوْحَى إلى عِيسى عليه السَّلامُ: «إنِّي باعث بعدك أُمَّة، إن أصابهم ما يُحبُّونَ حَمِدُوا

<sup>(</sup>١) «اللطائف» (٤٥ \_ ٥٧).

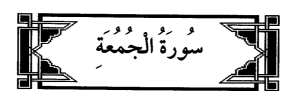
 $<sup>.(20 \</sup>cdot /7)(Y)$ 

وشكرُوا، وإنْ أصابهُم ما يكرهُونَ، احتسبُوا وصبرُوا، ولا حِلمَ ولا عِلمَ. قال: يا ربّ! كيفَ هذا ولا حِلمَ ولا عِلم؟ قال: أُعْطيهم من حِلْمي وعلمي».

قال ابنُ إسحاق: حدَّثني بعضُ أَهْلِ العلْمِ أَنَّ عيسَى ابنَ مريمَ عليه السَّلام - قال: إنَّ أحبَّ الأُممِ إلى اللَّه عزَّ وجلَّ لأُمَّةُ أحمدَ. قيلَ له: وما فضلُهم الذي تذكرُ؟ قال: لم تُذِلَّل «لا إلهَ إلا اللَّه» على ألسُنِ أُمَّةٍ مِنَ الأُمَمِ تذليلَها على ألسنتهم (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (۱۷۰ ـ ۱۷۱).



قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَّيِّينَ رَسُولاً مَّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبين ﴿ كَيْهِمْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ كَانُوا مِنْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ كَانُوا مِنْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ كَانُوا مَنْ مَنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ كَانُوا مَنْ مَنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ ذَلِكَ فَضْلُ اللّه يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبِينٍ ﴾ [آل عمران:١٦٤]، وقال سبحانه: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَيِّينَ رَسُولاً مَنْهُمْ يَتْلُو عَمَلالُ مَبِينٍ ﴾ [عالَة ويُزكِيهِمْ ويُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ عَنْهُمْ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ وَاللَّهُ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلُ الْعَظِيمِ ﴾ [الجمعة: ٢-٤].

ومعلومٌ أنَّه لم يُبعث في مكَّة رسولٌ منهم بهذه الصفة غيرُ محمَّد عَلَيْهُ، وهو مِن ولد إسماعيلَ، كما أنَّ أنبياء بني إسرائيلَ مِن ولد إسحاق. وذكر اللَّهُ تعالى أنَّه مَنَّ على المؤمنينَ بهذه الرِّسالة، فليسَ للّه نعمةٌ أعظم من إرسال محمد عَلَيْهُ يهدي إلى الحقّ وإلى صراط مستقيم.

وقوله: ﴿ فِي الْأُمِيِّنَ ﴾ والمرادُ بهم العَرَبُ وتنبيهٌ لهم على قدرِ هذه النَّعمةِ وعظمها، حيثُ كانوا أميِّينَ لا كتابَ لهم، وليسَ عندَهم شيء من آثارِ

النُّبوَّاتِ، كما كان عند أهلِ الكتابِ، فمنَّ اللَّه عليهم بهذا الرسولِ وبهذا الكتاب، حمي صاروا أفضل الأمم وأعلمهم، وعرفُوا ضلالة منْ ضلَّ من الأمم قبلَهم. وفي كونه منهم فائدتان:

إحداهما: أنَّ هذا الرَّسولَ كان أيضًا أُميًّا كأمَّتهِ المبعوثِ إليهم، لم يقرأ كتابًا قطُّ، ولم يخُطهُ بيمينه، كما قالَ اللَّه تعالى: ﴿ مَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كَتَابٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ ﴾ الآيات [العنكبوت: ٤٨]، ولا خرج عن ديارِ قومه فأقام عند غيرهم حتَّى تعلَّم منهم شيئًا، بل لم يزل أُميًّا بين أمَّة أُميَّة، لا يكتُبُ ولا يقرأ حتى كمَّلَ الأربعينَ من عُمره، ثمَّ جاء بعد ذلك بهذا الكتابِ المبين، وهذه الشريعة الباهرة، وهذا الدِّينِ القيمِّم، الذي اعترف حُدَّاقُ أهل الأرض ونظًارهُم أنَّه لم يقرع العالم ناموس أعظمُ منه. وفي هذا بُرهان ظاهر على صدقه.

والفائدة الثانية: التنبيهُ على أنَّ المبعوثَ فيهم ـ وهم الأمَيُّون خُصوصًا أهل مكَّةَ ـ يعرفُونَ نسبهُ، وشرفهُ، وصدقهُ، وأمانتهُ، وعفَّتهُ، وأنَّه نشأ بينهُم معروفًا بذلك كلِّه، وأنَّه لم يكذب قطُّ؛ فكيف كان يدعُ الكذبَ على النَّاسِ ثم يفترِي الكذبَ على اللَّه عـزَّ وجلَّ، وهذا هو الباطلُ، ولذلك سألَ هرقلُ عن هذه الأوصاف، واستدلَّ بها على صدقه فيما ادَّعاهُ من النَّبُوةِ والرِّسالة.

وقوله: ﴿ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ ﴾ [الجمعة: ٢]، يعني: يتلُو عليهم ما أنزلَ اللَّهُ عليه من آياته المتلُوة، وهو القرآنُ، وهو أعظمُ الكتب السَّماويَّة، وقد تضمَّنَ من العلوم والحكم، والمواعظ، والقصص، والترغيب والترهيب، وذكر أخبار من سبق، وأخبار ما يأتي من البعث والنُّشور والجنَّة والنَّار، ما لم يشتمل عليه كتاب غيرهُ، حتَّى قال بعض العلماء: لو أنَّ هذا الكتاب وجد مكتوبًا في

مُصحَف في فلاة من الأرض، ولم يُعلم من وضعه هناك، لشهدت العقولُ السَّليمة أنَّه منزلٌ مِن عند اللَّه، وأنَّ البشر لا قدرة لهم على تأليف ذلك، فكيف إذا جاء على يدي أصدق الخلق وأبرهم وأتقاهم، وقال: إنَّه كلام اللَّه، وتحدَّى الخلق كلَّهم أن يأتوا بسُورة من مثله، فعجزُوا. فكيف يبقى مع هذا شكُّ فيه؟ ولهذا قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَبْبَ فيه ﴾ [البقرة:٢].

وقال تعالى: ﴿أَو لَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾ [المحبوت:٥٠]. فلو لم يكن لمحمد ﷺ من المعجزات الدالة على صدقه غير هذا الكتاب لكفاه، فكيف وله من المعجزات الأرضية والسماوية ما لا يُحصَى. وقوله: ﴿ يُزكّيهِمْ ﴾ [الجمعة:٢]: يعني أنَّه يُزكّي قلوبَهم ويطهرها من أدناس الشرك والفُجور والضّلال؛ فإنَّ النفوس تزكو إذا طهرت من ذلك كلّه، ومن زكت نفسه فقد أفلح، كما قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكّاهَا ﴾ [الشمس:٩]، وقال: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكّاهَا ﴾ [الشمس:٩]، وقال: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزكّيٰ ﴾ [الاعلى:١٤].

وقوله: ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ ، يعني بالكتاب القرآن والمرادُ: ويعلِّمُهُم تلاوة الفاظهِ. ويعني بالحكمة فهم معاني القرآن والعمل بما فيه. فالحكمة هي فهم القرآن والعمل به ، فلا يُكْتفى بتلاوة الفاظ الكتاب حتَّى فالحكمة هي فهم القرآن والعمل به ، فلا يُكْتفى بتلاوة الفاظ الكتاب حتَّى يُعلم معناهُ ويُعمل بمقتضاه ، فمن جُمع له ذلك كلَّه فقد أُوتِي الحكمة . قال يعلم معناه ويُعمل بمقتضاه ، فمن جُمع له ذلك كلَّه فقد أُوتِي خيرًا كثيرًا ﴾ تعالى: ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَة فَمَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَة فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢١٩].

قال الفضيلُ: العلماءُ كثيرٌ، والحكماءُ قليلٌ. وقال: الحكماءُ ورثةُ الأنبياءِ. فالحكمـةُ هي العلمُ النافعُ الذي يتبعُه الـعملُ الصالحُ. وهي نـورٌ يقذفُ في

القلبِ يُفهمُ بها معنى العلم المنزَّلِ من السَّماءِ، ويحُضُّ على اتِّباعِه والعملِ به. ومَن قال: الحكمةُ السنةُ، فقولُه حقُّ؛ لأنَّ السنةَ تفسِّرُ القرآنَ وتبينُ معانيه وتحُضُّ على اتباعِهِ والعملِ به؛ فالحكيمُ هو العمالم المستنبطُ لدقائقِ العلمِ المنتفع بعلمهِ بالعمل به. ولأبي العتاهية:

وكَيْفَ تُحِبُّ أَنْ تُدْعَى حَكِيمًا وأَنْتَ لِكُلِّ مِا تَهْوَى رَكُوبَ وَتَضْحَكُ وَائِبًا ظَهْرًا لِبَطْنٍ وتَذْكُرُ مَا عَمِلْتَ فَلا تَتُوبُ

وقوله: ﴿إِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مَّبِينٍ ﴾، إشارة إلى ما كان النَّاسُ عليه قبلَ إنزالِ هذا الكتابِ من السضلالِ، فإنَّ اللَّه تعالى نظرَ حينئذ إلى أهلِ الأرضِ، فمقتهُم، عربهُم وعجمهُم، إلا بقايا مِن أهلِ الكتابِ تمسَّكُوا بدينهِم الذي لم يُبدَّلُ ولم يُغيرْ، وكانوا قليلاً جدًّا.

فأمًّا عامَّةُ أهل الكتابِ فكانوا قد بدَّلُوا كُتُبَهُم وغيرُوها وحرفُوها، وأدخلُوا في دينهم ما ليسَ منه فضلُّوا وأضلُّوا. وأمَّا غيرُ أهلِ الكتابِ فكانُوا على ضلال مبين؛ فالأميُّون أهلُ شرك يعبدُونَ الأوثانَ، والمجوسُ يعبدُونَ النيرانَ ويقولُون بإلهين اثنين، وكذلك غيرهُم مِن أهلِ الأرض؛ منهم مَن كان يعبدُ النَّجوم، ومنهم مَن كان يعبدُ السَّمس أو القمر، فهدى اللَّه المؤمنينَ بإرسال محمَّد ﷺ إلى ما جاءً به مِنَ الهدى ودينِ الحقِّ؛ وأظهرَ اللَّهُ دينهُ حتى بلغَ مشارقَ الأرضِ ومغاربَها، فظهرت فيها كلمةُ التَّوحيد والعَمل بالعدْل بعد أن كانت الأرضُ كلُّها ممتلئةً من ظُلمة الشَّركِ والظُّلم. فالأميُّون هم العرب، والآخرون الذين لم يلحقُوا بهم هم أهلُ فارسَ والرُّوم، فكانت أهلُ فارسَ مجوسًا، والرُّوم، فكانت أهلُ فارسَ مجوسًا، والرُّوم نصارى، فهدى اللَّهُ تعالى جميعَ هؤلاء برسالة محمَّد عَلَيْ

وقد رئي الإمام أحمد بعد موته في المنام، فسئل عن حاله، فقال: لولا هذا النبي لكنا مجوسا، وهو كما قال، فإنا أهل العراق لولا رسالة محمد على لكانوا مجوسا، وأهل الشام ومصر والروم لولا رسالة محمد على لكانوا نصارى، وأهل جزيرة العرب لولا رسالة محمد لكانوا مشركين عباد أوثان. ولكن رحم الله عباده بإرسال محمد على فانق دَهُم من الضالال، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَ رَحْمَةً لَلْعَالَمِينَ ﴾ [الانباء:١٠٧]، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ وَلَكَ فَضْلُ الله يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّه دُو الْفَضْلُ الْعَظِيم ﴾ [الجمعة:٤]، فمن حصل له نصيب من دين الإسلام فقد حصل له الفضل العظيم وسؤاله دوامها والشّبات عليها الله، فما أحوجه إلى القيام بشكر هذه النعمة وسؤاله دوامها والشّبات عليها إلى المات، والموت عليها، فبذلك تتم النعمة وسؤاله دوامها والشّبات عليها إلى المات، والموت عليها، فبذلك تتم النعمة ألله المات، والموت عليها، فبذلك تتم النعمة ألله المات، والموت عليها، فبذلك تتم النعمة أله المات والموت عليها، فبذلك تتم النعمة أله المات والموت عليها أله المات والموت عليها، فبذلك الله الموت عليها أله المات والموت عليها، فبذلك الموت عليها أله الموت عليها أله الموت عليها أله الموت الموت عليها أله الموت الموت عليها أله الموت الموت الموت الموت الموت الموت الموت المؤلة المؤلة الموت المؤلة المؤلة

فإبراهيم - عليه السلام - هو إمام الحنفاء، المأمور محمّد ومن قبله من الأنبياء - عليهم السلام - بالاقتداء به، وهو الذي جعله اللّه للنّاس إمامًا، وقد دعا هو وابنه إسماعيل - عليه السّلام - بأن يبعث اللّه في أهل مكّة رسولا منهم موصوفًا بهذه الأوصاف، فاستجاب اللّه لهما وجعل هذا النّبي المبعوث فيهم من ولد إسماعيل بن إبراهيم كما دعيا بذلك، وهو النّبي الذي أظهر دين إبراهيم الحنيف بعد اضمحلاله وخفائه على أهل الأرض فلهذا كان أولى النّاس بإبراهيم ما قال تعالى: ﴿إِنَّ أُولَى النّاس بإبراهيم للّذين اتّبعوه وهذا النّبي والذين آمنوا ﴾ [آل عمران: ١٨].

وقال عَيْكِيَّةِ: «إنَّ لكلِّ نبيٍّ وليًّا مِن النَّبيينَ وإنَّ وليي إبراهيم»(١) ، ثم تلا هذه الآية.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٩٩٥)، وأحمد في «المسند» (١/١٠)،والحاكم في «المستدرك» (٢/٢٩٢).

وكان ﷺ أشبه ولد إبراهيم به صُورةً ومعنًى، حتى أنَّه أشبهه في خُلَّةِ اللَّهِ تعالى، فقال: «إنَّ اللَّه اتَّخذني خليلاً كما اتَّخذَ إبراهيمَ خليلاً»(١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

[قال البخاري] (٢): قَوْل اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ الآية [الجمعة:٩] .

صلاةُ الجمعةِ فريضةٌ من فرائض الأعيانِ على الرجالِ دونَ النساءِ، بشرائطَ أُخَرَ، هذا قولُ جمهورِ العلماءِ، ومنهم من حكاه إجماعًا كابنِ المنذرِ.

وشـنَّ من زعمَ أنها فـرضُ كفـاية من الشـافعـيةِ، وحكاهُ بعـضُهم قـولاً للشافعيِّ، وأنكر ذلك عـامةُ أصحابه حتى قـال طائفةٌ منهم: لا تحلُّ حكايتُه عنه.

وحكاية الخطابي "" لذلك عن أكثر العلماء وهم منه، ولعله اشتبه عليه الجمعة بالعيد.

وحكي عن بعضِ المتقدمينَ: أن الجمعةَ سنةٌ.

وقد روى ابنُ وهبٍ، عن مالكٍ، أن الجمعةَ سنةٌ.

وحملَها ابنُ عبدِ البرِّ على أهل القـرى المختلَفِ في وجوب الجمعةِ عليهمْ

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (۱٦٤ \_ ۱۷۰).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢/٢).

<sup>(</sup>٣) في «معالم السنن» (١/ ٢٤٤ ـ هامش أبي داود» .



خاصةً، دون أهلِ الأمصارِ.

ونقلَ حنبلٌ، عن أحمدً، أنه قال: الصلاةُ \_ يعني: صلاةَ الجمعةِ \_ فريضةٌ، والسعيُ إليها تطوعٌ، سنةٌ مؤكدةٌ.

وهذا إنما هو توقف عن إطلاق الفرض على إتيان الجمعة، وأما الصلاة نفسها، فقد صرَّح بأنها فريضة ، وهذا يدلُّ على أن ما هو وسيلة إلى الفريضة ولا تتمُّ إلا به لا يطلق عليه اسم الفريضة؛ لأنه وإنْ كان مأموراً به فليس مقصوداً لنفسه، بل لغيره.

وتأوَّل القاضِي أبو يعلَى كلامَ أحمدَ بما لا يصحُّ.

وقد دلَّ على فرضيتها: قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الجمعة: ٩].

والمرادُ بالسعي: شدةُ الاهتمامِ بإتيانِها والمبادرةُ إليها، فهو من سعي القلوب، لا من سعي الأبدان، كذا قال الحسنُ وغيرُه، وسيأتي بسطُ ذلك فيما بعدُ \_ إن شاء اللَّهُ سبحانه وتعالى.

وفي "صحيح مسلم" (١) عن عبد الله بن عمر وأبي هريرة، أنهما سمعا رسول الله عَنْ ودعهم الجمعات، أو رسول الله عَنْ ودعهم الجمعات، أو ليختمن الله على قلوبهم، ثم ليكونُن من الغافلين».

<sup>(</sup>۲) أخسرجه: أحسمد في «المسند» (۳/ ٤٢٤)، وأبو داود (۱۰۵۲)، والتسرمذي (۵۰۰)، والنسسائي (۳/ ۸۸)، وابن ماجه (۱۱۲۵).

أبي الجعد الضَّمريِّ ـ وكانتُ له صحبةٌ ـ، عن النبيِّ ﷺ، قال: «مَن تركَ الجمعةَ تهاونًا ثلاثَ مرات طُبعَ على قلبه».

وقال الترمذيُّ: حــديثٌ حسنٌ. وخرجــهُ ابنُ حبانَ فــي «صحيــحهِ»<sup>(۱)</sup>. ورُوي معناهُ من وجوهِ كثيرةِ.

وفي «صحيح مسلم»<sup>(۲)</sup> عن ابنِ مسعود، أن النَّبي ﷺ هَمَّ أن يحرقَ على مَن يتخلفُ عن الجمعة بيوتَهم. وقد سبقَ ذكرُه.

وخرَّج أبو داود (٣) بإسناد صحيح، عن طارق بن شهاب، عن النبيِّ عَيَالِيَّة، قال َ: «الجمعةُ حقُّ واجبٌ في جماعة، إلا أربعة: عبدٌ مملوك، أو امرأة، أو صبيًّ، أو مريضٌ».

قال أبو داودَ: طارقُ بنُ شهابِ رأى النبيُّ عَيَالِيُّهُ، ولمْ يسمَعْ منه شيئًا.

قال البيهقيُّ: وقد وصلَه بعضُهم عن طارقٍ، عن أبي موسى الأشعرِي، عن النبيِّ عَلَيْكِيُّ، وليس وصلُه بمحفوظ.

وخرج النسائيُّ (٤) من حديث حفصة ، عن النبيِّ عَلَيْلَة ، قالَ: «رواحُ الجمعة واجبٌ على كلِّ محتلم».

وخرَّج ابنُ ماجه (٥) من حديث جابر بن عبد اللَّه، أن النبيَّ ﷺ خطبَهم، فقالَ في خُطبته: «إن اللَّهَ فرضَ عليكمُ الجمعةَ في مقامي هذا، في يومِي هذا، في

<sup>(</sup>۱) ابن حبان (۲۰۸)، (۲۷۸٦).

<sup>.(117/1)(1)</sup> 

<sup>(</sup>۳) «السنن» (۱۰۶۷).

<sup>(</sup>٤) «السنن» (٣/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥) «السنن» (١٠٨١).



شهري هذا، من عامي هذا إلى يوم القيامة، فمن تركها في حياتي أو بعدي، وله إمامٌ عادلٌ أو جائرٌ، استخفافًا بها أو جحودًا لها فلا جمع اللّه شملَه، ولا بارك له في أمره، ألا ولا صلاة له، ولا زكاة له، ولا حج له، ولا صوم له، ولا بركة حتّى يتوب، فمن تاب تاب اللّه عليه».

وفي إسنادِه ضعفٌ واضطرابٌ واختـلافٌ، قد أشرْنا إلى بعضِه فيـما تقدَم في «أبواب الإمامة».

وفيه: دليلٌ على أن الجمعة إنما فُرضتْ بالمدينة؛ لأن جابرًا إنما صحبَ النبيُّ ﷺ وشهدَ خطبتَه بالمدينة، وهذا قولُ جمهور العلماء.

ويدلُّ عليه \_ أيضًا \_: أن سورةَ الجمعةِ مدنيةٌ، وأنه لم يثبتْ أنَّ النبيَّ ﷺ كان يصلِّى الجمعةَ بمكةَ قبلَ هجرته.

ونصَّ الإمامُ أحمدُ على أنَّ أولَ جمعةٍ جُمعَتْ في الإسلامِ هي التي جمعت بالمدينةِ مع مصعبِ بنِ عميرِ.

وكذا قالَ عطاءٌ والأوزاعيُّ وغيرُهما.

وزعم طائفةٌ من الفقهاء: أن الجمعة فرضت بمكة قبلَ الهجرة؛ وأن النبيُّ كان يصلِّها بمكة قبل أن يهاجرَ.

واستدلَّ لذلكَ: بما خرَّجه النسائيُّ في «كتاب الجمعة» من حديث المُعَافَى ابنِ عمرانَ، عن إبراهيمَ بنِ طهمانَ، عن محمد بنِ زياد، عن أبي هريرة، قال: إن أولَ جمعة جُمِّعَتُ مع رسولِ اللَّه عَيْكَ بمكة \_ بجُواثاءَ بالبحرينِ \_ قرية لعبدِ القيسِ.

وقد خرَّجه البخاريُّ \_ كما سيأتي في موضعه(١) \_ من طريق أبي عامر

<sup>(</sup>١) البخاري (٦/٢).

العَقديِّ، عن إبراهيم بن طهمان، عن أبي جمرة ، عن ابنِ عباسٍ ، أن أولَ جمعة جمعة جمعة عيد بعد جمعة في مسجد رسولِ اللَّهِ ﷺ - في مسجدِ عبدِ القيسِ بجُواثى من البحرينِ .

وكذا رواه وكيعٌ، عن إبراهيمَ بن طهمان، ولفظُه: إن أولَ جـمعة جمعتُ في الإسلامِ ـ بعد جمعة جمعتُ في مسجدِ رسولِ اللَّهِ ﷺ بالمدينةِ \_ لَجُمُعَةٌ بجمعتُ بجواثاءَ ـ قرية من قرى البحرينِ.

خرجه أبو داود (<sup>(۱)</sup> .

وكذا رواه ابنُ المباركِ وغيرُه، عن إبراهيمَ بنِ طهمان.

فتبيَّن بذلكَ: أنَّ المعافى وهم في إسنادِ الحديثِ ومتنهِ، والصوابُ: رواية الجماعة، عن إبراهيم بن طهمان.

ومعنى الحديث: أن أولَ مسجد جمع فيه \_ بعدَ مسجد المدينة \_: مسجد جواثاء، وليس معناه: أنَّ الجمعة التي جمعت بجواثاء كانت في الجمعة الثانية من الجمعة التي جمعت بالمدينة، كما قد يُفْهَم من بعض الفاظ الروايات؛ فإن عبد القيس إنما وفد على رسول اللَّه على الله على عام الفتح، كما ذكره ابن سعد (٢)، عن عروة بن الزبير وغيره.

وليس المرادُ به \_ أيضًا \_ أن أولَ جمعة جمعت في الإسلام في مسجد المدينة، فإن أول جمعة جمعت بالمدينة في نقيع الخفضمات، قبل أن يقدم النبي عليه المدينة، وقبل أن يبني مسجده.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۰۶۸).

<sup>(</sup>٢) «الطبقات» (١/ ٢/ ٥٤).

يدلُّ على ذلك: حديثُ كعب بنِ مالك، أنه كان كلَّما سمع أذانَ الجمعةِ استغفرَ لأسعدَ بن زرارة، فسأله ابنه عن ذلك، فقال: كانَ أولَ مَن صلَّى بنا صلاة الجمعةِ قبل مقدم رسولِ اللَّه ﷺ من مكة في نقيع الخضمات، في هَزْم النَّبيت، من حرَّة بني بياضة. قيل له: كم كنتم يومئذ؟ قال: أربعين رجلاً. خرجه الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ وابنُ ماجه \_ مطولًا لله.

وروى أبو إسحاق الفزاريُّ في «كتاب السيّر» له، عن الأوزاعيِّ، عمَّن حدثه، قال: بعث رسولُ اللَّه عَلَيْهِ مصعب بن عمير القرشيَّ إلى المدينة، قبل أن يهاجر النبيُّ عَلَيْهُ، فقال: «اجمع مَنْ بها من المسلمين، ثم انظر اليوم الذي تجمرُ فيه اليهودُ لسبتها، فإذا مال النهارُ عن شطره فقم فيهم، ثم تزلَّفوا إلى اللَّه بركعتين».

قال: وقالَ الزهريُّ: فجمع بهم مصعبُ بنُ عميرٍ في دارٍ من دُورِ الأنصارِ، فجمع بهم وهُم بضعةَ عشرَ.

قال الأوزاعيُّ: وهو أولُ من جمعَ بالناس.

وقد خرج الدارقطني ألم أظنه في «أفراده» من رواية أحمد بن محمد بن غالب الباهلي أن المعيرة بن عبد الله أبو زيد المدني أن ثنا المعيرة بن عبد الرحمن: ثنا مالك ، عن الزهري ، عن عبيد الله بن عبد الله ، عن ابن عبد الرحمن: ثنا مالك ، عن الله والله والله عن الله والله عن الله عبد الله والله والله

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۱۰٦۹)، وابن مــاجه (۱۰۸۲)، وابن خزيمــة (۱۷۲٤)، والبيهــقي (۳/۱۷٦)، ولم أجده في «المسند».

قال: فهو أول من جمَّع مصعب بن عمير، حتى قدم رسولُ اللَّهِ ﷺ المدينة، فجمَّع عند الزوال من الظهر، وأظهرَ ذلكَ.

وهذا إسنادٌ موضوعٌ، والباهليُّ هو: غلامُ خليلٍ، كذابٌ مشهورٌ بالكذبِ، وإنما هذا أصله من مراسيلِ الزهريِّ(١)، وفي هذا السياق ألفاظٌ منكرةٌ.

وخرج البيهقي (٢) من رواية يونسَ، عن الزهريِّ، قال: بلغَنا أنَّ أولَ ما جُمِّعتِ الجمعةُ بالمدينةِ قبلَ أن يقدمَها رسولُ اللَّهِ ﷺ، فجمَّع بالمسلمينَ مصعبُ بنُ عمير (٣).

وروى عبد الرزاق في «كتابه» (٤) عن معمر، عن الزهريّ، قال: بعث رسول اللّه عَلَيْ مصعب بن عمير إلى أهل المدينة ليقرئهم القرآن، فاستأذن رسول اللّه عَلَيْ أنْ يجمّع بهم، فأذن له رسول اللّه عَلَيْ ، وليس يومئذ بأمير، ولكنه انطلق يعلّم أهل المدينة.

وذكر عبدُ الرزاقِ، عن ابنِ جريجٍ، قال: قلتُ لعطاء: مَن أولُ من جمَّعَ قال: رجلٌ من بني عبدِ الدارِ \_ زعموا \_، قلتُ: أفبأمَّر النبيِّ ﷺ؟ قال: فَمَهُ؟!

وخرَّجه الأثرمُ من رواية ابنِ عيمينَةَ، عن ابنِ جريج، وعندَه. قال: نعمْ، فمه؟! قال ابن عيينةَ: سمعتُ مَن يقولُ: هو مصعبُ بنُ عميرٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في «المراسيل» (٥٣).

<sup>(</sup>٢) البيهقى (٣/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) ووصله صالح بن أبي الأخضر، عن الزهري عن أبي بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام، عن ابن مسعود.

أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٦٧/١٧). والصواب: المرسل.

<sup>(</sup>٤) «المصنف» (٣/ ١٦٠).



وكذلك نصَّ الإمامُ أحــمدُ في ـ رواية أبي طالب ـ على أنَّ النبي ﷺ هو أمر مصعبَ بنَ عميرِ أن يجمِّعَ بهمْ بالمدينةِ.

ونصَّ أحمدُ \_ أيضًا \_ على أنَّ أولَ جمعةٍ جمِّعتْ في الإسلامِ هي الجمعة التي جمعتْ بالمدينةِ مع مصعبِ بنِ عميرِ.

وقد تقدُّم مثلُه عن عطاءِ والأوزاعيِّ.

فتبينَ بهذا: أنَّ النبيَّ ﷺ أمرَ بإقامةِ الجمعةِ بالمدينةِ، ولم يُقمُّها بمكةَ، وهذا يدلُّ على أنه كان قد فُرِضَت عليه الجمعةُ بمكةَ.

وممَّن قالَ: إن الجمعة فُرضَت بمكة قبلَ الهجرة: أبو حامد الإسفرايينيُّ من الشافعية، والقاضي أبو يعلَى في «خلافه الكبير» من أصحابنا، وابنُ عقيلِ في «عمد الأدلةِ»، وكذلك ذكره طائفةٌ من المالكيةِ، منهم: السهيليُّ وغيرُه.

وأما كونُه لم يفعله بمكة، فيُحمَل أنه إنما أُمرَ بها أنْ يقيمَها في دارِ الهجرة، لا في دارِ الحرب، وكانت مكة أذ ذاك دار حرب، ولم يكن المسلمون يتمكّنون فيها من إظهار دينهم، وكانُوا خائفين على أنفسهم؛ ولذلك هاجرُوا منها إلى المدينة، والجمعة تسقط بأعذار كثيرة منها الخوف على النفس والمال.

وقد أشار بعضُ المتأخرينَ من الشافعية إلى معنًى آخرَ في الامتناع من إقامتِها بمكة، وهو: أن الجمعة إنما يُقصدُ بإقامتِها إظهارُ شعارِ الإسلامِ، وهذا إنما يُتمكنُ منه في دارِ الإسلامِ.

ولهذا لا تقامُ الجمعةُ في السجنِ، وإن كان فيه أربعونَ، ولا يعلمُ في ذلك خلافٌ بينَ العلماءِ، وممَّن قالَه: الحسنُ، وابنُ سيرينَ، والنخَعيُّ، والثوريُّ،

ومالكٌ، وأحمدُ، وإسحاقُ وغيرُهم.

وعلى قياسِ هذا: لو كانَ الأسارى في بلدِ المشركينَ مجتمعينَ في مكان واحد؛ فإنهم لا يصلُّون فيه جمعةً، كالمسجونينَ في دارِ الإسلامِ وأولَى؛ لا سيما وأبو حنيفة وأصحابه يرونَ أن الإقامة في دارِ الحرب \_ وإن طالتْ \_ حكمها حكم السفر، فتقصر فيها الصلاة أبدًا، ولو أقام المسلم باختياره، فكيف إذا كانَ أسيرًا مقهورًا؟

وهذا على قول من يرى اشتراط إذن الإمام لإقامة الجمعة أظهر ، فأمّا على قول من لا يشترط إذن الإمام ، فقد قال الإمام أحمد في الأمراء إذا أخّروا الصلاة يوم الجمعة : فيصلّمها لوقتها ويصليها مع الإمام ، فحمله القاضي أبو يعلى في «خلافه» على أنهم يصلونها جمعة لوقتها.

وهذا بعيدٌ جدًا، وإنما مرادهُ: أنهم يصلون الظهرَ لوقتِها، ثم يشهدونَ الجمعة مع الأمراء.

وكذلك كانَ السلفُ الصالحُ يفعلونَ عند تأخيرِ بني أميةَ للجمعةِ عن وقتِها، ومنهم من كانَ يومئُ بالصلاةِ وهو جالسٌ في المسجدِ قبلَ خروج الوقتِ، ولم يكن أحدٌ منهم يصلِّي الجمعةَ لوقتِها، وفي ذلك مفاسدُ كثيرةٌ تسقطُ الجمعةُ بخشية بعضها.

وفي «تهذيب المدونة» (١) للمالكية: وإذا أتى من تأخير الأئمة ما يُسْتنكرُ جمَّعَ الناسُ لأنفسِهم إن قدرُوا، وإلا صلَّوا ظهرًا، وتنفلُوا بصلاتِهم معَهم.

قال: ومَن لا تجبُ عَليه الجمعةُ مثلُ المرضَى والمسافرينَ وأهلِ السجنِ

<sup>(</sup>١) انظر: «المدونة» (١/ ٦٨).

فجائزٌ أن يجمِّعُوا.

وأراد بالتجميع هنا: صلاة َ الظهر جماعة، لا صلاة الجمعة؛ فإنه قال قبله: وإذا فاتت الجمعة من تجب عليهم فلا يجمّعوا.

والفرقُ بين صلاةِ الظهرِ جماعـةً يومَ الجمعةِ، ممَّن تجبُ عليه وممَّن لا تجبُ عليه: أن من تجبُ عليه يُتَّهمُ في تركِها، بخلاف من لا تجبُ عليه فإن عذرَهُ ظاهرٌ.

وقد رُويَ عن ابنِ سيرينَ، أن تجميعَ الأنصارِ بالمدينةِ إنما كان عنْ رأيهم، من غيرِ أمرِ النبيِّ ﷺ بالكليَّةِ، وأن ذلكَ كان قبلَ فرضِ الجمعةِ.

قال عبدُ اللَّهِ ابنُ الإمامِ أحمدَ في «مسائله»: ثنا أبي: ثنا إسماعيلُ - هو: ابنُ عليَّة \_: ثَنَا أيوبُ، عنْ محمدِ بنِ سيرينَ، قال: نُبِّتُ أَنَّ الأنصارَ قبلَ قدومِ رسولِ اللَّهِ عَلَيْهِم المدينةَ قالوا: لو نظرنا يومًا فاجتمعنا فيه، فذكرنا هذا الأمرَ الذي أنعمَ اللَّهُ علينا به، فقالُوا: يوم السبت، ثمَّ قالوا: لا نجامعُ اليهودَ في يومهم. قالوا: يوم الأحد، قالوا: لا نجامعُ النصارَى في يومهم. اليهودَ في يومهم. قالوا: وكانُوا يسمُّون يوم الجمعة: يوم العروبة، قالوا: فيوم العروبة، فاجتمعوا في بيتِ أبي أمامة أسعد بن زرارة، فذبحت لهم شاةٌ، فكفتْهُمْ.

وروى عبدُ الرزاق في «كتابِه» (۱) عن معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، قال: جمَّع أهلُ المدينة قبل أن يقدم رسولُ اللَّه ﷺ، وقبلَ أن تنزلَ الجمعة، وهم الذين سمَّوُها الجمعة، فقالت الأنصارُ: لليهود يومٌ يجتمعونَ فيه كلَّ ستة (٢) أيام، وللنصارَى ـ أيضًا ـ مثلُ ذلك، فهلُمَّ فلنجعلْ يومًا نجتمعُ فيه،

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۳/ ۱۵۹).

<sup>(</sup>٢) في «المصنف»: «سبعة»، وكذا هو في «الفتح» لابن حجر (٢/ ٣٥،٥) نقلاً عن «المصنف».

ونذكرُ اللَّهَ عزَّ وجلَّ، ونصلِّي ونشكرهُ - أو كما قالوا -، فقالوا: يومُ السبتِ لليهود، ويومُ الأحدِ للنصارَى، فاجعلُوا يومَ العروبة، وكانوا يسمُّون يوم الجمعة: يومَ العروبة، فاجتمعُوا إلى أسعدَ بنِ زرارة، فصلَّى بهم وذكَّرَهم، فسمَّوه: يومَ الجمعة حينَ اجتمعُوا إليه، فذبحَ أسعدُ بنُ زرارة لهم شاةً، فتعدَّوْا وتعشَّوْا من شاة واحدة ليلتَهم (۱) ، فأنزلَ اللَّهُ بعدَ ذلك: ﴿إِذَا نُودِيَ للصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلَىٰ ذَكْرِ اللَّه ﴾ [الجمعة: ٩].

فوقع في كلام الإمام أحمد: أن هذه هي الجمعة التي جمعها مصعب بن عمير، وهي التي ذكرها كعب بن مالك في حديثه، أنهم كانوا أربعين رجلاً. وفي هذا نظر".

ويحتملُ أن يكونَ هذا الاجتماعُ منَ الأنصارِ كانَ باجتهادهم قبلَ قدومِ مصعب إليهم، ثم لمّا قدمَ مصعبُ عليهم جمّع بهم بأمرِ النبيِّ عَلَيْه، وكانَ الإسلامُ حينتُ فد ظهرَ وفَشَا، وكان يمكنُ إقامةُ شعارِ الإسلامِ في المدينة، وأما اجتماعُ الأنصارِ قبلَ ذلكَ، فكانَ في بيت أسعدَ بن زرارةَ قبل ظهور الإسلامِ بالمدينةِ وفشوه، وكانَ باجتهادٍ منهم، لا بأمرِ النبيِّ عَلَيْهُ. واللّهُ سبحانه وتعالى أعلم (٢).

### \* \* \*

[قال البخاري] (٣): بابٌ مِنْ أَيْنَ تُؤتَى الجُمُعةُ ، وعلَى مَنْ تَجِبُ ؟ لقول اللّه عنزَ وجلّ : ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُواْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللّه ﴾ [الجمعة: ٩].

<sup>(</sup>۱) في «المصنف»: «لقلتهم». (۲) «الفتح» (٥/ ٣٢٥ \_ ٣٣٤). (٣) البخاري (٧/٧ \_ ٨).



وقالَ عطاءٌ: إذَا كُنتَ فِي قَرية جامعة، فنُودِيَ بالصَّلاةِ مِن يومِ الجـمُعةِ، فحقً عليكَ أن تشهدَهَا، سمعتَ النِّداء أوَّ لمْ تسمعهُ.

وكانَ أنسُ بنُ مالك فِي قصرهِ، أحيانًا يُجمِّعُ، وأحيانًا لا يُجمِّعُ، وهُو بالزَّاويةِ على فرسخينِ.

تضمن هذا الذي ذكره مسألتين:

إحداهُما: أنَّ مَن هو في قرية تقامُ فيها الجمعةُ، فإنه إذا نودي فيها بالصلاة للجمعة وجب عليه السعي الى الجمعة، وشهودُها، سواء سمع النداء أو لم يسمعه وقد حكاه عن عطاء.

وهذا الذي في القرية، إن كان من أهلها المستوطنين بها، فلا خلاف في لزوم السعي إلى الجمعة له، وسواءٌ سمع النداء أو لم يسمع، وقد نص على ذلك الشافعي وأحمد، ونقل بعضهم الاتفاق عليه.

وإن كانَ من غيرِ أهلِها، فإن كانَ مسافرًا يباحُ له القصرُ، فأكثرُ العلماء على أنه لا يلزمه الجمعةُ مع أهلِ القريةِ، وقد ذكرنَا فيما تقدّم أن المسافر لا جمعة عليه.

وَحُكيَ عن الزهريِّ والنخعيِّ، أنه يلزمه تبعًا لأهلِ القريةِ.

ورُوي عن عطاءِ \_ أيضًا \_، أنه يلزمُه.

وكذا قال الأوزاعيُّ: إنْ أدركه الأذانُ قبلَ أن يرتحلَ فليجبْ.

وإن كانَ المسافرُ قـد نوى إقامةً بالقريةِ تمنعُه من قصـرِ الصلاةِ، فهلْ يلزمُه الجمعة؟ فيه وجهانِ لأصحابنا.

وأوجبَ عليه الجمعةَ في هذه الحالِ: مالكٌ وأبو حنيفةً، و لم يوجبُها عليه

الشافعيُّ وأصحابُه.

المسألةُ الثانيةُ: إنَّ مَن كان خارجَ القريةِ أو المصرِ الذي تقامُ فيه الجمعةُ، هل تلزمُه الجمعةُ مع أهلِ القريةِ أو المصرِ، أم لا؟ هذا مما اختلَف فيه العلماءُ:

فقالت طائفة : لا تلزم من كان خارج المصر أو القرية الجمعة مع أهله بحال، إذا كان بينهم وبين المصر فرجة ، ولو كانوا من ربض (١) المصر.

وهذا قولُ الشوريِّ وأبي حنيفةً وأصحابهِ، إلحاقًا لهم بأهلِ القرَى؛ فإنَّ الجمعة لا تقامُ عندَهم في القرَى.

وقال أكثرُ أهلِ العلمِ: تلزمُهم الجمعةُ مع أهلِ المصرِ أو القريةِ، مع القربِ دونَ البعد.

ثم اختلفُوا في حدٍّ ذلك:

فقالت طائفة : المعتبر : إمكان سماع النداء، فمن كان من موضع الجمعة بحيث يمكنه سماع النداء لزمه، وإلا فلا. هذا قول الشافعي وأحمد وإسحاق.

واستدلُّوا: بظاهرِ قولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّه ﴾ [الجمعة: ٩].

ورُوي عن عبـدِ اللَّهِ بنِ عَمرو بنِ العاصِ وسـعيدِ بنِ المسيبِ وعَـمرِو بن شعيب (٢) .

ورُويَ عن أبي أمامةَ الباهليِّ \_ معناه.

<sup>(</sup>١) أي: مِن جماعتهم.

<sup>(</sup>٢) «المصنفُ» لعبد الرُّزاق (٣/ ١٦٢ \_ ١٦٣).

وخرجَ أبو داود (١) من حديث عـبد اللَّه بنِ عَمـرِو بنِ العاصِ، عنِ النبيِّ : «الجمعةُ علَى مَن سمعَ النداء» ورُويَ موقوفًا، وهو أشبهُ.

وروَى إسماعيلُ، عن عبد العزيز بن عبد الله، عن محمد بن عمرو بن عطاء، عن عبد الله بن كعب بن مالك، عن أبيه ـ يرفعه ـ، قال: «لينتهين أقوامٌ يسمعون النداء يوم الجمعة، ثم لا يشهد ونها، أو ليطبعن الله على قلوبهم، وليكونن من الغافلين، أو ليكونن من أهل النار (٢) . عبد العزيز هذا، شامي تكلّموا فيه.

وقالت طائفة : تجبُ الجمعة على مَن بينَه وبينَ الجمعة فرسخ ، وهو ثلاثة أميال، وهو قول أبنِ المسيبِ والليثِ ومالك ومحمدِ بنِ الحسنِ، وهو رواية عن أحمد.

ومِن أصحابِنا مَن قالَ: لا فرقَ بينَ هذا القولِ والذي قبلَه؛ لأن الفرسخ هو منتهى ما يسمعُ فيه النداء \_ غالبًا \_؛ فإن أحمد قالَ: الجمعة على من سمع النداء، والنداء يسمعُ من فرسخ، وكذلك رواه جماعة عن مالك، فيكون هذا القول والذي قبلَه واحدًا.

وخرجَ الطبرانيُ (٣) نحوَه من حديثِ ابنِ عمرَ ـ مرفوعًا.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۰۵٦). (۲) أخرجه الطبراني «في الكبير» (۱۹/۱۹).

<sup>(</sup>٣) في «الأوسط» (٣٣٦).

وفي إسنادِه: إبراهيمُ بنُ يزيدَ الخوزيُّ، وهو ضعيفٌ.

وروى معدي بن سليمان، عن ابنِ عجلانَ، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه على رأسِ ميلٍ أو عن النبي ﷺ قال: «ألا هل عسى أحدُكم أن يتخذَ الصُّبة من الغنم على رأس ميلٍ أو ميلين، فيتعذّر عليه الكلأ، فيرتفع، ثم تجيء الجمعة، فلا يجيء ولا يشهدها، وتجيء الجمعة، فلا يشهدها حتى يُطبع على قلبه».

خرجه ابن ماجه (۱) .

وخرجه أبو بكر النجاد وابنُ عبد البر، وفي روايتهما: «ميلين أو ثلاثة».

ومَعْدي هذا، تكلم فيه أبو زرعة وغيره. وقال أبو حاتم: شيخ.

وقالت طائفةٌ: تجبُ الجمعةُ على من بينَهُ وبينَهَا أربعةُ أميالٍ، ورُويَ عن ابن المنكدر والزهريِّ وعكرمةَ وربيعةَ.

ورويَ عن الزهريِّ ـ أيضًا ـ تحديدُه بستةِ أميالِ، وهي فرسخانِ.

وروي عن أبي هريرةً، قالَ: تؤتَّى الجمعةُ من فرسخينِ.

خرجه ابن أبي شيبة <sup>(٢)</sup> بإسناد ضعيف.

وروى عبد الرزاق<sup>(٣)</sup> بإسناد منقطع، عن معاذ، أنه كانَ يقومُ على منبرِه، في قولُ لـقومٍ بينهُم وبينَ دمشقَ أربعُ فراسخٍ وخَـمسُ فراسخٍ: إن الجمعة لزمتْكُم، وأن لا جمعة إلا معنا.

وبإسنادٍ منقطعٍ، عن معاويةً، أنه كانَ يأمرُ بشهودِ الجمعةِ مَن بينه وبينَ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۱۲۷).

<sup>(</sup>٢) «المصنف» (١/ ٤٤١).

<sup>(</sup>٣) «المصنف» (٣/ ١٦٤).

دمشقَ أربعة عشرَ ميلاً.

وقالَ بقيةُ، عن محمد بن زياد: أدركتُ الناسَ بحِمْص تبعثُ الخيلَ نهارَ الخميسِ إلى جُـوسيةَ وحمَاة والرَّسَّتن يجلبون الناسَ إلى الجـمعةِ، ولم يكن يجمعُ إلا بحمْص.

وعن عطاء. إنه سئلَ: من كم يُؤتى الجمعةُ؟ قال: من سبعةِ أميالُ<sup>(۱)</sup>. وعنه، قالَ: يقال: من عشرةِ أميالٍ إلى بريدٍ<sup>(۲)</sup>.

وعن النخعيِّ، قالَ: تؤتى الجمعةُ من فرسخينِ.

وعن أبي بكر بنِ محمد بنِ عمرو بنِ حزم، أنه أمرَ أهلَ قباء، وأهلَ ذي الحليفة، وأهلَ القرى الصغار حولهُ: لا يجمّعُوا، وأن يشهدوا الجمعة بالمدينة.

وعن ربيعة \_ أيضًا \_، أنه قالَ: تجبُ الجمعةُ على من إذا نودِيَ بصلاةِ الجمعةِ خرجَ من بيتهِ ماشيًا أدركَ الجمعةَ.

وقالتْ طائفةٌ: تجبُ الجمعةُ على من آواه الليلُ إلى منزله.

قال ابنُ المنذرِ: رويَ ذلكَ عن ابنِ عمرَ وأبي هريرةَ وأنسِ والحسنِ ونافع مولى ابنِ عمرَ، وكذلكَ قالَ عكرمةُ والحكمُ وعطاءٌ والأوزاعيُّ وأبو ثور. انتهى.

وهو قولُ أبي خيثمةَ زهيرِ بنِ حربٍ وسليمان بن داود الهاشمي.

وحكى إسماعيلُ بنُ سعيد الشالنجيُّ، عن أحمد نحوه، واختاره الجوزجانيُّ.

<sup>(</sup>۱) «المصنف» لابن أبي شيبة (١/ ٤٤). (٢) «المصنف» لعبد الرزاق (٣/ ١٦٢).

وفيه حديثٌ مرفوعٌ، من حديثٍ أبي هريرةً.

وقد ذكره الـترمذي (١)، وبيَّن ضعفَ إسنادِه، وأن أحـمـدَ أنكرهُ أشـدَّ الإنكار.

وفيه \_ أيضًا \_، عن عائشةَ، وإسنادُه ضعيفٌ.

وفيه \_ أيضًا \_ من مراسيل أبي قلابَة، وفي إسناده ضعفٌ.

وقالت طائفة : تُؤتَى الجمعةُ من فرسخينِ، قالهُ النخعيُّ وإسحاق، نقله عنه حربٌ.

لكنهما لم يصرِّحا بوجوبِ ذلكَ، وقد تقدُّم نحوُّه عن غيرِ واحدِ.

وخرجَ حــربٌ من طريقِ ابنِ أبي عروبــة، عن قتادة، عن أنــسٍ، أنه كانَ يجمعُ من الزاويةِ، وهي فرسخانِ.

وروى عبدُ الرزاقِ<sup>(٢)</sup> ، عن معمرٍ ، عن ثابت ، عن أنس ، أنه كانَ يكونُ بينَهُ وبين البصرة ثلاثةُ أميال ، فيشهدُ الجمعةَ بالبصرة .

وقد ذكرَ البخاريُّ عنهُ أنه كانَ أحيانًا لا يجمعُ.

وكذلكَ رُويَ عن أبي هريرةَ، أنه كانَ بالشجرة \_ وهي ذو الحليفة \_، فكانَ أحيانًا يجمعُ، وأحيانًا لا يجمعُ.

وقد رويَ عنه الأمرانِ جميعًا.

وكذلكَ سعدُ بنُ أبي وقاص، كانَ في قصره بالعقيق، فكانَ أحيانًا يجمعُ، وأحيانًا لا يجمعُ، وكان بينهُ وبينَ المدينةِ سبعةُ أميالِ أو ثمانيةٌ.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱۰٥).

<sup>(</sup>۲) «المصنف» (۳/ ۱۶۲).



وكذلك رويَ عن عائشةَ بنت سعد، أنَّ أباها كانَ يفعل (١) . (٢) .

## \* \* \*

[قال البخاري] (٣) : بَابُ: المشي إلى الجُمُعة :

وقولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩]. ومَنْ قالَ: السَّعيُ العملُ والذُّهَابُ؛ لقوله: ﴿ وسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا ﴾ [الإسراء: ١٩].

وقالَ ابنُ عباسٍ: يحرمُ البيعُ حينئذٍ.

وقالَ عطاءٌ: تحرُّمُ الصناعاتُ كلُّها.

وقـالَ إبراهيمُ بنُ سـعدٍ، عنِ الـزهريِّ: إذا أذَّنَ الموذِّنُ يومَ الجمـعـةِ وهوَ مسافرٌ، فعليه أن يشهدَ.

اشتمل كلامه \_ هاهنا \_ على مسائل :

إحدَاها: المشيُّ إلى الجمعة، وله فضلٌ.

وفي حـــديثِ أوسِ بنِ أوسٍ، عن الــنبيِّ ﷺ: «من بكَّر وابتكرَ، وغـسَّل واغتسلَ، ومشَى ولم يركَبُ»(٤). وقد سبقَ.

وفي حديث اختصام الملأ الأعلى: «إنهم يختصمون في الكفارات والدرجات، والكفارات أسباغ الوضوء في الكريهات، والمشي على الأقدام إلى الجمعات».

وقد خرجه الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ (٥) من حديث معاذ.

<sup>(</sup>۱) ابن أبي شيبة (۱/ ٤٤٠). (۲) "فتح الباري" (٥/ ٤٠٢).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٩/٢).

<sup>(\$)</sup> أخرجه أحمد (٩/٤، ١٠، ١٠٤)، وأبو داود (١/ ٣٤٥)، والنسائي (٣/ ٩٥ ـ ٩٧)، والترمذي (٤٩٦)، وابن ماجه (١٠٨٧) وابن خزيمة (١٧٥٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في «المسند» (٧٤٣/٥)، والترمذي (٣٢٣٥).

وله طرقٌ كثيرةٌ، ذكرتُها مستوفاةً في «شرح الترمذيِّ».

وروى ابنُ أبي شيبة (١) بإسناد فيه انقطاعٌ، أن عبدَ اللَّهِ بنَ رواحةَ كان يأتي الجمعةَ ماشيًا، فإذا رجعَ رجعَ كيف شاءَ ماشيًا، وإن شاء راكبًا.

وفي روايةٍ: وكان بين منزِله وبين الجمعةِ ميلانِ.

وعن أبي هريرةَ، أنه كان يأتي الجمعةَ من ذي الحليفة ماشيًا<sup>(٢)</sup> .

وذكر ابن سعد في «طبقاته» (۳) بإسناده، عن عمر بن عبد العزيز، أنه كتب ينهَى أن يركب أحد إلى الجمعة والعيدين.

وقال النخعيُّ: لا يُركبُ إلى الجمعة.

المسألةُ الثانيةُ: أنه يستحبُّ المشيُ بالسكينةِ مع مقاربةِ الخُطَا، كما في سائرِ الصلواتِ، على ما سبق ذكرُه في موضعه.

فأما قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُواْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩]، فقد حملَه قومٌ من المتقدمين على ظاهره، وأنكر ذلك عليهم الصحابة.

فروى البيهقي (٤) من حديث عبد الله بن الصامت، قال: خرجت إلى المسجد يوم الجمعة، فلقيت أبا ذر ، فسبينا أنا أمشي إذ سمعت النداء، فرفعت في المشي؛ لقول الله عز وجل : ﴿إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللهِ ﴾، فجذبني جذبة كدت أن ألاقيه، ثم قال: أو لسْنَا في سعي؟

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۱/۲۷).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة (١/٤٦٧).

<sup>(</sup>٣) «الطبقات» (٥/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٤) السنن للبيهقى (٣/ ٢٢٧).



فقد أنكر أبو ذرِّ مَن فسر السعي بـشدة الجري والعدْو، وبينَ أنَّ المشي إليها سعيٌ؛ لأنه عمل، والعملُ يُسمَّى سعيًا، كما قالَ تعالى: ﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَىٰ ﴾ [الليل:٤]، وقال: ﴿مَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا ﴾ [الإسراء:١٩] ومثلُ هذا كثيرٌ في القرآن.

وبهذا فسرَّ السعيَ في هذه الآية التابعونَ فمن بعدَهم، منهم: عطاءً، ومجاهدٌ، وعكرمةُ، وقتادةُ، ومحمدُ بنُ كعب، وزيدُ بنُ أسلمَ، ومالكٌ، والثوريُّ، والشافعيُّ وغيرُهم.

وروي عن ابنِ عباسٍ ـ أيضًا ـ من وجهٍ منقطع.

ومنهم مَن فسَّر السعيَ بالجري والمسابقةِ، لكنه حملَه على سعي القلوبِ والمقاصدِ والنياتِ دون الأقدام، هذا قولُ الحسنِ.

وجمع قتادةُ بين القولينِ \_ في روايةٍ \_، فقال: السعيُ بالقلب والعمل.

وكان عثمانُ وابنُ مـسعودٍ وجماعةٌ من الصحابة يقـرءونَها: «فامضُوا إلى ذكر اللَّه».

وقال النخعيُّ: لو قرأتُها ﴿ فَاسْعُوا ﴾ لسعيتُ حتى يسقط ردائي.

ورُويَ هذا الكلامُ عن ابنِ مسعودٍ من وجهٍ منقطعٍ.

المسألةُ الثالثةُ: في تحريمِ البيعِ وغيرِه مما يشتغلُ به عن السعي بعدَ النداءِ.

وقد حُكي عن ابنِ عباسٍ تحريم البيعِ وغيرِه.

وروى القاضي إسماعيلُ في كتابه «أحكامِ القرآنِ» من رواية سليمانَ بنِ معاذٍ، عن سماك، عن عكرمة، عن ابنِ عباسٍ، قال: لا يصلحُ البيعُ يومَ الجمعةِ حين ينادَى بالصلاةِ، فإذا قُضِيتِ الصلاةُ فاشترِ وبعْ.

وبإسناده: عن ميمون بن مهرانَ، قالَ: كانَ بالمدينة إذا نوديَ بالصلاةِ من يومِ الجمعةِ نادَوْا: حرُمَ البيعُ، حرُمَ البيعُ.

وعن أيوبَ، قالَ: لأهلِ المدينةِ ساعةٌ، وذلك عندَ خروجِ الإمامِ، يقولون: حرُم البيعُ، حرُم البيعُ.

وعن عمر بن عبد العزيز، أنه كان يمنعُ الناسَ منَ السبيعِ يومَ الجمعةِ إذا نودِي بالصلاةِ.

وعن الحسنِ وعطاءٍ والضحاكِ: تحريمُ البيعِ إذا زالتِ الشمسُ من يومِ الجمعة.

وعن الشعبيِّ، أنه محرَّمٌ، وكذا قالَ مكحولٌ.

وحكى إسحاقُ بنُ راهويه الإجماعَ على تحريمِ البيع بعدَ النداءِ.

وحكى القاضي إسماعيلُ، عمَّن لم يسمِّه، أن البيعَ مكرُوهٌ، وأنه استدل بقوله: ﴿ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [الجمعة: ٩].

وردَّ عليه: بأن مَنْ فعل ما وجَب عليه وتركَ ما نُهِي عنه فهو خيرٌ له، كما قال تعالَى: ﴿ وَلا تَقُولُوا ثَلاثَةٌ انتَهُوا خَيْرًا لَّكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [النساء:١٧١].

وحُكي القولُ بأن البيعَ مردودٌ عن القاسم بنِ محمدٍ وربيعةَ ومالكِ. ورواه ابنُ عيينةَ، عن عبدِ الكريمِ، عن مجاهدٍ أو غيرِه.

وهو مذهب الليثِ والثوريِّ وإسحاقَ وأحمد وغيرِهم من فقهاءِ أهلِ الحديث.

وخالف فيه أبو حنيفةَ والشافعيُّ وأصحابُهما وعبيدُ اللَّه العنبريُّ، وقالوا:



البيعُ غيرُ مردودٍ؛ لأن النهي عن البيع هنا ليس نهيًا عنه لذاتهِ بل لوقتهِ .

والأولون يقولون: النهي يقتضي فسادَ المنهيِّ عنه، سواءٌ كان لذاتِ المنهيِّ عنه أو لوقتهِ، كالصوم يوم العيدِ، والصلاةِ وقت النهي، فكذلك العقودُ.

وقال الثوريُّ \_ فيما إذا تصارفا ذهبًا بفضة وقبضا البعضَ، ثم دخل وقتُ النداءِ يوم الجمعةِ \_: فإنهما يترادَّان البيعَ.

وهذا يدلُّ على أن القبضَ عنده شرطٌ لانعقادِ الصرفِ، فلا يتمُّ العقدُ إلا به، وهو الصحيحُ عند المحققينَ من أصحابنا ـ أيضًا.

وأما ما ذكره عن عطاء، أنه تحرم الصناعات حينئذ، فإنه يرجع إلى أنه إنَّما حرم البيع لأنه شاغلٌ عن السعي إلى ذكر اللَّه والصلاة، فكل ما قطع عن ذلك فهو محرمٌ من صناعة أو غيرِها، حتى الأكل والشرب والنوم والتحدث وغير ذلك، وهذا قول الشافعية وغيرهم \_ أيضًا.

لكن لأصحابنا في بطلانِ غيرِ البيعِ منَ العقودِ وجهانِ، فإنَّ وقوعها بعد النداءِ نادرٌ، بخلافِ البيع، فإنَّه غالبٌ، فلو لم يبطلُ لأدَّى إلى الاشتغالِ عنِ الجمعة به، فتفوت الجمعة غالبًا.

وأكثرُ أصحابِنا حكواً الخلافَ في جوازِ ذلك، وفيه نظرٌ؛ فإنه إذا وجبَ السعيُ إلى الجمعةِ حرمُ كل ما قطعَ عنْه.

وقد رُويَ عن زيد بنِ أسلمَ، قالَ: لم يأمرُهُمُ اللَّهُ أن يذرُوا شيئًا غيرَه، حرم البيع، ثم أذنَ لهم فيه إذا فرغُوا.

وهذا ضعيفٌ جدًّا؛ فإن البيعَ إنما خُصَّ بالذكرِ لأنَّه أكثرُ ما يقعُ حينئذِ مما يُلهي عن السعي، فيشارِكُه في المعنى كلُّ شاغل.

واستدلَّ بعضُ أصحابنا على جوازِ غيـرِ البيع منَ العقود بالصدقةِ، وقال: قد أمرَ بها النبي ﷺ وهو يخطبُ.

وهذا لا يُصحُّ؛ فإن الصدقةَ قربةٌ وطاعةٌ، وإذا وقعتْ في المسجدِ حيثُ لا يُكره السؤالُ فيه فلا وجْهَ لمنعها.

فإن ألحق بذلكَ عقدُ النكاحِ في المسجدِ قبلَ خروجِ الإمامِ كان مـتوجهًا، مع أن بعضَ أصحابِنا قد خصَّ الخلافَ بالنكاح، وهو ابنُ عقيلِ.

وعن أحمد روايةٌ: إنه يحرم البيع بدخول وقت الوجوب، وهو زوالُ الشمس.

وقد سبقَ مثلُه عن الحسنِ، وعطاء، والضحاكِ، وهو ـ أيضًا ـ قـ ولُ مسروقٍ، ومسلمِ بنِ يسارٍ، والثوريِّ، وإسحاقَ.

وقياسُ قولهم: إنه يجبُ السعيُ بالزوال، ويحــرمُ حينئذٍ كلُّ شاغلٍ يشغلُ عنه.

والجمهورُ: على أنه لا يحرُم بدون النداء.

ثم الأكثرونَ منهم على أنه النداءُ الثاني الذي بَين يدي الإمام؛ لأنه النداءُ الذي كان في عهد النبيِّ ﷺ، فلا ينصرفُ النداءُ عند إطلاقه إلا إليه.

وفي "صحيح الإسماعيليِّ" من حديث الزهريِّ، عن السائب بن يزيد، قال: كان النداءُ الذي ذكر اللَّهُ في القرآن يوم الجمعة إذا خرج الإمام، وإذا قامت الصلاة في زمن النبيِّ عَلَيْكَ وأبي بكر وعمر.

وعن أحمدَ روايةٌ: أنه يحرمُ البيعُ ويجبُ السعيُ بالنداء الأولِ.

وهو قولُ مقاتلِ بنِ حيَّانَ، قالَ: وقد كانَ النداءُ الأولُ قبلَ زوالِ الشمسِ.



ونقله ابنُ منصورٍ، عن إسحاقَ بنِ راهويه صريحًا.

وعن أحمدَ، أنه قال: أخافُ أن يحرمَ البيعُ، وإن أذن قبل الوقت.

ومجردُ الشروعِ في الأذانِ يحرمُ به البيعُ عند أصحابِنَا والشافعيةِ؛ لأنه صارَ نداءً مشروعًا مسنونًا من سنة الخلفاء الراشدين.

قال أصحابُنا: ولو اقتصر عليه أجزأ، وسقط فرض الأذان.

وعند أصحاب الشافعيِّ: يحرمُ البيعُ بمجردِ السروعِ في النداءِ الثانِي بين يدي الإمامِ، إذا كَانَ قاطعًا عن السعي، فأما إن فعلَه وهو ماشٍ في الطريق ولم يقفْ، أو هو قاعدٌ في المسجد كُره ولم يَحرمْ.

وهذا بعيـدٌ، والتبايعُ في المسجدِ بعـدَ الأذانِ يجتمعُ فـيه نهيـانِ؛ لزمانِهِ ومكانهِ، فهو أولى بالتحريم.

المسألةُ الرابعةُ: حُكى عن الزهريِّ: أن المسافر إذا سمع النداء للجمعة، فعليه أن يشهدها، وقد سبق ذكر ذلك عنه، وعن النخعيِّ والأوزاعيِّ وعن عطاء: أن عليه شهودها، سمع الأذان أو لم يسمعه، وأن الجمهور عملى خلاف ذلك.

وهل للمسافر أن يبيع ويشتري في المصر بعد سماع النداء؟ فيه اختلاف بين أصحابنا، يرجع إلى أن من سقطت عنه الجمعة لعذر، كالمريض: هل له أن يبيع بعد النداء، أم لا؟ فيه روايتان عن أحمد.

وأما من ليس مِن أهلِ الجـمعةِ بالكِلِّية، كـالمرأةِ، فلها البيعُ والشراءُ بـغيرِ خلاف، وكذا العبدُ، إذا قلنا: لا يجبُ عليه الجمعةُ (١) .

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٥/ ٤٣٠ ـ ٤٣٦).

[قال البخاري](١): حدثنا آدمُ: ثنا ابنُ أبي ذئب، عن النُّهريِّ، عن السَّائبِ بنِ يزيدَ، قالَ: كانَ النِّداءُ يومَ الجمعة أوَّلهُ إِذَا جلسَ الإمامُ على النبرِ، علَى عهدِ رسُولِ اللَّه عَيَّالِيَّهُ وأبي بكرِ وعُمرَ، فلمَّا كانَ عُتُمانُ، وكثرُ النَّاسُ، زاد النِّداءَ الثَّالثَ على الزوراء.

قالَ أبو عبدِ اللَّهِ: الزَّورَاءُ: موضعٌ بالسُّوقِ بالمدينةِ.

الأذانُ يومَ الجمعةِ قد ذكرَه اللَّهُ تعالَى في كتابه، في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُواْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩] ، وقد ذهب طائفةٌ من العلماء إلى وجوبه، وإنْ قيل: إن الأذان سنةٌ، وهو الذي ذكره ابنُ أبي موسى من أصحابِنا، وقاله طائفةٌ من الشافعيةِ \_ أيضًا.

وقد دلَّ الحديثُ على أن الأذانَ الذي كان على عهد رسولِ اللَّهِ ﷺ وأبي بكرٍ وعمر هو النداءُ الذي بين يدي الإمامِ عند جلوسهِ على المنبرِ، وهذا لا اختلاف فيه بين العلماء.

ولهذا قبال أكثرُهم: إنه هو الأذانُ الذي يَمنع البيعَ، ويوجبُ السعيَ إلى الجمعة، حيث لم يكن على عهدِ النبيّ ﷺ سواه.

وما ذكره ابنُ عبد البرِّ عن طائفة من أصحابِهم، أن هذا الأذانَ الذي يمنع البيع لم يكن على عهدِ النبي ﷺ وإنما أحدثه هشامُ بنُ عبدِ الملكِ، فقد بيَّن ابنُ عبدِ المبرِّ أن هذا جهلٌ من قائلهِ؛ لعدم معرفته بالسنةِ والآثارِ.

فإن قال هذا الجاهلُ: إنه لم يكن أذان بالكلّية في الجمعة، فقد باهت، ويكذّبه ولا اللّه عز وجل ﴿إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا ﴾ [الجمعة: ٩].

<sup>(</sup>١) البخاري (٢/ ١٠).

وإنْ زعمَ أن الأذانَ الذي كان في عهد النبيِّ ﷺ وأبي بكرٍ وعمرَ هو الأذانُ الأولُ الذي قبلُ خروجِ الإمامِ، فقد أبطلَ، ويكذِّبُه هذا الحديثُ واجتماعُ العلماء على ذلكَ.

وقولُه في هذه الرواية: «أولُه إذا جلسَ الإمامُ على المنبرِ»، معناه: أن هذا الأذانَ كانَ هو الأولَ، ثم تليه الإقامةُ، وتسمَّى: أذانًا، كما في الحديثِ المشهور: «بين كلِّ أذانين صلاةً»(١).

وخرجه النسائيُ (٢) من رواية المعتمر، عن أبيه، عن الزهريِّ، ولفظُه: كان بلالٌ يؤذن إذا جلسَ رسولُ اللَّهِ ﷺ على المنبر يومَ الجمعة، فإذا نزلَ أقامَ، ثم كان كذلك في زمنِ أبي بكرٍ وعـمرَ، فلما زاد عثمانُ النداءَ الثالثَ صار هذا الثالثُ هو الأولَ، وصار الذي بين يدي الإمام هو الثاني.

وقد خرج أبو داود (٣) هذا الحديث من طريق ابن إسحاق، عن الزهريّ، عن الناهريّ، عن السائب، قال: كان يؤذّن بين يدي رسولِ اللّهِ ﷺ إذا جلسَ على المنبرِ يومَ الجمعةِ على بابِ المسجدِ، وأبي بكرٍ وعمرً.

ففي هذه الرواية: زيادةٌ: أنَّ هذا الأذانَ لـم يكنُ في نفسِ المسجد، بل على بابه، بحيث يسمعه مَنْ كان في المسجد ومَن كان خارجَ المسجدِ، ليترك أهلُ الأسواقِ البيعَ ويسرعُوا إلى السعي إلى المسجدِ.

وقولُه: «فلما كان عثمانُ» \_ يريد: لما ولي عثمان \_ «وكثر الناسُ في زمنه زاد النداء الثالث على الزوراء»، وسمَّاه: ثالثًا؛ لأنَّ به صارت النداءات

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١٦١)، ومسلم (٢/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٢) النسائي (٣/ ١٠١).

<sup>(</sup>٣) أبو داود (۱۰۸۸)، (۱۰۸۹).

للجمعة ثلاثةً، وإنْ كان هو أوَّلها وقوعًا.

وخرَّجه ابن ماجه (۱)، وعنده \_ بعد قوله: «على دارٍ في السوق، يقال لها: الزوراءُ» \_: «فإذا خرجَ أذَّنَ، وإذا نَزلَ أقامَ».

وهو من روايةِ ابنِ إسحاقَ، عن الزهريِّ.

وروى الزهريُّ، عن ابنِ المسيبِ: معنَى حديثهِ عن السائبِ بن يزيدَ، غيرَ أنه قال: «فلمَّا كان عثمانُ كثرَ الناسُ، فزاد الأذانَ الأولَ، وأرادَ أن يتهيأ الناسُ للجمعة».

خرجه عبدُ الرزَّاقِ في «كتابه»(۲) عن معمرٍ، عنه.

وقد رواه إسماعيلُ بنُ يحيى التميميُّ ـ وهو ضعيفٌ جدًّا ـ ، عن مسعرٍ ، عن القاسم ، عن ابن المسيب ، عن أبي أيوب الأنصاريِّ ، قال : ما كان الأذان عن القاسم ، عن ابن المسيب ، عن أبي أيوب الأنصاريِّ ، قال : ما كان الأذان على عهد النبيِّ عَلَيْهُ يوم الجمعة إلا قُدَّامَ النبيِّ عَلَيْهُ ، وهو على المنبر ، فإذا نزل أقامُوا الصلاة ، فلما ولى عثمان أمر أن يؤذَّن على المنارة ليسمع الناس .

خرجه الإسماعيليُّ في مسند مسعرٍ، وقال في القاسم: هو مجهولٌ. قلت: والصحيحُ المرسلُ.

وقد أنكر عطاءٌ الأذانَ الأولَ، وقال: إنما زادَه الحجاجُ. قال: وإنما كانَ عثمانُ يدعو الناسَ دعاءً.

خرجه عبد الرزاق<sup>(۲)</sup> .

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۱۳۵).

<sup>(</sup>۲) «المصنف» (۳/ ۲۰۵ \_ ۲۰۲).



وقال عمرُو بنُ دينارِ: إنما زادَ عثمانُ الأذانَ بالمدينةِ، وأما مكةُ فأوَّلُ من زادَه الحجاجُ. قال: ورأيت ابنَ الزبيرِ لا يؤذَّن له حتى يُجلسَ على المنبرِ، ولا يؤذَّن له إلا أذانٌ واحدٌ يوم الجمعة.

خرجه عبد الرزَّاقِ \_ أيضًا<sup>(١)</sup> .

وروى مصعبُ بن سلامٍ، عن هشامِ بنِ الغازِ، عن نافعٍ، عن ابن عمرَ، قال: إنما كانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ إذا قعدَ على المنبرِ أذنَ بلالٌ، فإذا فرغَ النبيُّ على من خطبته أقام الصلاةَ، والأذانُ الأولُ بدعةٌ (٢).

وروى وكيع في «كتابه» (٣) عن هشام بنِ الغازِ، قال: سألت نافعاً عن الأذانِ يومِ الجمعةِ؟ فقال: قال ابن عمر : بدعة ، وكل بدعة ضلالة ، وإن رآه الناس حسناً.

وقال عبد الرحمنِ بنُ زيدِ بنِ أسلمَ: لم يكن في زمانِ النبيِّ عَيَالِيَّ إلا أَذَانَ عَنَ اللهِ عَلَيْ إلا أَذَانَ عَين تُقامُ الصلاةُ. قال: وهذا الأخيرُ شيءٌ أحدثه الناسُ بعدُ.

خرجهُ ابنُ أبي حاتمٍ.

وقال سفيانُ الثوريُّ: لا يُؤذَّن للجمعة حتى تزولَ الشمسُ، وإذا أذنَ المؤذِّن قام الإمامُ على المنبرِ فخطبَ، وإذا نزل أقامَ الصلاةَ. قال: والأذان الذي كان على عهد رسولِ اللَّه عَلَيْ وأبي بكرٍ وعمرَ أذانٌ وإقامةٌ، وهذا الأذانُ الذي (١) "المصنف" (٢٠٦/٣).

<sup>(</sup>٢) الجملة الأخيرة عند ابن أبي شيبة (١/ ٤٧٠) من طريق شبابة عن هشام.

<sup>(</sup>٣) وعنه ابن أبي شيبة (١/ ٤٧٠).

زادوه محدَثٌ.

وقال الشافعيُّ ـ فيـما حكاه ابنُ عبد البرِّ ـ: أحبُّ إليَّ أن يكون الأذانُ يومَ الجمعة حين يجلسُ الإمامُ على المنبرِ بينَ يديه، فإذا قعد أخذَ المؤذنُ في الأذان، فإذا فرغَ قام فخطبَ. قال: وكان عطاءٌ ينكرُ أن يكونَ عثمانُ أحدث الأذانَ الثاني، وقالَ: إنما أحدثَه معاويةُ.

قال الشافعيُّ: وأيُّهما كانَ، فالأذانُ الذي كان على عهد النبيِّ ﷺ، وهو الذي يُنَهى الناسُ عنده عن البيع.

ولأصحابِهِ في أذانِ الجمعةِ \_ على قولِهم: الأذانُ سنةٌ \_ وجهانِ: أحدُهما: أنه سنةٌ \_ أيضًا.

والثاني: أنه للجمعةِ خاصةً فرضُ كفايةٍ.

فعلى هذا: هل تسقطُ الكفايةُ بالأذانِ الأولِ، أوْ لا تسقطُ إلا بالأذان بين يدي الإمام؟ على وجهينِ \_ أيضًا.

ومنْ أصحابِنا من قــالَ: يســقط الفرضُ بــالأذانِ الأولِ، وفيــه نظرٌ واللَّه أعلم.

وقال القاضي أبو يعلَى: المستحبُّ أن لا يؤذَّن إلا أذانٌ واحدٌ، وهو بعد جلوسِ الإمامِ جازَ، جلوسِ الإمامِ جازَ، ولم يُكْرَه.

ثم ذكر حديث السائب بن يزيد هذا.

ونقلَ حربٌ، عن إسحاقَ بنِ راهَويه: أن الأذانَ الأولَ للجمعةِ محدثٌ، أحدثه عشمانُ، رأى أنه لا يسمعُه إلا أن يزيدَ في المؤذنين، ليُعلمِ الأبعدِين



ذلك، فصار سنةً: لأن على الخلفاء النظر في مثل ذلك للناس.

وهذا يفهم منه أن ذلك راجعٌ إلى رأي الإمام، فإن احتاج إليه لكثرة الناس فعله، وإلا فلا حاجة اليه (١) .

### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تَجَارَةً أَوْ لَهُوا الْفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائمًا ﴾

[قال البخاري](٢) : بابُ الخُطبة قائمًا :

وقالَ أنسٌ: بينَا النَّبيُّ ﷺ يخطبُ قائمًا.

حديثُ أنس، هو الذي فيه ذكرُ الاستسقاءِ في الجمعةِ، وسيأتي ـ إن شاء اللهُ سبحانه وتعالى ـ فيما بعد (٣) .

حدثنا عُبيدُ اللَّهِ بنُ عمرَ القواريريُّ: نَا خالدُ بنُ الحارثِ: نَا عُبيدُ اللَّهِ بنُ عَمرَ، عنْ نافع، عن ابنِ عسر، قالَ: كانَ النَّبِيُّ ﷺ يَخطبُ قائمًا، ثمَّ يقومُ كما يفعلُونَ الآن(٤).

وفي الخطبة قائمًا أحاديثُ أُخَر .

وخرج مسلم من حديث سماك، عن جابر بن سمرة، قال: كان رسول الله عَلَيْهُ يخطبُ قائمًا، فمن نبَّاكَ أنه

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٥/ ٤٤٩ ـ ٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢/ ١٢).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢/ ٣٤).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢/ ١٢).

<sup>.(9/4)(0)</sup> 

كان يخطَبُ جالسًا فقد كذبَ، فقد \_ واللَّهِ \_ صليتُ معهُ أكثرَ من ألفَي صلاة.

وخرَّج مسلم (۱۳ بإسناده من حديث كعب بن عجرة ، أنه دخل المسجد وعبد الرحمن بن أمِّ الحكم يخطب قاعدًا ، فقال: انظرُوا الخبيث ، يخطب قاعدًا ، فقال: انظرُوا الخبيث ، يخطب قاعدًا ، وقد قال اللَّه تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ قاعدًا ، وقد قال اللَّه تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ [الجمعة: ١١].

وخرجَ ابنُ ماجه (٢) من حديث إبراهيمَ، عن علقمةَ، عن ابنِ مسعود، أنه سُئلَ: أكانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ يخطبُ قائمًا أو قاعدًا؟ قال: أمَا تقرأً: ﴿وَتَرَكُوكَ قَائمًا ﴾ [المعة:١١]؟

وهذا إسنادٌ جيدٌ.

لكن رُوي، عن إبراهيمَ، عن علقمـة من قولهِ. وعن إبراهيمَ، عن عبد اللَّه منقطعًا.

واستدلَّ بهذه الآيةِ على القيامِ في الخطبة جماعةٌ، منهم: ابنُ سيرينَ، وأبو عبيدةَ بن عبدِ اللَّهِ بنِ مسعودِ.

وإنما احتاجوا إلى السؤال عن ذلك؛ لأنه كان في زمن بني أمية من يخطبُ جالسًا، وقد قيلَ: إن أولَ من جلسَ معاوية : قاله الشعبيُّ والحسنُ وطاوسٌ.

وقال طاوسٌ: الجلوسُ على المنبرِ يومَ الجمعةِ بدعةٌ.

<sup>.(1./</sup>٣)(1)

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۲۱۰۸).



وقال الحسنُ: كان النبيُّ عَلَيْكُ وأبو بكر وعمرُ وعثمانُ يخطبون قيامًا، ثم إن عثمانَ لما رقَّ وكبرَ كان يخطبُ، فيدركُهُ ما يدركُ الكبيرَ فيستريحُ ولا يتكلَّمُ، ثم يقومُ فيتمُّ خطبتَه.

خرجه القاضي إسماعيلُ.

وخرج \_ أيضًا \_ من رواية ابن جريج، عن عطاء، أنه قال: أولُ من جعلَ في الخُطْبة جلوسًا عثمانُ، حين كبرَ وأخُذته الرعدة جلس هنيَّةً. قيل له: هل كان يخطبُ عمرُ إذا جلس؟ قال: لا أدري.

وقد روي عن عمرَ بنِ عبدِ العزيزِ، أنه كان يخطبُ الخطبةَ الأولَى جالسًا، ويقوم في الثانية.

خرجه ابن سعد (١) .

والظنُّ به أنه لم تبلغهُ السنةُ في ذلك، ولو بلغتْه كان أتبع الناسِ لها.

وقد قيل: إن ذلك لم يصع عنه؛ فإن الأثرم حكى: أن الهيثم بن خارجة قال لأحمد: كان عمر بن عبد العزيز يجلس في خطبته؟ قال: فظهر منه إنكار لذلك.

وروايةُ ابنِ سعدِ له عن الواقديِّ، وهو لا يعتمدُ.

وقد رُوي عن ابنِ الزبيرِ ـ أيضًا ـ الجلوسُ في الخطبةِ الأولى ـ أيضًا.

خرَّجه القاضي إسماعيلُ.

واختلف العلماءُ في الخُطبةِ جالسًا: فمنهم مَن قالَ: لا يصحُّ، وهو قولُ

<sup>(</sup>۱) «الطبقات» (٥/٢٦٦).

الشافعيِّ، وحكى روايته عن مالك وأحمدَ.

وقال ابنُ عبدِ البرِّ: أجمعُوا على أن الخطبة لا تكونُ إلا قائمًا لمن قدرَ على القيام.

ولعلَّه أراد إجماعهم على استحبابِ ذلك؛ فإن الأكثرينَ على أنها تصحُّ من الجالسِ، مع القدرةِ على القيامِ، مع الكراهةِ. وهو قولُ أبي حنيفةً ومالك، والمشهورُ عن أحمدَ، وعليه أصحابُه، وقولُ إسحاقَ ـ أيضًا (١) .

### \* \* \*

[قال البخاري](٢): حدثنا معاوية بن عسمرو: ثنا زائدة ، عن حصين ، عن سالم بن أبي الجعد: ثنا جابر بن عسبد الله ، قال: بينما نحن نُصلِّي مع النبي عليه النبي الجعد: ثنا جابر بن عسبد الله ، قال: بينما نحن نُصلِّي مع النبي عليه إلا عشر وجلاً ، فنزلت هذه الآية : ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُواً انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِما ﴾ [الجمعة: ١١].

وخرجه في «التفسير» (٣) ، عن حفص بن عمر، قال: ثنا خالدُ بنُ عبد اللّهِ: أَبْنَا حصينٌ، عن سالم بنِ أبي الجعد \_ وعن أبي سفيانَ، عن جابرِ ابنِ عبد اللّه \_ فذكرَه بمعناه.

وفي هذه الرواية: متابعةُ أبي سفيانَ لسالمِ بنِ أبي الجعدِ على روايته عن جابرٍ، وإنما خرَّج لأبي سفيان متابعةً.

وقد خرَّجه مسلم (٤) بالوجهين ـ أيضًا.

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري" (٥/ ٤٧٢ \_ ٤٧٤). (٢) البخاري (٢/ ١٦).

<sup>.(1./</sup>٣)(٤)

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦/ ١٨٩).

وفي أكثرِ رواياتهِ: أن النبيُّ ﷺ كانَ يخطبُ يومَ الجمُعَة.

وفي روايةٍ له: أنَّ النبيُّ عَيَلِيَّةٍ كانَ يخطبُ قائمًا يومَ الجمُعَة \_ فذكرَه بمعناه.

وفي روايةٍ له: فلم يبقَ إلا اثنا عشرَ رجلاً، أنا فيهم.

وفي روايةٍ له ـ أيضًا ـ: فيهم أبو بكرٍ وعمرُ ـ رَافِيْهُ .

وقولُه في الرواية التي خرَّجها البخاريُّ: بيْنَا نحنُ نصلِّي معَ النبيِّ ﷺ للم يرِدْ به أنهمُ انفضُّوا عنه في نفسِ الصلاةِ، إنما أرادَ ـ واللَّهُ أعلمُ ـ أنهم كانوا مجتمعينَ للصلاة، فانفضُّوا وتركُوه.

ويدلُّ عليه: حديثُ كعبِ بنِ عجرة (١) ، لما قال: انظُروا إلى هذا الخبيثِ يخطبُ قاعِدًا، وقد قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿انفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ [الجمعة:١١].

وكذلك استدلالُ ابنِ مسعودٍ وخلقٍ من التابعينَ بالآيةِ على القيامِ في الخطبة.

وروى علي بن عاصم هذا الحديث عن حصين، فقال فيه: فلم يبق معه إلا أربعون رجلًا، أنا فِيهِمْ.

خرَّجه الدارقطنيُّ والبيهقيُّ<sup>(٢)</sup> .

وعليٌّ بنُ عاصمٍ، ليس بالحافظِ، فلا يُقبلُ تفردُه بما يخالفُ الثقاتِ.

وقد استدلَّ البخاريُّ وخلقٌ من العلماءِ على أن الناسَ إذا نَفروا عن الإمامِ وهو يخطبُ للجمعةِ، وصلَّى الجمعة بمن بَقي، جازَ ذلك، وصحَّت جمعتُهم.

<sup>(</sup>١)أخرجه: مسلم (٣/ ١٠)؛ وتقدّم قريبًا.

<sup>(</sup>٢) الدار قطني (٢/ ١٤)، البيهقي (٣/ ١٨٢).

وهذا يرجع إلى أصلٍ مختلَفٍ فيه، وهو: العددُ الذي تنعقدُ به الجمعةُ، وقد اختُلفَ في ذلك:

فقالت طائفةً: لا تنعقدُ الجمعةُ بدونِ أربعينَ رجلاً، رُوي ذلك عن عبيدِ اللّهِ بنِ عبد اللّهِ بنِ عتبةَ وعمرَ بنِ عبدِ العزيزِ، وهو قولُ الشافعيّ وأحمدَ ـ في المشهورِ عنه ـ وإسحاقَ، وروايةٌ عن مالك.

وقالت طائفةٌ: تنعقد بخمسينَ، رُويَ عن عمرَ بنِ عبدِ العـزيزِ ـ أيضًا ـ وهو روايةٌ عن أحمدَ.

وقالت طائفةٌ تنعقد بثلاثة، منهم: ابنُ المباركِ والأوزاعيُّ والثوريُّ، وأبو ثورٍ، ورُوي عن أبي يوسفَ، وحُكيَ روايةً عن أحمدَ.

وقالت طائفةٌ: تنعقد بأربعة، وهو قولُ أبي حنيفة وصاحبَيه \_ في المشهور عنهما \_ واللوزاعيِّ ومالك والتُوريِّ \_ في رواية عنهما \_ والليثِ بنِ سعدٍ.

وحُكي قولاً قديمًا للشافعيِّ، ومنهم مَن حكاه أنها تنعقدُ بثلاثة .

وقالت طائفةٌ: يعتبـر أربعونَ في الأمصارِ وثلاثةٌ في القرى، وحُكيَ روايةً عن أحمدَ، صحَّحَها بعضُ المتأخِرينَ مِن أصحابهِ.

وقالت طائفةٌ: تنعقدُ بسبعةِ، وحُكيَ عن عكرمةً، وروايةً عن أحمدَ.

وقالت طائفةٌ: تنعقدُ باثني عشرَ رجلاً، حُكيَ عن ربيعةَ.

وقد قالَ الزهريُّ: إن مصعبَ بنَ عميرٍ أولُ ما جمَّعَ بهم بالمدينةِ كانوا اثني عشرَ رجلاً (١) .

<sup>(</sup>١) «المراسيل» لأبي داود (٥٣).



وتعلُّق بعضُهُم لهذا الحديثِ بحديثِ جابرِ المخرجِ في هذا البابِ.

وقال طائفةٌ: تنعقدُ الجمعةُ بما تنعقدُ به الجماعةُ، وهو رجلانِ، وهو قولُ الحسنِ بنِ صالحٍ وأبي ثورٍ ـ في روايةٍ ـ وداودَ، وحُكيَ عن مكحولِ.

وتعلَّق القائلونَ بالأربعينَ بحديثِ كعبِ بنِ مالك، أنَّ أولَ جمُعة جمَّع بهم أسعدُ بنُ زرارةَ، كانوا أربعينَ، وقد سبقَ ذكرُه في أولِ «كتابِ الجمُعةِ».

وقد ذكرَ القاضي أبو يعلَى وغيرُه وجهَ الاستدلالِ به: أنَّ الجَمْعةَ فُرضت بمكةً، وكان بالمدينةِ من المسلمينَ أربعةٌ وأكثرُ مَّن هاجر إليها ومَّن أسلم بها، ثم لم يصلُّوا كذلك حتى كملَ العددُ أربعينَ، فدلَّ على أنها لا تجبُ على أقل منهم، ولم يُثبتْ أبو بكرِ الخلالُ خلافَه عن أحمد في اشتراطِ الأربعينَ.

قال: وإنما يُحْكَى عن غيرِه، أنه قال بثلاثة، وبأربعة، وبسبعة، ولم يذهبُ إلى شيءٍ من ذلك، وهذا الذي قاله الخلالُ هُو الأظهرُ. واللَّهُ أعلمُ.

وفي عددِ الجمعةِ أحاديثُ مرفوعةٌ، لا يصحُ فيها شيءٌ، فلا معنى لذكرها.

وإذا تقرَّر هذا الأصلُ، ف مَن قالَ: إن الجمعة تنعقدُ باثني عشرَ رجلاً أو بدونِهم، فلا إشكالَ عنده في معنى حديث جابرٍ؛ فإنه يحملُه على أن النبيَّ صلَّى الجمعة بَن بقي معَه، وصحت جمعتُهم.

ومَن قال: لا تصحُّ الجمعةُ بدون أربعينَ، فإنه يشكلُ عليه حديثُ جابرٍ.

وقد أجاب بعضُهم: بأن الصحيح أنهم انفضُّوا وهو في الخطبة. قال: فيحتملُ أنهم رجعُوا قبلَ الصلاة، أو رجع من تمَّ به الأربعونَ، فجمَّع بهم. قال: والظاهرُ أنهم انفضُّوا أبتداءً سوى اثني عشرَ رجلاً، ثم رجع منهم تمامُ

أربعينَ، فجمع بهم، وبذلك يُجمعُ بين رواية علي بن عاصم وسائر الروايات.

وهذا الذي قاله بعيدٌ، ورواية عليِّ بنِ عاصمٍ غلطٌ محضٌ، لا يُلتـفتُ إليها.

وسلك طائفة مسلكًا آخر، وظاهر كلام البخاري هاهنا وتبويبه يدل عليه، وهو: أن انفضاضهم عن النبي عَلَيْكَة كان في نفس الصلاة، وكان قد افتتح بهم الجمعة بالعدد المعتبر، ثم تفرَّقوا في أثناء الصلاة، فأتمَّ بهم صلاة الجمعة؛ فإنَّ الاستدامَة يغتفرُ فيها ما لا يُغتفرُ في الابتداء.

وهذا قولُ جماعة منَ العلماءِ، منهم: أبو حنيفةَ وأصحابهُ والثوريُّ ومالكٌّ والشافعيُّ ـ في القديَّم ـ وإسحاقُ، وهو وجهٌ لأصحابنا.

وعلى هذا؛ فمنهم مَن اعتبرَ أن يبقى معه واحدٌ فأكثرُ؛ لأن أصلَ الجماعةِ تنعقدُ بذلك، ومنهم مَن شرطَ أن يبقى معه اثنانِ، وهو قولُ الثوريِّ وابنَ المباركِ، وحُكيَ قولاً للشافعيِّ.

وقال إسحاقُ: إن بَقيَ معه اثنا عشرَ رجلاً جَمَّع بهم وإلا فلا؛ لظاهر حديثِ جابرٍ.

وهو وجهٌ لأصحابنا.

ولأصحابنا وجهٌ أخرُ: يتمُّها الإمامُ جمُعةً، ولو بقيَ وحدَه.

وهذا بعيدٌ جدًّا.

وفرَّق مالكٌ بينَ أن يكون انفضاضُهم قبلَ تمامِ ركعةٍ فلا تصحُّ جمُعتُهم ويصلُّون ظهرًا، وبينَ أن يكونَ بعد تمامِ ركعةٍ فيتمُّونَها جمَّعةً.



ووافقَه الْمُزَنيُّ، وهو وجهٌ لأصحابِنا.

وقالَ أبو حنيفةَ: إن انفَضُّوا قبلَ أن يسجدَ في الأولى فلا جمُعةَ لهم، وإنْ كان قد سجَدَ فيها سجَدةً أتمُّوها جمعةً.

وقال صاحباه: بل يتمونَها جمعةً بكلِّ حالٍ، ولو انفضُّوا عقبَ تكبيرةِ الإحرامِ.

ومذهبُ الشافعيِّ ـ في الجديد ـ وأحـمدَ والحسنِ بنِ زيادٍ: أنه لا جمـعة لهم، حتى يكملَ العددُ في مجموع الصلاة.

قال أبو بكرٍ عبدُ العزيزِ بنُ جعفرِ: لم يختلفْ قولُ أحمدَ في ذلكَ.

وقد وجدتُ جوابًا آخرَ عن حديثِ جابرٍ، وهو: أن النبيَّ عَيَالِيَّ كَانَ قد صلّق بأصحابه الجمُعة، ثم خطبَهم فانفضُّوا عنه في خطبِته بعد صلاة الجمعة، ثم إنَّ النبيَّ عَيَالِيَّة بعد ذلك قدَّم خطبَة الجمعة على صلاتها.

فخرج أبو داود في «مراسيله» (١) بإسناده، عن مقاتلِ بنِ حيان ، قال: كان رسولُ اللَّه عَلَيْ يصلِّي الجمعة قبل الخطبة مثل العيد، حتَّى إذا كان يومُ جمعة والنبيُ عَلَيْ يخطب ، وقد صلَّى الجمعة ، فدخل رجل ، فقال: إن دحية بن خليفة قد قدم بتجارته \_ و كان دحية إذا قدم تلقّاه أهله بالدفاف \_ ، فخرج الناس ، لم يظنُّوا إلا أنه ليس في ترك الخطبة شيء ، فأنزل اللَّه عَزَّ وجل الناس ، لم يظنُّوا إلا أنه ليس في ترك الخطبة شيء ، فأنزل اللَّه عَزَّ وجل الصلاة .

وهذا الجوابُ أحسنُ مما قبلَه.

<sup>(</sup>۱) «المراسيل» (٦٢).

ومن ظنَّ بالصحابة أنهم تركوا صلاة الجمعة خلف النبيِّ عَيَّالِيَّ بعد دخولِهم معه فيها، ثم خرجُوا مِن المسجدِ حتى لم يبق معه إلا اثنا عشر رجلاً، فقد أساء بهم الظنَّ، ولم يقع ذلك بحمد اللَّه تعالى(١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ [قال البخاري](٢): بابُ قولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ الآية [الجمعة:١٠]:

حدثنا سعيدُ بنُ أبي مريمَ: ثنا أبُو غسَّانَ: حدَّثنِي أبُو حازم، عنْ سهلِ بنِ سعد، قالَ: كانتْ فينَا امرأةٌ تجعلُ على أربعاءَ فِي مزرعَة لها سلقًا، فكانتْ إذَا كَانَ يومُ الجمعةِ تنزعُ أصولَ السّلقِ، فتجعلُهُ فِي قدر، ثمَّ تجعلُ عليهِ قبضةً مِن شعيرٍ تطحنُها، فتكونُ أصولُ السّلقِ عرقه، وكنَّا ننصرفُ مِن صلاةِ الجمعةِ فنسلّمُ عليها، فتُقرّبُ ذلكَ الطعامَ إلينا، فنلعقُهُ، فكنَّا نتمنّى يومَ الجمعةِ لطعامها ذلك.

حدثنا عبدُ اللَّهِ بنُ مسلمةَ: نَا ابنُ أبي حازم، عن أبيهِ، عنْ سهلِ بنِ سعدٍ \_ بهذا، وقالَ: مَا كُنَّا نقيلُ ولا نتغدَّى إلا بعد الجمعة.

المقصودُ من هذا الحديث هاهنا: أن الصحابة لم يكونوا يجلسونَ بعدَ صلاة الجمعة في المسجد إلى العصر لانتظار الصلاة \_ كما ورد في الحديث المرفوع أنه يعدلُ [عمرةً] (٣) وقد خرَّجه البيهقيُّ بإسناد ضعيف، وقد سبقَ ذكره \_

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري" (٥/ ٥٣ - ٥٢٨). (٢) البخاري (٢/ ١٦).

<sup>(</sup>٣) مكانها في الأصــل طمس، والحديث عند البيــهقي (٣/ ٢٤١)، وكــذا عند ابن عدي (٦/ ٢٦٢) =



وإنما كانوا يخرُجون من المسجد ينتشرُون في الأرض، فمنهم مَن كان ينصرفُ لتجارة، ومنهم مَن كان يزورُ أصحابَه وإخوانَه، وكانوا يجتمعُون على ضيافة هذه المرأة.

وقد ذهبَ بعضُهم إلى أنَّ الأمرَ بالانتشارِ بعدَ الصلاةِ للاستحبابِ.

كان عراكُ بنُ مالك إذا خرجَ من المسجد يومَ الجمعةِ قالَ: اللهمُّ، أجبتُ دعوتَكَ، وقضيتُ فريضتَك، وانتشرتُ كما أمرتني، فارزقني من فضلكِ، وأنتَ خيرُ الرازقينَ.

خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ وغيرُه.

وهذا يدلُّ على أنه رأى قولَه تعالى: ﴿ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ [الجمعة:١٠] أمرًا على ظاهرهِ.

وخرج ـ أيضًا ـ بإسناده، عن عمران بن قيس، قال: من باع واشترى يوم الجمعة بارك اللَّهُ له سبعين مرةً.

قال بعضُ رواتهِ: وذلك بعدَ صلاةِ الجمُّعَةِ؛ لهذه الآيةِ.

وذهب الأكثرون إلى أنه ليس بأمر حقيقة ، وإنما هو إذن وإباحة ، حيث كان بعد النهي عن البيع، فهو إطلاق من محظور، فيفيد الإباحة خاصة .

وكذا قالَ عطاءٌ ومجاهدٌ والضحاكُ ومقاتلُ بنُ حيان وابنُ زيدِ وغيرُهم.

وروى أبو بكرٍ عبدُ العزيزِ بنُ جعفرٍ في كتاب «الشافي» بإسناد لا يصحُ، عن أنسٍ \_ مرفوعًا \_ في قوله تعالى: ﴿ فَانتَشْرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ ، قال: «ليسَ

بلفظ: «أن لكم في كل جمعة حجة وعمرة: الحجة الهجير إلى الجمعة، والعمرة انتظار العصر بعد الجمعة».

بطلبِ دنيا، ولكن عيادة مريضٍ، وتشييع جنازةٍ، وزيارة أخ في اللَّه».

وفي حديث سهل: دليلٌ على زيارة الرجال للمرأة، وإجابتهم لدعوتها، وعلى استحباب الضيافة يوم الجمعة خصوصًا لفقراء المسلمين، فإطعام الفقراء فيه حسنٌ مُرغَّبٌ فيه.

وفيه: أن فرحَ الفقيـرِ بوجودِ ما يأكلُ وتمنيُّـه لذلك غيرُ قادحٍ في فـقرهِ، منافٍ لصَبْرِه، بل ولا لرضاه.

وفي الحديث ألفاظٌ تُستغرب:

ف «الأربعًاء»: جداولُ الماءِ في الأرض، واحدُها: «ربيعٌ».

وقولُه: «فيكون أصولُ السِّلقِ عرقَهُ» \_ وفي روايةٍ: «عراقَهُ» \_، وهو بالعين المهملةِ والقافِ، والعِرقُ والعِرَاقُ: اللحمُ.

والمعنَى: أن أصولَ السِّلقِ تصيرُ في هذا الطعامِ كاللحمِ لمَّا يطبخُ باللحمِ الأطعمة.

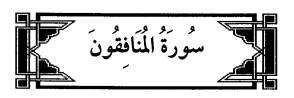
ورواه بعضُهم: «غرفه» ـ بالغين المعجمة والفاء ـ، وفسر بـ «المرقة» فإنها تُغرَفُ باليد.

وهذا بعيدٌ؛ فإن أصولَ السِّلقِ لا تصير بغرفٍ.

وقولُه: «فنلعقُه» أي: نلحسُه، وهذا يدلُّ على أنه كان قد تُخنَ.

وقيل: الفرقُ بين اللحسِ واللعْق: أن اللحسَ يختص بالأصبَعِ، واللعقَ يكون بالأصبع وبآلة يلعقُ بها كالملْعَقة (١).

 <sup>(</sup>١) "فتح الباري" (٥/ ٥٤٥ \_ ٥٤٧).



## قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾

وقد رُوي عن محمد بن كعب القُرظي أنّه استنبط ما في هذا الحديث العني: حديث: «آية المنافق ثلاث» ـ من القرآن، فقال: مصداق ذلك في كتاب اللّه تعالى: ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿اللّه يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ اللّه تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ الى اللّه لَيْنْ آتانا مِن فَضْله لَنصَدَّقَنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقُونْهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللّه مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا وَله: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقُونْهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللّه مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُذُبُونَ ﴾ [التوبة: ٧٠ - ٧٧]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالْجَبَالِ ﴾ إلى قولِه: ﴿ لِيُعَذّبُ اللّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتٍ ﴾ [الاحزاب: ٢٧ - ٣٧].

ورُوي عن ابن مسعود نحو هذا الكلام، ثُمَّ تلا قولَه تعالى: ﴿فَأَعْقَبَهُمْ نَفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ الآية (١) [التوبة:٧٧].

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسنَّدَةٌ ﴾

وقد وردَ في القرآنِ تشبيهُ المنافقينَ بالخُشُبِ المسندةِ فنظرهم فقالَ: ﴿ وَإِذَا

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٤٦).

رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ ﴾ [المنافقرن:٤].

فوصفَهُم بحسنِ الأجسامِ وتمامِهَا، وحسنِ المقامِ والفصاحةِ حتَّى وإعجابِ به، ومع هذا فبواطِنُهم خرابٌ ومعائنُهم فارغةٌ. فلهذا مثَّلَهم بالخشبِ المسندةِ التي لا روح لها ولا إحساس وقلوبُهم مع هذا ضعيفةٌ في غايةِ الضعفِ.

﴿ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةً عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُو ۗ فَاحْذَرْهُمْ ﴾ [المنافقرن:٤].

وهكذاً كلُّ مريبٍ يُظْهِـرُ خلافَ ما يضـمرُ يخافُ من أَدْنَى شيءٍ ويتحـسَّرُ عليهِ.

وأما المؤمنونَ فبعكسِ هذه الصفاتِ حالُهم مستضعفونَ في ظاهرِ أجسامِهم وكلامِهم لأنَّهم اشتغلُوا بعهارةِ قلوبهم وأرواحِهم عن عمارةِ أجسادِهم. وبواطنُهم قويةٌ ثابتةٌ عامرةٌ فيكابدونَ بها الأعمال الشاقة في طاعةِ اللَّهِ من الجهادِ والعباداتِ والعلومِ وغيرِها عمَّا لا يستطيعُ المنافقُ مكابدتَه لضعفِ قلبِهِ، لا يخافونَ من ظهورِ ما في قلوبهِم إلا خشيةَ الفتنةِ على نفوسِهم وإنَّ بواطِنَهُم خيرٌ من ظواهرِهم وسرَّهم أصلحُ من علانيتهم.

قال سليمانُ التيميُّ: أتَانِي آتِ فِي مَنَامِي فقالَ: يا سليمانُ إنَّ قُوتَ المؤمنِ في قَلْبهِ ، فالمؤمنُ لَمَّا اشتغلَ بعمَّارةِ قلبِه عن عمارةِ قالبهِ استُضْعِفَ ظاهرُهُ وربما أُوذي، ولو علمَ الناسُ ما في قلبه لما فعلُوا ذلكَ.

قال عليٌّ الأصحابه: «كونوا في النَّاسِ كَالنَحْلِ في الطَّيْرِ يستضعفُهَا ولوْ علمُوا مَا في جَوفها مَا فعلُوا». من قوة قلبِ المؤمنِ وثباتهِ على الإيمانِ.

فالإيمانُ الذي في قلبِ مَثَلُه كمثَلِ شجرة طيبة أصلُها ثابتٌ وفرعُها في السماءِ فيحيشُ على الإيمانِ ويموتُ ويُبعثُ عليه، وإنَّما الرياحُ وهي بلايا



الدُّنيا تقلِّبُ جسْمَهُ بمنةً ويسرةً، وكذلك قلبُهُ لا تصِلُ إليه الرياحُ لأنَّه محروسٌ بزبرِ الإيمان.

والكافرُ والمنافقُ والفاجرُ بعكسِ ذلكَ : جسمُه قـويُّ لا تقلبُّه رياحُ الدنيا، وأما قلبُه فإنَّه ضعيفٌ تـلاعبُ به الأهواءُ المضلَّةُ فتقلبُه بمنةً ويسرةً، فكذلكَ كانَ مَثَلُ قلبه كشجرة خبيثة اجتثتْ من فوق الأرضِ ما لها من قرارٍ، كما شجرةُ الحنضلِ ونحوهِ مما ليس له أصلٌ ثابتٌ في الأرضِ.

وقال علي ُ وَلَيْكُ فِي صفةِ الهمجِ الرعاعِ: «أتباعُ كلِّ ناعقٍ يميلونَ مَعَ كلِّ ريحٍ لمْ يستضيئُوا بنورِ العلْم ولم يلجأوا إلى رُكنٍ وثيقٍ»(١).

بهذا يظهرُ الجمعُ بين حديثِ تمثيل المؤمنِ بالنَّخلة.

فإن التمثيل بالزرع لجسده لتوالى البلاء عليه.

والتمثيلُ بالنخلةِ لإيمانهِ وعملهِ وقولِه.

يدلُّ عليه قولُه عزَّ وجلَّ: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ [إبراهيم:٢٤].

فجعلها مثلاً لكلمة الشهادتين التي هي أصلُ الإسلام في قلب المؤمن، كشبوت أصلِ النخلة في الأرض، وارتفاع عملِ المؤمنِ إلى السماء كارتفاع النخلة، وتجدد عملِ المؤمنِ كإتيانِ النخلة أكلها كلَّ حين.

وقد رُوي عن أبي هريرة رَخْتُك : «إنَّ المؤمنَ الضَّعيفَ قلبُهُ كزرع والقويَّ مثلُهُ كمثلِ النَّخلةِ». وخرجه البزار وغيره. ولأن ثمرةَ الزرع \_ وهو السنبلُ \_

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث كميل بن زياد مع علي بن أبي طالب رُطُّتُك. أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٧٩/).

يستنضعفُ ويطمعُ فِيه كلُّ أحدٍ لقربِ تناولهِ فيطمعُ الآدمي في الأكلِ منهُ، وفي قَطْعِه وسرقتهِ، والبهائمُ في رعيهِ، والطيرُ في الأكلِ منهُ.

وكذلك المؤمنُ يُستضعفُ فيعادِيه عمومُ النَّاسِ لأنَّ الإسلامَ بدأَ غريبًا ويعودُ غريبًا كما بدأ فطوبَى للغرباء.

فعمومُ الخلقِ يستضعفُه ويستغربُه ويؤذيه لغربته بينَهم وأمَّا الكافرُ والمنافقُ أو الفاجرُ الذين كالصنوبرِ فإنَّه لا يُطمعُ فيه فلا الرياحُ تزعزعُ بدنَه ولا يُطمعُ في تناوله ثمرتهِ لامتناعِها<sup>(١)</sup>.

### \* \* \*

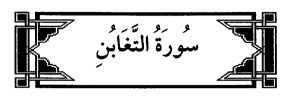
قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولْئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ أَوْلادُكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولْئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾

فكثرةُ العيالِ مما يوجبُ تعلقَ القلبِ بهم، فيُشغلُ ذلك عن محبَّته وخدمته للَّه، وقد قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ عَنَ لَكُو اللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [المنافقون: ٩].

قالَ أبو حازمٍ: كلُّ ما شغلَكَ عنِ اللَّهِ من مال أو ولد فهو عليك شؤم (٢٣).

<sup>(</sup>١) «غاية النفع» (٢٥ \_ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) «شرح حديث: إنَّ أغبط أوليائي» (ق ٣/ب).



# قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةً إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾

قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ [التغابن:١١]. قالَ علقمةُ: هي المصيبةُ تصيبُ الرَّجلَ، فيعلمُ أنَّها من عند اللَّهِ، فيسلِّمُ لها ويَرضَى.

وخرَّج الترمذيُّ من حديثِ أنسٍ عن النبيِّ عَيَّالِيَّةٍ قال: "إنَّ اللَّهَ إذا أحبّ قــومًا ابتلاهم، فمن رَضِي، فله الرِّضَا، ومن سَخط فله السَّخطُ اللَّهُ وكانَ النبيُّ عَيَّالِيَّةٍ يقولُ في دعائه: "أسألكَ الرِّضا بعدَ القضاء"(٢).

وماً يدعو المؤمن إلى الرِّضا بالقضاء تحقيق إيمانه بمعنى قول النبي عَيَالَة : «لا يقضي اللَّهُ للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له: إن أصابته سرَّاء شكر، فكان خيراً له، وإنْ أصابته ضرَّاء صبر، فكان خيراً له، وليس ذلك إلا للمؤمن "(٣).

وجاءَ رجلٌ إلى النبيِّ عَيَالِيُّهُ، فسألَه أن يُوصيه وصيَّةً جامعةً موجَزةً، فقال:

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٣٩٦)، وابن ماجه (٤٠٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النسائي (٣/ ٥٤ ـ ٥٥)، وابن حبان (١٩٧١)، والحاكم (١/ ٥٢٤ ـ ٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث على الصواب حديثان، أدمجهما المؤلف.

فقوله: «لا يقضى اللَّه للمؤمن قضاءً إلا كان خيرًا له»

أخرجه: أحمد (٣/١١٧ ـ ١٨٤)، (٥/٢٤)، وأبو يعلى (٢٢١٧)، (٢٢١٨)، وأما الجرز، الباقي: ﴿إِنْ أَصَابِتُهُ. . ﴾ فأخرجه مسلم (٨/٢٢٧).

قالَ أبو الدرداء: إنَّ اللَّه إذا قضى قضاءً أحبَّ أن يُرضى به. وقال ابنُ مسعود: إنَّ اللَّه بقسطه وعدله جعلَ الرَّوحَ والفرحَ في اليقينِ والرِّضا، وجعلَ الهمَّ والحزنَ في الشكِّ والسَّخَطِ؛ فالرَّاضي لا يتمنَّى غيرَ ما هو عليه من شدَّة ورخاء. كذا رُويَ عَنْ عمر وابنِ مسعود وغيرِهما. وقال عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ: أصبحتُ ومالي سرورٌ إلا في مواضع القضاء والقدرِ.

ف من وصلَ إلى هذه الدرجة ، ك ان عيشُه كلُّه في نعيم وسرور ، ق الَ تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرِ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧] قال بعضُ السَّلَف: الحياةُ الطيبةُ: هي الرِّضا والقناعةُ. وقال عبدُ الواحدِ بنُ زيد: الرِّضا بابُ اللَّهِ الأعظم وجنةُ الدُّنيا ومستراحُ العابدين.

وأهلُ الرِّضا تارةً يلاحظون حكمة المبتلي وخيرته لعبده في البلاء، وأنّه غير متهم في قيضائه، وتارةً يُلاحظون ثواب الرِّضا بالقيضاء، فينسيهم الم المقضي به، وتارةً يُلاحظون عظمة المبتلي وجلاله وكماله، فيستغرقُون في مشاهدة ذلك، حتى لا يشعرون بالألم، وهذا يصلُ إليه خواص أهل المعرفة والمحبّة، حتى ربَّما تلذّذوا بما أصابهم لملاحظتهم صدوره عن حبيبهم، كما قال بعضهم: أوجدهم في عندابه عذوبة . وسئل بعض التابعين عن حاله في مرضه، فقال: أحبّه إليّ.

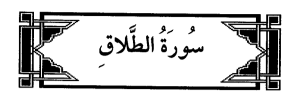
وسُئلَ السريُّ: هل يجدُ المحبُّ ألمَ البلاءِ؟ فقالَ: لا. وقال بعضُهم:

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۳۱۸/۵ ـ ۳۱۹) من حديث عبادة، بلفظ: «لا تتهم اللَّه تبارك وتعالى في شيء قضى به».



علَابُه فليكَ عَلَابُ وبعده فليكَ قُلِرْبُ وبعده فليكَ قُلِرْبُ وأَنْتَ عِندي كليرَوْحي بل أَنْتَ مِنها أَحَبُ أُحِبُ أَنْتَ مِنها أُحِبُ أُحِبُ (١)

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۱۱۲ \_ ٥١٥).



## قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّه وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودُ اللَّه فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾

وأمّا حدود اللّه التي نَهى عَن اعتدائها، فالمراد بها جُملة ما أذن في فعله، سواءٌ كان على طريق الوجوب، أو الندْب، أو الإباحة، واعتداؤها: هو تجاوز ذلك إلى ارتكاب ما نَهى عنه، كما قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّه وَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّه فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ [الطلاق:١]، والمرادُ: مَنْ طلّقَ على غير ما أمر اللّه به وأذن فيه، وقال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّه فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّه فَلُو تَعْدُوهَا وَمَن يَتَعَد حُدُودَ اللّه فَلا تَعْتَدُوها وَمَن يَتَعَد حُدُودَ اللّه فَوْل يَعْد وجه الطّالِمُون ﴾ [البقرة:٢٢٩]، والمراد: مَنْ أمسك بعد أَنْ طلّق بغير وجه معروف، أو سرّح بغير إحسان، أو أخذ ممّا أعْطَى المرأة شيئًا على غير وجه الفدية التي أذن اللّه فيها.

وقالَ تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ [النساء: ١٢-١٤].

والمرادُ: مَنْ تجاوزَ مَا فرضَه اللَّهُ للورثة، ففضَّلَ وارثًا، وزاد على حقه، أو نقصَه منه، ولهذا قال النبيُّ ﷺ في خُطبتُهِ في حجَّةِ الوَداعِ: "إنَّ اللَّه قد أَعْطَى كُلَّ ذي حَقَّ فلا وصيةَ لوارث»(١).

<sup>(</sup>١) راجع: «التاريخ الكبير» (٣/ ٢/ ٤ /٣)، و«السنن الكبرى» للبيهقي (٦/ ٢٦٤).

وروى النّواسُ بنُ سمعانَ عن النبي عَيَالِيَهُ قالَ: «ضرب اللّه مثلاً صراطاً مستقيماً، وعلى جنبتي الصرّاط سوران فيهما أبواب مفتحة، وعلى الأبواب ستور مرخاة، وعلى باب الصّراط داع يقول: يا أيّها النّاسُ، ادخُلوا الصرّاط جميعًا، ولا تعرّجوا. وداع يدعو من جوف الصرّاط، فإذا أراد أن يفتح شيئًا من تلك الأبواب، قال: ويحك لا تفتحه، فإنّك إنْ تفتحه تلجه، والصّراط: الإسلام، والسُّوران: حدودُ اللّه، والأبواب المفتّحة: محارمُ اللّه، وذلك الداعي على رأس الصرّاط: كتابُ اللّه، والداّعي من فوقُ: واعظُ اللّه في قلب كلِّ مسلم "خرّجه الإمامُ أحمد، وهذا لفظه، والنسائي في «تفسيره»، والترمذي وحسنه (۱)

فضرب النبي تعلقه مثل الإسلام في هذا الحديث بصراط مستقيم، وهو الطريق السسهل الواسع، الموصل سالكه إلى مطلوبه، وهو مع هذا مستقيم، لا عوج فيه، فيقتضي ذلك قربه وسهولته، وعلى جنبتي الصراط يمنة ويسرة سوران، وهما حدود الله، فكما أنَّ السور يمنع من كان داخله من تعديه ومجاوزته، فكذلك الإسلام يمنع من دخله من الخروج عن حدوده ومجاوزتها، وليس وراء ما حدَّ الله من المأذون فيه إلا ما نهى عنه، ولهذا مدح سبحانه الحافظين لحدوده، وذم من لا يعرف حدَّ الحلال من الحرام، كما قال تعالى: ﴿ الأَعْرَابُ أَشَدُ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلاً يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ الله عَلَىٰ رَسُولِه ﴾ [التوبة: ٩٧]. وقد تقدم حديث القرآن وأنه يقول لمن عمل به: حفظ حدودي، ولمن لم يعمل به: تعدَّى حدودي.

والمرادُ: أنَّ مَنْ لم يُجاوز ما أُذِنَ له فيه إلى ما نُهِي عنه فقد حفظَ حدود

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمــد (١٨٢/٤ ــ ١٨٣)، والترمذي (٢٨٥٩)، والنسائي في «التفسـير» من «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١١٧١٤).

اللَّه، ومن تعدَّى ذلك فقد تعدَّى حدودَ اللَّه.

وقد تُطلقُ الحدودُ، ويُرادُ بها نفسُ المحارم، وحينئذ فيقال: لا تقربُوا حدودَ اللّه، كما قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا ﴾ [البقرة:١٨٧]، والمرادُ: النّهي عن ارتكابِ ما نهى عنه في الآية من محظورات الصيام والاعتكاف في المساجد، ومن هذا المعنى \_ وهو تسميةُ المحارم حدودًا \_ قولُ النبيّ عَلَيْ : «مَثَلُ القائم على حدود اللّه والمُدهن فيها، كمثل قوم اقتسموا سفينة الحديثُ المشهور (١) ، وأراد بالقائم على حدود اللّه: المنكرُ للمحرّمات والناهي عنها.

وفي حديث ابن عباس عن النبيِّ عَيَالِيْهِ، قال: «إنِّي آخِذُ بِحُجِزِكُم، أقولُ: اتَّقوا النَّارَ، اتَّقوا الحدودَ» قالها ثلائًا، خرَّجه الطبراني والبزار (۲) ، وأراد بالحدود، محارمَ اللَّه ومعاصيه، ومنه قولُ الرجلِ الذي قالَ للنبيِّ عَيَالِيَّةُ: إنِّي أصبتُ حدًّا فأقمه علي (۳) .

وقد تُسمى العقوباتُ المقدرةُ الرادعةُ عن المحارمِ المغلظةُ حدودًا، كما يقالُ: حدُّ الزني وحدُّ السرقةِ وحدُّ شُربِ الخَمرِ، ومنه قولُ النبيِّ عَلَيْكُ لأسامةَ: «أتشفعُ في حَدِّ من حدودِ اللَّه؟» (٤) يعني: في القَطع في السَّرقةِ. وهذا هو المعروفُ من اسم الحدودِ في اصطلاح الفقهاءِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرج: الطبراني (٣٣/١١)، والسبزار (٣٤٨٠) من طريق ليث بن أبي سليم، عن طاوس، عن ابن عباس رطائه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨/ ٢٠٦)، ومسلم (٨/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٢١٣/٤)، (٥/ ٢٩)، (٨/ ١٩٩)، (٨/ ٢٠١)، ومسلم (٥/ ١١٤).

وقد حملَ بعضُهم قولَه وَيَكُلِينَّ : "وحدَّ حُدُودًا فلا تعتدوها" على هذه العقوبات الزَّاجرةِ عَنِ المحرَّمات، وقال: المرادُ النَّهيُ عن تجاوزِ هذه الحدود وتعديها عند إقامتها على أهلِ الجرائم. ورجَّح ذلك بأنَّه لو كانَ المرادُ بالحدود الوقوف عند الأوامرِ والنَّواهي، لكانَ تكريرًا لقوله: "فرضَ فرائضَ فلا تُضيِّعُوها، وحرَّم أشياء، فلا تنتهكُوها" وليس الأمرُ على ما قالَه، فإنَّ الوقوفَ عند الحُدودِ يقتضي أنَّه لا يخرجُ عمَّا أذِنَ فيه إلى ما نَهى عنه، وذلك أعمُّ من كون المأذونِ فيه فرضًا أو يخرجُ عمَّا أذِنَ فيه إلى ما نَهى عنه، وذلك أعمُّ من كون المأذونِ فيه فرضًا أو ندبًا أو مباحًا كما تقدَّم، وحينئذِ فلا تكريرَ في الحديث، واللَّهُ أعلمُ (١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّق اللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا ﴾

قال قتادة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴾ [الطلاق:٢] قالَ: مِن الكربِ عندَ الموتِ، ومن أفزاعِ يوم القيامةِ.

وقال عليُّ بنُ أبي طلحةَ عن ابنِ عباسٍ ﴿ فَاقَعْ فَي هَذَهُ الآيةِ: ننجيه من كلِّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ٢١٥)، ومسلم (٥/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٥٨ \_ ١٦٢).

كربٍ في الدُّنيا والآخرةِ.

وقال زيدُ بنُ أسلمَ في قـولهِ تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ [الاحقاف: ١٣] قال: يُبشرُ في ذلك عند موته، وفي قبره ويوم البعث، فإنه لفي الجنة، وما ذهبت فرحة البشارة من قلبه.

وقال ثابت البناني في هذه الآية: بلغنا أنَّ المؤمنَ حينَ يبعثُه اللَّهُ من قبره يتلقاه ملكاه اللذان كانا معه في الدُّنيا فيقولان له: لا تخفْ ولا تحزنْ، فيؤمِّنُ اللَّهُ خوفَه ويقرُّ عينَه، فما من عظمة تغشى الناسَ يومَ المقيامة إلا وهي للمؤمنِ قرةُ عين، لما هداه اللَّه ولما كانَ يعملُ في الدنيا. خرَّج ذلك كلَّه ابن أبي حاتمٍ وغيره.

وأمَّا من لم يتعرف إلى اللَّهِ في الرخاءِ، فليسَ له أنْ يعرفَه في الشدةِ لا في الدَّنيا ولا في الآخرة.

وشواهدُ هذا مشاهدةُ حالِهم في الدُّنيا، وحالهُم في الآخرةِ أشدُّ، وما لهم من وليًّ ولا نصير (١) .

#### \* \* \*

قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴿ ثَ ۗ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُو َحَسْبُهُ ﴾ [الطلاق: ٢-٣]، وقد قرراً النبيُّ ﷺ هذه الآيةَ على أبي ذَرِّ، وقالَ له: «لو أنَّ الناسَ كُلَّهم أَخَذُوا بها لكفَتهم ﴾ (٢) .

يعني: لو أنَّهم لو حقَّقوا التَّقوى والتوكلَ لاكتَفَوا بذلك في مصالح دينهِم

<sup>(</sup>١) «نور الاقتباس» (٤٩ ـ ٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٥/ ١٧٨ ـ ١٧٩)، وابن ماجه (٤٢٢٠).

ودنياهُم.

قال بعضُ السلف: بِحَسبِكَ من التوسلِ إليه أن يعلَمَ من قلبكِ حُسنَ توكُّلك عليه، فكم من عبد من عباده قد فَوَّضَ إليه أمرَه فكفاه منه ما أهمَّه، ثمَّ قرأ: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾، وحقيقةُ التوكُّلِ: هو صدقُ اعتمادِ القلبِ على اللَّه عزَّ وجلَّ في استجلابِ المصالح، ودفع المضارِّ من أمور الدنيا والآخرةِ كُلِّها، وكلةُ الأمورِ كُلِّها إليه، وتحقيقُ الإيمانِ بأنَّه لا يُعطي ولا يمنعُ ولا يضرُّ ولا ينفعُ سواه.

قال سعيدُ بنُ جُبير: التوكُّلُ جماعُ الإيمان.

وقال وهبُ بنُ مُنبِّه: الغايةُ القُصوى التوكلُ.

قالَ الحسنُ: إن توكُّلَ العبد على ربِّه: أنْ يعلمَ أنَّ اللَّه هو ثقتُه.

وفي حديث ابن عباس عن النبيِّ ﷺ، قال: «مَنْ سرَّه أن يكونَ أقوى النَّاسِ فليتوكل على اللَّه»(١) .

ورُوي عنه ﷺ أنَّه كانَ يقـولُ في دعائه: «اللهمَّ إنِّي أسـألُك صِدْقَ التـوكُّل عليك» (٢٠) ، وأنّه كان يقولُ: «اللهمَّ اجعلني ممَّنُ توكَّلَ عليك فكفيْتَه» (٣٠) .

واعلم أنَّ تحقيقَ التوكلِ لا يُنافي السَّعي في الأسباب التي قَدَّر اللَّهُ سبحانَه المقدوراتِ بها، وجرت سُنَّته في خَلْقهِ بذلك، فإنَّ اللَّهَ تعالى أمرَ بتعاطي الأسباب مع أمره بالتوكُّلِ، فالسَّعيُ في الأسباب بالجوارح طاعةٌ له، والتوكُّلُ بالقلبِ عليه إيمانٌ به، قال اللَّه تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾ بالقلبِ عليه إيمانٌ به، قال اللَّه تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عدي (٧/ ٦٠٦)، والبيهةي في «الزهد» (٩٨٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٢١٨)، و «أخبار أصبهان» (٢/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٢٢٤).

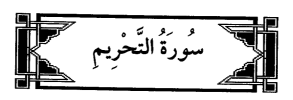
<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في «التوكل» (٤).

[النساء: ٧١]، وقال: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةً وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ ﴾ [النساء: ٧١]، وقال: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللَّهِ ﴾ [الانفال: ٦٠]،

قالَ سهلٌ التُّستري: مَنْ طعنَ في الحركة \_ يَعْني: في السَّعيِّ والكَسْبِ \_ فقد طعنَ في السَّنَّة، ومن طَعَنَ في التوكُّلِ فقد طعنَ في الإيمانِ.

فالتـوكُّلُ حالُ النبيِّ ﷺ، والكَسْبُ سنَّتُـه، فمن عَـمِلَ على حالهِ، فـلا يَتْرُكَنَّ سنتَه (١) .

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٥٤ \_ ٥٥٠).



قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غَلاظٌ شدادٌ لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يَؤْمَرُونَ ﴾ شدادٌ لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يَؤْمَرُونَ ﴾

روى شريك ، عن عاصم ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْلُم ، قال: «أُوقِدَ على النَّارِ ألف سنة حتَّى ابيضت ، ثم أُوقِدَ عليها ألف سنة حتَّى احمرَّت ، ثم أُوقِد عليها ألف سنة حتَّى اسودّت ، فهي سوداء كالليلِ المُظلم » خرَّجه ابن ماجه والترمذي (۱) وقال: حديث أبي هريرة في هذا موقوف أصح ، ولا أعلم أحداً رفّعه غير يحيى بنِ أبي كثيرٍ عن شريك ،

وروى معن ، عن مالك ، عن أبي سهيل ، عن أبي هريرة ، عن النبي عليه الله عن أبي هريرة ، عن النبي عليه الله قال : «أترونَها حمراء كناركم هذه لهى أشد سوادًا من القار » خر جه البيهقي (٢) وخر جه البزار ولفظه : «لهي أشد من دخان ناركم هذه سبعين ضعفًا» وروي موقوفًا على أبي هريرة وهو أصح ، قالَه الدارقطني .

وقالَ الجوزجَانيُّ: حدثنا عبيدُ اللَّه الحنفي، حدثنا فَرْقَدُ بنُ الحجاج، سمعتُ عقبةَ اليماني يقولُ: سمعتُ أبا هريرةَ يقول: قالَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ: «إنَّ نَارَ جهنمَ أشدُّ حراً من نارِكم هذه بتسعة وتسعينَ جزءًا، وهي سوداء مظلمةٌ لا ضوءَ لها، لهي أشدُّ سوادًا من القطرانِ عريبٌ جدًّا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (١٤٣٢٠)، والترمذي (٢٥٩١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البيهقي في «البعث والنشور» (٥٠١).

وروى الكُديمي عن سهلِ بنِ حماد، عن مباركِ بنِ فضالةَ، عن ثابت، عن أنسٍ قال: تلا رسولُ اللهِ ﷺ ﴿ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٢] قال: «أُوقِدَ عليها ألفُ عام حتَّى احمرَّت، ثم أُوقِدَ عليها ألفُ عام حتَّى احمرَّت، ثم أُوقِدَ عليها ألفُ عام حتَّى اسودَّت، فهي سوداء لا يضئُ لهبُها» خرَّجه البيهقي (١) ، والكُديمي ليس بحجة.

وخرَّج البزارُ (٢٧) من حديث زائدة بن أبي الرقادِ عن زيادِ النميريِّ، عن أنسٍ، عن النبيِّ عَلَيْكُ أنَّه ذكر ناركم هذه فقال: «إنها لجزءٌ من سبعين جزءً من نارِ جهنم، وما وصلت إليكم \_ حتَّى أحسبه قال \_: حتَّى نُضحت بالماءِ مرتينِ لتضئ لكُم، ونار جهنم سوداء مظلمة ...

وفي حديث عدي بن عدي عن عُمَرَ مرفوعًا ذكرَ الإيقادَ عليها ثلاثة آلاف عام أيضًا، وقال: «فهي سوداء مظلمة لا يضئ جمرُها ولا لهبُها» خرَّجه ابن أبي الدَّنيا والطبرانيُّ، وقد سبق إسنادُه والكلامُ عليه.

ورَوى ابنُ أبي الدُّنيا من طريقِ الحكم بنِ ظهيرٍ - وهو ضعيفٌ -، عن عاصم، عن زر، عن عبد اللَّهِ ﴿ وَإِذَا الْجَعِيمُ سُعِرَتُ ﴾ [التكوير:١٦] قال: سُعِّرَت ألفَ سنة حتى احمرَّت، ثمَّ ألفَ سنة حتى احمرَّت، ثمَّ ألفَ سنة حتى اسودت، فهي سوداء مظلمةٌ.

الحكمُ بنُ ظهيرٍ ضعيفٌ، والصحيحُ روايةُ عاصمٍ عن أبي هريرةَ كما سبق.

وروى الأعمشُ، عن أبي ظبيانَ، عن سلمانَ، قال: النَّارُ سوداءُ مظلمةٌ لا يُطفأُ جمرُها ولا يضيءُ لهبُها، ثمَّ قرأ: ﴿وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [الانفال: ٥٠]،

<sup>(</sup>۱) في «البعث والنشور» (٥٠٦).

<sup>(</sup>٢) «كشف الأستار» (٣٤٨٩).



خرَّجه البيهقي من طريقِ أحمد بنِ عبدِ الجبارِ، عن أبي معاوية ،عن الأعمشِ مرفوعًا وقال: رفْعُه ضعيفٌ.

وقالَ أبو جعفرِ الرازيُّ، عن الربيعِ بنِ أنسٍ، عن أبي العاليةَ، عن أُبيِّ بنِ كعبِ: ضَرَبَ اللَّهُ مثلاً للكافرينَ قال: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَعْرٍ لِمُجِيِّ ﴾ [النور: ١٠]، فهـو يتقلبُ في خـمسٍ من الظلم: كـلامُه ظلمةٌ، وعـملُه ظلمةٌ، ومـدخلُه ظلمةٌ، ومخرجُه ظلمةٌ، ومسيرُهُ إلى الظلماتِ إلى النَّارِ.

وقال أيضًا أبو جعفر، عن الربيع بنِ أنسٍ: إنَّ اللَّهَ جعلَ هذه النَّارِ ـ يعني نَارَ الدُّنيا ـ نُورًا وضياءً ومتاعًا لأهلِ الأرضِ، وإنَّ النَّارَ الكُبْرى سوداءُ مظلمةٌ مثلُ القيرِ ـ نعوذُ باللَّهِ منها.

وعن الضحاكِ قالَ: جهنمُ سوداءُ وماؤُها أسودُ وشجرُها أسودُ وأهلُها سودٌ.

وقد دلَّ على سواد أهلها قولُه تعالى: ﴿كَأَنَّمَا أُغْشِيَتْ وُجُوهُهُمْ قَطَعًا مِّنَ اللَّيْلِ مُظْلِمًا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [يونس:٢٧]، وقولُه تـعالى: ﴿يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ ﴾ الآية [آل عمران:١٠٦].

وقد ثبتَ في الأحاديثِ الصحيحةِ أنَّ مِن عصاةِ الموحدينَ مَنْ يحترقُ في النارِ حتَّى يصيرَ فحمًا (١) .

### \* \* \*

وقدْ وصفَ اللَّهُ الملائكـةَ الذينَ على النَّارِ بالغلظِ والشدةِ قــالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدادٌ لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم:٦].

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٦٨ ـ ٧٠).

وروى أبو نعيم بإسناده عن كعب، قالَ: إنَّ الخازنَ من خُزَّانِ جهنمَ مسيرةُ ما بينَ مَنْكِبيه سنةٌ؛ وإنَّ مع كل واحد منهم لعمودٌ له شعبتانِ من حديدٍ. يدفعُ به الدفعة فيكبُّ به في النارِ سبعمائةَ ألفٍ.

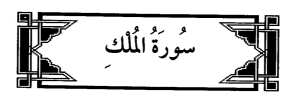
وروى عبدُ اللّهِ بنُ الإمامِ أحمدَ بإسنادهِ عن أبي عمرانَ الجونيِّ قالَ: بلغنا أنَّ الملكَ مِن خزنةِ جهنمَ ما بين مَنكبيه مسيرةُ خريف، فيضربُ الرجلَ من أهلِ النارِ الضربةَ فيتركه طحينًا من لدن قرنهِ إلى قدمهِ.

وفي رواية أخرى له قــالَ: بلغنا أنَّ خزنةَ النارِ تســعةَ عشــرَ ما بينَ مَنكِبي أحدِهم مسيرة خريفٍ؛ وليسَ في قلوبهِم رحمةٌ إنَّما خُلقُوا للعذاب.

ورَوى الجُوزَجانِيُّ بإسناده عن صالح أبي الخليل قالَ: ليلةَ أُسري بالنبيً عَثَ اللَّهُ إليه نَفرًا مِن الرَّسلِ فتلقَّوه بالفرح والبشر. وفي ناحية المسجد مصل يصلي لا يلتفتُ إليه؛ فقام إليه، فقال النبي عَلَيْلَةٍ: «ما منكُم من أحد إلا قد رأيتُ منه البشرَ والفرحَ غيرَ صاحبِ هذه الزاويةِ» فقالوا: أما إنَّه قد فرح بك كما فرحنا. ولكنَّه خازنٌ من خزَّانِ جهنم.

ورَوى بكرُ بنُ خنيسٍ، عن عبدِ الملكِ الجسري، عن الحسنِ أنَّ جبريلَ قال للنبيِّ عَلَيْتِهِ: «لو أنَّ خازتًا من خزَّانِ جَهنمَ أَشرفَ على أهلِ الأرضِ لماتَ أهلُ الأرضِ على من تشويه خلقه» مرسلٌ ضعيف (١).

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۷٦).



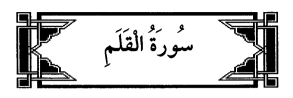
## قوله تعالى: ﴿ لِيَبْلُو كُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾

وقال الفضيلُ في قوله تعالى: ﴿لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [اللك:٢]، قال: أخلصُه وأصوبُه. وقالَ: إنَّ العملَ إذا كانَ خالصًا، ولم يكنْ صوابًا، لم يقبلْ، وإذا كانَ صوابًا، ولم يكنْ خالصًا، لم يقبلْ حتَّى يكونَ خالصًا صوابًا، قالَ: والخالصُ إذا كانَ للَّهِ عزَّ وجلَّ، والصَّوابُ إذا كانَ على السَّنَة. وقد دلَّ على هذا الَّذي قاله الفضيلُ قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو

وقد دل على هذا الذي قاله الفضيل قول الله عز وجل: ﴿ فَمَنَ كَانَ يُرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف:١١٠].

وقالَ بعضُ العارفينَ: إنَّما تفاضَلُوا بالإراداتِ، ولم يتفاضَلُوا بالصَّومِ والصَّلاة (١١) .

 <sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/٣٦).



### قوله تعالى: ﴿عُتُلِّ بَعْدُ ذَلِكَ زَنِيمٍ﴾

وفي «الصحيحينِ»<sup>(۱)</sup> عن حارثةَ بنِ وهب، عن النبيِّ ﷺ، قال: «ألا أخبركم بأهلِ الجُنَّةِ: كلُّ ضعيف متضعف لو أقسمَ على اللَّهِ لأبرَّهُ، ألا أخبرُكم بأهلِ النَّارِ كلُّ عنلِّ جواظ مستكبر».

و «العتلُّ» قال مجاهدٌ وعكرمةُ: هو القوىُّ؛ وقالَ أبو رزينِ: هو الصحيحُ، وقال عطاءُ بن يسارِ عن وهب الذماريِّ قالَ: تبكى السماءُ والأرضُ من رجلٍ أتمَّ اللَّهُ خلقَه وأرحبَ جوفَه وأعطاه معظمًا من الدُّنيا، ثم يكونُ ظلومًا غشُومًا للناسِ، فذلك العتلُّ الزنيمُ.

وقال إبراهيمُ النخعيُّ: العتلُّ: الفاجرُ، والزنيمُ: اللئيمُ في أخلاقِ الناسِ. وروى شهرُ بنُ حوشب، عن عبد الرحمنِ بنِ غنم، أنَّ رسولَ اللَّه ﷺ، قالَ: «لا يدخلُ الجنةَ جواظٌ ولا جعظريٌّ ولا العتلُّ الزنيمُ» فقال رجلٌ من المسلمين: منا الجواظُ الجعظريُّ، والعتلُ الزنيمُ؟ فقالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «الجواظُ: الذي جمعَ ومنعَ، وأما الجعظريُّ: فالفظُّ الغليظُ، قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنْ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لانفَضُوا مِنْ حَوْلك ﴾ [آل عمران:١٥٥]» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ١٩٨) (٨/ ٢٤)، ومسلم (٨/ ١٥٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲۲۷/٤) مختصراً.



وأما العـتلُ الزنيمُ: فشديدُ الخلقِ رحـيبُ الجوفِ مصححٌ أكـولٌ شروبٌ، واجدٌ للطعام، ظلومٌ للأنام.

ورَوى معاويةُ بنُ صالح، عن كثيرٍ بن الحارثِ عن القاسمِ مولى معاوية، قال: سُئلَ رسولُ اللَّه ﷺ عن العتلِّ الزنيم قال: «هو الفاحشُ اللئيمُ».

وقال معاويةُ: وحدثني عياضُ بنُ عبدِ اللَّه الفهريِّ عن موسى بنِ عقبةَ، عن النبيِّ ﷺ بذلك خرَّجه كلَّه ابنُ أبي حاتمٍ.

وأمَّا المستكبرُ فهو الذي يتعاطَى الكبرَ على الناسِ والتعاظمَ عليهم، وقد قال اللَّه تعالى: ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ (١) [الزمر: ٦٠].

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾

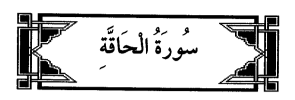
ورُوي عن أبي سنانَ، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ [القلم: ٤٣] قال: نزلت في صلاة الرجل يسمع الأذان فلا يجيب .

ورُوي عن سعيدِ بنِ جبيرٍ من قولِهِ (٢) . (٣) .

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۲۱۸ ـ ۲۱۹).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (۲۹/۲۹).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٤/ ٩\_ ١٠).



قوله تعالى: ﴿ فَهُو َ فِي عِيشَة رَّاضِيَة ﴿ آَنَ فِي جَنَّة عَالِيَة ﴿ آَنَ ﴾ فَي جَنَّة عَالِيَة ﴿ آَنَ ﴾ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ﴾

فالأشقياءُ في البرزخ في عيشٍ ضنكٍ، قال اللَّه تعالى: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذكري فَإِنَّ لَهُ مَعيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه:١٢٤].

وقد رُوي عن أبي سعيد الخدري، مرفوعًا وموقوقًا: أن المعيشة الضنك عذاب القبر. يضيق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه، ويسلَّط عليه تسعة وتسعون تنينًا.

وأمَّا عيشُهم في الآخرة فأضيقُ وأضيقُ فأمَّا من طاب عيشُه بعدَ الموتِ فإنَّ طيب عيشه لا ينقطع بل كلّما جاء تزايد طيبه. ولهذا سئِل بعضهم: من أنعمُ الناس؟ فقال: أجسامٌ في الترابِ قد أمنت العذاب فانتظرت الثواب فهذا في البرزخ في عيش طيب

ورئي معروف في المنام بعد موتِهِ وهو ينشد:

موتُ التقيِّ حياةٌ لا نـفـادَ لـهـا قد ماتَ قومٌ وهم في الناسِ أحياءُ وكان إبراهيم بنُ أدهم ينشدُ:

ما أحد أنعم من مُفرد في قبره أعمالُه تؤنسُه منعم الجسم وفي روضة زيّنها اللّه فهي مجلسه



رئي بعضُ الصالحين في المنامِ بعدَ موتِهِ، فقال: نحنُ بحمدِ اللَّه في برزخٍ محمودٍ، نفترشُ فيه الريحانَ ونوسدُ فيه السندسَ والإستبرقَ إلى يوم النشور.

رئي بعضُ الموتى في المنامِ فسُئلَ عن حالِ الفُضيل بنِ عياضٍ، فقال: كُسي حلَّةً لا تقومُ لها الدنيا بحواشِيها.

فأمًّا عيشُ المتقين في الجنَّة فلا يحتاج أنْ يسألَ عن طيبِهِ ولذَتِهِ، ويكُفِي في ذلك قولُهُ تعالى: ﴿ فَهُو َ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿ إِنْ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ [الحاقة: ٢١-٢٤].

ومعنى راضية: أي: عيشةٌ يحصلُ بها الرِّضي.

وفسَّر ابنُ عباسٍ: هنيئًا: بأنه لا موتَ فيها يُشيرُ إلى أنَّه لم يهنهم العيشُ إلا بعد الموتِ والخلود فيها.

قال يزيدُ الـرقاشيُّ: أمِنَ أهلُ الجنةِ الموتَ فطابَ لهم العـيشُ، وأمنُوا من الأسقام فهنيتًا لهم في جوار اللَّه طولُ المقام.

وقال اللّه تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ [الذاريات:١٥] ، ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ [الذاريات:١٥] ، ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ ﴾ إلى آخرها [القمر:٥، ٥٥] أدنى أهلِ الجنة منزلةً من ينظرُ في ملكهِ وسُرره وقصوره مسيرة ألفي عام، يرى أقصاه كما يرى أدناه، وأعلاهُم من ينظرُ إلى وجه ربّه بكرة وعشيا.

وقال طائفةٌ من السلف: إن المؤمن له بابٌ في الجنة من داره إلى دار السلام، يدخل على ربّه إذا شاء بلا إذن.

قال أبو سليمان الدارانيُّ: وإذا أتاه رسولٌ من ربِّ العزَّةِ بالتحيةِ واللُّطفِ فلا يصل إليه حتى يستأذنَ عليه يقول للحاجب: استأذنْ لي على وليِّ اللَّه، فإني لستُ أصلُ إليه. فيُعلم ذلك الحاجبُ حاجبًا آخر حتى يصلَ إليه فذلك

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴾ [الإنسان: ٢٠].

فللَّه ذاك العسيشُ بينَ خـيــامـــهــا وروضاتها والثـغرُ في الروض يبسمُ وللَّه كَمْ من خيرة إنْ تَبَسَّمتْ أضاءَ لَها نورٌ من الفجر أعظمُ وللَّه واديهـــا الذي هو مــوعــــدُ الـ مــزيــد لوفــد الحبِّ لو كنــتَ منهمُ بذيالكَ الوادي يهيمُ صبابةً محبٌ يرى أنَّ الصبابةَ مغنمُ وللُّـه أفـــراح المحــــبين عندَمــــا يخــــاطبُــهــم مــــولاهُم ويُـسلِّمُ وللَّه أبـصـــارٌ ترى اللَّـهَ جـــهـــرةً فـلا الغيــمُ يغشــاها ولا هي تســأمُ فـيـــا نظرة أهدت إلى القــلب نظرةً أمنْ بعـــدهــا يسلو المحـب المتـــيمُ فــروحَك قــرِّبْ إن أردتَ وصــالَهم فما غلبتْ نظرةٌ تشري بروحكَ منهمُ وأقــــدِم ولا تقـنعُ بعـــيش مـنغُّص فــمــا فــاز باللَّــذات منْ ليس يُقــدمُ فصُمْ يومَك الأدنى لعلَّك في غدد تفوزُ بعيد الفطر والنَّاسُ صوَّمُ فيا بائعًا هذا ببخس معجَّل كأنك لا تدري بلي سوف تعلمُ وإن كنت تدري فالمصيبة أعظم (١)

فإن كنت لا تدرى فتلك مصيبة "

### الصائمون على طبقتين:

إحداهُما: من ترك طعامَه وشرابَهُ وشهوتَه للَّه تعالى، يرجو عنده عوض ذلك في الجنة، فهذا قد تاجر مع اللَّه وعاملَه ، واللَّه تعالى لا يُضيع أجر من أحسن عملاً، ولا يخيبُ معه من عاملَهُ، بل يربحُ عليه أعظمَ الرِّبْح، وقال رسولُ اللَّه ﷺ لرجل: «إنَّك لن تدعَ شيئًا اتَّقاءَ اللَّه إلا آتاك اللَّهُ خيرًا منه» خرَّجه الإمامُ أحمد (٢٧) ، فهذا الصَّائمُ يُعطى في الجنة ما شاء اللَّه من طعامٍ وشرابٍ

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث لبيك اللهم لبيك» (٧٦ ـ ٨٢).

<sup>(</sup>۲) «السند» (٥/ ٧٩).

ونساء، قال اللَّه تعالى: ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَامِ الْخَالِيَةِ ﴾ [الحاقة:٢٤] قال مجاهدٌ وغيرُه: نزلَتْ في الصائمين.

قال يعقوبُ بن يوسف الحنفيّ: بلغنا أن اللَّه تعالى يقولُ لأوليائه يوم القيامة: يا أوليائي طالما نظرْتُ إليكم في الدُّنيا وقد قلَصَتْ شفاهُكم عن الأشربة، وغارت أعينُكم وخفقت بطونُكم؛ كونوا اليوم في نعيمكم، وظي تعاطوا الكأس فيما بينكم، وظي كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ الْخَالِية ﴾.

وقال الحسنُ: تقولُ الحوراءُ لولي اللَّه وهو متكئ معها على نهر العَسلِ تُعاطيه الكأسَ: إنَّ اللَّه نظرَ إليك في يوم صائف بعيد ما بين الطرفين، وأنت في ظمأ هاجرة من جهد العطش، فباهمى بك الملائكة، وقال: انظروا إلى عبدي ترك زوجته وشهوته ولذَّته وطعامه وشرابه من أجلي، رغبةً فيما عندي، اشْهَدُوا أنِّى قد غفرتُ لَهُ؛ فغفر لك يومئذ وزوجنيك.

وفي "الصحيحينِ" (١) عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: "إن في الجنة باباً يقال له: الرَّبان، يدخل منه الصائمون، لا يدخل منه غيرهُم وفي رواية: "فإذا دخلوا أُغْلق»، وفي رواية: "من دخل منه شرب، ومن شرب لم يظمأ أبداً»، وفي حديث عبد الرحمن ابن سَمْرة، عن النبيِّ عَلَيْهُ في منامه الطويل، قال: "ورأيتُ رجلاً من أُمَّتي يَلهَتُ عطشًا، كلَّما ورد حوْضًا مُنِعَ منه، فَجَاءَه صيامُ رمضان، فسقاه وأرواه» خرَّجه الطبراني (٢) وغيره.

وروى ابن أبي الدنيا (٢٠) بإسناد فيه ضعف، عن أنسٍ مرفوعًا: «الصَّائمون

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠٢/٣) (٤/٥٤٤)، ومسلم (١٥٨/٣)، من حديث سهل بن سعد رُطُّتُك.

<sup>(</sup>۲) راجع «مجمع الزوائد» (۷/ ۱۷۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب «الجوع» (١٣٩).

يُنفَحُ من أفواهِهم ريحُ المسْكِ، ويوضَعُ لهم مائدةٌ تحتَ العرشِ، يأكلونَ منها والناسُ في الحساب».

وعن أنسٍ موقوقًا: «إنَّ للَّه مائدةً لم ترَ مشلَها عينٌ، ولم تسمعْ أذُنٌ، ولا خطرَ على قلبِ بشرِ، لا يقعدُ عليها إلا الصَّائمون».

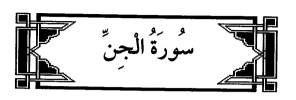
وعن بعضِ السلف، قال: بلغنا أنه يوضَعُ للصُّوَّامِ مائدةٌ يأكلون عليها والناسُ في الحساب، فيقولونَ: يا ربِّ، نحن نحاسبُ وهُم يأكُلون؟ فيقال: إنهم طالما صامُوا وأفطرْتُم، وقامُوا ونمتم.

رأى بعضُهم بشرَ بنِ الحارثِ في المنامِ وبين يديه مائدةٌ وهو يأكل، ويقال له: كُلُ يا من لم يأكُلُ، واشرَبُ يا من لم يشرَبُ.

كان بعضُ الـصالحين قد صام حتى انحنى وانقطع صوتُه، فمات فَرُئي بعضُ أصحابه الصالحين في المنام فُسئلَ عن حاله، فضحكَ وأنشد:

قد كُسي حُلَّةَ البهاءِ وطافَتُ بأباريتَ حَسُولَهُ الخُسِاءُ وطافَتُ بأباريتَ حَسُولَهُ الخُسِامُ (١) ثم حُلِّي وقِسِيلَ يا قسارَى ارْقى فلَعَسْري لقد براك الصِّيامُ (١)

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٢٩٥ ـ ٢٩٧).



### قوله تعالى: ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا ﴾

[ قال البخاريُّ ]: حدثنا مُسدَّدٌ: ثنا أبو عوانةً، عنْ أبي بِشْرِ - هو: جعفرُ ابنُ أبي وحُشِيَّةَ \_ عن سعيدِ بنِ جبيرِ، عن ابنِ عباسِ، قال: انطلقَ النبيُّ ﷺ في طائفةٍ من أصْحَابِه، عامدينَ إلى سُوقِ عُكاظِ، وقدْ حِيلَ بيْنَ الشياطين وبيْنَ خبرِ السماءِ، وأُرْسلت عليهم الشُّهُبُ، فرجعَت الشياطين إلى قومهم ، فقالوا: ما لكُمْ؟ فقالُوا: حِيلَ بيْنَنا وبيْنَ خبرِ السماء، وأُرْسلتْ عليْنا الشُّهُبُ، قالُوا: ما حالَ بيْنكُم وبينَ خبرِ السماءِ إلا شيءٌ حدَثَ، فاضربُوا مشارقَ الأرض ومغاربَهَا، فانظروا ما هذا الذي حالَ بينكُمْ وبيْنَ خبر السماء، فانصرفَ الذين توجُّهُ وا نحوَ تهامَةَ إلى النبيِّ ﷺ وهُوَ بنخْلَةَ ـ عــامدينَ إلى سُوقٍ عُكَاظٍ، وهو يُصلِّي بأصْحَابِه صلاةَ الفجرِ، فلمَّا سمعُوا القرآن استمعُوا له، فقالوا: هذا \_ واللُّـهِ \_ الذي حالَ بينكم وبينَ خبرِ السماء، فهنالكَ حينَ رَجَعُوا إلى قومهم، فقالُوا: يا قومنا إنا سمعنا قرآنا عجبًا، يهدي إلى الرُّشد فَآمَنَّا بِهِ، وَلِن نُشْرِكَ بِربِّنَا أَحِدًا، فَأَنْزِلَ اللَّهُ عَلَى نَبِيِّهِ: ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ ﴾ [الجن:١]، وإنَّما أوحي إليه قولُ الجنِّ (١) .

هذه القصة كانت في أول البعثة.

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١٩٥ ـ ١٩٦).

وهذا الحديثُ ممَّا أرسله ابنُ عباسٍ، ولم يسمِّ من حدَّثه به من الصحابة، ويحتملُ أنه سمعه من النبيِّ عَلَيْلَةٍ يحكي عن نفسه، واللَّهُ أعلم.

وسوقُ عُكَاظِ نحو نخلة، كان يجتمعُ فيه العربُ، ولهم فيه سوقٌ، فكان النبيُّ عَلَيْكِ يخرجُ إليهم، فيدعُ وهم إلى اللَّه عزَّ وجلَّ، وقد كانتِ الشهبُ يُرمَى بها في الجاهلية، وإنَّما كثرت عندما بعث النبيُّ عَلَيْكَ .

وقد قال السُّديُّ وغيرُه: إنَّ السماءَ لم تحرسْ إلا حيث كان في الأرضِ نبيٌّ أو دينٌ للَّه ظاهرٌ.

والمقصودُ من هذا الحديثِ هاهنا: أن السياطينَ لما مروَّا بالنبيِّ عَلَيْهُ وهو يصلِّي بأصحابه صلاة الصبح، وقفُوا واستمعُوا القرآنَ. وهذا يدلُّ على أنَّه على المعلوا على القراءةِ في صلاةِ الصبح، فلمَّا سمعُوا عرفوا أنَّه هو الذي حال بينهم وبين خبر السماء.

وظاهرُ هذا السياقِ: يقتضي أن الشياطينَ آمنُوا بالقرآنِ، وكذا قال السُّديُّ وغيرُه.

وقد اختُلِفُ في الجنِّ والشياطينِ: هل هم جنسٌ واحدٌ، أو لا؟ فقالت طائفةٌ: الجنُّ كلُّهم ولدُ إبليسَ، كما أن الإنسَ كلَّهم ولدُ آدمَ.

رُوي هذا عن ابن عباسٍ من وجهٍ فيه نظرٌ. وأنَّهم لا يدخلون الجنةَ.

ورُوي - أيضًا - عن الحسنِ، وأنَّه قال: مؤمنُهم وليٌّ للَّه وله الشوابُ ومشركُهُم شيطانٌ له العقابُ.

وقـالت طائفةٌ: بلِ الشـياطينُ ولـدُ إبليسَ، وهم كفـارٌ ولا يموتون إلا معَ



إبليسَ، والجنُّ ولد الجانِّ، وليسوا شياطينَ، وهم يموتون، وفيهمَ المؤمنُ والكافرُ.

رُوي هذا عن ابن عباسٍ بإسنادٍ فيه نظرٌ \_ أيضًا.

وقولُه: «وإنَّما أوحي إليه قولُ الجنّ» يشيرُ ابنُ عباسٍ إلى أنَّ النبيَّ ﷺ لم يرَ الجنّ، ولا قرأ عليهم وإنما أُوحي إليه استماعُهم القرآنَ منه وإيمانهم به.

وقد رُويَ ذلك صريحًا عنه، أنه قال في أولِ هذا الحديثِ: ما قرأ رسولُ اللَّه ﷺ على الجنِّ ولا رآهم ـ ثم ذكر هذا الحديث (١) .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمُسَاجِدُ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾

[ قال البخاريُّ ] : «بابٌ هل يُقَالُ: مَسْجِدُ بني فُلانٍ»:

ابتدأ البخاريُّ ـ رحمه اللَّهُ ـ من هنا في ذكرِ المساجدِ وأحكامِها، فأولُ ما ذكرهُ من ذلك: أنه يجوزُ نسبةُ المساجدِ إلى القبائلِ، لعمارِتِهم إيَّاها، أو مجاورتِهم لها.

وقد كرهَ ذلك بعضُ المتقدمين، وتعلَّق بقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّه أَحَدًا ﴾ [الجن:١٨].

والصحيحُ: أن الآيةَ لم يُرَدْ بها ذلك، وأنّها نزلتْ في النهي عن أنْ يُشرك باللّه في المساجدِ في عسادتِهِ غيره، كما يفعلُ أهلُ الكتابِ في كنائسِهِم وبيعِهم.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٤/ ٤٦٠ \_ ٤٦٢).



وقيلَ: إن المرادَ بالمساجدِ الأرضَ كلُّها، فإنها لهذه الأمة مساجدُ، وهي كلُّها للَّه، فنهى اللَّهُ أن يُسجدَ عليها لغيره.

وقيلَ: إن المرادَ بالمساجدِ أعضاء السجودِ نفسُهَا، وهي للَّه، فإنه هوَ خلقها وجمعَها وألَّفها، فَمِنَ شُكْرُهِ على هذه النعمةِ أن لا يسجدَ بها لغيره.

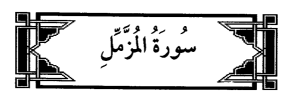
وقد قيلَ: إنَّ قوله تعالى ﴿ وَأَنَّ الْمُسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن:١٨] يدلُّ \_ أيضًا \_ على أنَّه لا يجوزُ إضافةُ المساجدِ إلى مـخلوقٍ إضافةَ ملكٍ واختصاصِ.

وأخذ بعضُ أصحابنا من ذلك كالوزير ابنِ هبيرةً: أنه لا يجوزُ نسبةُ شيء من المساجدِ إلى بعضِ طوائفِ المسلمينَ للاختصاصِ بها، فيقالُ: هذه المساجدُ للطائفةِ الفلانيةِ، وهذه للطائفةِ الأخرى، فإنّها مشتركةٌ بينَ المسلمينَ عمومًا.

وذكرَ بعضُ المتأخرينَ من أصحابِنا في صحةِ اشتراطِ ذلك في وقفِهَا وجهين.

وأما إضافة المسجد إلى ما يُعرِّفه به فليس بداخلٍ في ذلك، وقد كان النبيُّ يضيف مسجد أو إلى نفسه، فيقول: «مسجدي هذا» ويضيف مسجد قُباء الله، ويضيف مسجد بيت المقدس إلى إيلياء، وكلُّ هذه إضافات للمساجد إلى غيرِ اللَّه لتعريف أسمائها، وهذا غيرُ داخلٍ في النهي. واللَّه أعلم (١).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۳۶۰ ـ ۳۲۱).



## قوله تعالى: ﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً وَجَحِيمًا اللهِ وَجَحِيمًا اللهُ وَجَحِيمًا اللهُ وَطَعَامًا فَا غُصَّة وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾

قال اللّه تعالى: ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً وَجَحِيمًا ﴿ آلَ وَطَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [المزمل: ١٣، ١٢]، وقال: ﴿ لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلاَّ مِن ضَرِيعٍ ﴿ آلَ لَا يُسْمِنُ وَلا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴾ [الناشية: ٢، ٧].

روى الإمامُ أحمدُ بإسنادهِ عن عكرمـةَ عن ابنِ عباسٍ في قولهِ: ﴿ طَعَامًا ذَا غُصَّةٍ ﴾ قال: شوكٌ يأخذُ بالحَلقِ لا يدخلُ ولا يخرج(١) .

ورَوى علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله: ﴿ مِن ضَرِيعٍ ﴾ قال: شجر في جهنم. وقال مجاهد : الضريع : الشبرق اليابس، وروى أيضًا عن عكرمة وقتادة ، ورواه العوفي عن ابن عباس : الشبرق: نبت ذو شوك لاطئ بالأرض، فإذا هاج سمّي ضريعًا، وقال قتادة : من أضرع الطعام وأبشعه.

وعن سعيد بن جبير في قوله: ﴿ مِن ضَرِيع ﴾ قال: من حجارة، وعنه قال: الزقومُ. وعن أبي الحواريِّ قال: الضريع: السَّلَى شوكُ النخلِ، وكيف يسمنُ شوكُ النخلِ.

وخرَّج الترمذي (٢) من حديث أبي الدرداءِ عن النبيِّ عَلَيْكَ : «يُلْقَى على أهل

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٣٠٩/٦) لعبد اللَّه بن أحمد في زوائد الزهد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٥٨٦).

النار الجوع، فيعدل ما هم فيه من العذاب فيستغيثون، فيُغاثون بطعام من ضريع لا يسمن ولا يُغني من جوع، فيستغيثون بالطعام فيغاثون بطعام ذي غصة، فيذكرون أنهم كانُوا يجيزون الغصص في الدنيا بالشراب، فيستغيثون بالشراب، فيدفع إليهم الحميم كلاليب الحديد، فإذا دنت من وجوهِم شوت وجوههم، فإذا وصلت بطونهم قطعت ما في بطونهم..» وذكر بقية الحديث. وقد رُوي الحديث موقوفًا على أبي الدرداء، وقيل: وقفه أشبه .

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴿ وَ لَا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينٍ وَقَالَ سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴿ وَ لَا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينَ ﴾ [الحاقة: ٣٠- ٣٧] رَوى علي بنُ أبي طلحة، عن ابن عباسٍ من غسلين، قال: هو صديدُ أهل النارِ، وقال شبيبُ بن بشرٍ عن عباسٍ من غسلين، قال: العملينُ: الدمُ والماءُ يسيلُ من لحومِهِم وهو طعامُهُم.

وعن مقاتلٍ، قال: إذا سالَ القيحُ والدمُ بادرُوا إلى أكلِهِ قبلَ أن تأكله النارُ.

وقال أبو جعفرٍ عن الربيعِ بنِ أنسٍ: المغسلينُ: شجرةٌ في جهنَّم، وعن الضحاك مثله.

ورُوى خصيف عن مـجاهدٍ عن ابنِ عباسٍ، قال: مـا أدري ما الغسلينُ، ولكنِّي أظنُّه الزقومُ.

وقال أبو هلال عن قتادةَ: هو طعامٌ من طعامِ جهنَّم من شرِّ طعامِهِم. وقال يحيى بنُ سلامٍ: هو غسالةُ أجوافهِم.

قال ابنُ قتيبةَ: هو فعلين من غسلتُ، كأنَّه الغسالةُ.

قال شريحُ بنُ عبيدٍ، قال كعبٌ: يقولُ لو دُلِّي من غسلينٍ دلوٌ واحدٌ في



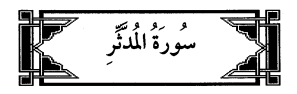
مطلع الشمسِ لغلت منه جماجمُ قومٍ في مغربِها. خرَّجه أبو نعيم.

وقد رُوي أن بعضَ أهلِ النارِ يأكلُ لحمه، وسنذكرُ الحديثَ في ذلك فيما بعد إن شاء اللَّه.

وقال اللَّهُ تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴾ [النساء:١٠] . وقد روي في حديث: ﴿إِن أَكُلَةَ الرِّبا يبعثونَ تَأْجِجُ أَفُواهُهُم نَارًا ﴾ ثم تلا هذه الآية . خرَّجه ابن حبان في ﴿صحيحه ﴾(١) من حديث أبي برزة عن النبي عَيَا اللهِ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>۱) «صحيح ابن حبان» (٥٦٦).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (١١٥ \_ ١١٦).



## قوله تعالى: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّر ﴾

قال مجاهدٌ والشَّعْبيُّ وقتادةُ والضحاكُ والنخعيُّ والزُّهريُّ وغيرُهم ـ في قوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِرْ ﴾ [الدثر:٤]: إن المعنى: طهِّرْ نفسك من الذنوب.

وقال سعيدُ بنُ جبيرِ: وقلبَك ونيَّتَك فطهِّرْ.

وقريبٌ منه: قولُ مَنْ قال: وعملَك فأصلِحْ، رُوي عن مجاهدٍ وأبي رَوْقٍ والضحاك.

وعن الحسنِ والقرظيِّ، قالا: خُلُقَك حسِّنْه.

فكنَّى بالشيابِ عن الأعمالِ، وهي المدِّينُ والتقوى والإيمانُ والإسلامُ وتطهيرُه: إصلاحُه وتخليصُه من المفسداتِ له، وبذلك تحصلُ طهارةُ النفسِ والقلب والنية.

وبه يحصلُ حسنُ الخُلُقِ، لأنَّ الدِّينَ هو الطاعاتُ التي تصيرُ عادةً ودَيْدنًا وخُلقًا، قالَ تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

وفسَّرهُ ابنُ عباسٍ بالدِّينِ (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۹۳).



## قوله تعالى: ﴿ وَلا تَمْنُن تَسْتَكُثْرِ ﴾

وقوله ﷺ: «إنَّ أمنَّ الناس عليَّ في صحبته وماله أبو بكر»(١).

قال الخطابيُّ: معنى قوله: «أمَنَّ»، أي: أبْذَلَ لنفسه وأعْطَى لماله، والمنُّ؛ العطاءُ من غير استثابة، ومنه قوله تعالى: ﴿ هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ ﴾ [العطاءُ من غير استثابة، ومنه قوله تعالى: ﴿ هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ ﴾ [صدور: ٣] أي: لا تُعْطِ لتأخذ أكثر مما أعْطَيتَ، ولم يرد به المنَّة؛ فإنها تُفسدُ الصَّنيعة، ولا مِنَّة لأحد على رسولِ اللَّه عَلَيْ بل له المنَّةُ على جميع الأُمَّة (٢).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ سَأُرْهَقُهُ صَعُودًا ﴾

وروى درّاجٌ عن أبي الهيشم عن أبي سعيد، عن النبي عَيَلِيْ قال في قوله تعالى: ﴿ سَأُرْهِقُهُ صَعُودًا ﴾ [المدنر:١٧] قال: ﴿ جَبُلٌ من نارِ يكلفُ أن يصعدَه، فإذا وضعَ يدَهُ عليه ذابت، وإذا رفَعها عادت، وإذا وضعَ رجله عليه ذابت، فإذا رفَعها عادت، يصعد سبعين خريفًا، ثم هوى مثلَها كذلك وهذا الحديث خرجه الإمام أحمد وغيره بمعناه، وخرَّجه الـترمذيُّ مختصرًا ولفظهُ: ﴿ الصَّعُود جبلٌ من نار يصعد فيه الكافر سبعين خريفًا ويهوي فيه كذلك أبدًا ﴾ . وقال: حديث غريب لا نعرفه مرفوعًا إلا من حديث ابن لهيعة عن درّاج، ولكن رواه أيضًا عمرو بن الحارث عن درّاج به، خرَّجه من طريقه الحاكم، وقال: صحيح الإسناد (٣٠) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۱۲۲) (۷۳/۰)، ومسلم (۱/ ۱۰۸) من حديث أبي سعيد الخدري تُولَّئِك. . (۲) «فتح الباري» (۲/ ۰۵۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ٧٥)، والترمذي (٢٥٧٦ \_ ٣١٦٢ \_ ٣٣٢٦)، والحاكم (٤/ ٥٩٦).

ورَوى هذا الحديثَ أيضًا شريكٌ عن عمار الدهنيِّ عن عطية عن أبي سعيد الخدريِّ عن النبيِّ عَيَّالِيَّ . خرَّجه من طريقه البزارُ، وقال: تفردَ برفعه شريكٌ، ووقه سفيانُ على عمارٍ \_ يعني أنه وقفه على أبي سعيدٍ \_ ولم يرفعهُ، ورواه أيضًا عمرُو بنُ قيسٍ الملائي عن عطية عن أبي سعيدٍ الخدريِّ عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ.

ورَوى سماك عن عكرمة، عن ابنِ عباسٍ في قولِه: ﴿ سَأُرْهَفُهُ صَعُودًا ﴾ قال: جبلٌ في النارِ. ورويناهُ من طريق فيه ضعفٌ عن الضحاكِ عن ابنِ عباسٍ، قال: هو جبلٌ من النارِ زلقٌ كلمًا صعدَهُ الفاجرُ زلقَ فهوى في النارِ.

وعن ابن السائبِ قال: هو جبلٌ من صخرة ملساء في النارِ يكلف أن يصعدها على النارِ يكلف أن يصعدها يصعدها حتى إذا بلغ أعلاها رُدَّ إلى أسفلها، ثم يكلف أيضًا أن يصعدها فذلك دأبه أبدًا، ويجذب من أمامه بسلاسلِ الحديدِ ويضربُ من خلفِه بمقامع الحديدِ فيصعدها في أربعين سنة.

وقال أيوبُ بنُ بشيرٍ عن شفي بن ماتع قال: في جهنَّم جبلٌ يُدْعَى صعودًا يطلعُ فيه الكافرُ أربعينَ خريفًا قبل أن يرقاهُ. خرَّجه ابنُ أبي الدنيا(١) .

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِنْ هَٰذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾

وذكر صاحب سيرة الوزير (٢) قال: وسمعته يقول في قوله تعالى: ﴿إِنْ هَذَا الْأَقُولُ الْبَشَرِ ﴾ [المدنر: ٢٥] قال: العرب لا تعرفُ «ذا» ولا «هذا» إلا في الإشارة إلى الحاضر. وإنما أشار هذا القائلُ إلى هذا المسموع. فمن قال: إن المسموع

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۱۸، ۱۱۹).

<sup>(</sup>۲) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.



عبارةٌ عن القديم، فقد قال: هذا قول البشر.

قال مصنفُ سيرته: كثيرًا ما سمعتُه يقول: ليس مذهبُ أحمد إلا الاتباع فقط. فما قال السلفُ قاله: وما سكتُوا عنه سكتَ عنه؛ فإنَّه كان يكثُر أن يقالَ: لفظي بالقرآن مخلوق، أو غير مخلوق لأنه لم يقل. وكان يقولُ في آيات الصفات: تمر كما جاءت.

قال: وسمعته يقول: تفكرت في أخبار الصفات، فرأيت الصحابة والتابعين سكتوا عن تفسيرها، مع قوة علمهم، فنظرت السبب في سكوتهم، فإذا هو قوة الهيبة للموصوف، ولأنَّ تفسيرها لا يتأتَّى إلا بضرب الأمثال لله، وقد قال عز وجل: ﴿فلا تَضْرِبُوا لِلّهِ الأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٤٧] قال: وكان يقول: لا يفسر على الحقيقة ولا على المجاز؛ لأنَّ حملها على الحقيقة تشبيه، وعلى المجاز بدعة (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴿ ثَ ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاًّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاًّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ النَّارِ إِلاًّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاًّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾

قال اللَّه تعالى: ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴿ ثَنَهُ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عَدَّتَهُمْ إِلاَّ فَتْنَةً لَلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [المدثر:٣٠، ٣٠].

قال آدمُ بنُ أبي إياسٍ: حدثنا حمادُ بنُ سلمةَ، حدثنا الأزرقُ بنُ قيسٍ عن رجلٍ من بني تميمٍ: قال: كنَّا عندَ أبي العوامِ فقرأ هذه الآية: ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ

<sup>(</sup>١) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧٣).

عَشَرَ ﴾ فقال: ما تقولون، تسعة عشر ملكا؟ قلنا: بل تسعة عشر ألفًا، فقال: ومن أين علمت ذلك؟ قال: قلت لأنَّ اللَّه تعالى يقول : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فَتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ قال أبو العوام: صدقت وبيد كلِّ واحد منهم مرزبة من حديد لها شعبتان، فيضرب بها الضربة يهوي بها سبعين ألفًا، بين منكبي كلِّ ملك منهم مسيرة كذا وكذا، فعلى قول أبي العوام ومن وافقه، الفتنة للكفار، إنما جاء من ذكر العدد الموهم للقلة حيث لم يذكر المميز له.

ويشبه هذا ما رَوى سعيدُ بن بشيرِ عن قتادةَ في قوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ اللهُ عُلُمُ جُنُودَ رَبِّكَ اللهُ عُونَ اللهُ عُلَمُ اللهُ عُنُودَ اللهُ عَنْ اللهُ عُنُودَ اللهُ عَنْ عَلَا عَالِمُ عَنْ اللّهُ عَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا

وكذلك ما روى إبراهيم بن الحكم بن أبان وفيه ضعف عن أبيه، عن عكرمة قال: إن أول من وصل من أهل النار إلى النار وجدُوا على الباب أربع مائة ألف من خزنة جهنّم مسودة وجوههم كالحة أنيابهم، قد نزع الله الرحمة من قلوبهم، ليس في قلب واحد منهم مشقال ذرة من الرحمة لو طار الطائر من منكب أحدهم لطار شهرين قبل أن يبلغ المنكب الآخر، ثم يجدون على من منكب أحدهم لطار شهرين قبل أن يبلغ المنكب الآخر، ثم يجدون على الباب التسعة عشر، عرض صدر أحدهم سبعون خريفًا، ثم يهوون من باب إلى باب خمسمائة سنة حتى يأتُوا الباب؛ ثم يجدون على كل باب منها من الخزنة مثل ما وجدُوا على الباب الأول، حتى ينتهوا إلى آخرها. خرجه ابن أبي حاتم.

وهذا يدلُّ على أنَّ على كلِّ بابٍ من أبوابِ جهنَّم تسعة عشر َ خزانًا هُمْ رؤساءُ الخزنةِ، تحت يد كلِّ واحد منهم أربعمائة ألف.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (٢٩/٢٦).

والمشهورُ بين السلف والخلف أنَّ الفتنةَ إنما جاءتْ من حيثُ ذكرِ عددِ الملائكةِ الذين اغترَّ الكفارُ بقلَّتِهِم، وظنُّوا أنهم يمكنُهُم مدافعتُهُم وممانعتُهُم، وظنُّوا أنهم يمكنُهُم مقاومتُهُ، ولهذا قال ولم يعلمُوا أن كلَّ واحد من الملائكةَ لا يمكنُ البشرُ كلُّهم مقاومتُهُ، ولهذا قال اللَّه تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائكةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُوَ ﴾ [المدثر:٣١].

قال السُّديُّ: إن رجلاً من قريش يقالُ له أبو الأشدينِ قال: يا معشرَ قريشٍ لا يهولنَّكم التسعةَ عشرَ أنا أدفعُ عنكُم بمنكبي الأيمنِ عشرةً من الملائكة، وبمنكبي الأيسر التسعة الباقية ثم تمرونَ إلى الجنة \_ يقولُه مستهزئًا \_ فقال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فِيْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ .

وقال قتادة: ذُكرَ لنا أنَّ أبا جهل حينَ نزلتُ هذه الآيةُ قال: يا معشرَ قريش أما يستطيعُ كلُّ عشرة منكم أن يأخذوا واحدًا من خزنة النارِ وأنتم الدُّهم، وصاحبُكم هذا يزعُمُ أنهم تسعة عشر (١) .

وقال قتادةُ: في التوراةِ والإنجيلِ: إنَّ خزنةَ النارِ تسعة عشر (٢٦).

ورَوى حريثٌ عن الشعبيِّ عن السبراءِ في قولِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ﴾ قال: إن رهطًا من يهود سألُوا رجلاً من أصحابِ النبيِّ ﷺ عن خزنة جهنم، فقال: اللَّهُ ورسولُهُ أعلمُ. فجاء رجلٌ فأخبر النبيَّ ﷺ فأنزلَ اللَّه عليه ساعة إذن ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ﴾ فأخبر أصحابَهُ، وقال: ادعُهُم، فجاءوا فسألوه عن خزنة جهنم، فأهْوَى بأصابع كفيه مرتين وأمسك الإبهام في الثانية،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۲۹/ ۱٦٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۲۹/ ۱۶۱).

خرَّجه ابن أبي حاتمٍ، وحريثٌ هو ابنُ أبي مطرِ ضعيف.

وخرَّجه الترمذيُ (۱) من طريق مجالد عن الشعبيّ، عن جابرٍ قال ناسٌ من اليهودِ لناسٍ من أصحابِ النبيّ على النبيّ محمد عُلِبَ أصحابُك اليومَ، قال: «وما عُلبُوا؟» قال: سألتهُم يهودُ: هل يعلم نبيّكم عددَ خزنة جهنّم، قال: «فما قالوا؟» قالوا: لا ندري حتى نسأل نبيّنا، نقال: «يغلبُ قومٌ سئلوا عمّا لا يعلمون، فقالُوا: لا نعلمُ حتى نسأل نبيّنا، لكنّهم قد سألُوا نبيّهم، فقالُوا: أرنا اللَّه جهرة، عليّ بأعداء اللَّه» فلما جاءوا قالُوا: يا أبا القاسم كم عددُ خزنة جهنم؟ قال: «هكذا أو هكذا» في مرة عشرةٌ وفي مرة تسعةٌ، قالُوا: نعم، وهذا أصح من حديث حريث المتقدم، قاله البيهقي وغيرهُ.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٢) من حديث عبد اللَّه بن عمرو بن العاص قال: خرج علينا رسولُ اللَّه عَلَيْهُ يومًا كالمودِّع، فقالَ: «أنا محمدٌ النبيُّ الأُمّيُّ» ثلاثًا، «ولا نبيَّ بعدي، أوتيتُ فواتح الكلم وخواتِمه وجوامعه، وعلمتُ كم خزنةُ النارِ وحملةُ العرش، وذكر بقيةَ الحديث (٣).

#### \* \* \*

قال اللَّه تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدادٌ لاَ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۳۲۷).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۲۷۲ \_ ۲۱۲).

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (١٧٣ \_ ١٧٥).

[النحريم: ٦]، وقال تعالى: ﴿ فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [آل للْكَافِرِينَ ﴾ [آل للْكَافِرِينَ ﴾ [آللل ١٣١]، وقال تعالى: ﴿ فَأَنذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّى ﴾ [الليل: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ لَهُم مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَمِن تَحْتِهِمْ ظُلَلٌ ذَلِكَ يُخَوِّفُ اللَّهُ بِهِ عِبَادَهُ يَا عِبَادِ فَاتَّقُونِ ﴾ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَمِن تَحْتِهِمْ ظُلَلٌ ذَلِكَ يُخوِّفُ اللَّهُ بِهِ عِبَادَهُ يَا عِبَادِ فَاتَقُونِ ﴾ [الرمر: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا هِيَ إِلاَّ ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴿ آَلَ كَلاَ وَالْقَمَرِ ﴿ آَلَ وَاللَّيْلِ وَاللَّيْلِ ﴿ آَلَ كُلُو مِن تَحْتِهِمْ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴿ آَلَ كُلاً وَالْقَمَرِ ﴿ آَلَ وَاللَّيْلِ اللَّهُ مِن النَّالِ وَمَا هِيَ إِلاَّ ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴿ آَلَ كَلاً وَالْقَمَرِ ﴿ آَلَ وَاللَّيْلِ اللَّهُ مِن النَّلِ اللَّهُ مِن النَّالِ وَمَا هِيَ إِلاَّ ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴿ آَلَ كَاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن النَّالُ اللَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ مِن وَاللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن مُن يَقَدُمُ أَوْ يَتَقَدُمُ أَوْ يَتَأَخَّونَ ﴾ [المدار: ٣٠].

قال الحسنُ في قـوله تعالى: ﴿ نَذِيرًا لِلْبَشَرِ ﴾ قال: «واللَّهِ ما أنذرَ العـبادَ بشيءٍ قط أدْهَى منها» خرَّجه ابنُ أبي حاتم (١١) .

وقال قتادةُ في قولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ ﴾ يعْني النار (١).

وروى سماكُ بنُ حرب، قال: سمعتُ النعمانَ بنَ بشيرٍ يخطبُ، يقولُ: «أنذرتُكم النارَ أنذرتُكُم النارَ» حتى لو أنَّ رجلاً كان بالسوقِ لسمعَهُ من مقامي هذا. حتَّى وقعتْ خميصةٌ كانتْ على عاتقهِ عند رجليه، خرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢)، وفي رواية له أيضًا عن النعمان بن بشيرٍ، قالَ : قال رسول اللَّه عَلَيْهُ: «أنذرتُكُم النارَ، أنذرتُكُم النارَ» حتَّى لو كانَ رجلٌ في أقصى السوق لسمعَهُ وسمعَ أهلُ السوق صوتَهُ، وهو على المنبر، وفي رواية له عن سماك، قال: سمعتُ النعمانَ يخطبُ وعليه خميصةٌ، وفي رواية له عن سماك، قال: سمعتُ النعمانَ يخطبُ وعليه خميصةٌ، فقال: لقد سمعتُ رسولَ اللَّه عَلَيْهُ يقولُ: «أنذرتُكُمُ النارَ، أنذرتُكُمُ النارَ» فلو أنَّ فقولُ: «أنذرتُكُمُ النارَ، أنذرتُكُمُ النارَ» فلو أنَّ

أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (٢٩/ ١٦٣).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٤/ ۱۲۸ \_ ۲۷۲).

رجلاً بموضع كذا وكِذا، سمعَ صوتَهُ.

وعن عدي بن حاتم قال: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «اتَّقوا النارَ» قال: وأشاحَ، ثم قال: «اتَّقوا النارَ»، ثم أعرض وأشاحَ ثلاثًا حِتَّى ظننًا أنه ينظرُ إليها، ثم قال: «اتَّقوا النارَ ولو بشقِّ تمرةٍ، فمن لم يجدُ فبكلمة طيبةٍ» خرَّجاه في «الصحيحين»(١).

وخرَّج البيهقيُّ (٢) بإسناد فيه جهالةٌ عن أنس عن النبيِّ عَيْكِيْ : «يا معشر المسلمينَ ارغبُوا فيما رغبَكم اللَّه فيه، واحذرُوا، وخافُوا ما خوَّفكُمُ اللَّهُ به من عذابِهِ وعقابِه، ومن جهنَّم، فإنَّها لو كانت قطرةٌ من الجنة معكم في دنياكم التي أنتم فيها حلَّتها لكُم، ولو كانت قطرةٌ من النارِ معكم في دنياكم التي أنتُم فيها خبثُها عليكُم».

وفي «الصحيحين» (٣) عن أبي هريرة وظيف ، عن النبي عَيَالِيَة قالَ: «إنَّما مثلي ومثلُ أُمَّتي كمثلِ رجلِ استوقد ناراً، فجعلت الدوابُّ والفراشُ يقعْن فيها، فأنا آخذُ بِحجُزِكُم عن النارِ وأنتُم تقتحمون فيها» وفي رواية لمسلم: «مثلي كمثلِ رجلِ استوقد ناراً، فلمَّا أضاءت ما حولَها جعلَ الفراشُ وهذه الدوابُّ التي في النارِ يقعن فيها ، وجعلَ يحجزُهُنَّ ويغلبْنهُ فيقتحمن فيها » قال: «فذلكم مثلي ومثلكُم أنا آخذ بِحجرُركُم عن النارِ، هلمَّ عن النارِ، فتغلبُوني وتقتحمون فيها ».

وفي رواية للإمامِ أحمد (١٠): «مَثَلَى ومثلُكُم أيتها الأُمَّةُ كَمثلِ رَجْلِ أُوقدَ نارًا بليلٍ، فأقبلت إليها هَذه الفراشُ والذبابُ التي تغشى الـنارَ، فجعل يذبُّها ويغلبُنَهُ إلا تقحُّمًا في

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٣٩ \_ ١٤٤) ، (٩/ ١٦٢ \_ ١٨١)، ومسلم (٣/ ٨٦).

<sup>(</sup>۲) «البعث والنشور» (٥٤٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٤/ ١٩٨)، (٨/ ١٢٦)، ومسلم (٧/ ٦٣).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٢/ ٢٩٥).



النارِ، وأنا آخذ بحجُزِكُم أدعوكُم إلى الجنةِ وتغلبونِي إلا تقحُّمًا في النار».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (١) أيضًا من حديث ابنِ مسعود عن النبيِّ ﷺ قال: «إنَّ الله لم يحرمْ حرمةً إلا وقدْ علمَ أنَّه سيطلعها منكم مطلعٌ، ألا وإنّي آخذُ بحجر كُم أنَ تهافَتُوا في النارِ، كتهافُتِ الفراش والذباب».

وخرَّج البزارُ والطبرانيُّ من حديث ابنِ عباسٍ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «أنا آخذ بحجُرِٰكُم فاتقوا النارَ، اتقوا النارَ، اتقوا الخدودَ، فإذا متُ تركْتُكُم، وأنا فرطُكُم على الحوضِ، فمن وردَ فقد أفْلَحَ، فيؤْتَى بأقوامٍ ويؤخذُ بهم ذات الشمال، فأقولُ: ربِّ أمتي، فيقولُ: إنَّهم لم يزالوا بعدَكَ يرتدونَ على أعقابِهم وفي رواية للبزار، قال: «وأنا آخذ بحجُرِٰكُم أقولُ: إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ، إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ، إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ، إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ، إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ وذكر بقية الحديث.

وفي "صحيح مسلم" (٣) عن أبي هريرة قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء:٢١٤]، دعا رسولُ اللَّه ﷺ قريشًا فاجتمعُوا، فعم وخص ، فقال: "يا بني كعب بن لؤي ، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني مرة بن كعب أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد مناف، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد مناف، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد المطلب، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد المطلب، أنقذوا أنفسكم من النار، فإنّي لا أملك أنقذوا أنفسكم من النار، فإنّي لا أملك لكم من اللّه شيئًا».

وخرَّج الطبرانيُّ (٤) وغيرُه من طريقِ يعلى بن الأشدقِ عن كليبِ بنِ حزنٍ،

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۱/ ۲۲٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البزار (۱۰۳۱ ـ كشف)، والطبراني في «الكبير» (۱۱/۳۳)، (۱۱/۲۷). (۳) (۱/۱۳۳).

قال: سمعتُ رسولَ اللَّه عَلَيْتُ يقولُ: «اطلبُوا الجنةَ جهدَكُم واهربُوا من النارِ جهدكم، فإن الجنة لا ينامُ طالبها، وإنَّ النارَ لا ينامُ هاربها، وإن الآخرةَ اليوم محفوفةٌ بالمكارِه، وإن الدنيا محفوفةٌ باللذاتِ والشهواتِ، فلا تلهينَّكُم عن الآخرةِ» ويُروى هذا الحديثُ أيضًا عن يعلى بن الأشدقِ عن عبد اللَّهِ بن جرادِ عن النبيِّ عَلَيْتُهُ، وأحاديثُ يعلى بن الأشدقِ باطلةٌ منكرةٌ.

وقال يوسفُ بنُ عطيةَ عن المعلى بنِ زياد: كانَ هرمُ بنُ حيانَ يخرجُ في بعضِ الليالي وينادي بأعلَى صوتِه: عجبتُ من الجنة كيفَ نامَ طالبُها، وعجبتُ منَ النارِ كيف نامَ هاربُها، ثم يقول: ﴿ أَفَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا بَيَاتًا وَهُمْ نَائِمُونَ ﴾ الآية [الاعراف: ٩٧].

وقال أبو الجوزاء: لو وليت من أمرِ الناس شيئًا اتخذت منارًا على الطريق وأقمت عليها رجالاً ينادون في الناس: النار النار خراجه الإمام أحمد في كتاب «الزهد».

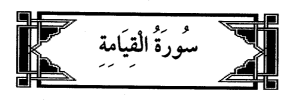
وخرَّج ابنُه عبدُ اللَّه في هذا الكتابِ أيضًا بإسناده عن مالكِ بنِ دينارٍ، قال: لو وجدتُ أعوانًا لناديتُ في منارِ البصرةِ بالليلِ: النارَ النارَ، ثم قال: (١) "الجامع» (٢٦٠١).

<sup>(</sup>٢) «المعجم الأوسط» (١٦٣٨).



لو وجدتُ أعوانًا لناديتُ في منارِ البصرةِ بالليلِ: النارَ النارَ، ثم قال: لو وجدتُ أعوانًا لفرقتهم في منارِ الدنيا: يا أيها الناس النارَ النارَ (١١) .

\* \* \*



# قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ ﴿ آلَىٰ وَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾

[قال البخاريُ ]: حدثنا الحُميديُّ: ثنا مروانُ بن مُعاويةَ: ثنا إسماعيلُ عن قيْسٍ، عن جريرِ بنِ عبدِ اللَّه، قال: كُنَّا عندَ النبيِّ عَيَّكِيُّ، فنظرَ إلى القمرِ ليْلَةَ البدْرِ، فقالَ: «إنَّكم سترونَ ربَّكُم كما تروْنَ هذا القمر، لا تُضامُون في رُؤيتِه، فإن استطعتُم أن لا تُغلبُوا على صلاة قبْلَ طُلُوعِ الشمسِ وقبْلَ غُرُوبِها فافْعَلُوا» ثمَّ قرأ: ﴿وَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ (٢) [ق:٣٩].

قالَ إسْماعيلُ: افْعَلُوا لا تفُوتنَّكُمْ.

هذا الجديثُ نصُّ في ثبوت رؤية المؤمنينَ لربِّهم في الآخرة، كما دلَّ على ذلك قولهُ تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذَ نَاضِرَةٌ ﴿ آلَ ﴾ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القبامة: ٢٢، ٢٣]، ومفهومُ قولهِ في حقِّ الكفارِ: ﴿ كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لِّمَحْجُوبُونَ ﴾ [الطنفين: ١٥]. قال الشافعيُّ وغيرهُ: لما حَجَبَ أعداءَهُ في السخط دلَّ على أنَّ أولياءَه

والأحاديثُ في ذلك كثيرةٌ جداً، وقد ذَكرَ البخاريُّ بعضَها في أواخرِ «الصحيح» في «كتاب التوحيد» وقد أجمع على ذلك السَّلفُ الصالحُ مِنَ الصَّحابة والتَّابعينَ لهُم بإحسان من الأئمة وأتباعهم.

يرونَهُ في الرِّضا.

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۸ ـ ۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/١٤٥ ـ ١٥٠)، (٦/١٧٣)، (٩/١٥٦)، ومسلم (١١٣/١).

وإنّما خالف فيه طوائف أهلِ البدع، من الجهميّة والمعتزلة ونحوهم ممّن يردُّ النصوص الصحيحة لخيالات فاسدة وشبهات باطلة، يخيلُها لهم الشيطان، فيسرعون إلى قبولها منه، ويوهمهُم أنَّ هذه النصوص الصحيحة تستلزم باطلاً، ويسميه تشبيها أو تجسيمًا، فينفرون منه، كما خيّل إلى المشركين قبلَهُم أنَّ عبادة الأوثان ونحوها تعظيم لجناب الرب، وأنّه لا يُتوصل اليه من غير وسائط تعبد فقور أليه زُلفًا، وأنَّ ذلك أبلغ في التعظيم والاحترام، وقاسَه لهم على ملوكِ بني آدم، فاستجابُوا لذلك، وقبلوه منه.

وإنَّما بعثَ اللَّهُ الرسلَ وأنزلَ الكتبَ لإبطالِ ذلكَ كلَّه، فمن اتَّبع ما جاءوا به فقد الهتدى، ومنْ أعْرَضَ عنه أو عن شيءٍ منه واعترضَ فقد ضلَّ.

وقولهُ: «كما تروْن هذا القمرَ» شبَّه الرؤية بالرؤيةِ، لا المرئي بالمرئي سبحانه وتعالى.

وإنَّما شبَّه الرؤية برؤية البدر، لمعنيين:

أحدهما: أنَّ رؤية القمرِ ليلةَ البدرِ لا يُشك فيه ولا يُمترى.

والثاني: يتسوى فيه جميع الناس من غير مشقة .

وقد ظنَّ المريسيُّ ونحوُه ممن ضلَّ وافترى على اللَّه، أنَّ هذا الحديثَ يُرد؛ لما يتضمن من التشبيهِ، فضلَّ وأضلَّ. واتفقَ السلفُ الصالحُ على تلَقِّي هذا الحديث بالقبولِ والتصديقِ.

قال يزيدُ بنُ هارونَ: من كذَّب بهذا الحديثِ فهو بريءٌ من اللَّهِ ورسولِهِ. وقال وكيعٌ: مَنْ ردَّ هذا الحديثَ فاحسبوه من الجهميَّةِ.

وكان حسينٌ الجعُفيُّ إذا حدَّث بهذا الحديث، قال: زَعَمَ المريسي.

وقوله: «لا تضامُّون في رؤيته».

قال الخطابيُّ: «لا تضامون» رُوي على وجهين:

مفتوحة التاء، مشددة الميم، وأصله تتضامُّون، أي لا يضامُّ بعضُكم بعضًا، أي: لا يُزاحم، من الضمِّ، كما يفعل الناس في طلب الشيء الخفي، يريد أنكم ترون ربَّكم وكلُّ واحد منكم وادعٌ في مكانه، لا ينزاعه فيه أحدٌ.

والآخرُ: مخفف: تُضامُون ـ بضمِّ التاءِ ـ من الضَّيمِ، أي: لا يضيم بعضُكم بعضًا فيه. انتهي.

وذكر ابنُ السمعاني فيه روايةً ثالثةً: «تُضامُّون» ـ بضم التاء، وتشديد الميم ـ قال: ومعناها: لا تزاحِمُون، قال: ورواية ـ فتح التاء مع تشديد الميم ـ معناها: لا تزاحَمُون.

وقولُه: «كما ترون القمرَ ليلةَ البدر» يقوِّي المعنى الأولَ.

وجاء التصريحُ به في روايةِ أبي رزينِ العُقيليِّ، أنّه قال: يا رسولَ اللَّه، أكلُّنا يَرَى ربَّه يُومَ القَيامـة؟ ومَا آيةُ ذلك في خَلْقِه؟ قال رسولُ اللَّه ﷺ: «اللَّه عَلَيْهِ اللَّه عَلَيْهِ اللَّه أعظمُ».

خرَّجه الإمامُ أحمد (١) .

وخرَّجه ابنُه عبدُ اللَّه في «المسندِ»(٢) بسياق مطول جدا، وفيه ذكرُ البعثِ والنشورِ، وفيه: «فتخرُجُون من الأصواء ـ أو: من مصارِّعِكُم ـ فتنظرُون إليه وينظرُ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٤/ ۱۱ \_ ۱۲).

<sup>.(18 - 17/8)(1)</sup> 



إليكُمْ "قال: قلتُ: يا رسول اللَّه، وكيفَ ونحْنُ مِلْ الأرضِ وهُو شخْصٌ واحدٌ، ينظُرُ إلينا وننظُرُ إليه؟ قال: «أُنبئك بمثلِ ذلك، الشَّمْسُ والقَمَرُ، آيةٌ منهُ صغيرةٌ، تَروْنَهُما ويريانكُمْ ساعةً واحدةً، لا تضارون في رُويَتِهما، ولعَمْرُ إلهك لَهُوَ أَقْدرُ على أَنْ يراكمُ وتَرَوْنَهُ من أَنْ تَرَوْنَهُما ويريانِكُم، لا تُضارُون في رؤيتهما "وذكر بقية الحديث.

وخرَّجه الحاكم (١) وقال: صحيحُ الإسناد.

وقد ذكر أبو عبد اللَّه بنُ منده إجماع أهلِ العلمِ على قبولِ هذا الحديثِ ونَقَلَ عبَّاسٌ الدُّوري، عن ابن معينِ أنَّه استحسنه.

وقولُهُ: «فإنِ اسْتَطَعْتُمْ أن لا تُعْلَبُوا على صلاة قبْلَ طلُوعِ الشَّمْسِ وقبْلَ غُرُوبِها فافْعَلُوا» أمر بالمحافظة على هاتينِ الصلاتين، وهما صلاة الفجرِ وصلاة العصرِ، وفيه إشارة إلى عظم قدر هاتين الصلاتين، وأنَّهُما أشرف الصلوات الخمس، ولهذا قِيل في كلِّ منهُما: إنّها الصلاة الوسطى، والقول بأنَّ الوسطى غيرُهما لا تعويل عليه.

وقد قيل في مناسبة الأمرِ بالمحافظة على هاتينِ الصلاتينِ عقيبَ ذكرِ الرؤية: أنَّ أعلى ما في الجنَّةِ رؤيةُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ، وأشرفُ ما في الدنيا من الأعمالِ هاتان الصلاتانِ، فالمحافظةُ عليهما يُرجى بها دخولُ الجنةِ ورؤيةُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ فيها.

كما في الحديث الآخر: «منْ صلَّى البردين دخل الجنَّة» (٢) وسيأتي \_ إن شاء (١) «المستدرك» (٤/ ٥٠ ـ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٥٠)، ومسلم (١/ ١١٤) من حديث أبي موسى الأشعري يُطُّنُّك.

اللُّه في موضعه.

وقيل: هو إشارة إلى أنَّ دخولَ الجنة إنَّما يحصلُ بالصلاة مع الإيمانِ، فمن لا يصلِّي فليس بمسلم، ولا يدخلُ الجنة بل هو من أهل النارِ، ولهذا قال أهلُ النارِ لل قيل لهم: ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴿ آَنَ ۖ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴾ [للدثر:٢٤، ٤٢].

ويظهرُ وجْه ٌ آخرُ في ذلك، وهو: أن ّأعْلى أهلِ الجنّة منزلةً من ينظر في وجْهِ اللّه عز وجلّ مرتين بُكْرة وعشيا، وعُمومُ أهلِ الجنّة يرونه في كلّ جمعة في يوم المزيد، والمحافظة على هاتينِ الصلاتينِ على ميقاتهِما ووضوئهِماً وخشوعِهِما وآدابهما يُرجى به أن يوجب النظر إلى اللّه عز وجلّ في الجنّة في هذين الوقتين.

ويدلُّ على هذا ما رَوى ثُونَرُ بنُ أبي فاختة، قال: سمعتُ ابنَ عمر، يقول: قالَ رسولُ اللَّه عَلَيْ : "إنَّ أَدْنَى أَهلِ الجنَّة منزلةً لمنْ ينظرُ إلى جنانِه وأزْواجه ونعيمه وخدَمه وسرُره مسيرة ألفَ سنة، وأكْرَمُهُم على اللَّه منْ ينظرُ إلى وجهه غذْوة وعشيا» ثم قرأ رسولُ اللَّه عَلَيْ : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ ﴿ آلَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

خرَّجه الإمامُ أحـمدُ والترمذيُّ(١) وهذا لفظُهُ. وخرَّجـه ـ أيضًا ـ موقـوفًا على ابنِ عمرَ. وثُوَيْرٌ فيه ضعفٌ.

وقد رُوي هذا المعنى من حديث أبي بَرْزة الأسلميِّ مـرفوعًا ـ أيضًا ـ وفي إسناده ضعفٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (١٣/٢ ـ ٦٤)، والترمذي (٢٥٥٣ ـ ٣٣٣٠).



وقاله غيرُ واحدٍ من السَّلفِ منهم: عبْدُ اللَّه بنُ بُريدةَ وغيرُه.

فالمحافظة على هاتين الصلاتين تكون سببًا لرؤية اللَّه في الجنَّة في مثلِ هذين الوقتين، كما أنَّ المحافظة على الجمعة سبب لرؤية اللَّه في يوم المزيد في الجنَّة، كما قال ابن مسعود: سارعُوا إلى الجُمُعات؛ فإنَّ اللَّه يبرز الأهل الجنَّة في كلِّ جمعة على كثيب من كافور أبيض، فيكونون منه في الدنو على قدْر تبكيرهم إلى الجُمُعات.

ورُوي عنه مرْفُوعًا. خرَّجه ابنُ ماجه (١) .

ورُوي عن ابن عبــاسٍ، قال: مَنْ دخلَ الجنةَ من أهلِ القُــرى لـم ينظر إلى وجْه اللَّه؛ لأنَّهم لا يشهدون الجمعة.

خرَّجه أبو بكر عبد العزيز بن جعفر في كتاب «الشافي» بإسناد ضعيف.

وقد رُوي من حديثِ أنس مرفوعًا: «إنَّ النساءَ يريْنَ ربّهنَّ في الجنّة في يومي العيدين».

والمعنى في ذلك: أنّه نَّ كُنَّ يشاركن الرجال في شهود العيدين دون الجُمع.

وقولُه: ثم قرأ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدُ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ [ق:٣٩] الظاهر أن القارئ لذلك مو النبيُّ ﷺ.

وقد رُوي من رواية زيد بن أبي أُنيْسة، عن إسماعيلَ بنِ أبي خالد، عن جريرِ البَجَلي في هذا الحديثِ: ثم قرأ رسولُ اللَّه ﷺ: ﴿وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ الآية.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۰۹٤).

خرَّجه أبو إسماعيلَ الأنصاريُّ في كتابِ «الفاروقِ».

وقد قيل: إنَّ هذه الكلمةَ مدرجةٌ، وإنَّما القارئُ هو جرير بن عبد اللَّه البَجَلي.

وقد خرَّجه مسلمٌ في «صحيحه» (١) عن أبي خيثمة، عن مروان بن معاوية فذكر الحديث، وقال في آخره: ثم قرأ جريرٌ: ﴿ وَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ [ق:٣٩].

وكذا رواه عَــمْرُو بنُ زُرارة وغـيرُه، عن مـروان بن معاوية، وأدرجـه عنه آخرون (۲) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۳/ ۱۳۳ \_ ۱۳۸).

# سُورَةُ الإِنْسَانِ

# قوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نُّطْفَةً إِأَمْشَاجٍ ﴾

قال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ [الإنسان: ٢] وفسَّر طائفةٌ من السَّلَف أمشاج النُّطفة بالعُروق التي فيها. قال ابن مسعود: أمشاجُها: عروقُها (١).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَلاسِلَ وَأَغْلالاً وَسَعِيرًا ﴾

وقرأ ابنُ عباس: «وَالسلاسِلَ يُسْحَبُونَ» بنصب السلاسل وفتح ياء يسحبون، قال: هُو أَشدُّ عليهم هم يسحبون السلاسلَ. خرَّجه ابنُ أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٤٢).



### فهذه ثلاثةُ أنواعٍ:

أحدها: الأغلالُ: وهي في الأعناقِ، كما ذكر سبحانه.

قال الحسنُ بنُ صالح: الغلُّ تغلُّ اليدُ الواحدةُ إلى العنق، والصفدُ: اليدانِ جميعًا إلى العنق. خرجُّه ابنُ أبي الدنيا.

وقال أسباط عن السُّديِّ: الأصفادُ تجمعُ اليدينِ إلى العنق.

وقال معمر عن قتادة في قوله: ﴿ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴾ [إبراهيم:٤٩] ، قال: مقرنين في القيودِ والأغلال.

قال عيينة بنُ الغيصنِ عن الحسنِ: إنَّ الأغلالِ لَم تُجعلُ في أعناقِ أهلِ النارِ لأنَّهم أعجزُوا الربَّ عزَّ وجلَّ، ولكنها إذا طُفِيءَ بهم اللهبُ أرستُهُم، قال: ثم خرَّ الحسنُ مغشيًّا عليه.

وقال سيَّارُ بنُ حاتمٍ: حدث نا مسكينُ عن حوشب عن الحسنِ أنه ذكرَ النارَ فقالَ: لو أنَّ غلاً منها وُضِعَ على الجبالِ لقصمَ هَا إلى الماءِ الأسودِ، ولو أنَّ ذراعًا من السلسلة وُضِعَ على جبلِ لرضَّه.

ورَوى ابنُ أبي حاتم بإسناده عن موسى بنِ أبي عائشةَ أنَّه قرأ قولَهُ تعالى: ﴿ أَفَمَن يَتَّقِي بُوَجُهِهِ سُوءً الْعَذَابَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ ﴾ [الزمر:٢٤] ، قال: تشددُ أيديهم بالأغلالِ في السنارِ ، فيستقبلونَ العذابَ بوجوهِم قد شدت أيديهم ، فلا يقدرون على أن يتَّقوا بها ، كلما جاء نوعٌ من العذابِ يستقبلونَ بوجوهِم.

وبإسناده عن فيضِ بنِ إسحاقَ عن فضيلِ بنِ عياض: إذا قال الربُّ تباركَ وتعالى: ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴾ [الحاقة: ٣٠] تبدَّرهُ سبعونَ ألفَ ملكِ كلُّهم يتبدرُ أيهم يجعلُ الغلَّ في عنقه.

النوع الثاني: الأنكالُ: وهي القيودُ، قال مجاهدٌ والحسنُ وعكرمةُ وغيرُهم، قال: الحسنُ: قيودٌ لا تحلُّ واللَّه أبدًا، وواحدُ الأنكالِ: نكلٌ، وسميت القيودُ أنكالاً لأنه ينكلُ بها، أي يمنعُ.

وروى أبو سنانَ عن الحسنِ: أما وعزَّتِهِ ما قيدَهُم مـخافةَ أن يعـجزُوه، ولكن قيدَهُم لترسَى في النار.

وقال الأعمشُ: الصفدُ: القيودُ، وقولُهُ تعالى: ﴿ مُقرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴾ [إبراهيم:٤٩] القيودُ، وقد سبقَ عن أبي صالح قولُهُ: ﴿ فِي عَمَدٍ مُّمَدَّدَةً ﴾ [الهمزة:٩]، قال: القيودُ الطوالُ.

النوع الثالثُ: السلاسلُ: خرج الإمامُ أحمدُ وغيرُه من طريقِ أبي السمحِ عن عيسى بنِ هلالِ الصدفيِّ عن عبد اللَّه بن عمرو، قال: قالَ رسولُ اللَّه عن عيسى بنِ هلالِ الصدفيِّ عن عبد اللَّه بن عمرو، قال: قالَ رسولُ اللَّه السماءِ لو أنَّ رصاصةً مثلَ هذه \_ وأشار إلى مثل الجمجمة \_ أُرْسلت من السماء إلى الأرضِ وهي مسيرة خمسمائة عام لبلغت الأرض قبل الليلِ، ولو أنَّها أُرْسلتْ من رأسِ السلسلة لسارت أربعين خريفًا الليلَ والنهار قبل أن تبلغ أصولَها» غريبٌ، وفي رفعه نظرٌ، واللَّه أعلم.

وفي حديث عدي ً الكندي عن عمر أن عبريل قال للنبي على الكندي وأن حلقة من سلسلة أهل النار التي نعت الله في كتابه وضعت على جبال الدنيا لانقضت ولم يردّها شيء عتى تنتهي إلى الأرض السابعة السفلى خرّجه الطبراني ، وسبق الكلام على إسناده.

وروى سفيانُ عن بشيرٍ عن نوف الشامي في قولِهِ تعالى: ﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةَ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ﴾ [الحاقة:٣٢]، قال: إن الذراعَ سبعونَ باعًا، والباعُ



من هاهُنا إلى مكة! \_ وهو يومئذ بالكوفة.

وقال ابنُ المباركِ: أنبأنا بكَّارُ عن عبدِ اللَّه سمعَ ابنَ أبي مليكةَ يحدِّثُ أنَّ كعبًا قال: إنَّ حلقة من السلسلة التي قال اللَّهُ: ﴿ فَرْعُهَا سَبْعُونَ فِرَاعًا ﴾ [الحاقة: ٣٢]: إن حلقةً منها أكثرُ من حديد الدُّنيا.

وقال ابن جريج في قولِهِ: ﴿ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا ﴾ قال: بذراع الملك.

وقال ابنُ المنكدرِ: لو جُمعَ حديدُ الدنيا كلَّه ما خلا منها وما بقي ما عدلَ حلقةً من الحلقِ التي ذكرَ اللَّهُ في كتابِهِ تعالى فقال: ﴿ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ فِرَاعًا ﴾ أخرجه أبو نعيم.

قال ابنُ المباركِ عن سفيانَ في قوله: ﴿ فَاسْلُكُوهُ ﴾ قال: بلَغنا أنها تدخلُ في دُبُرِهِ حتى تخرج منه.

وقال ابن جريج: قال ابن عباس: السلسلة تدخل في إسته ثم تخرج من فيه، ثم يُنظمون فيها كما ينظم الجراد في العود حتّى يُشْوَى. خرَّجه ابن أبي حاتم. وخرَّجه أيضًا من رواية العوفيِّ عن ابن عباس، قال: تسلك في دُبُرهِ حتى تخرج من منخريه حتى لا يقوم على رجليه.

وخرج ابنُ أبي الدنيا من طريقِ خلف بنِ خليفة عن أبي هاشم قال: يجعلُ لهم أوتادٌ في جهنّم فيها سلاسلٌ فتلقى في أعناقهم، فتزفر جهنّم زفرة فت ذهب بهم مسيرة خمسمائة سنة، ثم تجيء بهم في يوم، فذلك قوله: ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةً مِّمّاً تَعُدُّونَ ﴾ [الحج: ٤٧].

ومن طريقِ أشعثَ عن جعفرٍ عن سعيدِ بنِ جبيرٍ، قال: لو انفلتَ رجلٌ من أهلِ النارِ بسلسلةِ لزالت الجبالُ.

وقال جويبر عن الضحاكِ في قوله: ﴿ فَيُوْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَقْدَامِ ﴾ [الرحين:٤١]، قال: يجمعُ بين ناصيتِه وقدميه في سلسلةٍ من وراء ظهرهِ.

وقال السديُّ في هذه الآيةِ: يجمعُ بين ناصيةِ الكافرِ وقدميهِ ، فـتربطُ ناصيتُهُ بقدمِهِ وظهره ويفتلُ.

وذكر الأعمشُ عن مجاهد عن ابنِ عباسٍ، قال: يؤخذَ بناصيتِه وقدميه ويكسر ظهرُهُ، كما يكسرُ الحطّبُ في التنورِ.

وقال سيارُ بنُ حاتم: حدثنا مسكينُ عن حوشب عن الحسن، قال: إنَّ جهنمَ ليَغلي عليها من الدهرِ إلى يومِ القيامة يُحمى طعامُها وشرابُها وأغلالُها، ولو أنَّ غلاً منها وضع على الجبال لقصمَها إلى الماء الأسود، ولو أنَّ ذراعًا من السلسلة وضع على جبل لرضّه، ولو أنَّ جبلاً كان بينه وبين عذابِ اللَّه عزَّ وجلَّ مسيرة خمسمائة عام لذاب ذلك الجبل، وإنَّهم ليُجمعون في السلسلة من آخرِهم فتأكلُهُم النارُ وتبقى الأرواحُ.

ورواه ابنُ أبي الدنيا عن عبد اللَّه بن عمر الجشميِّ، عن المنهالِ بن عيسى العبديِّ، عن حوشب، عن الحسنِ، عن النبيِّ عَلَيْكَ فَلَكُرَهُ بمعناهُ، وزادَ في العبديِّ، عن حوشب، عن الحسنِ، عن الموقوفُ أشبهُ.

وقال عبدُ اللَّه بنُ الإمامِ أحمدَ: أخبرت عن سيَّارِ عن ابنِ المعزِّي ـ و كان من خيارِ الناسِ. قال: بلغني أنَّ الأبدانَ تذهبُ وتبقى الأرواحُ في السلاسلِ. وخرَّج الطبرانيُّ(۱) وابنُ أبي حاتمٍ من طريقِ منصورِ بنِ عمار، حدثنا بشيرُ ابنُ طلحةَ، عن خالدِ بن الدريكِ، عن يعْلَى بنِ منيةَ رفعَ الحديثَ إلى النبيً

<sup>(</sup>٢٨٧) «المعجم الأوسط» (٢٨٧).



عَلَيْهِ قال: «ينشيءُ اللَّهُ سبحانه لأهلِ النارِ سحابة سوداء مظلمة ، فيقالُ: يا أهلَ النارِ ، أيَّ شيء تطلبون ؟ فيذكرون بها سحابة الدنيا، فيقولون: يا ربَّنا الشرابُ، فتمطرُهم أغلالاً تزيدُ في أغلالاً تزيدُ في سلاسلهم، وجمراً يلتهبُ عليهم» . وخرَّجه ابنُ أبي الدنيا موقوفًا لم يرفعه .

وروى أبو جعفر الرازيُّ عن الربيع بنِ أنسٍ عن أبي العالية وغيرُه عن أبي هريرة، فذكر قصة الإسراء بطولها وفيها قال: «ثم أتى على واد\_ يعني النبي على صوتًا منكرًا ووجد ريحًا منتنة، فقال: ما هذا يا جبريلُّ؟» فقال: هذا صوت جهنَّم تقولُ: ربِّ آتني ما وعدتني، فقد كثرت سلاسلي وأغلالي وسعيري وحميمي وغساقي وعذابي، وقد برد قعري واشتد حرّي فآتني ما وعدتني، قال: لك كلُّ مشرك ومشركة، وكافرة وكافرة ، وكل خبيث وخبيثة وكل جبار لا يؤمن بيوم الحسابُ

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمَسًا وَلا زَمْهَرِيرًا ﴾

قال بعضُ السلف: إنَّ اللَّه تعالى وصفَ الجنَّة بصفةِ الصَّيف لا بصفة الشتاء، فقال تعالى: ﴿ فِي سِدْرٍ مَخْضُود ﴿ ﴿ وَطَلْحٍ مَّنضُود ﴿ وَظَلْ مَمْدُود الشَّهُ وَظَلْ مَمْدُود الشَّهُ وَمَاءٍ مَّسْكُوب ﴿ آَ وَقَلَ قَالَ اللَّهُ تعالى السَّاء عَلَى الْأَرَائِك لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا زَمْهَرِيرًا ﴾ في صفةِ أهل الجنة: ﴿ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِك لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا زَمْهَرِيرًا ﴾ [الإنسان: ١٣] فنفَى عنهم شدة الحرِّ والبرد. قال قتادةُ: علم اللَّهُ أنَّ شدَّة الحرِّ

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۹۷ \_ ۲۰۲).



تؤذي، وشدة البردِ تؤذي، فوقاهم أذاهما جميعًا(١).

#### \* \* \*

جاء في حديث مرفوع: «إنَّ زمهريرَ جهنَّمَ بيت يتميزُ فيه الكافرُ من بردهِ» يعني: يتقطع ويتمزَّعُ.

وروى ابنُ أبي الدنيا من طريقِ الأعمشِ عن مجاهد، قال: إنَّ في النارِ لزمهريرًا يغلونَ فيه فيهربون منها إلى ذلك الزمهريرِ، فإذا وقعوا فيه حطمَ عظامَهم حتى يُسمع لها نقيضٌ.

وعن ليثٍ عن مجاهدٍ، قالَ: الزمهـريرُ الذي لا يستطيعون أن يذوقُوه من بردِه .

وعن قابوسِ بنِ أبي ظبيانَ عن أبيه، عن ابنِ عـباسٍ، قال: يستغيثُ أهلُ النارِ من الحرِّ فيغوثونَ بريحٍ باردةٍ يصدعُ العظامَ بردُها فيسألون الحرَّ.

وعن عبد اللَّه بنِ عميرٍ، قالَ: بلغني أنَّ أهلَ النارِ يسألون خازنَها أن يخرجَهُم إلى جانبِهَا، فيخرجُهم فيقتلَهُم البردُ والزمهريرُ حتى يرجعُوا إليها فيدخلوها مما وجدوا من البرد.

وروى أبو نعيم بإسناده عن ابن عباس أنَّ كعبًا قال: إنَّ في جهنَّم بردًا هو الزمهريرُ يسقطُ اللَّحمَ حتى يستغيثُوا بحرِّ جهنَّمَ.

ورُويَ عن ابنِ مسعودٍ قال: الزمهريرُ: لونٌ من العذابِ.

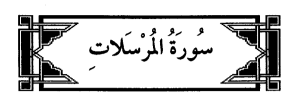
وعن عكرمةً، قال: هو البردُ الشديدُ.

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (٥٦٥).

ورُويَ عن زبيد الياميِّ أنه قام ليلةً للتهجد فعمد إلى مطهرة له قد كان يتوضأ فيها، فغسل يده ثم أدخلها في المطهرة، فوجد الماء الذي فيها باردًا بردًا شديدًا، قد كاد أن يجمد، فذكر الزمهرير ويده في المطهرة، فلم يخرج يده من المطهرة حتى أصبح فجاءته الجارية وهو على تلك الحال، فقالت: ما شأنك يا سيدي لم تصل الليلة كما كنت تصلي، قال: ويحك إني أدخلت يدي في هذه المطهرة فاشتد علي برد الماء فذكرت به الزمهرير، فوالله ما شعرت بشدة برده حتى وقفت علي ، انظري لا تخبري بهذا أحدًا ما دمت حيًا، فما علم بذلك أحد حتى مات رحمه الله (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٧٣ \_ ٧٤).

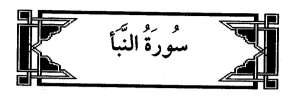


قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ كَفَاتًا ﴾ كَفَاتًا ﴾ وَفَاتًا ﴾

أي: نكفتُهم ونضمُّهم ونجمعُهم وهم أحياءٌ على ظهرِها، وإذا ماتُوا ففي بطنها(١) .

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) "فتح الباري" (٥/١١٧).



# قوله تعالى: ﴿ لا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلا شَرَابًا وَغَسَّاقًا ﴿ ثَكَ جَزَاءً وِفَاقًا ﴾

وروي عن ابن عباس، قال: يستغيث أهل النار من الحَرِّ في عاثون بريح باردة يُصدَّ العظام بَرْدُها، فيسألون الحرَّ. وعن مجاهد، قال: يهربون إلى الزمهرير، فإذا وقعُوا فيه حطَّم عظامهم حتى يُسمع لها نَقيضٌ، وعن كعب، قال: إنَّ في جهنَّم بردًا هو الزَّمهريرُ، يُسقِطُ اللحم حتى يستغيثوا بِحرً جهنَّم.

وعن عبد الملك بن عُمير، قال: بلغني أنَّ أهلَ النارِ سألوا خازنَها أن يخرجَهُم إلى جانبها فأخرِجوا فقتلَهُم البَرْدُ والزمهريرُ، حتى رجعُوا إليها فدخلُوها عَّا وجدُوا من البَرْد، وقد قال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ لا يَدُوقُونَ فِيهَا بَرْدَا وَلا شَرَابًا ﴿ لا يَدُوقُونَ فِيهَا وَعَسَّاقًا ﴿ وَلا شَرَابًا ﴿ لا يَدُوقُونَ فِيهَا وَعَسَّاقًا ﴿ وَلا شَرَابًا ﴿ لا يَدُوقُونَ فِيهَا وَعَسَّاقًا ﴿ وَلا شَرَابًا ﴿ النبا: ٢٤ - ٢٦]، وقال اللَّه على: ﴿ هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَعَسَّاقً ﴾ [ص: ٥٠].

قال ابنُ عباس: الغسسَّاقُ: الزَّمْهريرُ البارِدُ الذي يُحرِقُ من بَرْدِهِ. وقال مجاهدٌ: هو الذي لا يستطيعون أن يذوقوه من برده. وقيلَ: إنَّ الغسَّاقَ الباردُ المنتنُ؛ أجارنا اللَّهُ تعالى من جهنَّم بفضلِهِ وكرمِهِ (١) .

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٥٦٨).



اعلم أن تفاوت أهلِ النارِ في العذابِ هو بحسب تفاوت أعمالِهِم التي دخلُوا بها النارَ، كما قال تعالى: ﴿وَلَكُلِّ دَرَجَاتٌ مِّماً عَملُوا﴾ [الانعام:١٣٢]، وقال تعالى: ﴿جَزَاءً وِفَاقًا﴾ [النباء:٢٦]، قال أبنُ عباسٍ: وافق أعمالَهُم، فليس عقابُ من تغلظ كفرهُ وأفسدَ في الأرضِ ودعا إلى الكفرِ كمن ليس كذلك.

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفْسدُونَ ﴾ [النحل:٨٨].

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمُ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ [غانر:٤٦] .

وكذلك تفاوتُ عـذابِ عصاةِ الموحدينَ في النارِ بحسبِ أعمالِهِم، فليس عقوبةُ أهلِ الكبائرِ كـعقوبةِ أصحابِ الصغائرِ، وقد يخفف عن بعضهِم العذابُ بحسنات أُخرَ له أو بما شاءَ اللَّهُ من الأسباب، ولهذا يموتُ بعضهم في النارِ، كما سيأتي ذكرُهُ فيما بعدُ، إن شاء اللَّه تعالى.

وأما الكفار إذا كانَ لهم حسناتٌ في الدنيا من العدلِ والإحسانِ إلى الخلقِ فهل يخففُ عنهم بذلكَ من العذابِ في النارِ أم لا؟

هذا فيه قولان للسلف وغيرهم: أحدُهُما: أنه يخفف عنهم بذلك أيضًا، وروى ابن لهيعة عن عطاء بن دينار عن سعيد بن جبير معنى هذا القول، واختاره أبن جرير الطبري وغيره.

وروى الأسودُ بنُ شيبانَ عن أبي نوفلِ قال: قالتْ عائشةُ: يا رسول اللَّه أينَ عبدُ اللَّه بنُ جدعان؟ قال: «في النار» فجزعتْ عائشةُ واشتدَّ عليها، فلمَّا رأى رسولُ اللَّه عَلَيْ ذلك قال: «يا عائشةُ ما يشتدُّ عليك من هذا؟» قالت: بأبي أنتَ وأمِّي يا رسولَ اللَّه، إنه كان يطعمُ الطعامَ ويصلُ الرَّحمَ، قال: «إنه يهونُ

عليه بما قلتٍ» خرَّجه الخرائطيُّ في كتابِ «مكارم الأخلاقِ» وهو مرسلٌ.

وروى عامرُ بنُ مدركِ الحارثيُّ عن عتبة بنِ اليقظانَ عن قيسِ بنِ مسلمٍ، عن طارقِ بنِ شهاب، عن عبد اللَّه بنِ مسعود قال: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ: "ما أحسنَ من محسن كافر أو مسلمٍ، إلا أثابَهُ اللَّه عزَّ وجلَّ في عاجلِ الدنيا أو ادخر له في الآخرةِ» قلنا: يا رسولُ اللَّه، ما إثابَةُ الكافرِ في الدنيا؟ قال: "إن كان قد وصلَ رحمًا أو تصدَّق بصدقة أو عمل حسنة أثابَهُ اللَّه المالَ والولدَ والصِّحة وأشباهَ ذلك» قلنا: فما إثابةُ الكافرِ في الآخرة، قال: "عذابًا دونَ العذابِ» ثم تلا: ﴿أَدْخُلُوا آلَ فَرْعُونَ أَشَدُ الْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٢٤]، خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ، والخرائطيُّ والبزارُ في فرعُونَ أَشَدُ الْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٢٤]، خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ، والخرائطيُّ والبزارُ في "مسندهِ» والحاكمُ في "المستدرك» وقالَ: صحيح الإسناد، وخرَّجهُ البيهقيُّ في حاب إلى البعث والنشور» (١) وقال: في إسنادِهِ نظرٌ انتهى، وعتبةُ بنُ يقظانَ تكلَّم فيه بعضهُم.

وقد سبقت الأحاديث في تخفيف العذاب عن أبي طالب بإحسانه إلى النبي على النبي على النبي على النبي على الطبراني (٢٠ بإسناد ضعيف عن أم سلمة أنّ الحارث بن هشام أتى النبي على وم حجة الوداع: فقال: إنّك تحث على صلة الرحم، والإحسان وإيواء اليتيم وإطعام الضعيف والمسكين، وكل هذا كان يفعله هشام ابن المغيرة، فما ظنّك به يا رسول اللّه؟ قال: «كل قبر لا يشهد صاحبه أن لا إله إلا اللّه فهو حفرة من حفر النار، وقد وجدت عمّي أبي طالب في طمطام من النار، فأخرجه اللّه بمكانه مني وإحسانه إلي فجعله في ضحضاح من النار».

والقولُ الثاني: أن الكافرَ لا ينتفعُ في الآخرةِ بشيءٍ من الحسناتِ بـحالٍ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: البيهقي في «البعث والنشور» (١٥)، والحاكم في «المستدرك» (٢/٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٧٣٨٩).



ومن حجة أهلِ هذا القولِ قولُهُ تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّنثُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣].

وقولُهُ تعالى: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ لِا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ [إبراهيم:١٨]. ونحوُ هذه الآياتِ.

وفي "صحيح مسلم" (١) عن أنس عن النبي على الله لا يظلم مؤمنًا حسنة يعطَى بها في الدنيا ويجزى بها في الآخرة، وأمَّا الكافرُ فيطعَمُ بحسنات ما عملَ بها للّه في الدنيا حتّى إذا أفضَى إلى الآخرة لم تكن له حسنة يُجزى بها"، وفي رواية له أيضًا (٢) : "إنَّ الكافر إذا عمل حسنة أطعم بها طعمة في الدنيا، وأما المؤمن فإنَّ اللّه يدخرُ له حسناته في الآخرة، ويعقبُ له رزقًا في الدنيا على طاعته» (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٨/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (١٤٢ \_ ١٤٤).

# سُورَةُ التَّكُويرِ

### قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ ﴾

روى الإمامُ أحمدُ (١) بإسناد فيه نظرٌ عن يَعْلَى بنِ أميَّة ، عن النبيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «البحرُ هو جهنَّمُ» فقالُوا ليَعْلَى ، قال: ألا ترون أنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ يقول: ﴿ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ﴾ [الكهف:٢٩] ، والذي نفسُ يعْلَى بيده لا أدخلُها أبدًا حتى أُعرَضَ على اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ متَى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ متَى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةً متَى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةً متَى ألقى اللَّه عزَّ وحلًا ، وهذا إن ثبتَ فَالمِوادُ به أنَّ البحار وتزاد في نار جهنَّ م.

وقد فسَّر غيرُ واحدٍ من السلفِ قولَه تعالى: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتُ ﴾ [التكوير:٦] بنحو هذا.

وروى المباركُ بنُ فضالةَ عن كثيرٍ أبي محمدٍ عن ابنِ عباسٍ، قال: تسجرُ حتى تصير نارًا.

وروى مجاهدٌ عن شيخ من بجيلة عن ابن عباس ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴾ قال: تكورُ الشمسُ والقمرُ والنجومُ في البحرِ فيبعثُ اللَّهُ عليها ريحًا دبورًا فتنفخه حتى يرجع نارًا. خرَّجه ابنُ أبي الدنيا وابنُ أبي حاتم.



عن ابنِ عباس في قولِهِ تعالى: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ [التوبة: ٤٩] قال: هو هذا البحرُ تنتثرُ الكواكبُ فيه وتكوَّرُ الشمسُ والقمرُ فيكونُ هو جهنَّمُ.

ورَوى ابنُ جرير بإسناده عن سعيد بن المسيب عن علي ً أنه قال رجلٌ من اليهود: أينَ جهنم؟ قال: البحر، قال علي ً: ما أراه إلا صادقًا، قال تعالى: ﴿ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ [الطور: ٦] وقال: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتُ ﴾ [التكوير: ٦].

ورواه آدمُ بنُ أبي إياسٍ في «تفسيرِه» عن حماد بن سلمة عن داود بنِ أبي هند عن سعيد بنِ المسيب، قال: قال علي ليه ودي أين جهنم؟ قال: تحت البحر، قال علي أن صدق ثم قرأ: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ ﴾ وخرَّجه في مواضع أُخرَ منه، وفيه ثمَّ قرأ ﴿ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم بإسناده عن أبي العالية عن أبي بن كعب ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴾ [التكوير:٦] قال: قالت الجنُّ للإنس: نأتيكُم بالخبر، فانطلقُوا إلى البحر فإذا هو نارٌ تأجج .

وعِن ابنِ لهيعةَ عن أبي قبيلٍ قال: إنَّ البحرَ الأخضرَ هو جهنَّمُ.

وروى أبو نعيم بإسناده عن كعب في قول له تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضُ غَيْرً اللَّهُ وَتبدلُ السّماواتُ فتصيرُ جنانًا، وتبدلُ الأَرْضُ وَالسّمَوَاتُ ﴾ [إبراهيم:٤١] قال: تبدلُ السّماواتُ فتصيرُ جنانًا، وتبدلُ الأرضُ فيصير مكانَ البحرِ النارُ. وقد سبق عن ابنِ عباسٍ أنه قال: النارُ سبعةُ أبحرِ مطبقةٌ.

وروى عن عبد اللَّه بن عمرٍ و ظَيْنَ أنه قال: لا يتوضأ بماء البحر لأنه طبقُ جهنَّمَ. وكذا قال سعيدُ بنُ أبي الحسنِ أخو البصريِّ: البحرُ طَبقُ جهنَّمَ.

وفي «سننِ أبي داود» (١) عن عبدِ اللَّهِ بنِ عـمرو وَ النَّهِ عَن النبيِّ عَلَيْكَةٍ قال: «لا يركبُ البحر إلا حاجٌ أو معتمرٌ أو غاز في سبيلِ اللَّه، فإنَّ تحت البحرِ ناراً وتحت النار بحراً».

وخرَّج ابنُ أبي حاتم بإسناده عن معاوية بن سعيد، قال: إنَّ هذا البحر \_ \_ يعني بحر الروم \_ وسط الأرض، والأنهار كلها تصب ُ فيه، والبحرُ الكبيرُ يصب ُ فيه، وأسفلُهُ آبارٌ كلها مطبقةٌ بالنحاس، فإذا كان يوم القيامة أسجر .

وذكر ابن أبي الدنيا عن العباس بن يزيد البحراني، قال: سمعت الوليد ابن هشام وقلت له: عمن أخذت هذا؟ قال: عن رجل من أهل الكتاب أسلم فحسن إسلامه ، قال: لما التقم الحوت يونس عليه السلام جال به الأبحر السبعة، فلما كان آخر ذلك انتهى به الحوت إلى قعر البحر، موضع يلي قعر جهنم، فسبح يونس في بطن الحوت، فسمع قارون تسبيحه وهو في النار، وذكر بقية الخبر.

وروى قيسُ بنُ الربيعِ عن عبيدِ المكتبِ، عن مجاهد، عن ابنِ عمرَ وطي الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن النبيّ عَلَيْهُ: "إنَّ جهنَّم محيطةٌ بالدنيا، وإنَّ الجنةَ مِنَ ورائه، فلذلك كان الصراطُ على جهنّم طريقًا إلى الجنة» غريبٌ منكرٌ.

وقد رُوي عن بعضهم ما يدلُّ على أن النارَ في السماء، وروى مجاهدٌ قال في قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الدَاريات:٢٢] قال: الجنةُ والنارُ، وكذا قال جويبرٌ عن الضحاكِ.

وروى عاصمٌ عن زر عن حذيفة أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «أوتيتُ بالبراق فلم نزايلُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٢٤٨٩).

طرفَه أنا وجبريلُ حتَّى أتينا بيتَ المقدس، وفُتحتْ لنا أبوابُ السماء، ورأيتُ الجنةَ والنارَ» خرَّجه الإمامُ أحمدُ وغيرُه (١)، قال في روايةِ المروذيِّ وفي حديثِ حذيفةَ أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «رأيتُ ليلةَ أُسري بي الجنةَ والنارَ في السماءِ فقرأتُ هذه الآية: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات:٢٢] فكأنِّي لم أقرأها قط» وهو تصديقٌ لما قاله حذيفةُ، نقله عنه الخلاَّلُ في كتابِ «السنة»، وهذا اللفظُ الذي احتجَّ به الإمامُ أحمدُ لم نقفْ عليه بعدُ في حديثه وإنما رُوىَ عنه ما تقدَّم.

ورُوي عن حذيفة أنه قال: واللَّه ما زال البراقُ حتَّى فُتحتُ لهما أبوابُ السماء ورأيا الجنة والنارَ، ووعد اللَّهُ الآخرة أجمع ولم يرفعُهُ، وهذا كلُّه ليس بصريح في أنَّه رأى النارَ في السماء كما لا يَخْفى.

وأيضًا فعلى تقدير صحة ذلك اللفظ لا يدلُّ على أنَّ النارَ في السماء، وإنما يدلُّ على أنَّ النارَ في السماء، وإنما يدلُّ على أنه رآها وهو في السماء والميتُ يرى في قبرِهِ الجنةَ والنارَ وليست الجنةُ في الأرض.

وقد رأى النبيُّ عَلَيْكُ في صلاة الكسوف الجنة والنار وهو في الأرض (٢)، وكذلك في بعض طرق حديث الإسراء \_ حديث أبي هريرة \_ أنَّه مرَّ على أرضِ الجنة والنار في مسيره إلى بيت المقدس، ولم يدلَّ شيءٌ من ذلك على أنَّ الجنة في الأرض، فحديثُ حذيفة إن ثبت أنه رأى الجنة والنار في السماء، فالسماء فرفٌ للرؤية لا للمرئيِّ، واللَّه أعلم .

وفي حديثِ أبي هارون العبديِّ، وهو ضعيفٌ جدا عن أبي سعيد،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحــمد (٥/ ٣٩٠، ٣٩٤)، والترمذي (٣١٤٧)، والنسائي في «الكبــرى»، كما في «تحفة الأشراف» (٣٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٤، ١١٨)، (٢/ ٤٥)، ومسلم (٣/ ٣٤).

الخدريِّ في صفة الإسراء أنه ﷺ رأى الجنة والنارَ فوق السماواتِ، ولو صحَّ لحُمل على ما ذكرناه أيضًا.

وقد روى المقاضي أبو يعلى بإسناد جيد عن أبي بكر المروذيِّ أنَّ الإمامَ أحمدَ فسَّر له من القرآن آيات متعددة، فكانَ مما فسَّره له قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتُ ﴾ قال: أطباق النيران ﴿ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ [الطور: ٢] قال: جهنَّم، وهذا يدلُّ على أنَّ النارَ في الأرض، بخلافِ ما رواه الخللَّلُ عن المروذي، واللَّه أعلم.

وأما المرويُّ عن مجاهد، فقد تأوَّلهُ بعضُهم على أنَّ المرادَ أن أعمالَ الجنة والنارِ مقدرةٌ في السماءِ من الخيرِ والشرِّ، وقد صرَّحَ بذلك مجاهدٌ في رواية أخرى عنه.

وقد ورد في بعضِ طرقِ حديثِ الإسراءِ أنه ﷺ رأى جهنم في طريقهِ إلى بيتِ المقدسِ ، ورُوي عن عبادة بنِ الصامتِ أنه وقف على سورِ بيت المقدسِ الشرقيِّ يبْكي، وقال: ها هُنا أخبرنا رسولُ اللَّه ﷺ أنه رأى جهنَّم (١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِرَتُ ﴿ آَلَ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِرَتُ ﴿ آَلُ وَإِذَا الْجَنَّةُ لَا أَحْضَرَتُ ﴾ الْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ ﴿ آَلُ عَلَمَتْ نَفْسٌ مَّا أَحْضَرَتْ ﴾

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِرَتُ ﴿ آلَ وَإِذَا الْجَنَّةُ أَزْلِفَتْ ﴿ آلَ عَلَمَتْ نَفْسٌ مَا أَحْضَرَتُ ﴾ والتخفيف، أحضرَتُ ﴾ والتخفيف، وأحضرَتُ ﴾ والتخفيف، قال الزجاجُ: المعنى واحدٌ، إلا أنَّ معنى المشددِ أوقدتْ مرةً بعد مرةٍ.

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٤٥ \_ ٤٩).



قال قتادةُ: ﴿ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِرَتْ ﴾ أوقدتْ، وقال السُّديُّ: أحميتْ، وقال سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةَ: يسعرُها غضبُ اللَّهِ وخطايا بني آدمَ. خرَّجه ابنُ أبي حاتم.

وهذا يقتضى أنَّ تسعير جهنَّم حيث سعرت إنما سعرت بخطايا بني آدم التي تقتضي غضب اللَّه عليهم، فتزداد جهنَّم حينئذ تلهبًا وتسعُّرًا، وهذا كما أن بناء دور الجنة غرس الأشجار يحصل بأعمال بني آدم الصالحة من الذكر وغيره، وكذلك حُسن ما فيها من الزوجات وغيرهنَّ يتزايد بتحسين الأعمال الصالحة، فكذلك جهنَّم تسعر وتنزداد آلات العذاب فيها بكثرة ذنوب بني آدم وخطاياهم وغضب الربِّ تعالى عليهم.

نعوذُ باللَّه من غضبِ اللَّه ومن النارِ وما قرَّب إليها من قولٍ وعملٍ بِمنِّهِ وكرمه (١) .

### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ فَلا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ﴾

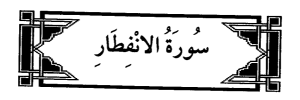
انخنستُ: أي: توارَيْتُ، واختفيتُ منه، وتأخّرتُ عنه، ومنه: الوَسْواسُ الحُنَّاسُ، وهو الشيطانُ، إذا غَفَلَ العبدُ عن ذِكْرِ اللَّهِ وَسُوسَ له، فإذا ذَكَر اللَّه خَنَسَ وتأخّر.

ومنه سُميِّت النجومُ خُنَّسًا، قال تعالى: ﴿ فَلا أُقْسِمُ بِالْخُنُّسِ ﴾ [التكوير:١٥]،

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٧٧).

وانخِناسُها: رُجُوعُها وتوارِيها تحت ضوءِ الشَّمسِ، وقيل: اختفاؤها بالنهار (١).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ٣٤٤).



# قوله تعالى: ﴿ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾

وقولُهُ عَلَيْ ابنِ مسعود، روى الأعمشُ عن خيثَمةَ، عن ابنِ مسعود، قال: تفسيرُهُ عن ابنِ مسعود، قال: إنَّ النطفة إذا وقعتْ في الرَّحِم، طارتْ في كلِّ شعر وظُفر، فتمكثُ أربعينَ يومًا، ثم تنحدرُ في الرَّحِم فتكونُ علقةً، قال: فذلك جمعُها. خرَّجه ابنُ أبي حاتم وغيرهُ.

ورويَ تفسيرُ الجمع مرفوعًا بمعنى آخرَ، فخرَّج الطبرانيُّ(٢) ، وابنُ منده في كتاب «التوحيد» من حديث مالك بنِ الحويرث أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قال: «إنَّ اللَّه تعالى إذا أرادَ خلق عبد، فجامع الرَّجُلُ المرأة، طارَ ماؤهُ في كلِّ عرْق وعضو منها، فإذا كان يوم السابع جمعه اللَّهُ، ثم أحضره كلَّ عرق له دونَ آدم: ﴿ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾ [الانفطار:٨].

وقال ابن منده: إسناده متصل مشهور على رسم أبي عيسى والنسائي ً وغيرهما.

وخرَّج ابنُ جريرٍ (٣) وابنُ أبي حاتمٍ، والطبرانيُّ من روايةٍ مُطَهَّرِ بنِ الهيثمِ،

أخرجه: البخاري (٤/ ١٣٥، ١٦١)، ومسلم (٨/ ٤٤).

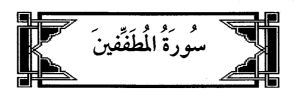
<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١٩/ ٢٩٠)، و«الصغير» (١٠٠)، و«الأوسط» (١٦١٣).

عن موسى بن علي بن رباح، عن أبيه، عن جدّ أن النبي عَلَيْهِ قال لجدّ الله فلانُ، ما وُلدَ لك؟ قال: يا رسولَ الله، وما عَسَى أن يولدَ لي؟ إمّا غلامٌ وإمّا جاريةٌ، قال: «فمَنْ يشبهُ؟» قال: من عسى أن يشبه؟ يشبه أمّه أو أباه، قال: فقال النبي عليه الله على فقال النبي عليه فقال النبي عليه فقال النبي عليه فقال الله كل نسب بينها وبين آدم، أما قرأت هذه الآية: ﴿ فِي أَي صُورَة مًا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾ [الانفطار:٨]، قال: «سلكك» وهذا إسنادٌ ضعيفٌ.

ومطهرُ بنُ الهيثمِ ضعيفٌ جـدا، وقال البخـاريُّ: هو حديثٌ لم يصحَّ، وذكر بإسنادِهِ عن مـوسى بن علي عن أبيه أنَّ أباهُ لم يُسلِم إلا في عـهدِ أبي بكرِ الصدِّيقِ يعني: أنه لا صحبة له.

ويشهدُ لهذا المعنى قولُ النبيِّ عَيَّالِيَّ للذي قال له: ولَدتِ امرأتي غُلامًا أسودَ: «لعله نزعه عرقٌ»(١).

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ١٣٦ \_ ١٣٧).



### قوله تعالى ﴿إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ ﴾

روى عطيةُ عن ابنِ عباسٍ، قال: الجنةُ في السماء السابعةِ، ويجعلُها اللَّهُ حيثُ يشاءُ يومَ القيامةِ، وجهنَّم في الأرضِ السابعةِ، خرَّجه أبو نعيم.

وخرَّج ابنُ منده من حديثِ أبي يحيى القتاتِ عن مجاهد، قال: قلتُ لابنِ عباسٍ: أين الجنَّةُ؟ قال: فوقَ سبع سماواتٍ، قلتُ: فأينَ النارُ؟ قال: تحتَ سبع أبحر مطبقة.

وروى البيه قي بإسناد فيه ضعف عن أبي الزعراء عن ابن مسعود، قال: الجنّة في السماء السابعة العليا، والنارُ في الآرض السابعة السفلَى، ثمّ قرأ: ﴿إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عَلِيّينَ ﴾ [المطففين: ١٨] و ﴿إِنَّ كِتَابَ الْفُجّارِ لَفِي سَجّينٍ ﴾ [المطففين: ٧]، وخرّجه ابن منده وعنده: «فإذا كان يوم القيامة جعلَها اللّه حيث شاء».

وقال محمد ُ بنُ عبد اللَّه بن أبي يعقوبَ، عن بشرِ بنِ شغاف، عن عبدِ اللَّهِ بنِ سلامٍ، قال: إنَّ الجنَّةَ في السماءِ، وإنَّ النارَ في الأرضِ، خرَّجه ابنُ خزيمة وابنُ أبي الدنيا.

ورَوى ابنُ أبي الدنيا بإسناده، عن قتادة، قال: كانُوا يقولونَ: إنَّ الجنَّةَ في السمواتِ السبع، وإنَّ جهنَّم لفي الأرضينَ السبع.

وروى ورَقَاءُ عن ابنِ أبي نجيحٍ عن مجاهدٍ: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا

تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢]، قال: الجنةُ في السماء، وقد استدلَّ بعضُهم لهذا بأنَّ اللَّهَ تعالى أخبر أنَّ الكفار يُعرضونَ على النارِ غدوًّا وعشيًّا \_ يعني في مدة البرزخ \_ وأخبر أنه لا تُفتَّح لهم أبواب السماء، فدلَّ على أنَّ النارَ في الأرض، وقال تعالى: ﴿كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِينٍ ﴾ [المطنفين: ٧].

وفي حديث البراء بن عازب عن النبي على صفة قبض الروح، قال في روح الكافر: «حتَّى ينتهُوا بها إلى السماء الدنيا فيستفتحون فلا يُفتح له» ثم قرأ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ: ﴿ لا تُفتَّحُ لَهُمْ أَبُوابُ السَّمَاءِ وَلا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمَّ الْخِيَاطِ ﴾ [الاعراف: ٤٠]، قال: «يقولُ اللَّه تعالى: اكتبُوا كتابه في سجين في الأرض السُّفلى» قال: «فتُطرحُ روحُه طرحًا» خرَّجه الإمامُ أحمدُ وغيرُه (١).

وعن أبي هريرة عن النبي عَيَّالِيً في صفة قبض الروح وقال في روح الكافر: «فتخرج كأنتن ريح جيفة، فينطلقون به إلى باب الأرض فيقولون ما أنتن هذه الريح، كلما أتوا على أرض قالُوا ذلك، حتى يأتُوا به إلى أرواح الكفار» خراجه ابن حبان والحاكم وغيرهما(٢).

وقال عبدُ اللَّهِ بنُ عمرِو بنِ العاصِ وَلَيْكُ : أرواحُ الكفارِ في الأرضِ السابعة (٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲۸۷/۶، ۲۸۸، ۲۹۷)، وأبو داود (۳۲۱۲)، وابن ماجه (۱۰٤۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النسائي (٨/٤)، وكذلك في «الكبرى» كما في «تحـفة الأشراف» (١٤١٢٩٠)، وابن حبان (٣٠١٤)، والحاكم (٣٠٣١).

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (٤٤ \_ ٤٥).

قوله تعالى: ﴿ كُلاَّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسَبُونَ ﴿ كَا اللَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذَ لِلْمَحْجُوبُونَ ﴿ ثَلَى اللَّهُمْ لَصَالُوا كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذَ لِلْمَحْجُوبُونَ ﴿ ثَلَى اللَّهُمْ لَصَالُوا اللَّهَ عَن رَبِّهِمْ ثُمَّ يُقَالُ هَذَا الَّذِي كُنتُم به تُكذّبُونَ ﴾ الْجَحِيم ﴿ يَقُالُ هَذَا الَّذِي كُنتُم به تُكذّبُونَ ﴾

وأعظمُ عـذابِ أهلِ النارِ حـجابُهم عن اللّه عـز وجل ، وإبعادُهم عنه ، وإعراضُه عنهم ، وسخطُه عليهم ، كـما أن رضوان اللّه على أهلِ الجنة أفضلُ من كلّ نعيم الجنة ، وتجليه لهم ورؤيتهم إيّاهُ أعظمُ من جـميع أنواع نعيم الجنة ، قال اللّه تعالى: ﴿كَلاّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مّا كَانُوا يَكْسُبُونَ ﴿ كَلاّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴿ كَلاّ بَلْهُمْ لَصَالُوا الْجَعِيم ﴿ لَن كُلْبُونَ عَن العذابِ : عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴿ نَ اللّهُ تعالى ثلاثة أنواعٍ من العذاب : كُنتُم بِه تَكَذّبُونَ ﴾ [المطففين:١٤-١٧] ، فذكر اللّه تعالى ثلاثة أنواعٍ من العذاب : حجابُهم عنه ، ثم صليهم الجحيم ، ثم توبيخُهم بتكذيبهم به في الدنيا ، ووصفَهُم بالرانِ على قلوبهم ، وهـو صدأ الذنوب الذي سـود قلوبهم ، فلم وحسن إليها بعد ذلك في الدنيا شيءٌ من معرفة اللّه ولا من إجلاله ومهابته وخشيته ومحبته ، فكما حجبت قلوبُهم في الدنيا عن اللّه حجبوا في الآخرة عن رؤيته ، وهذا بخلاف حال أهل الجنة .

قال اللّه تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ وَلا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلا ذِلّةٌ ﴾ [يونس:٢٦]، والذي أحسنوا هم أهلُ الإحسان، والإحسان أن يعبد العبد ربّه كأنّه يراه، كما فسره النبي عَيَالِيَّةً لما سأله عنه جبريل عليه السلام (١)، فجعل جزاء الإحسان الحسنى: وهو الجنّة، والزيادة: وهي النظر إلى وجه اللّه عزّ وجلّ، كما فسره بذلك رسولُ اللّه عَيَالِيَّةً في حديث صهيب (٢) وغيره.

أخرجه: مسلم (١/ ٢٨)، وأحمد (١/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١١٢/١)، وأحمد (٣٣٢/٤)، وابن ماجه (١٨٧).

قال جعفرُ بنُ سليمانَ: سمعتُ أبا عمرانَ الجونيَّ قال: إنَّ اللَّه لم ينظرُ الله إنسانِ قطُّ إلا رحِمَهُ، ولو نظرَ إلى أهلِ النارِ لرحمَهُم، ولكن قضَى أن لا ينظرَ إليهم.

وقال أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: حدثنا أحمدُ بنُ موسى عن أبي مريم، قال: يقولُ أهلُ النارِ: إلهنا ارضَ عنَّا وعنْبنا بأيٍّ نوع شعث من عذابك، فإن غضبك أشدُّ علينا من العذاب الذي نحنُ فيه، قال أحمدُ: فحدثتُ سليمانَ ابنَ أبي سليمانَ، فقال: ليس هذا كلامُ أهلِ النارِ، هذا كلامُ المطبعينَ للَّه، قال: فحدثتُ به أبا سليمانَ، فقال: صدق سليمانُ بنُ أبي سليمانَ وهو ولدُ أبي سليمانَ الدرانيِّ، وكان عارفًا كبيرَ القدرِ رحمه اللَّهُ وما قاله حقٌّ، فإنَّ أهلَ النارِ جهالٌ لا يتفطنونَ لهذا، وإن كان في نفسه حقًّا، وإنّ من عحرفُ هذا من عرفَ اللَّه وأطاعَهُ، ولعلَّ هذا يصدرُ من بعضِ من يدخلُ النارَ من عصاة الموحدينَ، كما أن بعضهُم يستغيثُ باللَّه لا يستغيث بغيرِه، فيخرجُ منها، وبعضُهم ي يخرجُ منها برجائه للَّه وحدَهُ، وبعضُ من يؤمرُ به إلى النارِ يتشفع إلى اللَّه بمعرفته فينجيهِ منها.

قال أبو العباس بنِ مسروق: سمعتُ سويدَ بنَ سعيد يقولُ: سمعتُ الفضيلَ بنَ عياض، يقولُ: يوقفُ رجلٌ بين يدي اللَّه عن وجلَّ، لا يكونُ معه حسنةٌ، فيقولُ اللَّهُ عن وجلَّ: اذهب هل تعرفُ أحدًا من الصالحينَ أغفرُ لكَ بمعرفته، فيذهبُ فيدورُ مقدارَ ثلاثين سنة فلا يرى أحدًا يعرفُهُ، فيرجعُ الى اللَّه عن وجلَّ، فيقولُ اللَّه عن وجلًّ: يا ربِّ لا أرى أحدًا، فيقولُ اللَّه عن وجلًّ: اذهبُوا به إلى النارِ، فتتعلقُ به الزبانيةُ يجرونه، فيقولُ: يا ربِّ إن كنتَ تغفر الى بعرفة المخلوقينَ فإني بوحدانيتكَ أنت أحقُّ أن تغفر كي، فيقولُ اللَّه لي بمعرفة المخلوقينَ فإني بوحدانيتكَ أنت أحقُّ أن تغفر كي، فيقولُ اللَّه



للزبانية: ردُّوا عارفي لأنه يعرفني واخلعُوا عليه خلع كرامتي، ودعُوه يتبحبح في رياض الجُنَّة، فإنه عارفٌ بي وأنا له معروف (١) .

#### \* \* \*

قال اللَّه تعالى في حقِّ الفجارِ: ﴿كُلاَّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ كَلاَّ بَلُ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ كَلاَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمِ ﴿ لَنَ كُنَهُم عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لِمَحْجُوبُونَ ﴿ وَلَى خُولَ اللَّهِمُ لَصَالُوا الْجَحِيمِ ﴿ لَنَ اللَّهُ عَن رَبِّهُمْ مَا اللَّهِ عَلَى قَلُوبِهِم ، والرانُ عَلَى قَلُوبِهِم ، والرانُ عَلَى قَلُوبِهِم ، والرانُ هُو مَا يَعْلُو عَلَى القلبِ مِن الذنوبِ مِن ظلمةِ المعاصي وقسوتها ، ثمَّ ذكرَ جزاءَهُم على ذلك وهو ثلاثة أنواعٍ: الحجابُ عن ربِّهم ، ثم صَلْيُ الجحيم ، ثم التوبيخ .

فأعظم عـذابِ أهلِ النارِ حجابُهم عن ربِّهم عـزَّ وجلَّ، ولَمَّا كانتْ قلوبُهم في الدنيا مظلمـةُ قاسيةٌ لا يصلُ إليـها شيءٌ من نورِ الإيمانِ وحقائقُ الـعرفانِ كان جزاؤهم على ذلكَ في الآخرةِ حجابَهم عن رؤية الرحمنِ.

قال بعض العارفين: « من عسرف اللّه في الدنيا، عرِفَه بقدر تعسرُّفِهِ إليه، وتجلّى له في الآخرة بقدر معرفته إياه في الدُّنيا فرأوه في الدنيا رؤية الأسرار، ورأوه في الآخرة رؤية الأبصار، فمن لا يراه في الدنيا بسره لسره، لا يراه في الآخرة بعينه» انتهى.

فخـوفُ العارفينَ في الدنيا من احـتجابِهِ عن بصـائرِهِم، وفي الآخرةِ من احتجابِهم عن أبصارِهم ونواظرِهم.

وكتبَ الأوزاعيُّ إلى أخٍ له: «أما بعد: فإنَّه قدْ أحيطَ بك من كلِّ جانبٍ،

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (١٥٥ \_ ١٥٦).

واعلمْ أنّه يسَارُ بك في كلِّ يومٍ وليلةٍ ، فاحذرِ اللَّهَ والمقامَ بين يديه، وأن يكونَ آخرَ عهدكَ به السلامُ».

وكان عتبة الغلام يبكي بالليل ويقول: «قطع ذكر العرض على الله أوصال المحبين» ثم يحشرج البكاء حشرجة الموت ويقول: «تراك مولاي تعذّب محبّك وأنت الحي الكريم» وبات ليلة بالساحل قائمًا يردد هذه الكلمات لا يزيد عليها ويبكي حتى أصبح: «إن تعذّبني فإنّي محبّ لك، وإن ترحمني فإني محبّ لك».

وكان كهمسُ يقولُ في الليلِ: «أتراكَ تعنبُني وأنت قرةُ عيني يا حبيبَ قلبَاهُ».

وكان أبو سليمانَ يبْكي ويقولُ: «لئنْ طالبني بذنوبي لأطالبنَّهُ بعفوهِ، ولئنْ طالبني بدنوبي لأطالبنَّه بجودهِ، ولئنْ أدخلنِي النارَ، لأخبرنَّ أهلَ النارِ أنَّى كنت أحبُّه».

ومما يخافُ العارفونَ فواتَ الرِّضا عنهم، وإن وجَدُوا العفوَ أو تركَ العقوبة، فإنَّ الرِّضا أحبُّ إليهم من نعيم الجنة كلِّه مع الإعراضِ وعدم التقريبِ والـزُّلفى، وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَاتِ عَدْنَ وَرِضْوَانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ [التوبة:٧٧] يعني: أكبر من نعيم الجنة.

وفي «الصحيح» (١) عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «إنَّ اللَّهَ يقولُ لأهلِ الجنةِ: ألا أُعْطِيكُمْ أَفْضَلَ من ذلك؟ قال: أُحِلُّ عليْكُمْ رِضُواني فلا أَسْخطُ عليكم بعدَه أبدًا» (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٤٢)، وملم (٨/ ١٤٤).

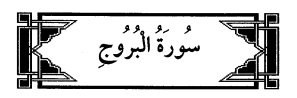
<sup>(</sup>٢) «استنشاق نسيم الأنس» (١٦٢ \_ ١٦٧) باختصار.



### قوله تعالى: ﴿ خِتَامُهُ مِسْكٌ ﴾

وقد قيل في تأويل قولِهِ تعالى: ﴿ خِتَامُهُ مِسْكٌ ﴾ [الطففين: ٢٦] إِنَّ الْمُرادَ بالختامِ ما يَبْقى، في سُفْلِ الشَّرابِ منَ الثُّفْلِ، وهذا يدلُّ على أَنَّ أَنهارَها تَجْرِي على المسْك، ولذلك يرسُبُ منه في الإناءِ في آخرِ الشَّرابِ، كما يرسُبُ الطِّيْنُ في آنية الماء في الدُّنيا(١).

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٦٦).



### قوله تعالى: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾

يوم عرفة له فضائل متعددة:

منها: أنه قد قيلَ: إنّه الشَّفْعُ الذي أقسَمَ اللّه به في كتابِهِ، وأنَّ الوتْرَ يومُ النّحْرِ، وقد رُوي هذا عن النبيِّ عَلَيْقٌ من حديث جابرِ، خررَّجَهُ الإمامُ أحمدُ (۱) والنسائيُّ في «تفسيره» وقيل: إنّه الشاهدُ الذي أقسمَ اللّه به، في كتابِه، فقال تعالى: ﴿وَشَاهِدُ وَمَشْهُودٍ ﴾ [البروج: ٣] وفي «المسند» (٢) عن أبي هريرة مرفوعًا وموقوقًا: «الشَّاهدُ يومُ عَرَفةَ، والمشهودُ: يومُ الجُمعة» وخرَّجه الترمذيُ (٣) مرفوعًا. ورُوي ذلك عن عليًّ من قولِهِ.

وخرَّجه الطبرانيُّ من حديثِ أبي مالك الأشعريِّ مرفوعًا: «الشاهد: يومُ الجُمُعةِ، والمشهودُ: يومُ عرفة في يومِ جُمعة فقد الجَمعةِ، والمشهودُ: يومُ عرفة وعلى هذا فإذا وقع يومُ عرفة في يومِ جُمعة فقد اجتمع في ذلك اليوم شاهدٌ ومشهودٌ (٥) .

أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۱۹۸).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٣٣٣٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٣/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٥) «لطائف المعارف» (٤٨٧ \_ ٤٨٨) بتصرف.



### قوله تعالى: ﴿ الْوَدُودُ ﴾

قال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿الْوَدُودُ ﴾ السروج: ١٤] قال: يقولُ: «الحبيبُ». خرَّجه ابن أبي حاتم في «تفسيره»، وفي حديث أبي جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبي العالية أو غيره عن أبي هريرة في قصة الإسراء الطويلة في ذكر سدرة المنتهى، قال(١): «فغشاها نور الخالق وغشيتُها الملائكة مثل الغربان حين يقعن على الشجرة من حب الله جل ثناؤه ».

قال الجوزجانيُّ: حدثنا أبو صالح أنَّ معاوية حدَّثه عن يزيد بن ميسرة أنه سمع أبا الدرداء يـقولُ: لما أهبط اللَّهُ آدم إلى الأرضِ قال لـه: «يا آدم أحبَّني وحبِّبني إلى خلقي ولا تَسْتَطِيعُ ذلك إلا بي ولكنِّي إذا رأيتُك حريصًا على ذلك أعنتُك عليه، فإذا فعلت ذلك فخُذْ به اللذة و النضرة وقرة العين والطمأنينة.

قال خليدٌ العصريُّ: «يا إخوتَاهُ، هلْ منكُم من أحد لا يحبُّ أِن يلَقى حبيبَه؟ ألا فأحبُّوا ربَّكم عزَّ وجلَّ وسيرُوا إليه سيْرًا جميلًا لا مصعدًا ولا عيلاً».

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا من طريقِ ابن لهيعةَ حدَّنني عبدُ الحميدِ بنُ عبد اللَّه ابنِ إبراهيمَ القرشيُّ عن أبيه قالَ: لما نزلَ بالعباسِ بنِ عبدِ المطلبِ الموتُ قالَ لابنهِ عبدِ اللَّه: "إنِّي موصيكَ بحبِّ اللَّه وحبِّ طاعته، وخوفِ اللَّه وخوفِ معصيته، وإنَّك إذا كنتَ كذلك لم تكره الموتَ متى أتاكَ».

قال أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: حدثنا أبو صالحٍ الخراسانيُّ، قال: حدثنا

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٦/١٥ ـ ١٠)، وهو جزء من أثرِ طويل.

إسحاقُ بنُ نجيحٍ عن إسماعيلَ الكنديِّ قال: جاءَ رجلٌ من البصرةِ إلى طاووسَ ليسمعَ منه فوافاهُ مريضًا فجلسَ عند رأسهِ يبْكي، فقال: ما يبكيك؟ قال: «واللَّهِ ما أبْكي على قرابة بيني وبينك ولا على دُنيا جئتُ أطلبُها منكَ، ولكنْ على العلم الذي جئتُ أطلبُه منكَ يفوتُني».

قال له طاووس: "إنّي موصيك بشلاث كلمات إنْ حفظتَهُن علمت علم الأولين، وعلم الآخرين، وعلم ما كان، وعلم ما يكون: خف اللّه حتى لا يكون عندك شيء أخوف منه، وارْجُ اللّه حتى لا يكون عندك شيء أرجا منه، وأحب اللّه حتى لا يكون منه، فإذا فعلت ذلك منه، وأحب اللّه حتى لا يكون فقال: "لا جرم علمت علم الأولين والآخرين، وعلم ما كان وعلم ما يكون فقال: "لا جرم لا سألت أحدًا بعدك عن شيء بقيت ".

وعن إبراهيم بن الأشعث قال: «سمعتُ الفيضيلَ بنَ عياضٍ يقولُ: مرَّ عيسى عليه السلامُ بثلاثة من الناسِ نحلتُ أجسامُهم وتغيرتُ الوانُهم، فقال: ما الذي بلغ بكُم ما أرى؟ قالوا: الخوفُ من النيرانِ. قال: مخلوقًا خفتُم وحقٌ على اللَّهِ أن يؤمِّن الخائفَ، ثم جاوزَهُم إلى ثلاثة أخر، فإذا هُم أشدُّ تغيرًا وأنحلُ أجسامًا، فقال: ما الذي بلغ بكُم ما أري؟ قالوا: الشوقُ إلى الجنَّة، قال: مخلوقًا اشتقتُم وحقٌ على اللَّهِ أن يعطيكم ما رجوتُم، ثم جاوزهُم إلى ثلاثة أُخر فإذا هم أشدُّ تغيرًا وأنحل أجسامًا، كأنَّ على جاوزهُم إلى ثلاثة أُخر فإذا هم أشدُّ تغيرًا وأنحل أجسامًا، كأنَّ على وجوهِهم المرايا من النُّور، فقالَ: ما الذي بلغ بكُم ما أرى؟ قالوا: حبُّ اللَّهِ عزَّ وجلَّ، قال: أنتم المقربونَ، أنتم المقربونَ».

وروى إبراهيمُ بنُ الجنيدِ بإسنادِهِ عن كعبٍ قال: أوحى اللَّهُ إلى مـوسى

عليه السلام: «إن إبراهيم عليه السلامُ لم يحبَّني أحدٌ من خلقي كحبِّه إياي».

وعن أبي حازم القيساريِّ قال: مكتوبٌ في الإنجيلِ: «يا عيسى، الحقُّ والحقَّ أقولُ: إنِّي أَحَبُّ إلى عبدِي من نفسِهِ التي بين جنبيه».

وعن ابنِ عيمينةَ عن رجلٍ: عن يحيى بن أبي كشيرِ اليمانيِّ، قال: نظرْنَا فلم نجدْ شيئًا يتلذذُ به المتلذذون أفضلَ من حبُّ اللَّهِ عنزَّ وجلَّ وطلبِ مرضاته.

وعن سعيد بن عامر عن محمد بن ليث عن بعض أصحابه قال: كان حكيم بن حزام يطوف بالبيت ويقول: لا إله إلا الله، نعم الرب ونعم الإله، أحبه وأخشاه.

وعن بكر المزنيِّ قال: ما فاق أبو بكرٍ أصحابَ محمدٍ ﷺ بصومٍ ولا صلاةٍ، ولكنْ بشيءِ وقرَ في قلبهِ.

قال إبراهيمُ: بلغني عن ابنِ عُليّة أنه قال: في عقيبِ هذا الحديثِ: الذي كان في قلبهِ الحبُّ للَّهِ عزَّ وجلَّ، والنصيحةُ في خلقهِ.

قال ابن أبي الدنيا حدَّث الهارون بن سفيان حدَّث الله بن صالح أخبرني بعض أهل البصرة، قال: لمَّا استَقضى سوَّارٌ بالبصرة، كتب إليه أخ له أخبرني بعض أهل البصرة، قال: لمَّا استَقضى سوَّارٌ بالبصرة، كتب إليه أخ له كان يطلب العلم معه وكان ببعض الشغور: «أمَّا بعد، أوصيك بتقوى الله الذي جعل التقوى عوضًا من كلِّ فائت من الدنيا، ولم يجعل شيئًا من الدنيا يكونُ عوضًا من التَّقوى، فإنَّ التقوى عقدة كلِّ عاقل مستبصر، إليها يكونُ عوضًا من التَّقوى، فإنَّ التقوى عقدة كلِّ عاقل مستبصر، إليها يستروح ، وبها يستن ، ولم يظفر أحدٌ في عاجل هذه الدنيا وآجل الآخرة بمثل ما ظفر به أولياء اللَّه الذين شربُوا بكأس حبه، فكانت قرة أعينهم فيه،

ولكنهم أعملُوا أنفسهم في جسيم الأدب وأراضوها رياضة الأصحاب الصادقين، فطلَّقُوها عن فضول الشهوات وألزمُوها القوت المقلق، وجعلُوا الجوع والعطش شيعاراً لها برهة من الزمان، حتى انقادت وأذعنت وعزفت لهم عن فضول الحطام، فلما ظعن حب فضول الدنيا من قلوبهم، وزايلتها أهواءُهم وانقعطت أمانيهم وصارت الآخرة نصب أعينهم ومنتهى أملهم، وربَّت الله قلوبهم نور الحكمة، وقلَّدها قلائد العصمة، وجعلهم دعاة لمعالم الدين يلمُّون منه الشعث، ويشعبون منه الصدع. لم يلبثُوا إلا يسيراً حتى جاءهم من الله موعد صادق اختص به العاملين له، والعاملين به دون من سواهم ، فإذا سرَّك أن تسمع صفة الأبرار الاتقياء، فصفة هؤلاء فاستمع، وشمائلهُم الطيبة فاتبع، وإياك يا سوار وبنيات الطريق والسلام».

وخرَّج أبو نعيم بإسناده عن الربيع بن برة عن الحسن في قوله تعالى: ﴿ يَا النَّهُ النَّهُ اللَّهُ وَالْمَانَّ اللَّهُ وَرَضِي عنها، فأمر اليها، وأحبَّ لقاء اللَّه، وأحبَّ لقاءها، ورضيت عن اللَّه ورضي عنها، فأمر بقبض رُوحِها، فغفر لها وأدخلها الجنة، وجعلها من عباده الصالحين».

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن مسمع بنِ عاصم عن نعيم بنِ صبيح السعديِّ قال: «هممُ الأبرارِ متصلةٌ بمحبةِ الرحمنِ، وقلُوبُهم تنظرُ إلى مواضع العزِّ من الآخرةِ بنورِ أبصارِهم».

وقال مسمع : سمعت عابداً من أهل البحرين يقول في جوف الليل: «قرة عيني وسرور قلبي، ما الذي أسقطني من عينك يا مانح العصم، ثم صرخ وبكى، ثم نادى: طوبى لقلوب ملأتها خشيتُك، واستولت عليها محبّتك، فمحبتك مانعة لها من كُلِّ لذَّة غير مناجاتك، والاجتهاد في خدمتك،

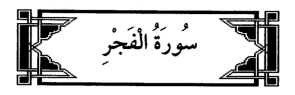


وخشيـتُك قاطعةٌ لها عن سبـيل كُلِّ معصيةٍ خـوفًا لحلول سخطك، ثم بكى وقال: يا إخوتاهُ، ابكوا على فوت خير الآخرةِ، حيث لا رجعة ولا حيلة.

وبإسناده عن أيوب بن حوط عن قتادة قال: كان في حضرة عتن ، شيخ يقال له: سواد بن محمد كان لا يقدر أن يسمع القرآن من شدة خوفه وكان يقول : سيد الأعمال التقوى. ثم البذل ، ثم بعد البذل الشكر ، ثم بعد الشكر الرّضا ، ثم بعد الرّضا التعظيم ، ثم بعد التعظيم الحب لله والإجلال له . ومعنى هذا أن درجة الحب المستحبة التي ذكرناها في أوّل الكتاب متأخرة عن درجة الشكر والرّضا والتعظيم والبذل.

أما الواجبة فإنها تدخل في التقوى كما سبق بيانه (١) .

<sup>(</sup>١) «استنشاق نسيم الأنس» (١٧٩ \_ ١٨٥).



### قوله تعالى: ﴿ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾

في حديثِ ابنِ عُمَرَ المرفوعِ: «ما مِنْ أيامِ أعظمُ عندَ اللَّهِ ولا أحبُّ إليه العـمَلُ فيهنَّ من هـذه الأيام العَشْرِ»<sup>(١)</sup> وفي «صحيح ابنِ حبانَ»<sup>(٢)</sup> عن جــابرِ عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «ما من أيام أفضل عند اللَّه من أيام عشر ذي الحجَّة»، ورويناه من وَجه آخرَ بزيادةِ، وهي: «ولا ليالـيَ أفْضَلُ من ليالـيهنَّ»، قيل: يا رسـول اللَّه، هُنَّ أفضْلُ منْ عدتهن جهادًا في سبيل اللَّه؟ قال: «هُن أفضلُ من عدتهن جهادًا في سبيلِ اللَّهِ، إلا من عُفِّـرَ وجهُه تعْفيرًا، وما مـنْ يَوم أفضلُ من يوم عرفة» خرَّجه الحافظُ أبو مــوسى المدينيُّ منْ جهــة أبي نُعيم الحــافظ بالإسنادِ الذي خرَّجــه به ابنُ حبَّانَ. وخرَّجه البزار<sup>(٣)</sup> وغيرُه من حـديث جابر أيضًا عن النبيِّ ﷺ، قال: «أفضَلُ أيام الدنيا أيامُ العشر» ، قالُوا: يا رسول اللَّه، ولا مثلُهُنَّ في سبيل اللَّه؟ قال: «ولا مثْلُهُنَّ في سبيل اللَّه، إلا مَنْ عُـفِّرَ وجهُه بالترابِ». ورُوي مرْسَلاً وقيل: إنَّه أصحَّ، وقد سبق ما رُوي عن ابن عُمرَ: قال: ليس يومٌ أعْظمُ عندَ اللَّه من يوم الجمعة، ليْسَ العشْرَ، وهو يدلُّ على أنَّ أيامَ العشْرِ أفضَلُ من يوم الجُمُعة الذي هو أفضَلُ الأيام.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٢/ ٧٥، ١٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن حبان (٣٨٥٣).

<sup>(</sup>٣) (١١٢٨ \_ كشف الأستار).

وقال سهيلُ بنُ أبي صالح، عن أبيه، عن كعب، قال: اختارَ اللَّهُ الزمانَ، فأحبُّ الزَّمانِ إلى اللَّهِ الشهرُ الحرامُ، وأحبُّ الأشهرِ الحُرمُ إلى اللَّه ذو الحجَّة، وأحبُّ ذي الحجَّة إلى اللَّه العشرُ الأُول. ورواه بعضهم عن سهيلٍ عن أبيه، عن أبي هريرة، ورفعه، ولا يصحُّ ذلك، وقال مسروقٌ في قوله تعالى: ﴿وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾ [الفجر:٢]: هي أفضلُ أيَّامِ السَّنَةِ. خرَجه عبدُ الرزاقُ (١) وغيرهُ، وأيضًا فأيَّامُ هذا العشرِ يشتملُ على يوم عرفة. وقد رُوي أنه أفضلُ أيَّامِ الدنيا، كما جاء في حديث جابرِ الذي ذكرناه وفيه: «يومُ النَّحْرِ». وفي حديث عبد اللَّه بنِ قُرْط، عن النبي عن النبي عن أبه قال: «أعظمُ الأبامِ عندَ اللَّه يومُ القَرِّ». خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داود وغيرُهما (٢) ، وهذا كلُّه يومُ القرِّ». في الحجَّةِ أفضلُ من غيرِه من الأيَّامِ منْ غيرِ اسْتثناء، هذا في أيامِه.

فأمًّا لياليه فمنَ المتأخِّرينَ منْ زعمَ أنَّ ليالي عشْرِ رمضانَ أفضلُ منْ لياليه، لاشْتمالها على ليلة القدر، وهذا بعيدٌ جدًّا.

ولو صح حديث أبي هريرة: «قيام كل ليلة منها بقيام ليلة القدر» لكان صريحًا في تفضيل لياليه على ليالي عشر رمضان في في تفضيل لياليه على لياليه متساوية لها في القيام على هذا الحديث. ولكن واحدة فيه، وهذا جميع لياليه متساوية لها في القيام على هذا الحديث. ولكن حديث جابر الذي خرجه أبو موسى صريح في تفضيل لياليه كتفضيل أيّامه أيضًا، والأيّام إذا أطلِقَت دخلت فيها الليالي تبعًا، وكذلك الليالي تدخُلُ

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۶/ ۳۷٦).

 <sup>(</sup>۲) «المسند» (٤/ ٣٥٠)، وأبو داود (١٧٦٥)، وابن خزيمة (٢٨٦٦، ٢٩١٧، ٢٩٦٦)، والنسائي في
 «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٩٧٧).

أيَّامُها تبعًا.

وقد أقسَمَ اللَّه تعالى بلياليه، فقال: ﴿ وَالْفَجْرِ ﴿ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾ [الفجر:١، ٢]، وهذا يدلُّ على فضيلة لياليه أيضًا، لكنْ لم يثبُتْ أنَّ لياليه ولا شيئًا منها يعدلُ ليلةَ القدْر.

وقد زعمَ طوائفُ منْ أصحابِنا أنَّ ليلةَ الجمعة أفضلُ من ليلةِ القدْرِ، ولكنْ لا يصحُّ ذلك عن أحمد، فعلى قولِ هـؤلاءِ لا يُسْتَبْعَدُ تفضُّيلُ ليالي هذا العشْرِ على ليلةِ القدرِ.

والتحقيقُ ما قالَهُ بعضُ أعيان المتأخّرينَ منَ العلماءِ، أنْ يقُال: مجموعُ هذا العشْرِ أفضلُ من مجموع عشْرِ رمضانَ، وإنْ كان في عشْرِ رمضان ليلةٌ لا يَفْضل عليها غيرُها، واللَّه أعلم.

وما تقدَّم عنْ كعبٍ يدلُّ على أنَّ شهرَ ذي الحجَّةِ أفضْلُ الأشهرِ الحُرُمِ الحُرُمِ الخُرُمِ الخَرُمِ الخَرَم الأربعة، وكذا قال سعيد بن جبير، راوي هذا الحديثِ عن ابنِ عبّاسٍ: «ما من الشهور شهرٌ أعظمُ حُرْمةً منْ ذي الحجَّة».

وفي «مسند البزَّارِ» (١) عن أبي سعيد الخدريِّ، عن النبيِّ ﷺ، قال: «سيِّدُ الشهورِ رمضانُ، وأعظمها حُرْمةً ذو الحجَّة». وفي إسناده ضعْفٌ.

وفي «مسند الإمام أحمدً» (٢)، عن أبي سعيد الخدريِّ أيضًا: أنَّ النبيَّ عَلَيْلَةٍ، قال في حجة الوداع في خطبتِه يومَ النَّحْرِ: «أَلَّا إِنَّ أَحْرَمَ الأَيَامِ يومُكُم هذا، ألا وإنَّ أحْرَمَ الشُّهُورِ شهرُكُم هذا، ألا وإنَّ أحرَمَ البلاد بلدُكُم هذا».

<sup>(</sup>١) (٩٦٠ ـ كشف الأستار).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۳/ ۸۰).



ورُوي ذلك أيضًا عن جابر، ووابصة بن معبد، ونبيط بن شريط، وغيرهم، عن النبيِّ عَيَّالِيَّه، وهذَا كلَّه يدلُّ على أنَّ شهر ذي الحَجَّةِ أفضلُلُ الأشهرِ الحُرُم، حيثُ كان أشدَّهَا حُرْمةً، وقد رُوي عن الحسن: أنَّ أفضلها المحرَّم، وسنذكرُهُ عند ذِكْرِ شهرِ المُحرَّم، إن شاء اللَّه تعالى.

وأمَّا من قال: إنَّ أفضلَها رجبٌ فقولُهُ مرْدُودٌ.

ولِعَشْرِ ذي الحجة فضائلُ أُخرُ غيرَ ما تقدُّم.

فمنْ فضائله: أنَّ اللَّه تعالى أقسم به جُملةً ، وببعضه خُصوصًا ، قال تعالى : ﴿ وَالْفَجْرِ ﴿ لَكُ وَلَيَالَ عَشْرٍ ﴾ [الفجر: ١، ٢] فأمَّا الفجر ، أو النَّهارُ كلُّه ، فيه الفجر ، وقيل : المرادُ طلوعُ الفجر ، أو صلاةُ الفجر ، أو النَّهارُ كلُّه ، فيه اختلافٌ بين المفسرين ، وقيل : إنه أريد به فَجْرٌ مُعيَّنٌ ، ثُمَّ قيل : إنه أريد به فجر أوَّل يومٍ من عَشر ذي الحجَّة ، وقيل : بل أُريد به فجر أول يومٍ من عشر ذي الحجَّة ، وقيل : بل أريد به فجر أحر يومٍ منه ، وهو يومُ النَّحْرِ ، وعلى جميع هذه الأقوال ، فالعَشْرُ يشتملُ على الفجر الذي أقسَمَ اللَّهُ به .

وأمَّا «الليالي العشر» فهي عشر ذي الحجَّة، هذا الصحيحُ الذي عليه جُمهور المُفسِّرين منَ السلفِ وغيرِهم، وهو الصحيحُ عن ابنِ عباسٍ، روي عنه منْ غير وجه والرواية عنه: «أنه عشرُ رمضان» إسنادُها ضعيفٌ.

وفيه حـديثٌ مرفوعٌ خرَّجه الإمـامُ أحمدُ، والنسائيُّ في «التفـسيرِ»(١) منْ رواية زيد بنِ الحُبابِ حدَّثنا عيَّاشُ بنُ عُقبة، حدَّثنا خـيرُ بنُ نُعيم، عن أبي الزُّبير، عن جابر، عن النبيِّ عَيَّالِهُ قال: «العَشْرُ عشْرُ الأَضْحَى، والوتُرُ يومُ عرفة، والشَّفْعُ يومُ النَّحْر» وهو إسنادٌ حسنٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/٣٢)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٠).

وكذا فسر «الشَّفْع» و «الوتر» ابن عباس في رواية عكرمة وغيره، وفسرهما أيضًا بذلك عكرمة والضحاك وغير واحد، وقد قيل في «الشَّفْع» و «الوتر» أقوال كثيرة، وأكثرها لا يخرج عن أن يكون العشر أو بعضه مُشتملاً على «الشَّفْع» و «الوتر» أو أحدهما، كقول من قال: «هي الصلاة منها شفع ومنها وتر»، وقد خرَّجه الإمام أحمد والترمذي (۱) من حديث عمران بن حصين، عن النبي عليه وقول من قال: هي المخلوقات منها شفع ومنها وتر، يدخل فيها أيام العشر من جُملة المخلوقات.

ومنْ فضائله أيضًا: أنه من جملة الأربعين التي واعدها اللَّه عزَّ وجلَّ لُوسى عليه السلام قال اللَّه تعالى: ﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلاثِينَ لَيْلَةً ﴾ [الاعراف:١٤٢]، ولكن هل عَشْرُ ذي الحجَّة خاتمة الأربعينَ، فيكونُ هو العشْرُ الذي أُتِمَّ به الثَّلاثون، أمْ هو أوَّلُ الأربعين، فيكونُ مِنْ جُملةِ الثلاثينَ التي أُتِمَّتْ بعشر؟ فيه اختلافٌ بينَ المفسرين.

روى عبدُ الرزاقِ (٢) ، عن معمر، عن يزيدَ بنِ أبي زياد، عنْ مُجاهد، قال: ما منْ عمل في أيَّامِ السنة أفضلُ منه في العَشْرِ من ذي الحجَّة، وهي العشْرُ التي أُمَّهَا اللَّهُ لموسى عليه السلام».

ومنْ فضائله: أنَّه خاتمةُ الأشهرِ المعلومات، أشهرُ الحجِّ التي قال اللَّه فيها: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ ﴾ [البقرة:١٩٧]، وهي شوَّالٌ، وذو القعْدة، وعَـشْرٌ من ذي الحجَّة.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤٣٧/٤، ٤٣٨، ٤٤٢)، والترمذي (٣٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) «المصنف» (٤/ ٣٧٥).

وروي ذلك عن عُمرَ، وابنه عبد الله، وعليّ، وابنِ مسعود، وابنِ عباس، وابنِ الزّبيرِ وغيرِهم، وهو قولُ أكثر التابعينَ، ومنهبُ الشّافعيّ، وأحمد وأبي حنيفة وأبي يوسف وأبي ثور وغيرهم، لكنّ الشافعي وطائفة أخرجوا منه يوم النّحر، وأدخله فيه الأكثرون، لأنّه يوم الحج ّ الأكبر، وفيه يقع أكثر أفعال مناسك الحج . وقالت طائفة : ذو الحجة كلّه من أشهر الحج ، وهو قول مالك، والشافعيّ في القديم، ورواه عن ابنِ عمر أيضًا، وروي عن طائفة من السلف، وفيه حديث مرفوع خرجه الطبرانيّ، لكنه لا يصح . والكلام في هذه المسألة يطول، وليس هذا موضعه.

ومن فضائله: أنَّه الأيَّامُ المعلوماتُ التي شرع اللَّه ذكْرَه فيها على ما رزق من بهيمة الأنعام، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَمِيقٍ ﴿ ﴿ كُنْ ۖ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِ عَمِيقٍ ﴿ ﴿ كُنْ ۖ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ ﴾ [الحج: ٢٧، ٢٨] وجمهور العلماء على أنَّ هذه الأيامَ المعلومات هي عشر ذي الحجَّة، منهم ابن عمر، وابن عباسٍ والحسن وعطاءٌ ومجاهد وعكرمة وقتادة والنَّخعيُّ، وهو قول أبي حنيفة والشافعيِّ وأحمد في المشهورِ عنه.

ورُوي عن أبي موسى الأشعريّ: أنَّ الأيامَ المعلومات هي تسع ذي الحجَّة غير يومِ النحرِ، وأنَّه قال: لا يُرَدُّ فيهنَّ الدعاءُ. خرَّجه جعفر الفريابيُّ وغيره. وقالت طائفة : هي أيَّامُ الذبح. ورُوي عن طائفة من السلف، وهو قولُ مالك، وأبي يوسف، وجعلوا ذِكْرَ اللَّهِ فيها ذِكْرَه على الذبح، وهو قولُ ابنِ عُمرَ وَفَقُل المرُّودَيُّ عن أحمد أنه استحسنه، والقولُ الأولُ أظهرُ.

وذكْرُ اللَّه على به يمة الأنعام لا يختصُّ بحال ذبْحِها، كما قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ ﴾ [الحج:٣٧].

وقال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةً جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ ﴾ [الحج: ٣٤]، وأيضًا فقد قال اللَّهُ تعالى بعد هذا: ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ﴿ مَنْ ثُمَّ لْيَقْضُوا تَفَثَهُمْ وَلْيُوفُوا لَذُورَهُمْ وَلْيَطُونُوا بِالْبَيْتِ الْعَبِيقِ ﴾ [الحج: ٢٨، ٢٨].

فجعل هذا كلَّه بعْد َ ذِكْرِه في الأيام المعلومات وقضاء التَّفَث، وهو شعث الحج ، وغباره ونصبه أ. والطَّواف بالبيت إنَّما يكون في يوم النحر وما بعده، ولا يكون قبله وقد جعل اللَّه سبحانه هذا مُرتبًا على ذِكْرِه في الأيَّامِ المعلومات بلفظة «ثُمَّ» فدل على أنَّ المراد بالأيَّام المعلومات ما قبل يوم النَّحْر، وهو عشر في الحجة.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ ﴾ [الحج: ٢٨] فقيل: إنَّ المرادَ ذكرُهُ عند ذَبْحها، وهو حاصلٌ بذكره في يوم النحر، فإنّه أفسلُ أيامِ النَّحْرِ، والأصحُ أنه إنما أريد ذكره شكراً على نعمة تسخير بهيمة الأنعام لعباده، فإنَّ للَّه تعالى على عباده في بهيمة الأنعام نعما كثيرة قد عدَّد بعضها في مواضع من القرآن، والحاجُ لهم خصوصية في ذلك عن غيرهم؛ فإنَّهم يسيرونَ عليها إلى الحَرَم، لقضاء نُسكهم، كما قال تعالى: ﴿ وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجَ عَمِيقٍ ﴾ [الحج: ٢٧] ، وقال تعالى: ﴿ وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بِلَلّهِ لِمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقِ الْأَنفُسِ ﴾ [النحل: ٧] ، ويأكلون من لحومِهَا، ويَشربون من ألبانِها، وينتفعون بأصوافِها وأوبارِها وأشعارِها.



ويختصُّ عشْرُ ذي الحجَّة في حقِّ الحاجِّ بأنَّه زمنُ سَوْقهِم للهَدْي الذي به يكمُلُ فضلُ الحجّ، ويأكلون منْ لُحُومه في آخر العشْر، وهو يومُ النَّحْر.

وأفضلُ سوْقِ الهَدْي من الميقاتِ، ويُشعرُ ويُقلَّدُ عندَ الإحرامِ، وتقارنُهُ التلبيةُ، وهي مِنْ الذِّكر للَّه في الأيَّامَ المعلومات.

وفي الحديث: «أفضل الحجِّ العَجُّ والنَّجُّ»(١) وفي حديث آخر: «عجُّوا التَّكْبيرَ عجًّا، وثُجُّوا الإبل ثجًّا».

فيكون كثرة فركر اللَّه في أيَّامِ العشْرِ شُكُرًا على هذه النّعمة المختصَّة ببهيمة الأنعام، التي بعضُها يتعلَّق بدين الحاجِّ، وبعضُها بدنياهم. وأفضلُ الأعمالِ ما كثرَ وَكُرُ اللَّه تعالى فيها، منها خُصُوصًا الحجُّ، وقد أمر اللَّه تعالى بذكْرِه كثيرًا في أيام الحجِّ، قال تعالى: ﴿فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِّنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْله لَمِنَ الصَّالِينَ ﴿ اللَّهَ عَندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْله لَمِنَ الصَّالِينَ ﴿ اللَّهَ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَقَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفُرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٩٩٨] فهذا الذَّكْرُ يكونُ في عشْر ذي الحجَّة. ثمَّ قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكُكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ في عشْر ذي الحجَّة. ثمَّ قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكُكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا ﴾ [البقرة: ٢٠٠] ، وهذا يقعُ في يومِ النَّحْرِ، وهو خاتمةُ العشْرِ في الأيام المعدوداتِ، وهي أيَّامُ التشريق. أيضًا. ثم أمرَ بذكْرِهِ بعد العشْرِ في الأيام المعدوداتِ، وهي أيَّامُ التشريق.

وفي «السُّنن»(٢) عن النبيِّ ﷺ قال: «إنَّما جُعِلَ الطَّوافُ بالبيتِ، والسَّعْيُ بيْنَ الصَّفا والمروةِ، ورميُ الجمارِ، لإقامة ذكْرِ اللَّه عزَّ وجلَّ».

<sup>(</sup>۱) أخـرجـه: الترمـذي (۸۲۷)، وابن مـاجـه (۲۹۲٤)، والدارمي (۱۸۰٤) من حـديث أبي بكر الصديق رائحًك .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٦ ٦٤، ٧٥، ١٣٨)، وأبو داود (١٨٨٨)، والترمذي (٩٠٢).

وفي «مسند الإمامِ أحمدَ» (١) عن معاذ بن أنس: أنَّ رجلاً قال: يا رسول اللَّه، أيُّ الجهادِ أعظمُ أجْراً؟ قال: «أكثرُهُم للَّه ذكراً» قال: فأيُّ الصائمين أعْظمُ أجْراً؟ قال: «أكثرُهُم للَّه ذكراً». قال: شم ذكر الصلاة، والزكاة، والحجّ، والصدقة كلُّ ذلك ورسولُ اللَّه عَلَيْهُ يقول: «أكثرُهُم للَّه ذكراً»، فقال أبو بكر: يا أبا حفص، ذهب الذَّاكرون بكلِّ خيرٍ، فقال رسولُ اللَّه عَلَيْهُ: ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ال

وقد خرَّجه ابنُ المباركِ، وابنُ أبي الدنيا من وجوه أُخَر مُرْسلة، وفي بعْضِها: أي الحاجِّ عَيرٌ؟ قال: «أكثرهم ذكرًا للَّه» وفي بعْضِها: أي الحاجِّ أعظمُ أجْرًا؟ قال: «أكثرهُم للَّه ذِكْرًا» وذكر بقية الأعمالِ بمعنى ما تقدم، فهذا كُلُّه بالنسبة إلى الحاجِّ.

فأمًّا أهلُ الأمصارِ فإنَّهم يشاركون الحاجَّ في عشْرِ ذي الحجَّة، في الذِّكُر، وإعداد الهَدْي، فأمًّا إعداد الهَدْي فإنَّ العشْر تُعدُّ فيه الأضاحي، كما يسُوقُ أهلُ الموسمِ الهَدْي، ويُشاركونهم في بعضِ إحرامِهِم، فإنَّ منْ دخلَ عليه العَشْرُ وأرادَ أنْ يُضحي، فلا يأخُذُ منْ شعرِهِ ولا منْ أظفارِهِ شيئًا، كما روت ذلك أمَّ سلمة عن النبيِّ عَلَيْهِ. خرَّج حديثها مسلم (٢)، وأخذَ بذلك الشافعيُّ، وأحمدُ، وعامَّةُ فقهاء الحديث.

ومنهم منْ شرَطَ أنْ يكونَ قد اشترى هدْيَه قبْلَ العشرِ، وأكْثرُهُم لم يَشْرُطُوا ذلك.

وخالف فيه مالكٌ، وأبو حنيفة، وكثيرٌ من الفقهاءِ، وقالوًا: لا يُكره شيءٌ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/ ۲۳۸).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم» (٦/ ٨٣).



مَن ذلك، واستــدلُّوا بحديث عائشــةَ: «كُنْتُ أَفْتِلُ قلائدَ الهــدْي لرسولِ اللَّه وَلاَئدَ الهــدْي لرسولِ اللَّه عليه شيءٌ أحلَّه اللَّهُ له»(١).

وأجابَ كشيرٌ منْ أهلِ القولِ الأولِ: بأنه يُحمع بين الحديثينِ، فيوخذُ بحديثِ أمِّ سلمة فيمن يُريد أن يُضحي في مصرِهِ، وبحديثِ عائشة فيمن أرسل بهديه مع غيره، وأقام في بلده.

وكيان ابنُ عمر إذا ضَحَّى يومَ النَّحْرِ حَلَقَ رأسه، ونص َّ أحمدُ على ذلك (٢).

### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾

قال تعالى: ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ [الفجر:٣] والشَّفْعُ ضَدُّ الوتْـرِ: فالوتْرُ: الفردُ والشَّفْعُ الزَّوْجُ.

ولهذا فُسِر «الشَّفْعُ» في الآية بالخَلْقِ، لأنَّ الخلق كُلَّهُ زوجٌ، قال تعالى: ﴿ سِبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ ﴾ [الذاريات:٤٩]، وقال: ﴿ سِبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا مَمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمَنْ أَنفُسِهِمْ وَمَمَّا لا يَعْلَمُونَ ﴾ [يس:٣٦].

وفُسِّر «الوِتْرُ» باللَّه \_ عزَّ وجلَّ \_ لأنَّه وِتْرٌ يُحبُّ الوِتْرُ (٣) .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ كَلاَّ إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكَّا دَكَّا وَكَا ﴿ إِنَ ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفَّا صَفَّا ﴿ إِنْ ﴿ وَجِيءَ يَوْمَئِذٍ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ يَتَذَكَّرُ الإِنسَانُ وَأَنَّىٰ لَهُ

أخرجه: مسلم (٤/ ٨٩)، وأحمد (٦/ ٣٥، ٣٦، ٨٢، ٨٥).

## الذِّكْرَىٰ ﴿ اللَّهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾

قالِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ كَلاَّ إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكًا دَكًا ﴿ آَنِ وَجَاءَ رَبُكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا صَفًا صَفًا ﴿ آَنِ وَ وَجِيءَ يَوْمَعُذَ بِجَهَنَّمَ يَوْمَعُذَ يَتَذَكَّرُ الإِنسَانُ وَأَنَّىٰ لَهُ الذَّكْرَىٰ ﴿ آَنِ ﴾ يَقُولُ عَنَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ [الفجر: ٢١ - ٢٤] ، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّامَةُ الْكُبْرَىٰ عَلَىٰ الْكُبْرَىٰ ﴾ [النازعات: ٣٤ - ٣٦].

قال الربيعُ بنُ أنسٍ في قولِهِ: ﴿ وَبُرِّزَتِ الْجَحِيمُ لِمَن يَرَى ﴾ قال: كُشِفَ عَنْها غطاؤها.

وقال تعالى: ﴿ كَلاَّ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ﴿ فَ ﴾ لَتَرَوُنَّ الْجَحِيمَ ﴿ ثُمَّ لَتَرَوُنُهَا عَيْنَ الْيَقِينِ ﴾ [التكاثر:٥-٧].

وروى العلاءُ بنُ خالد الكاهليُّ، عن أبي وائلٍ، عن ابنِ مسعود، عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: «يُؤتى يومئذ بجهنَّم لها سبْعون ألفَ زِمام، مع كلِّ زمام سبْعون ألفَ ملك يجرُّونها» (١) خرَّجه مسلمٌ من طريق حفص بن غياث، عن العلاء به، وخرَّجه الترمذيُّ من طريق سفيان عن العلاء موقوفًا على ابنِ مسعود، ورجَّح وقفه العقيليُّ والدارقطنيُّ.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم منْ طريقِ عُبيدِ اللَّهِ بنِ الوليدِ الوصافيُّ، عن عطيةً، عن أبي سعيد الحدريِّ، قال: لما نزلتُ هذه الآية: ﴿ وَجِيءَ يَوْمَئذِ بِجَهَنَمَ ﴾ عن أبي سعيد الحدريِّ، قال: لما نزلتُ هذه الآية: ﴿ وَجَهِهِ حَتَّى الشَّتدُّ ذلك على السَّتدُّ ذلك على أصحابِهِ، فسألوه فقال: "إنَّه جاءني جبريلُ فأقرأني هذه الآيةَ » قال: "كيف يُجاءُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: مسلم (۱/۱٤۹)، والترمذي (۲۵۷۳).



بها؟ قال: يَجِيءُ بها سبْعونَ ألفَ ملك يقودونها بسبعينَ ألف زمامٍ تشرد مرة، لو تُركَتْ لأحرقتْ أهلَ الجمع ومَنْ عليه، ثم تُعُسرضُ جهنَّم فتقول: ما لي وما لك يا محمد، لقد حرَّمَ اللَّه لحْمَك عليَّ، فلا يبقى أحدُ إلا قال: نفْسي نفْسي، ومحمد عليَّ يَقول: أُمَّتي الوصافيُّ شيخٌ صالحٌ لا يحفظ فكثرت المناكيرُ في حديثه.

وخرَّج أبو يعلى الموصليُّ (۱) من حديث أبي الهيثم، عن أبي سعيد الخدريً عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «إذا جَمَع اللَّهُ الناسَ في صعيد واحد، يومَ القيامة أقبلت النارُ، يركبُ بعضُها بعضًا، وخزنتها يكفونها، وهي تقول: وعُزة ربي لتخلُنَّ بيني وبين أزواجي أو لأغشينَّ الناسَ عنقًا واحدًا، فيقولون: مَنْ أزواجُك؟ فتقولُ: كلُّ متكبرِ جبَّر».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ(٢) من حديثِ الأعمشِ عن أبي صالح، عن أبي هريرةَ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «يخرجُ يومَ القيامةِ عنقٌ من النارِ لها عينانِ تُبْصرانِ، وأَذنانِ تَسمعانِ، ولسانٌ ينطقُ، تقولُ: إني وُكِلت بثلاثة: بكُلِّ جبارِ عنيد، وبكلِّ مَنْ دعا مع اللَّه إلها آخرَ، وبالمصورين وصحَّحه الترمذيُّ وقد قيل: إنه ليسَ بمحفوظ بهذا الإسناد، وإنَّما يرويه الأعمشُ عن عطيةَ عن أبي سعيد، فقد روى الأعمشُ وغيرُ واحد عن أبي سعيد، عن النبي عليه قال: «يخرجُ عنقٌ من النارِ يتكلمُ، يقولُ: وُكِلتُ اليومَ بثلاثة: بكلِّ جبارِ عنيد، ومن جعلَ مع اللَّه إلها آخرَ، ومن قتلَ نفسًا بغير نفس، فتنطوي عليهم فتقذَّفهم في غمرات جهنَّم بلسانِ طلق ذلق، أحمدُ من النارِ يتكلمُ بلسانِ طلق ذلق،

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو يعْلَى (٢/ ١١٤٥).

<sup>(</sup>۲) أحرجه: أحمد في «المسند» (۲/ ۳۳٦)، والترمذي (۲٥٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٤٠). (٤) أخرجه: البزار (٣٥٠٠ ـ كشف).

لها عينانِ تُبصرُ بهما، ولها لسانٌ تتكلَّم به، فتقولُ: إني أُمرتُ بِمَنْ جعلَ مع اللَّه إلها آخر، وبكُلِّ جبارِ عنيد، وبِكُلِّ من قتل نفْسًا بغير نفسٍ، فتنطلقُ بهم قبْلَ سائرِ الناسِ بخمسمائة عام وقد رُوي عن عطية عن أبي سعيدِ موقوفًا.

وروى ابنُ لهيعة ، عن خالد بنِ أبي عمران ، عن المقاسم ، عن عائشة عن النبي عليه قال: «يخرجُ عنق من المنار ، فتنطوي عليهم وتتغيّظُ عليهم ، ويقول ذلك العنق : وكلّت بشلاثة ، وكلّت بشلاثة ، وكلّت بمن دعا مع اللّه إلها آخر ، ووكلت بمن لا يؤمن بيوم الحساب ، ووكلت بكلّ جبار عنيد ، فتنطوي عليهم ، فتطرحهم في غمرات جهنّم » خرّجه الإمام أحمد .

ورُوي عن شهر بن حوشب عن أسماء بنت يزيد عن النبي على قال: «يخرجُ عنقٌ من النارِ فيظلُّ الخلائق كلَّهم، فيقولُ: أمرت بكلِّ جبارٍ عنيدٍ، ومن زعم أنَّه عزيزٌ كريمٌ، ومن دعا مع اللَّه إلهًا آخر».

ورواهُ أبو المنهالِ سيارُ بنُ سلامة عن شهرِ بنِ حوشبِ عن ابنِ عباسٍ موقوقًا، قال: إذا كان يومُ القيامة خرجَ عنقٌ من النارِ فأشرفت على الخلائقِ لها عينانِ تبصرانِ ولسانٌ فصيحٌ تقولُ: إني وُكِلتُ بكلِّ جبارٍ عنيد، فتلقطُهم من الصفوفِ فتحبسهم في نارِ جهنّم، ثم تخرجُ ثانيًا فتقولُ: إنِّي وكلتُ بمن آذَى اللَّه ورسولَه فلتقطُهم من الصفوف فتحبسهم في نارِ جهنّم، ثم تخرجُ ثالثة، قال أبو المنهالِ: أحسبُ أنها قالتُ: إني وُكِلتُ اليومَ بأصحابِ التصاويرِ فتلقطُهم من الصفوفِ فتحبسهم في نارِ جهنّم.

وفي حديث الصور الطويلِ الذي خرَّجه إسحاقُ بنُ راهويه وأبو يعْلَى الموصليُّ وغيرُهما بإسنادٍ فيه ضعفٌ عن أبي هريرة عن النبيِّ ﷺ : «ثم يأمرُ



اللَّهُ تعالى جهنَّم فيخرجُ منها عنقٌ ساطعة مظلمة فيقولُ: ﴿ وَامْتَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ [يس:٥٩- ٦٢].

وروى عبد الله بن الإمام أحمد بإسناده عن أبي عبد الله الجدلي ، عن عبادة بن الصامت وكعب قالا: يخرج عنق من النار فيقول : أمرت بثلاثة : بمن جعل مع الله إلها آخر ، وبكل جبار عنيد ، وبكل معتد ، ألا إني أعرف بالرجل من الوالد بولده والمولود بوالده (١) .

### \* \* \*

[ قال البخاريُ ] (٢) : حدثنا أبو اليمانِ: نا شُعَيْبٌ، عن الزُّهريِّ: أخبرني سعيدُ بنُ المسيب وعطاءُ بنُ يزيد الليشي، أنَّ أبا هريرة أخبرهما أنَّ الناس قالوا: يا رسول اللَّه: هل نَرَى ربَّنا يومَ القيامة؟ قال: «هل تُمَارُون في القمر ليْلةَ البدْرِ ليس دُونَه سحابُ؟» قالوا: لا يا رسول اللَّه، قال: «هل تُمارُون في رؤية

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۷۸ ـ ۱۸۸).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۱/ ۲۰٤)، (۸/ ۱٤۲)، ومسلم (۱/ ۱۱٤).

الشمس ليس دونها سحابٌ ؟ » قالوا: لا.

قال: «فإنكم ترونه كذلك، يُحْشرُ الناسُ يومَ القيامةِ، فيقولُ: مَنْ كان يعبدُ شيئًا فليتَبعْهُ، فمنهم من يتبع الطواغيت، وبقي من يتبع القيم، ومنهم من يتبع الطواغيت، وتبقى هذه الأُمَّةُ فيها منافقوها، فيأتيهم اللَّهُ، فيقولُ: أنا ربُّكم، فيقولون: هذا مكاننا حتى يأتينا ربننا، فإذا جاء ربنا عرفناه، فيأتيهم اللَّه عزَّ وجلَّ فيقول: أنا ربكم فيقولون: أنت ربننا، فإذا جاء ربنا عرفناه، فيأتيهم اللَّه عزَّ وجلَّ فيقول: أول من يجوزُ من الرسُّلِ ربننا، فيدعوهم، ويُضربُ الصِّراطُ بيْنَ ظهراني جهنَّم، فأكونُ أول من يجوزُ من الرسُّلِ بأمَّته، ولا يتكلَّمُ يومئذ أحدُ إلا الرسل، وكلامُ الرسُّلِ يومئذ: اللهم سلِّم سلِّم، وفي جهنَّم كلاليبُ مثلُ شوْك السَّعدان، هل رأيتُم شوْك السَّعْدان؟» قالوا: نعم.

قال: «فإنها مثلُ شوْكِ السَّعْدان، غير أنه لا يعلمُ قدرَ عظَمها إلا اللَّهُ، تخطفُ الناسَ بأعسمالهم، فسمنهم من يُوبتُ بعمله، ومنهم من يُخرْدَلُ ، ثَمَّ ينْجُوا، حتى إذا أراد اللَّه رحمة من أراد منْ أهل النَّار، أمر اللَّهُ عزَّ وجلَّ الملائكة أنْ يُخْرِجوا من النَّارِ منْ كان يعبدُ اللَّه، فيُخْرِجُوهم ويعرفُونَهُم بآثار السجود.

وحرَّم اللَّهُ عـزَّ وجلَّ على النارِ أن تأكل أثر السجود، فيخْرُجون من النَّارِ، فكُلُّ ابنِ آدمَ تأكله النارُ إلا أثرَ السجود، فيخُرُجُون من النَّارِ قد امتحشوا، فيصبُّ عليهم ماءُ الحياة فينبتون كما تنبُتُ الحبَّة ُفي حميلِ السيل».

وفي الحديث: دليلٌ على أنَّ المشركينَ الذين كانوا يعبدونَ في الدنيا من دون اللَّه آلهة يتبعون آلهتهم التي كانوا يعبدون يوم القيامة، فيردنهم النار، كما قال تعالى في حقِّ فرعون: ﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأُوْرَدَهُمُ النَّارَ ﴾ [مود: ١٩٨]. ويبقى من كان يعبدُ اللَّهَ وحدَه ظاهرًا، مؤمنًا كان أو منافقًا، فهؤلاء



ينظرونَ من كانُوا يعبدونه في الدنيا، وهو اللَّهُ وحدَه لا شريكَ له.

ففي هذا الحديث: أنَّ اللَّه يأتيهم أولَ مرةٍ فلا يعرفونه، ثم يأتيهم في المرة الثانية فيعرفونه.

وقد دلَّ القرآن على ما دلَّ عليه هذا الحديث في مواضع ، كقوله ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَمَامِ وَالْمَلائِكَةُ ﴾ [البقرة: ٢١٠] وقال: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ ﴾ [آلانعام: ١٥٨]، وقال: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر: ٢٢].

ولم يتأولِ الصحابةُ ولا التابعونَ شيئًا من ذلك، ولا أخرجُوه عن مدلوله، بل رُوي عنهم ما يدلُّ على تقريرِه والإيمانِ به وإمرارِه كما جاء.

وقد رُوي عن الإمامِ أحمدَ، أنه قال في مجيئهِ: هو مجيءُ أمرِهِ.

وهذا مما تفرَّدَ به حنبلٌ عنه.

فمن أصحابنا من قال: وهِمَ حنبلٌ فيما رَوى، وهو خلافُ مذهبه المعروفِ المتواتر عنه.

وكان أبو بكر الخلاَّلُ وصاحبُه لا يشبتان بما تفرد به حنبلٌ، عن أحمدُ روايةً.

ومن مـتأخريـهم من قال: هو روايةٌ عنه، بتـأويلِ كلِّ ما كـان من جنسِ المجيءِ والإتيانِ ونحوهِما.

ومنهم من قال: إنَّما قال ذلك إلزامًا لمن ناظرَهُ في القرآن، فإنهم استدلُّوا

على خلقِهِ بمجيءِ القرآنِ، فقال: إنَّما يجيءُ ثوابُهُ، كقولِهِ: ﴿ وَجَاءَ رَبُكَ ﴾، أي: كما تقولون أنتم في مجيء اللَّه أنه مجيءُ أمره.

وهذا أصحُّ المسالكِ في هذا المرويِّ.

وأصحابُنا في هذا على ثلاثِ فرقِ:

فمنهم من يثبت المجيء والإتيان، ويصرح بلوازم ذلك في المخلوقات، وربما ذكروه عن أحمد من وجوه لا تصح أسانيدُها عنه.

ومنهم من يتأول ذلك على مجيء أمرِهِ.

ومنهم من يقرُّ ذلك، ويُــمِرُّه كما جـاء، ولا يفسِّره، ويقــولُ: هو مجيءٌ وإتيانٌ يليقُ بجلال اللَّه وعظمته سبحانه.

وهذا هو الصحيحُ عن أحمدَ، ومن قبلَه منَ السلف، وهو قولُ إسحاقَ وغيرِه من الأئمةِ. وكان السلفُ ينسبونَ تأويلَ هذه الآياتِ والأحاديثِ الصحيحةِ إلى الجهمية.

لأن جهمًا وأصحابَهُ أولُ من اشتُهِرَ عنهم أنَّ اللَّه تعالى منزهٌ عما دلت عليه هذه النصوص بأدلة العقول التي سموها أدلة قطعية هي المحكمات، وجعلُوا ألفاظ الكتاب والسنة هي المتشابهات، فعرضُوا ما فيها على تلك الخيالات، فقبلُوا ما دلّت على نفيه الخيالات، فقبلُوا ما دلّت على نفيه بزعمهم، وردُّوا ما دلت على نفيه بزعمهم، ووافقهم على ذلك سائر طوائف أهل الكلام من المعتزلة وغيرهم. وزعمُوا أنَّ ظاهر ما يدلُّ عليه الكتابُ والسنة تشبيه وتجسيم وضلال،

واشتقُّوا من ذلك لمن آمنَ بما أنزل اللَّهُ على رسوله أسماءً ما أنزلَ اللَّه بها من



سُلطان، بل هي افتراءٌ على اللَّه، ينفِّرون بها عن الإيمانِ باللَّه ورسولِهِ.

وزعمُوا أنَّ ما وردَ في الكتابِ والسنة من ذلك \_ مع كثرتهِ وانتشاره \_ من بابِ التوسع والتجوز، وأنه يحملُ على مجازاتِ اللغةِ المستبعدة، وهذا من أعظم أبوابِ القدحِ في الشريعةِ المحكمة المطهرة، وهو من جنسِ حملِ الباطنيةِ نصوص الإخبارِ عن الغيوبِ كالمعادِ والجنَّة والنارِ على التوسع والمجازِ دونَ الحقيقة، وحملِهم نصوص الأمرِ والنهي على مثلِ ذلك، وهذا كلُّه مروقٌ عن دينِ الإسلام.

ولم ينه علماء السلف الصالح وأئمة الإسلام كالشافعي وأحمد وغيرهما عن الكلام وحذَّرُوا عنه، إلا خوفًا من الوقوع في مثل ذلك، ولو علم هؤلاء الأثمة أنَّ حمل النصوص على ظاهرها كفر لوجب عليهم تبيين ذلك وتحذير الأُمَّة منه؛ فإنَّ ذلك من تمام نصيحة المسلمين، فكيف كان ينصحون الأُمَّة فيما يتعلق بالأحكام العملية ويدَعُون نصيحتهم فيما يتعلق بأصول الاعتقادات، هذا من أبطل الباطل.

قال أبو عبد الرحمنِ السلميُّ الصوفيُّ: سمعتُ عبد الرحمن بن محمد بن جاء جابر السلميَّ يقول: سمعتُ محمد بن عقيلِ بنِ الأزهرِ الفقيه يقولُ: جاء رجلٌ إلى المزني يسأله عن شيء من الكلام، فقال: إنِّي أكرهُ هذا، بل أنهى عنه، كما نهى عنه الشافعيُّ؛ فَإنِّي سمعتُ الشافعيَّ يـقولُ: سئلَ مَالكُ عن الكلامِ والتـوحيد، فقال مالكُّ: محالٌ أن يُظنَّ بالنبيِّ عَيَّالِيُّ أنه علَّم أُمته الاستنجاءَ ولم يعلَّمهُمُ التوحيد، فالتوحيدُ ما قاله النبيُّ عَيَّالِيُّ: «أُمرتُ أن أقاتلَ الناسَ حتَّى يقولُوا: لا إله إلا اللَّه، فإذا قالُوها عصموا مني دماءَهم وأموالَهم، فما عصم



الدم والمال فهو حقيقة التوحيد. انتهى.

وقد صحَّ عن ابنِ عباسٍ أنه أنكر على من استنكر شيئًا من هذه النصوص، وزعمَ أنَّ اللَّه منزهٌ عما تدلُّ عليه.

فروى عبدُ الرزاقِ في «كتابِه» (١) عن معمر، عن ابنِ طاووس، عن أبيه، قال: سمعتُ رجلاً يحدِّثُ ابنَ عباسٍ بحديث أبي هريرة: «تحاجَّتِ الجنةُ والنارُ»، وفيه: «فلا تمتلئُ حتَّى يضع رِجْله» \_ أو قال: «قدمه فيها» قال: فقام رجلٌ فانتفض، فقال ابنُ عباسٍ: ما فرقُ هؤلاء، يجدونَ رقةً عند محكمه، ويهلكُون عند متشابهه.

وخرَّجه إسحاقُ بنُ راهويه في «مسندِهِ» عن عبدِ الرزاق.

ولو كانَ لذلكَ عندَهُ تأويلٌ لذكرهُ للناسِ ولم يسعْه كتمانُه.

وقد قابَل هؤلاء المتكلمين طوائف آخرون، فتكلَّموا في تقرير هذه النصوص بأدلة عقلية، وردُّوا على النفاة، ووسَّعوا القولَ في ذلك، وبيَّنوا أن لازَم النَّفْى التعطيلُ المحضُ.

وأما طريقة أئمة أهلِ الحديثِ وسلفِ الأُمَّة: فهي الكف عن الكلامِ في ذلك من الطرفينِ، وإقرارُ النصوصِ، وإمرارِها كما جاءت، ونفي الكيفيةِ عنها والتمثيلِ.

وقد قال الخطابيُّ في «الأعلامِ»: مذهبُ السلفِ في أحاديثِ الصفاتِ: الإيمانُ، وإجراؤها على ظاهرِها، ونفيُ الكيفية عنها.

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۱۱/۲۲۳).



ومن قال: الظاهرُ منها غيرُ مراد، قيلَ له: الظاهرُ ظاهرانِ: ظاهرٌ يليقُ بالمخلوقينِ ويْختصُّ بهم، فهو غيرُ مراد، وظاهرٌ يليقُ بذي الجلالِ والإكرامِ، فهو مرادٌ، ونفيهُ تعطيلٌ.

ولقد قال بعض أئمة الكلام والفلسفة من شيوخ الصوفية الذي يحسن به الظن المتكلمون: إن المتكلمين بالغُوا في تنزيه الله عن مشابهة الأجسام، فوقعُوا في تشبيه بالمعاني، والمعاني محدّثة كالأجسام، فلم يخرجُوا عن تشبيهه بالمخلوقات.

وهذا كلُّه إنَّما أتى من ظنِّ أن تفاصيلَ معرفةِ الجائزِ على اللَّه والمستحيلِ عليه يُؤخذُ من أدلةِ العقولِ، ولا يُؤخذُ مما جاءَ به الرسولُ.

وأمّا أهلُ العلمِ والإيمانِ، فيعلَمون أنّ ذلك كلّه متلقًى مما جاء به الرسولُ وَانّ ما جاء به من ذلك عن ربّه فهو الحقُّ الذي لا منزيدَ عليه، ولا عدولَ عنه، وأنه لا سبيل لتلقي الهدى إلا منه، وأنه ليس في كتاب اللّه ولا سنة رسولهِ الصحيحة ما ظاهرُه كفر و تشبيه أو مستحيل بل كل ما أثبته اللّه لنفسه و أثبته له رسوله و وصدق وصدق وصدق بجب اعتقاد ثبوته مع نفي التمثيل عنه، فكما أنّ اللّه ليس كمثله شيءٌ في ذاته، فكذلك في صفاته.

وما أَشكلَ فهمهُ من ذلك، فإنه يقالُ فيه ما مدَح اللَّه الراسخينَ من أهل العلم، أنهم يقولون عند المتشابهات: ﴿آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا ﴾ [آل عمران:٧].

وما أمسر به رسولُ اللَّه ﷺ في متشابِهِ الكتابِ، أنه يُسردُّ إلى عالمه، واللَّهُ

يقول الحقُّ ويهدي السبيلَ.

وكلمةُ السلفِ وأئمةِ أهلِ الحديثِ متفقةٌ على أنَّ آياتِ الصفاتِ وأحاديثُها الصحيحةَ كلَّما تُمرُّ كما جاءتْ، من غير تشبيهٍ ولا تمثيلٍ، ولا تحريفٍ ولا تعطيلِ.

قال أبو هلال: سأل رجل الحسن عن شيءٍ من صفة الربِّ عـزَّ وجلَّ، فقال: أمرُّوها بلاً مثال.

وقال وكيعٌ: أدركتُ إسماعيلَ بنَ أبي خالدٍ وسفيانَ ومِسْعرًا، يحدِّثون بهذه الأحاديث، ولا يفسِّرون شيئًا.

وقال الأوزاعيُّ: سئلَ مكحولٌ والزهريُّ عن تفسيرِ هذه الأحاديثِ، فقالا: أُمِرَّها على ما جاءتْ.

وقال الوليد بن مسلم: سألت الأوزاعي ومالكًا وسفيان وليتًا عن هذه الأحاديث التي فيها الصفة والقرآن، فقالوا: أمر وها بلا كيف.

وقال ابنُ عيينةَ: ما وصفَ اللَّهُ به نفسَهُ فقراءتُهُ تفسيرُه، ليسَ لأحدِ أن يفسرَهُ إلا اللَّهُ عزَّ وجلَّ.

وكلامُ السلفِ في مثلِ هذا كثيرٌ جدًّا.

وقال أشهبُ: سمعتُ مالكًا يقولُ: إيّاكم وأهلَ البدع. فقيلَ: يا أبا عبد اللّه، وما البدعُ؟ قال: أهلُ البدعِ الذين يتكلمونَ في أسماءِ اللّه وصفاته وعلمهِ وقدرتهِ ولا يسكتونَ عما سكتَ عنه الصحابةُ والتابعونَ لهم بإحسانِ. خرَّجه أبو عبد الرحمن السلميُّ الصوفيُّ في كتاب «ذمِّ الكلام».



وروى ـ أيضًا ـ بأسانيدِهِ ذمَّ الكلامِ وأهلِهِ عن مالك، وأبي حنيـفة، وأبي يوسُفَ، ومحمدٍ وابن مهدي، وأبي عبيدٍ، والشافعيِّ، والمزنيِّ، وابن خزيمة.

وذكر ابنُ خزيمةَ النهيَ عنه عن مالك والثوريِّ والأوزاعيِّ والشافعيِّ وأبي حنيفة وصاحبيهِ وأحمد وإسحاق وابنِ المباركِ ويحيى بنِ يحيى ومحمدِ بنِ يحيى النُّهليِّ.

فتبيَّنَ بذلك أنَّ النهي عن الكلامِ إجماعٌ من جميعِ أئمةِ الدين من المتقدمينَ من الفقهاءِ وأهلِ الحديثِ والصوفيةِ، وأنه قولُ أبي حنيفَةَ ومالكِ والشافعيِّ وأحمد وإسحاقَ وأبي عبيدٍ وغيرِهم من أئمة المسلمينَ.

ومن جملة صفات اللَّه التي نؤمن بها، وتُمَـرُّ كما جاءتُ عندهم: قولُه تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر:٢٢]ونحو ذلك مما دلَّ على إتيانِهِ ومجيئه يومَ القيامة.

وقد نصَّ على ذلكَ أحمدُ وإسحاقُ وغيرُهما.

وعندهما: أن ذلك من أفعالِ اللَّه الاختياريةِ التي يفعلُها بمشيئتِهِ واختيارِهِ. وكذلك قالَه الفضيلُ بنُ عياضٍ وغيرُه من مشايخ الصوفيةِ أهلِ المعرفةِ.

وقد ذكر حربٌ الكرْمانيُّ أنه أدركَ على هذا القول كلَّ مَن أخذَ عنه العلمَ في البلدانِ، وسمَّى منهُم: أحمدَ وإسحاقَ والحميديَّ وسعيدَ بنَ منصورِ.

وكذلكَ ذكرَه أبو الحسنِ الأشعريِّ في كتابِهِ المسمَّى بـ «الإبانة»، وهو من أجلِّ كتبِهِ، وعليه يعتمدُ العلماءُ وينقلُون منه، كالبيهقيِّ وأبي عثمان الصابونيِّ

وأبي القاسم ابنِ عساكرٍ وغيرِهم.

وقد شرحَهُ القاضي أبو بكرِ ابنُ الباقلانيِّ.

وقد ذكرَ الأشعريُّ في بعضِ كتبِهِ أن طريقةَ المتكلمينَ في الاستدلالِ على قدم الصانعِ وحدوثِ العالمِ بالجواهرِ والأجسامِ والأعراضِ محرمةٌ عندَ علماء المسلمين.

وقد رُوي ذمُّ ذلك وإنكارُه ونسبتُه إلى الفلاسفة عن أبي حنيفةَ.

وقال ابن سريج: توحيد أهلِ العلمِ وجماعةِ المسلمين: الشهادتان، وتوحيد أهلِ الباطنِ من المسلمين: الخوض في الأعراضِ والأجسامِ، وإنَّما بُعث النبي عَلَيْكَةً بإنكار ذلك.

خرَّجه أبو عبد الرحمن السلميُّ.

وكذلك ذكره الخطابيُّ في رسالتهِ في «الغنية عن الكلامِ وأهلِهِ».

وهذا يدلُّ على أن ما يؤخذُ من كلامِهِ في كثيرٍ من كتبِهِ مما يخالفُ ذلك ويوافقُ طريقةَ المتكلمينَ فقد رجعَ عنه، فإن نفيَ كثيرٍ من الصفاتِ إنما هو مبنيٌ على ثبوتِ هذه الطريقة.

قال الخطابيُّ في هذه الرسالة في هذه الطريقة في إثبات الصانع: إنما هو شيءٌ أخذه المتكلمون عن الفلاسفة، وإنما سلكت الفلاسفة هذه الطريقة لأنهم لا يُثبتون النبوَّات ولا يرون لها حقيقة، فكان أقوى شيء عندهم في الدلالة على إثبات هذه الأمور ما تعلَّقوا به من الاستدلال بهذه الأشياء، فأمَّا مشبتو النبوَّات، فقد أغناهم اللَّهُ عن ذلك، وكفاهم كلفة المؤنة في ركوب هذه الطريقة المتعرِّجة التي لا يُؤمنُ العنتُ على من ركبَها، والإبداعُ والانقطاعُ الطريقة المتعرِّجة التي لا يُؤمنُ العنتُ على من ركبَها، والإبداعُ والانقطاعُ



على سالكها.

ثم ذكر أن الطريق الصحيحة في ذلك: الاستدلال بالصنعة على صانعها، كما تضمنه القرآن، وندب إلى الاستدلال به في مواضع، وبه تشهد الفطر السليمة المستقيمة.

ثم ذكر طريقتهم التي استدلُّوا بها، وما فيها من الاضطراب والفسادِ والتناقضِ والاختلاف.

ثم قال: فلا تشتغل \_ رحمك الله \_ بكلامِهِم، ولا تغتر الكثرة مقالاتهم، فإنها سريعة التهافت، كثيرة التناقض، وما من كلام تسمعه لفرقة منهم إلا ولخصومِهِم عليه كلام يوازيه ويفارقُه، فكل الكل معارض، وبعضهم ببعض مقابل.

قال: وإنّما يكونُ تقدّمُ الواحدِ منهم وفلجه على خصمه بقدرِ حظّه من الشباتِ والحذقِ في صنعةِ الجهدالِ والكلام، وأكثرُ ما يظهرُ به بعضهم على بعض إنّما هو إلزامٌ من طريقِ الجدلِ على أصولِ مؤصلة لهم، ومناقضات على مقالات حفظُوها عليهم [...](۱) تقودها وطردها، فمن تقاعدَ عن شيء منها سمّوه من طريقِ [...](۱) جعلوه مبطلاً، وحكموا بالفلج لخصمِه عليه، والجدلُ لا يقومُ به حقٌ [...](۱) به حجةٌ.

وقد يكون الخصمان على مقالتين مختلفتين، كلاهما باطلٌ، ويكونُ الحق في ثالث غيرهما، فمناقضة أحدهما صاحبه غير مصحّح مذهبه، وإن كان مفسدًا به قول خصمه، لأنهما مجتمعان معًا في الخطأ،

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل.

مشتركان فيه، كقول الشاعر:

حُجَجٌ تهافَتُ كالزَّجاجِ (١) تخالُها حقًّا وكُلُّ واهِنْ مكسُورُ ومتى كان الأمرُ كذلك، فإنَّ أحدًا من الفريقينِ لا يعتمدُ في مقالته التي نصرَها أصلاً صحيحًا، وإنَّما هو أوضاعٌ وآراءُ تتكافأ وتتقابلُ، فيكثر المقالُ، ويدومُ الاختلافُ، ويقلُّ الصوابُ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عند غَيْرِ اللَّهِ وَيدومُ الاختلافُ، ويقلُّ الصوابُ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عند غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٦]، فأخبر تعالى أنَّ ما كثر فيه الاختلافُ فليسَ من عنده، وهو من أدلِّ الدليلِ على أنَّ مذاهبَ المتكلمين مذاهبُ فليسَ من عنده، وهو من أدلِّ الدليلِ على أنَّ مذاهبَ المتكلمين مذاهبُ فاسدةٌ، لكثرة ما يوجدُ فيها من الاختلافِ المفضي بهم إلى التكفيرِ والتضليل.

وذكر بقية الرسالة، وهي حسنة متضمنة لفوائد جليلة، وإنما ذكر الهذا القدر منها ليتبيّن به أن القواعد العقلية التي يدَّعي أهلها أنه قطعيات لا تقبل الاحتمال، فترد لأجلها بزعمهم بنصوص الكتاب والسنة وتصرف عن مدلولاتها، إنما هي عند الراسخين شبهات جهليات، لا تساوي سماعها، ولا قراءتها، فضلاً عن أن يُرد لأجلها ما جاء عن الله ورسوله، أو يحرف شيء من ذلك عن مواضعه.

وإنَّما القطعياتُ ما جاء عن اللَّهِ ورسوله من الآياتِ المحكماتِ البينات، والنصوصِ الواضحات، فتردُّ إليها المتشابهاتُ، وجميعُ كتبِ اللَّه المنزلةِ متفقةٌ على معنى واحد، وإن ما فيها محكماتٌ ومتشابهاتٌ، فالراسخونَ في العلم يؤمنونَ بذلك كلُّه، ويردونَ المتشابة إلى المحكم، ويكلُون ما أُشْكِلَ عليهم

<sup>(1)</sup> الزُّجاج: رعاع الناس.



فه مه إلى عالمه، والذين في قلوبهم زيغٌ يتبعونَ ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، فيضربون كتاب الله بعضه ببعض، ويردُّون المحكم، ويتمسكون بالمتشابه ابتغاء الفتنة، ويحرفون المحكم عن مواضعه، ويعتمدون على شبهات وخيالات لا حقيقة لها، بل هي من وساوس الشيطان وخيالاته، يقذفُها في القلوب.

فأهلُ العلمِ والإيمانِ يمتثلون في هذه الشبهاتِ ما أُمرُوا به من الاستعاذة باللَّه، والانتهاء عما القاه الشيطانُ، وقد جعلَ النبيُّ ﷺ ذلك من علامات الإيمان، وغيرُهم فيصغونَ إلى تلك الشبهات، ويعبِّرون عنها بألفاظ مشتبهات، لا حرمة لها في نفسها وليس لها معنى يصحُّ، فيجعلون تلك الألفاظ محكمة لا تقبلُ التأويلَ، فيردُّون كلامَ اللَّهِ ورسولِهِ إليها، ويعرضونه عليها، ويحرِّفونه عن مواضعه لأجلها.

هذه طريقة طوائف أهلِ البدع المحضة من الجهمية والخوارج والروافض والمعتزلة ومن أشبههم، وقد وقع في شيء من ذلك كثير من المتأخرين المنتسبين إلى السنة من أهلِ الحديث والفقه والتصوف من أصحابنا وغيرهم في بعض الأشياء دون بعض.

وأمَّ السلفُ وأئمةُ أهلِ الحديث ، فعلى الطريقة الأولى، وهي الإيمانُ بجميع ما أثبتَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أنه أثبتَه له، بجميع ما أثبتَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أنه أثبتَه له، مع نفي التمثيل والكيفية عنه، كُم قالَه ربيعةُ ومالكٌ وغيرُهما من أئمة الهدى في الاستواء، ورُوي عن أمِّ سلمة أمِّ المؤمنين، وقال مثلَ ذلك غيرُهم من العلماء في النزول، وكذلك القولُ في سائر الصفات، واللَّهُ سبحانه وتعالى الموفقُ.

وقولُه ﷺ: «فأكون أول من يسجوزُ بأمَّتِه» حتى يقطع الجسرَ بأُمَّتِه، ورُوي : «يجيزُ»، وهما لغتان ، يقال: جُنزتُ الوادِي وأجزتُه، وهما بعنى .

وعن الأصمعيِّ، قال: أجزتُه: قطعتُه، وجُزتُه: مشيتُ عليه.

وقولُه: «منهم الموبَقُ بعمله» أي: الهالكُ.

وقولُه: «ومنهم المخردلُ»، هو بالدالِ المهملةِ والمعجمةِ \_ : لغتانِ مشهورتانِ، والمعنى: المقطَّعُ، والمرادُ \_ واللَّه أعلمُ \_ : أن منهم من يهلكُ فيقعُ في النارِ، ومنهم من تقطِّعه الكلاليبُ التي على جسرِ جهنَّم، ثم لا ينجو ولا يقعُ في النار.

وقيل: معناه أنه ينقطعُ عن النجاةِ واللحاقِ بالناجينِ.

والمقصودُ من تخريج الحديثِ بطولِ في هذا الباب: أنَّ أهلَ التوحيدِ لا تأكلُ النارُ منهم مواضع سجودهم ، وذلك دليلٌ على فضلِ السجودِ عند اللهِ وعظمتِهِ، حيث حرَّم على النارِ أن تأكل مواضع سجودِ أهلِ التوحيد.

واستــدلَّ بذلك بعضُ من يقولُ: إنَّ تارك الصــلاةِ كافرٌ، فَــإنَّه تأكلُه النارُ كلَّه، فلا يبقى حالُه حالَ عصاة الموحدينَ.

وهذا فيمَن لم يصلِّ للَّه صلاةً قطُّ ظاهرٌ.

وقولُه: «امتُحِشُوا» أي: احترقُوا، وضُبطت هذه الكلمةُ بفتحِ التاءِ والحاءِ. وفي بعض ِالنسخ بضمِّ التاء وكسرِ الحاء.



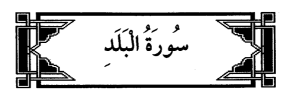
و «الحِبَّةُ» بكسر الحاء، قال الأصمعيُّ: كُلُّ نبتٍ له حبُّ فاسْمُ جميع ذلك الحبِّ الحِبَّةُ، وقال أبو عمروٍ: الحِبَّةُ نبتُ ينبت في الحشيش صغارٌ.

وقال الكسائيُّ: الحِبَّةُ بذرُ الرياحين، واحدتها حبَّةٌ، وأما الحِنطة فهو الحبُّ لا غير، يعني الفتح.

و «الحميل»: ما حمله السيل من كل شيءٍ، فهو حميلٌ بمعنى محمول، كقتيل بمعنى مقتول (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٥/ ٩٥ \_ ١٠٧).



# قوله تعالى: ﴿ فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴾

رُوى عطيةُ عن ابنِ عمر في قولِهِ تعالى: ﴿ فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴾ [البلد:١١]، قال: جبلُ زلزالِ في جهنَّم.

وعن ضمرة قال: سمعت أبا رجاء قال: بلغني أن العقبة التي ذكر اللَّه في كتابه: مطلعها سبعة آلاف سنة، ومهبطها سبعة آلاف سنة (۱) .

وعن عطية، عن ابن عمر، قال في العقبة: «جبل في جهنم، أفلا أجاوزه بعتق رقبة؟!»(٢) .

وعن مقاتل بن حيان، قال: هي عقبة في جهنم، قيل: بأي شيء تقطع؟ قال: رقبة.

وفي «الصحيحين» (٢) ، ولفظه للبخاري عن ابن عمر قال: رأيت في المنام أنه جاءني ملكان في يد كل واحد منهما مقمعة من حديد، ثم لقيني ملك في يده مقمعة من حديد، قالوا: لن تُرع، نعم الرجل أنت لو كنت

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (٣٠/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦/ ٢١)، (٥/ ٣٠ ـ ٣١)، (٩/ ٥١)، ومسلم (٧/ ١٥٨).



تكثر الصلاة من الليل، فانطلقوا بي، حتى وقفوا بي على شفير جهنم، فإذا هي مطوية كطي البئر، لها قرون كقرون البئر، بين كل قرنين ملك بيده مقمعة من حديد، وإذا فيها رجال معلقون بالسلاسل رءوسهم أسفلهم، وعرفت رجالاً من قريش، فانصرفوا بي عن ذات اليمين، فقصصتها على حفصة، فقصتها حفصة على رسول الله عالياً ، فقال: "إن عبد الله رجل صالح".

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ لَهُ عَيْنَيْنِ ﴿ كَ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ﴾ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ﴾ قال اللّه عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُهَا الإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ الْكَرِيمِ ﴿ لَ اللّهِ عَزَّ وجلَّ: فَسَوَّاكَ هَعَدَلَكَ ﴿ فَعَدَلَكَ ﴿ فَعَدَلَكَ ﴿ وَاللّهُ عَنَالَكَ مَ وَاللّهُ عَنَالُكَ مَ وَاللّهُ عَنَالًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ فَي أَي صُورة مَّا شَاء رَكَّبُكَ ﴾ [الانفطار: ٢٠٠]، وقال عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلُ هُو اللّه يَا نَشَكُمُ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْعَدَةُ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ [اللك: ٢٣]، وقال: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وقال: ﴿ وَاللّهُ عَنْ يَنْ اللّهُ عَنْ يَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ يَنْ وَقَالَ : ﴿ وَاللّهُ عَنْ يَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ عَلَا لَا الللّهُ عَلَا لَا اللّهُ عَلَا لَا عَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ عَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ عَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

قال مجاهدٌ: هذه نعَمٌ من اللَّه متظاهرةٌ يقرِّرُكَ بها كيما تشكر.

وقرأ الفُضيلُ ليلةً هذه الآية، فبكى، فسُئلَ عن بكائهِ، فقال: هل بِتَّ ليلةً شاكرًا للَّه أَنْ جعلَ شاكرًا للَّه أَنْ جعلَ لك لسانًا تنطقُ به؟ وجعلَ يعدُّدُ من هذا الضَّرْبِ.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسنادِهِ عن سلمانَ الفارسيِّ، قال: إنَّ رجُلاً بُسِطَ له

<sup>(</sup>۱) «التحويف من النار» (ص/ ٧٦ - ٧٧ - ١١٩).

منَ الدنيا، فانتُزعَ ما في يديه، فجعل يحمدُ اللَّه عزَّ وجلَّ، ويُثني عليه، وبُسِطَ حتَّى لم يكن له فراش إلا بوري (١) فجعل يحمدُ اللَّه، ويُثني عليه، وبُسِطَ لآخرَ من الدنيا، فقال لصاحب البُوري: أرأيتك أنتَ على ما تحمدُ اللَّه عزَّ وجلَّ؟ قال: أحْمَدُهُ على ما لو أُعْطِيتُ به ما أُعْطيَ الخلْقُ، لم أُعْطِهِمْ إيَّاه، قال: وما ذاك؟ قال: أرأيت بصرك؟ أرأيتَ لسانك؟ أرأيتَ يديك؟ أرأيتَ رجليْك؟

وبإسنادِهِ عن أبي الدرداءِ أنه كان يقولُ: الصِّحَّةُ غِني الجسدِ.

وعن يونسَ بنِ عبيد: أنَّ رجلاً شكا إليه ضيقَ حاله، فقال له يونسُ: أيسرُّكُ أنَّ لك ببصرِكُ هَذَا الذي تُبْصِرُ به مائةَ ألف درهم ؟ قال الرجل: لا. قال: فبرجليك؟ قال: لا، قال: فذكَّره نِعَمَ اللَّه عليه، فقال يونسُ: أرى عندك مِئين ألوف وأنت تشكو الحاجةَ.

وعن وهبِ بنِ مُنبِّهٍ، قال: مكتوبٌ في حكمةِ آلِ داودَ: العافيةُ المُلك الخفيُّ.

وعن بكر المزنيِّ، قال: يا ابنَ آدمَ، إنْ أردتَ أنْ تعلم قدرَ ما أنعم اللَّه عليك، فغمِّضْ عينيك.

وفي بعض الآثارِ: كم منْ نِعمَةٍ للَّه في عرقٍ ساكنٍ.

وفي «صحيح البخاريِّ» عن ابنِ عباس، عن النبيِّ عَيَّالِيَّهُ، قال: «نِعْمَتانِ مغْبُونٌ فيهما كثيرٌ من الناس: الصِّحَّةُ والفراغُ»(٢) (٣) .

<sup>(</sup>١) البوري: هو الحصير المنسوج.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٨/ ٩ /٨).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٧ \_ ٥٩).

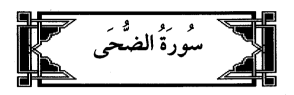


قَالَ الله عز وجل: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ﴿ ۗ فَكُ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴿ فَ قَدْ أَفْلَحَ مَنَ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴿ فَ قَدْ أَفْلَحَ مَنَ وَسَّاهَا ﴾ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾

والمعنى قد أفلح من زكَّى نفسهُ بطاعة اللَّه، وخابَ من دسَّاها بالمعاصي، فالطاعةُ تُزكِّي النفسَ وتُطهرُها، فترتفعُ، والمعاصي تُدسِّي النَّفْسَ، وتقمعُها، فتنخفضُ، وتصيرُ كالذي يُدسُّ في التراب<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۸۶٥).



قوله تعالى: ﴿ وَالضُّحَىٰ ﴿ ثَلَ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴿ ثَلَ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَالضَّحَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَاللَّهِ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ يَتِيمًا فَآوَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ﴿ فَا فَآوَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ﴿ فَهُ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ ضَالاً فَهَدَىٰ ﴿ فَا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴿ فَنَ وَأَمَّا النِيتِيمَ فَلا تَقْهَرْ فَلَا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴿ فَنَ وَأَمَّا النِيعُمَةِ رَبِّكَ فَحَدَثْ ﴾

وقال في سورة الضَّحى: لما توالى فيها قسمان، وجوابان مثبتان، وجوابان نافيان، وجوابان نافيان، فالقسمان: ﴿وَالضُّحَىٰ ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى ﴾ [الضحى:١، ٢]، والجوابان المثبتان: ﴿وَلَلآخِرَةُ لَنَافَيانَ: ﴿وَلَلآخِرَةُ لَنَافَيانَ: ﴿وَلَلآخِرَةُ لَنَافَيانَ: ﴿وَلَلآخِرَةُ لَنَافَيانَ اللَّهُ لَنَا لَا لَكُنْ الْأُولَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ [الضحى:٤، ٥].

ثم قررَ بنعم ثلاث، وأتبعهن بوصايا ثلاثٍ: كلُّ واحدةٍ من الوصايا شكرُ النعمةِ التي قوبِلَت بها.

فَإَحْدَاهُنَّ : ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَآوَىٰ ﴾ وجوابها : ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ ﴾ .

والثانية: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ فقابلها بقولِهِ: ﴿ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴾ .

وهذا لأنَّ السائلَ ضالٌّ يبغى الهُدى.

والثالثةُ: ﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى ﴾ فقابَلها بقوله: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَثْ ﴾. وإنَّما قال: ﴿ وَمَا قَلَىٰ ﴾ ولم يقلْ: وما قـلاكَ؛ لأنَّ الْقِلَى بغضٌ بعد حبٍّ،



وذلك لا يجوز على الله تعالى. والمعنى: وما قلى أحداً قط، ثم قبال: ﴿ وَلَلآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الأُولَى ﴾ ولم يقل : خيرٌ على الإطلاق، وإنَّما المعنى خيرٌ لك ولمن آمن بك.

وقوله: ﴿ فَآوَى ﴾ ولم يقلُ: فآواك؛ لأنه أرادَ: آوى بك إلى يومِ القيامةِ (١٠).

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾

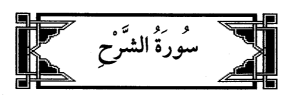
وقال لنبيه ﷺ: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ [الضحى:٧]، والمرادُ وجدَك غيرً عالم بما علَّمَك من الكتابِ والحكمة، كما قالَ تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ ﴾ [الشورى:٢٠]، فالإنسانُ يُولدُ مفطورًا على قبول الحقِّ، فإنْ هداه اللَّهُ سبب له من يعلمُهُ الهدى، فصارَ مهتديًا بالقوَّة، وإنْ خذَلَهُ قيَّضَ له من يعلمُهُ ما يُغيرُ فطرتَه، كما قال ﷺ: «كلُّ مولود يولد على الفطرة، فأبواه يُهود انه ويُنصِّرانه ويُجسِّانه» (٢). (٣)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «الذيل على طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧٨ \_ ٢٧٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۲/۸۱)، ومسلم (۸/۵۲).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١٣/٢).



قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾

وقولُهُ عَلَيْهِ: «فإنَّ مع العسرِ يُسرًا» هو مُنتزَعٌ من قولهِ تعالى: ﴿ سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ﴾ [الطلاق:٧]، وقولُه عزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿ يُسْرًا ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الشرح:٥،٦].

وخرَّج البزارُ في «مسنده» وابنُ أبي حاتم \_ والله فظ ُله \_ من حديثِ أنس عن النبيِّ عَلَيْهُ، قال: «لو جَاءَ العُسْرُ، فدخلَ هذا الجُحْر، لجاءَ اليسرُ حتَّى يدخلَ عليه فيُخْرِجَه»، فأنزل اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿ يُسُرًا ﴿ يُسُرًا ﴾ [الشرح:٥،٦].

وروى ابنُ جريرٍ وغـيرُه من حـديثِ الحسنِ مرســلاً نحوَه، وفي حـديثِه: فقال النبيُّ ﷺ: «لن يَغْلبَ عُسْرٌ يُسرين» (٢)

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن ابنِ مسعود، قال: لو أنَّ العسرَ دخلَ في جحرٍ لجاءَ اليسرُ حـتَّى يدخل مَعه، ثم قال: قال اللَّهُ تعالى: ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ (٣) [الشرح:٥،٦].

وبإسنادِهِ أَنَّ أَبَا عَبِيدَةً حُصِرَ فَكَتَبَ إليه عَـمرُ يقول: مهما ينزلُ بامريَّ شدَّةٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البزار (٢٢٨٨ ـ كشف)، وابن أبي حاتم ـ كما في «التفسير» لابن كثير (٨/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبري في «التفسير» (۳۰/۳۳).

<sup>(</sup>٣) السابق.



يجعلُ اللَّه له بعدَها فرجًا، وإنَّه لن يَغْلِبَ عسر يسرين، وإنه يقول: ﴿ أَيُهَا اللَّهِ مَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١) [آل عمران: ٢٠٠].

ومن لطائف أسرار اقتران الفرج بالكرب واليُسر بالعسر: أنَّ الكربَ إذا اشتدَّ وعَظُمَ وتناهى، حصلَ للعبد الإياسُ من كَشْفه من جهة المخلوقين، وتعلَّقَ قلبُه باللَّه وحدده، وهذا هو حقيقة التوكُّل على اللَّه، وهو من أعظم الأسباب التي تُطلَب بها الحوائج، فإنَّ اللَّه يكفي من توكَّل عليه، كما قال: ﴿ وَمَن يَتَوكُلْ عَلَى اللَّه فَهُو حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق:٣].

وروى آدم بن أبي إياس في «تفسيره» بإسناده عن محمد بن إسحاق قال: جاء مالك الاشجعي إلى النبي على فقال: أُسر ابني عوف ، فقال له: «أرسل إليه: إن رسول الله على النبي عوف يقول: لا حول ولا قوة إلا بالله» ، فأتاه الرسول فأخبر ، فأكب عوف يقول: لا حول ولا قوة إلا بالله، وكانوا قد شدو بالقد فسقط القد عنه ، فخرج فإذا هو بناقة لهم فركبها ، فأقبل فإذا هو بسرح القوم الذي كانوا شدوه ، فصاح بهم ، فاتبع آخرها أولها ، فلم يفجأ أبويه إلا وهو ينادي بالباب، فقال أبوه: عوف ورب الكعبة ، فقالت أمه : واسوأتاه ، عوف كثيب يألم كما فيه من القد ، فاستبق الأب والخادم إليه ، فإذا واسوأتاه ، عوف كثيب يألم كما فيه من القد ، فاستبق الأب والخادم إليه ، فإذا عوف قد ملأ الفناء إبلاً ، فقص على أبيه أمره وأمر الإبل فأتى أبوه رسول الله عوف فأخبره بخبر عوف وخبر الإبل ، فقال له رسول الله يَعْف لله مَعْر عا ما وزل: ﴿ وَمَن يَتَقِ اللّه يَبْعَل لله مَعْر عَا صانعا بإبلك » ، ونزل: ﴿ وَمَن يَتَقِ اللّه يَبْعَل لَه مَعْر عَا صانعا بإبلك » ، ونزل: ﴿ وَمَن يَتَقِ اللّه يَبْعَل لَه مَعْر عَا صانعاً بإبلك » ، ونزل: ﴿ وَمَن يَتَقِ اللّه يَبْعَل لَه مَعْر عَا الله مَعْر عَا الله ويرث الآية [الطلاق: ٢ ، ٢] .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن أبي شيبة (٥/ ٣٣٥)، والحاكم (٢/ ٣٠٠ \_ ٣٠١).

قال الفُضيلُ: واللَّه لو يئستَ من الخلقِ حتَّى لا تريدَ منهم شيئًا، لأعطاكَ مولاكَ كُلَّ ما تُريد.

وذكر إبراهيم بن أدهم عن بعضهم ، قال: ما سأل السائلون مسألة هي ألحف من أن يقول العبد: ما شاء اللَّه ، قال: يعني بذلك التَّفويض إلى اللَّه عزَّ وجلَّ.

وقال سعيد بن سالم القداح: بلغني أنَّ موسى عليه السلام كانت له إلى الله حاجة ، فطلبَها ، فأبطأت عليه ، فقال: ما شاء الله ، فإذا حاجته بين يديه ، فعجب ، فأوحى الله إليه: أما علمت أنَّ قولك: «ما شاء الله المجه أنجح ما طُلِبت به الحوائج .

وأيضًا فإنَّ المؤمنَ إذا استبطأ الفرَجَ، وأيسَ منه بعدَ كثرة دعائه، وتضرُّعه، ولم يظهر عليه أثرُ الإجابة يرجعُ إلى نفسه باللائمة، وقال لها: إنَّما أُتيتُ من قبلك، ولو كان فيك خير لأُجبت، وهذا اللومُ أحبُ إلى اللَّه من كثيرٍ من الطَّاعات، فإنَّه يُوجبُ انكسارَ العبد لمولاهُ واعترافَهُ له بأنَّه أهل لما نزلَ به من البلاء، وأنه ليسَ بأهل لإجابة الدعاء، فلذلك تُسرعُ إليه حينئذ إجابةُ الدعاء وتفريجُ الكرب، فإنه تعالى عند المنكسرة قلوبُهم من أجله.

قال وهب": تعبّد رجل زمانًا، ثمّ بدت له إلى اللّه حاجة ، فصام سبعين سبتًا، يأكلُ في كُلِّ سبت إحدى عشرة تمرة ، ثم سأل اللّه حاجته فلم يُعطَها، فرجع إلى نفسه فقال: منك أُتيت ، لو كان فيك خير أعطيت حاجتك، فنزل اليه عند ذلك ملك ، فقال: يا ابن آدم ساعتك هذه خير من عبادتك التي مضت، وقد قضى اللّه حاجتك. خرجه ابن أبي الدنيا.

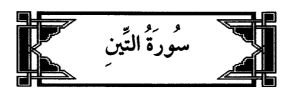


ولبعضِ المتقدمين في هذا المعنى:

عسى ما ترى أن لا يدوم وأن ترى له فـــرجَّا عَمَّا ألحَّ به الـدَّهرُ عــسى فــرجٌ يأتي به اللَّهُ إنَّه لهُ كُلَّ يـومٍ في خَليــقــته أَمْــرُ إذا لاح عــرٌ فارْجُ يـسرًا فإنَّه قضى اللَّهُ أنَّ العُسرَ يتبعُهُ اليُسرُ(١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٥٢٠ \_ ٥٢٤).



## قوله تعالى ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ﴾

وفي «الصحيح»: «أنَّ إبراهيمَ عليه السلامُ إذا شفَعَ في أبيه، قيل له: يا إبراهيمُ انظرْ ما وراءَك، فإذا هو بذيخ ملطَّخ فيؤخَذُ بقوائِمِهِ ويُلقى في النَّارِ»(١) ، والذيخُ: الضبعُ الذكرُ.

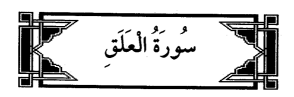
وقال أبو العالية في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفُلَ سَافِلِينَ ﴾ [النين: ٥] قال: في النَّارِ في صورةِ خنزيرٍ، خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ.

قال ابنُ مسعود: إذا أرادَ اللَّه تعالى أنْ لا يُخْرِجَ منها أحدًا غـيَّرَ صورَهم وألوانَهم فلا يُعرفُ منهم أحدُ<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٦٩/٤).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (١٣٨ \_ ١٣٩).



## قوله تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ ﴿ عَبْدًا إِذَا صَلَّى ﴾

[ قال البخاريُّ] (١): قال ابنُ عباس: حدثني أبو سفيانَ في حديثِ هرقلَ، فقال: يأمرنا \_ يعني: النبيَّ ﷺ \_ بالصَّلاةِ والصِّدْقِ والعفافِ.

حديث أبي سفيان هذا قد خرَّجه البخاريُّ بتمامه في أولِ كتابه، وهو يدلُّ على أنَّ النبيُّ عَلَيْهُ كان أهمُّ ما يأمرُ به أُمَّته الصلاة، كما يأمرُهم بالصدق والعفاف، واشتهر ذلك حتى شاع بين المللِ المخالفين له في دينه، فإنَّ أبا سفيان كان حين قال ذلك مُشْرِكًا، وكان هرقلُ نَصْرانيًا، ولم يزلُ عَلَيْهُ منذ بعث يأمر بالصدق والعفاف، ولم يزلُ يصلي ـ أيضًا ـ قبل أن تُفْرض الصلاة.

وأُولُ مَا أُنزَلَ عَلَيْهِ سَـورةُ: ﴿ اقْرأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾ [العلن:١]، وفي آخـرها: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ ﴿ كَلاّ لا تُطعْهُ وَاسْجُدْ وَالْمَاتِ ﴾ إلى قـوله: ﴿ كَلاّ لا تُطعْهُ وَاسْجُدْ وَالْمَاتِ ٩٠].

وقد نَزلَتُ هذه الآياتُ بسببِ قولِ أبي جَهْلٍ: لئن رأيتُ محمـدًا ساجدًا عندَ البيت لأطأنَّ على عنُقه.

وقد خرَّج هذا الحديثَ مسلمٌ في "صحيحهِ" (٢)، وقد ذُكَرنا في أولِ كتابِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ٩٧)

<sup>(</sup>۲) أخرجه: مسلم (۸/ ۱۳۰).

«الوضوء» حديث أسامة، أن جبريل نزل على النبي ﷺ في أولِ الأمرِ، فعلَّمه الوضوء والصلاة (١).

وذكر ابنُ إسحاقَ: أنَّ الصّلاةَ افْتُرضتْ عليه حينئذٍ، وكانَ هو ﷺ وخديجةُ يُصلِّيان.

والمرادُ: جنسُ الصلاةِ، لا الصلواتِ الخمسِ.

والأحاديثُ الدالةُ على أنَّ النبيَّ عِيلِهُ كانَ يصلي بمكةَ قبلَ الإسراءِ كثيرةٌ.

لكن قد قيلَ: إنَّه كان قد فُرض عليه ركعتانِ في أولِ النَّهارِ وركعتان في آخرِه فقط، ثم افتُرِضَت عليه الصلوات الخمس ليلة الإسراء، قاله مُقاتل وغيره.

وقالَ قتادةُ: كان بدءُ الصلاةِ ركعتينِ بالغَداةِ، وركعتينِ بالعَشيِّ.

وإنَّما أرادَ هؤلاء: أنَّ ذلك كان فرضًا قبل افتراضِ الصلواتِ الخمسِ ليلةَ الإسراء.

وقد زعم بعضُهم: أنَّ هذا هو مُرادُ عائشةَ بقولِها: فُرضَت الصلاةُ ركعتين ركعتين أوَّلَ ما فُرضَتْ أربعًا وثلاثًا وركعتين على وجهِها.

وضعّف الأكثرون ذلك، وقالُوا: إنما أرادت عائشةُ فرضَ الصلواتِ الخمس ركعتينِ ركعتينِ سِوى المغربِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲۰۳/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ٩٨)، ومسلم (٢/ ١٤٢).



وقد ورد من حديث عَفيف الكنْديِّ، أنَّه رأى النبيَّ عَيَالِيَّهُ يُصلي بمكة حين زالت الشمسُ ومعه عَلي وخُديجة ، وأنَّ العباسَ قال له: ليس على هذا الدِّينِ أحدٌ غيرُهم.

وقد خرَّجه الإمامُ أحمدُ والنسائيُّ في «خصائص عليًّ»(١) .

وقد طعن في إسناده البخاريُّ في «تاريخه» والعُقيليُّ وغيرُ واحدٍ.

وقد خرَّج الـــترمذي (٢) من حـــديث أنسٍ، قــال: بُعــثَ النبيُّ عَيَالِيَّةٍ يومَ الاثنينِ، وصلى عليٌّ يومَ الثُّلاثاء.

وإسناد ضعيف.

وقد خرَّجه الحاكم (٣) من حديث بُريدةَ، وصحَّحَه.

وفيه دليلٌ على أنَّ الصلاةَ شُرعت من ابتداء النبوة، لكنَّ الصلواتِ الخمسِ لم تُفرض قبلَ الإسراء بغيرِ خلافِ.

وروى الرَّبيعُ، عن الشافعي، قال<sup>(٤)</sup>: سمعتُ ممن أثق بخبره وعلمه يذكر أنَّ اللَّهَ تعالى أنزل فرضًا في الصلاة، ثم نسخه بفرض غيره، ثم سخ الثاني بالفرض في الصلوات الخمس.

قال الشافعي: كَأَنَّه يعني قولَ اللَّه عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ﴿ ثَى قُمِ اللَّيْلَ الْمُؤَمِّلُ ﴿ ثَلَ قُمِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴿ ثَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾ [المزمل: ١-٤] ثم نسخه في

<sup>(</sup>١) أخرجه: النسائى في «الخصائص» (٥)، وأحمد في «المسند» (٢/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۳۷۲۸).

<sup>(1) (7) (1).</sup> 

<sup>(</sup>٤) «الأم» (١/ ٩٥).

السورة معهُ بقوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن ثُلُثَيِ اللَّيْلِ ﴾ الآية إلى قوله: ﴿ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾ [المزمل: ٢٠]، فنُسِخَ قيامُ الليل، أو نصفه، أو أقلَّ، أو أكثر بما تيسَّر.

قالَ الشافعيُّ: ويقال نُسخ ما وُصف في المزمل بقوله اللَّه عزَّ وجل: ﴿ أَقِمِ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ ﴾ ودلوكُ الشمس: زَوالُها ﴿ إِلَىٰ غَسَقِ اللَّيْلِ ﴾ العَتمة ﴿ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ ﴾ الصبح ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ ﴾ [الإسراء: ٧٨-٧١]

فأعلمه أنَّ صلاةً الليل نافلةٌ لا فريضة، وأنَّ الفرائض فيما ذكرَ من ليلٍ أو هار.

قال: ويُقال في قـولِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ ﴾ المغـربُ والعشاءُ ﴿ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ الصبحُ ﴿ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَعَشِيًّا ﴾ العصر ُ ﴿ وَحِينَ تُطْهِرُونَ ﴾ [الروم: ١٧ ـ ١٨] الظهر ُ. انتهى .

وقد رُوي عن طائفة من السَّلفِ تفسيرُ هاتينِ الآيتينِ بنحوِ ما قالَه الشافعيُّ، فكلُّ آية منهما متضمَّنةٌ لذكر الصلواتِ الخمسِ، ولكنَّهما نزلتا بمكة بعد الإسراء. واللَّهُ أعلم.

وقد أجمع العلماءُ على أنَّ الصلواتِ الخمسِ إنَّما فُرضَتُ ليلةَ الإسراءِ، واختلفوا في وقت الإسراء:

فقيل: كانَ بعدَ البعثةِ بخمسةَ عشرَ شهرًا، وهذا القولُ بعيدٌ حدًّا.

وقيل: إنَّه كان قبلَ الهجرةِ بثلاثِ سنين، وهو أشهرُ.

وقيل: قبلَ الهجرةِ بسنةِ واحدةٍ.

وقيل: قبلَها بستةِ أشهرٍ.

وقيل: كانَ بعدَ البعثةِ بخمسِ سنين، ورجَّحه بعضُهم، قال: لأنَّه لا خلاف أن خديجة صلَّت معه بعد فرض الصلاة، ولا خلاف أنها تُوفِّيَتْ قبل الهجرة بمدة، قيل: بثلاث سنين، وقيل: بخمس، وقد أجمع العلماء على أن فرض الصلاة كان ليلة الإسراء.

قلت: حكايته الإجماع على صلاة خديجة معه بعد فَرض الصلاة غَلَطٌ مَحْضُ، ولم يَقُل هذا أَحَدٌ ممن يُعْتَدُّ بقوله.

وقد خرج أبو يَعلَى الموصلي والطبرانيُّ(۱) من حديث إسماعيل بن مُجالد، عن أبيه عن الشَّعبي، عن جابر، أن رسول اللَّه ﷺ سُئل عن خديجة بالله على الله عن قصل الله عن الشرائض والأحكام؟ فقال: «أبصرتها على نهر من أنهار الجنة، وفي بيت من قصب، لا لغوٌ فيه ولا نَصَبُّ».

وروى الزُّبيرُ بنُ بكَّارٍ، بإسنادِ ضعيف، عن يُونُسَ عن ابنِ شهابٍ، عن عُروةَ، عن عائشةُ، قالت: تُوفِّيتُ خديجةٌ قبل أن تُفرض الصلاةُ.

وقد فرَّق بعضهم بين الإسراء والمعراج، فجعل المعراج إلى السماوات كما ذكره اللَّه في سورة النَّجم، وجعل الإسراء إلى بيت المقدس خاصةً، كما ذكره اللَّه في سورة ﴿سبحان﴾ وزَعَم أنهما كانا في ليلتين مختلفتين، وأن الصلوات فُرضت ليلة المعراج لا ليلة الإسراء.

وهذا هو الذي ذكره محمدُ بن سعد في «طبقاته» (٢) عن الواقدي بأسانيد له متعددة، وذكر أن المعراج إلى السماء كان ليلة السبت لسبع عشرة خلَت من شهر رمضان قبل الهجرة بثمانية عشر شهرا من المسجد الحرام، وتلك الليلة فرضت الصلوات الخمس، ونزل جبريل فصلى برسول الله عليه المناه الم

<sup>(184/1/1)(4)</sup> 

الصلوات في مواقيتها، وأن الإسراء إلى بيت المقدس كان ليلة سبع عشرة من شهر ربيع الأولِ قبل الهجرة بسنة، من شعب أبي طالب.

وما بوَّب عليه البخاري أن الصلوات فرضت في الإسراء يدل على أن الإسراء عنده والمعراج واحد. واللَّه أعلم (١) .

#### \* \* \*

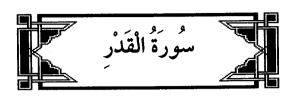
### قوله تعالى: ﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الزَّبَانِيَةَ ﴾

قال اللّهُ تعالَى: ﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيهُ ﴿ إِنْ اللّهُ الزّبَانِيةَ ﴾ [العلق: ١١، ١١] قال أبو هريرة: الزبانية : الملائكة ، وقال عطاء : هم الملائكة الغلاظ الشداد ، وقال مقاتل : هم خزنة جهنّم ، وقال قتادة : الزبانية في كلام العرب: الشرط ، وقال عبد اللّه بن الحارث: الزبانية رؤوسهم في الأرض وأرجلهم في السماء ، عبد اللّه بن الحارث: الزبانية رؤوسهم في الأرض وأرجلهم في السماء ، خرجه ابن أبي حاتم وخرج أيضًا بإسناده عن المنهال بن عمرو قال : إذا قال اللّه تعالى : ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴾ [الحانة: ٣] ابتدره سبعون ألفا في النار (٢) . منهم ليقول هكذا ، يعني : يفتح يديه ، فيلقي سبعين ألفًا في النار (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۱۰۱ ـ ۱۰۹).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (١٧٧).



قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفَ شَهْرٍ ﴿ وَ لَهُ مَنْ كُلِّ أَمْرٍ ﴿ وَ مَا لَامٌ هِيَ حَتَىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ فيها بإذْن رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمْرٍ ﴿ وَ فَي سَلامٌ هِيَ حَتَىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾

في «الصحيحينِ»(١) عن أبي سعيد الخُدريّ وَطَيْفَ، قالَ: كانَ رسولُ اللَّه وَ الصحيحينِ» العشرِ الأوسطِ من رمضانَ، فاعتكفَ عامًا، حتَّى إذا كانتُ ليلةُ إحدى وعشرينَ، وهي الليلةُ التي يخررُجُ في صبيحتها من اعتكافه، قال: «من كانَ اعتكفَ معي فليعتكف العشرَ الأواخر، وقد أُريتُ هذه الليلةَ ثُم أُنسيتُها، وقد رأيتني أسجدُ في ماء وطينٍ من صبيحتِها، فالتمسوها في العشرِ الأواخرِ، والتمسوها في كلِّ وترِ».

فمطرت السَّماءُ تلك الليلة، وكان المسجدُ على عريش، فوكف المسجدُ، فبصرت عيناي رسول اللَّه عَلَيْ على جبهته أثرُ الماء والطِّينِ من صبح إحدى وعشرين، هذا الحديث يدلُّ على أنَّ النبيَّ عَلَيْ كان يعتكف العشر الأوسط من شهر رمضان؛ لابتغاء ليلة القدر فيه، وهذا السيّاق يقتضي أنَّ ذلك تكرَّر منه عَلَيْهِ.

وفي رواية في «الصحيحينِ»(٢) في هذا الحديثِ: أنه اعتكفَ العشرَ الأولَ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ٦٠)، ومسلم (٣/ ١٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/٦٠٦ ـ ٢٠٧)، ومسلم (٣/ ١٧١).

ثم اعتكفَ العشرَ الأوسطَ، ثم قالَ: «إني أُتيتُ، قيلَ لي: إنها في العشر الأواخر، فمن أحبَّ منكُم أن يعتكفَ فليعتكفُ»، فاعتكفَ الناسُ معه.

وهذا يدلُّ على أنَّ ذلكَ منه قبلَ أن يستبين لهُ أنَّها في العشر الأواخر، ثم لَّا تبين له ذلك اعتكفَ العشرَ الأواخرَ حتَّى قبضَه اللَّه عـزَّ وجلَّ، كما رواه عنه عائشة وأبو هريرة وغيرُهما.

ورُوي أنَّ عمرَ وَطَيْ جمعَ جماعةً من الصحابة، فسألهم عن ليلة القدرِ، فقالَ بعضُهم: كنَّا نراها في العشرِ الأوسطِ، ثم بلغنا أنها في العشرِ الأواخر.

وخرَّج ابنُ أبي عاصم في كتاب «الصيام» وغيرُه من حديثِ خالدِ بن محدُوجٍ، عن أنسٍ: أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قالَ: «التمسُوها في أوَّل ليْلَة، أو في تسع، أو في أربع عشرة»، وخالد هذا فيه ضعف ، وهذا يدل على أنَّها تُطلب في ليلتين من العشر الأوسط، وهي أربع عشرة، وقد سبق العشر الأوسط، وهي أربع عشرة، وقد سبق الله من حديث واثلة بن الأسقع مرفوعًا: «إن الإنجيل أنزل لشلات عشرة من رمضان، وقد ورد الأمر بطلب ليلة القدر في النصف الأواخرِ من رمضان، وفي أفراد ما بقي من العشر الأوسط من هذا النصف، وهما ليلتان : ليلة سبع عشرة، وليلة تسع عشرة.

أمًّا الأولُ: فخرَّجه الطبراني (٢)، من حديث عبد اللَّه بن أُنيس، أنه سألَ النبيَّ عَلَيْ عن ليلة القدر، فقالَ: «رأيتُها ونسيتُها، فتحرَّها في النِّصف الأواخرِ»، ثم عاد فسأله ، فقال: «التمسها في ليلة ثلاث وعشرين تَمضِي من الشهرِ».

<sup>(</sup>١) «الأسماء والصفات» للبيهقي (ص ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه بنحوه: مسلم (٣/ ١٧٣)، وأحمد (٣/ ٤٩٥).

ولهـذا المعنى ـ واللَّهُ أعلمُ ـ كان أبيّ بن كَعب يقنُتُ في الوتر في ليـالي النصف الأواخر؛ لأنَّه يُرجى فيه ليلةُ القدرِ.

وأيضًا فكُلُّ زمان فاضلٍ من ليلٍ أو نهار، فإنّ آخرَه أفضلُ من أوَّله، كيومِ عرفَة، ويومِ الجُمعة، وكذلك اللَّيلُ والنَّهار عمومًا؛ آخِرُهُ أفضلُ من أوَّله، ولذلك كانت الصلاةُ الوسطى صلاةَ العصر، كما دلَّت الأحاديثُ الصَّحيحةُ عليه، وآثارُ السَّلف الكثيرةُ تدُلُّ عليه، وكذلك عشرُ ذي الحجة والمحرمِ؛ آخرُهما أفضلُ من أوَّلهما.

وأمًّا الثاني: ففي «سنن أبي داود» (١) عن ابن مسعود مرفوعًا: «اطلُبُوها ليلة سبع عشرة من رمضان، وليلة إحدى وعشرين، وليلة ثلاث وعشرين»، ثم سكت، وفي رواية: «ليلة تسع عشرة»، وقيل: إنَّ الصحيح وقْفُه على ابن مسعود، فقد صح عنه أنَّه قال: تحرُّوا ليلة القدر ليلة سبع عشرة، صباحيَّة بدر، أو إحدى وعشرين، وفي رواية عنه، قال: «ليلة سبع عشرة، فإنْ لم يكن ففي تسع عشرة».

وخرَّج الطبرانيُّ من رواية أبي المُهنزِّم، وهو ضعيفٌ، عن أبي هريرةً مرفوعًا، قال: «التمسُوا ليلةَ القدْرِ في سبعَ عشرةَ أو تسعَ عشرةَ، أو إحدى وعشرين، أو ثلاث وعشرين، أو خمس وعشرين، أو سبع وعشرين، أو تسع وعشرين، ففي هذا الحديث: التماسُها في أفراد النصف الثاني كلِّها، ويُروى من حديث عائشةَ وَعُلِيْهَا: أنَّ النَّبيُّ كانَ إذا كان ليلة تسعَ عشرةَ من رمضان شدَّ المُتزرَ وهجرَ الفراش حتى يُفطرَ.

قال البخاريُّ: تفرَّد به عُمـرُ بن مسكينٍ، ولا يتابع عليـهِ، وقد رُويَ عن

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۳۸٤).

<sup>(</sup>٢) «المعجم الأوسط» (١٢٨٤).

طائفة من الصحابة أنَّها تُطلبُ ليلةَ سبعَ عشرةَ، وقالُوا: إن صبيحتَها كانَ يومَ بدرٍ، رويَ عن علي، وابنِ مسعود، وزيد بن أرقمَ، وزيد بن ثابت، وعمرو ابنِ حريث، ومنهم من رُويَ عنه، أنَّها ليلةُ تسعَ عشرةً؛ رُوي عن علي، وابنِ مسعود، وزيد بن أرقمَ.

والمشهور عند أهلِ السِّيرِ والمغازي: أنَّ ليلةَ بدْرِ كانتْ ليلةَ سبعَ عشرة، وكانت ليلة جُمعة، وروي ذلك عن علي، وابنِ عباسٍ وغيرهما، وعن ابنِ عباسٍ، رواية ضعيفة أنَّها كانت ليلة الاثنين.

وكان زيد بن ثابت لا يُحيي ليلةً من رمضان، كما يُحيى ليلة سبع عشرة، ويقول: إنَّ اللَّه فرَّق في صبيحتها بين الحق والباطل، وأذلَّ في صبيحتها أئمة الكفر، وحكى الإمام أحمد هذا القول عن أهل المدينة: أنَّ ليلة القدر تُطلب ليلة سبع عشرة، قال في رواية أبي داود فيمن قال لامرأته: أنت طالق ليلة القدر، قال: يعتزلُها إذا دخل العشر، وقبل العشر، أهل المدينة يرونها في السبع عشرة، إلا أنَّ المثبت عن النبي عليه في العشر الأواخر، وحكي عن عامر بن عبد اللَّه بن الزَّبير: أنَّه كانَ يُواصِلُ ليلة سبع عشرة.

وعن أهلِ مكة أنّهم كانُوا لا ينامون فيها، ويعتمرون، وحُكي عن أبي يوسف ومحمد، صاحبي أبي حنيفة: أنّ ليلة القدر في النصف الأواخر من رمضان من غير تعيين لها بليلة، وإن كانت في نفس الأمر عند الله معينة، وروي عن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام، قال: ليلة القدر ليلة سبع عشرة، ليلة جمعة، خرّجه ابن أبي شيبة، وظاهره أنّها إنما تكون ليلة القدر إذا كانت ليلة جمعة؛ لتُوافق ليلة بدر، وروى أبو الشيخ الأصبهاني بإسناد



جيّد، عن الحسن، قال: إنَّ غلامًا لعثمانَ بنَ أبي العاص، قال لهُ: يا سيِّدي، إن البحر يعذُبُ في هذا الشهر في ليلة، قال: فإذا كانت تلك الليلة فأعلمني، قال: فلما كانت تلك الليلة أذنه، فنظرُوا فوجدوه عذبًا، فإذا هي ليلة سبع عشرة.

ورُويَ من حديث جابرٍ، قالَ: كان رسولُ اللَّه ﷺ يأتي قُباءً صبيحةَ سبعَ عشرةَ من رمضانَ، أيَّ يومٍ كان. خرَّجه أبو موسى المدينيُّ.

وقد قيل: إنَّ المعراجَ كانَ فيها أيضًا، ذكرَ ابنُ سعد، عن الواقديّ، عن أشياخه: أنَّ المعراجَ كانَ ليلةَ السبتِ لسبعَ عشرةَ خلَّتْ من رمضانَ قبلَ الهجرة إلى السماء، وأنَّ الإسراءَ كان ليلةَ سبعَ عشرةَ من ربيع الأوَّل قبلَ الهجرة بسنة إلى بيتِ المقدس، وهذا على قولِ مَن فرَّق بين المعراج والإسراء؛ فجعلَ المعراجَ إلى السَّماء، كما ذُكر في سورةِ النجم؛ والإسراء الله بيتِ المقدسِ خاصَّةً، كما ذُكرَ في سورةِ سبحانَ.

وقد قيلَ: إنَّ ابتداء نبوَّة النبيِّ عَلَيْكِ كَان في سابع عشر رمضان، قال أبو جعفر محمد بن علي الباقر: نزل جبريل على رسولِ اللَّه عَلَيْكِ ليلة السبت وليلة الأحد، ثم ظهر له بحراء برسالة الله عزَّ وجلَّ يوم الاثنين لسبع عشرة خلت من رمضان، وأصح ما روي في الحوادث في هذه الليلة أنَّها ليلة بدْرٍ، كما سبق أنَّها كانت ليلة سبع عشرة.

وقيلَ: تسعَ عشرةَ، والمشهورُ أنَّها كانتْ ليلةَ سبعَ عشرةَ، كما تقدَّمَ، وصبيحتُها هو يومُ الفرقانِ؛ لأنَّ وصبيحتُها هو يومُ الفرقانِ؛ لأنَّ اللَّهَ تعالى فرَّق فيه بينَ الحقِّ والباطلِ، وأظهرَ الحقُّ وأهلَهُ على الباطلِ وحزْبهِ،

وعلَتْ كلمةُ اللَّهِ وتوحيدُه، وَذُلَّ أعداؤهُ من المشركينَ وأهلِ الكتاب، وكان ذلك في السنةِ الثانيةِ من الهجرة؛ فإنَّ النبيَّ ﷺ قدمَ المدينةَ في ربيعِ الأولِ في أوَّل سنةٍ من سني الهجرة، ولم يُفرضْ رمضان في ذلك العام، ثم صام عاشوراء، وفُرضَ عليه رمضانُ في ثاني سنة، فهو أوَّل رمضان صامهُ وصامه المسلمون معه. ثم خرَجَ النبيُّ ﷺ لطلب عيرٍ من قريش قدمتْ من الشامِ إلى المدينةِ في يوم السبتِ لاثنتي عشرةَ ليلةً خلتْ من رمضانَ، وأفطرَ ﷺ في خروجه إليها.

قال ابنُ الْمُسَيِّب: قال عُمر: غزونَا مع رسول اللَّه ﷺ غزوتين في رمضانَ يومَ بدر، ويومَ الفتح، وأفطرنا فيهما، وكان سبب خروجه حاجة أصحابه، خصوصًا المهاجرين ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا من ديارهمْ وَأَمْوَالهمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مّنَ اللَّه وَرضْوَانًا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادقُونَ ﴾ [الحشر:٨]، وكانتْ هذه العيرُ فيها أموالٌ كثيرةٌ لأعدائهم الكفار الذينَ أخرجُوهم من ديارهم وأموالهم ظُلمًا وعُدوانًا، كما قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ أَذِنَ للَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ ١٣٦ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن ديارِهِم بغَيْر حَقِّ إِلاَّ أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّه ﴾ [الحج: ٢٩، ٢٠]، فقصدَ النَّبيُّ عَلَيْكِيُّ أَن يأخذ أموالَ هؤلاء الكفار الظالمين المعتدين على أولياءِ اللَّهِ وحزبه وجنده، فيــردُّها على أولياء اللَّه وحزبه المظلومينَ المخرجينَ من ديارهم وأموالهم ليتقوّوا بها على عبادة اللَّه وطاعته وجهاد أعدائه، وهذا مَّا أحلَّه اللَّهُ لهذه الأمَّة؛ فإنَّه أحلَّ لهم الغنائم، ولم تحلُّ لأحد قبلَهم، وكان عدَّةُ من معهُ ثلث مائة وبضعةَ عشرَ، وكانوا على عدَّة أصحاب طالُوتَ الذين جازُوا معه النهرَ، وما جازَه معه إلا مؤمنٌ.

وفي "سنن أبي داود" (۱) من حديث عبد الله بن عمرو، قال: خرج رسولُ اللّه عَلَيْ يوم بدر في ثلاثمائة وخمسة عشر من المقاتلة، كما خرج طالُوت، فدعا لهم رسولُ اللّه عَلَيْ حين خرجُوا، فقال: "اللّهم، إنَّهم حُفاة فاحملهم، وإنَّهم جياعٌ فأشبعهم". ففتح اللّه يوم بدر، فانقلبُوا حين انقلبوا وما فيهم رجل إلا وقد رجع بجمل أو جملين، واكتسوا وشبعُوا، وكان أصحابُ النبي عَلَيْ حين خرجُوا على غاية من قلّة الظهر والزّاد؛ فإنَّهم لم يخرجوا مستعدين لحرب، ولا لقتال، إنَّما خرجُوا لطلب العير، فكان معهم نحو سبعين بعيراً يعتقبونها بينهم، كُلُّ ثلاثة على بعير، وكان للنبي عليه واحد، فكان زميلاه يقولان له: يا رسول الله، اركب حتى غشي عنك، فيقول: ما أنتما بأقوى على المشي منَّى، ولا أنا بأغنى عن الأجر منكُما، ولم يكن معهما إلا فرسان، وقيل: ثلاثة، وقيل: فرس واحد للمقداد.

وبلغ المشركين خروج النبي عَيَّلِيَة لطلب العير، فأخذ أبو سُفيان بالعير نحو الساحل، وبعث إلى أهل مكَّة يخبرُهُم الخير، ويطلب منهم أن ينفروا لحماية عيرهم، فخرجُوا مستصرخين، وخرج أشرافهم ورؤساؤهم، وساروا نحو بدر، واستشار النبي علي المسلمين في القتال فتكلَّم المهاجرون فسكت عنهم، وإنما كان قصده الأنصار لأنه ظن أنهم لم يبايعوه إلا على نُصرته على من قصده في ديارهم، فقام سعد بن عبادة، فقال: إيّانا تريد، يعني الأنصار، والذي نفسي بيده، لو أمرتنا أن نخيضها البحر لاخضناها، ولو أمرتنا أن

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۷۷۷۷).

نضربَ أكبادَها إلى برك الغماد لفعلنا (١) ، وقال له المقدادُ: لا نقُول لك كما قال بنو إسرائيل لموسى: ﴿ فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ قال بنو إسرائيل لموسى: ﴿ فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة:٢٤]، ولكن نقاتلُ عن يمينك وشمالِك، وبينَ يديك، ومِن خَلفك، فسر النبي عَلَيْ بذلك وأجمع على القتال (٢) .

وبات تلكَ الليلةَ، ليلةَ الجمعةِ سابعَ عشرَ رمضانَ قائمًا يُصلّى ويبكِي ويدعُو اللّه ويستنصرُهُ على أعدائه.

وفي «المسند»(٣) عن عليِّ بنِ أبي طالب، قـالَ: «لَقَـدْ رأيتُنا وما فـينا إلا نائمٌ، إلا رسولُ اللَّهِ ﷺ تحتَ شجرةٍ يُصلِّي ويبكي حتَّى أصبحَ».

وفيه (٤) عنه أيضًا، قال: أصابنا طَشُّ من مطرٍ، يعني ليلَةَ بدُرٍ، فانطلقنا تحت الشَّجرِ والحَجَفِ نستظلُّ بها من المطرِ، وبات رسولُ اللَّه ﷺ يدعو ربَّهُ، ويقول: «إن تُهلكُ هذه الفئة لا تُعْبَدُ»، فلمَّا أن طلع الفجرُ نادى: الصلاة عباد اللَّه، فحاء الناسُ من تحت الشَّجر والحجف، فصلَّى بنا رسولُ اللَّه ﷺ،

وأمدَّ اللَّهُ تعالى نبيَّهُ والمؤمنينَ بنصرٍ من عنده وبجند من جنده، كما قالَ تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أُنِّي مُمِدُّكُمٌ بِأَلْفٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ مُرْدُفِينَ ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أُنِّي مُمِدُّكُمٌ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عَندَ مُرْدُفِينَ ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عَندَ مُرْدُفِينَ ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عَندَ اللَّه ﴾ [الانفال: ٩، ١٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٥/ ١٧٠)، وأحمد (٣/ ٢١٩، ٢٢٠، ٢٥٧)، وأبو داود (٢٦٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٥/ ٩٣).

<sup>(</sup>۳) «المسند» (۱/ ۱۲٥).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (١/٧١١).

وفي «صحيح البخاريِّ»(١) أنَّ جبريلَ قالَ للنبيِّ ﷺ: «ما تَعُدُّون أهلَ بدر فيكم؟ قال: « من أَفْضَل المسلمين» أو كلمة نحوها، قال: وكذلك من شهد بدراً من الملائكة». وقال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذَلَّةٌ ﴾ [آل عمران:١٢٣]، وقال: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكَنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكَنَّ اللَّهَ رَمَى ﴾ [الانفال:١٧]، ورُوي أنَّ النبيَّ عِيَالِيُّ لما رآهم قالَ: «اللهمَّ، إنَّ هؤلاء قُريشٌ قد جاءت بخُيلائها يُكَذِّبون رسولَك، فأنجز لي ما وَعدْتَنِي »(٢) ، فأتاه جبريل ، فقال َ: «خُذْ قبضةً من تُراب فارمهم بها»، فأخذ قبضةً من حصباء الوادي فرمَى بها نحوَهم، وقالَ: «شاهت الوُجُوه» فلم يبقَ مُشركٌ إلا دخلَ في عينيـه ومنْخره وفمه شيءٌ، ثم كانت الهزيمةُ، وقال حكيمُ بنُ حزام: سمعنا يومَ بدر صوتًا وقع من السَّماء كأنَّه صوتُ حصاةِ على طَسْتِ، فـرمَى رسولُ اللَّه ﷺ تلكَ الرَّميةَ، فانهزمنا، ولما قدمَ الخبرُ على أهلِ مكةَ قالُوا لمن أتاهُم بالخبر: كيفَ حالُ الناس؟ قالَ: لا شيءَ، واللَّه إن كانَ إلا أن لقيناهُم فمنحناهُم أكتافنا، يقتلُونا ويأسرُونا كيفَ شاؤُوا، وايْمُ اللَّه، مع ذلكَ ما لمتُ النَّاسَ؛ لقينا رجالاً على خيلِ بُلقِ بين السَّماءِ والأرضِ ما يقومُ لها شيءٌ.

وقتلَ اللّه صناديدَ كفّارِ قريشٍ يومئذ، منهم عُتبة بن ربيعة، وشيبة، والوليد بن عتبة، وأبو جهل، وغيرهم، وأسروا منهم سبعين، وقصّة بدر يطول استقصاؤها، وهي مشهورة في التفسير وكتب الصحاح والسنن والمسانيد والمغازي والتواريخ وغيرها، وإنما المقصود هاهنا التنبية على بعض مقاصدها.

<sup>(</sup>۱) «الصحيح» (٥/ ١٠٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه بنحوه: أحمد في «المسند» (۱/ ۳۰، ۳۲).

وكان عدوُّ اللَّه إبليسُ قد جاء إلى المشركينَ في صورةِ سُراقةَ بن مالك، وكانت يدُهُ في يدِ الحارث بن هشامٍ، وجعل يُشجعهم ويعدُهم ويمنِّيهم، فلمَّا رأى الملائكةَ هربَ وألقى نفسه في البحر.

وقد أخبرَ اللَّهُ عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهِمْ وَقَالَ لا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الْفَئْتَانِ نَكَصَ عَلَىٰ عَقِبِيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِنْكُمْ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ [الانفال: ٤٨].

وفي «الموطأ» حديثٌ مرسلٌ عن النّبي عليه قال: «ما رُؤي الشيطانُ أحقرَ ولا أحمر ولا أصغرَ من يوم عرفة، إلا ما أُري يوْم بدر»، قيل: وما رأى يوم بدر؟ قال: «رأى جبريلَ يزعُ الملائكة»، فإبليس عدو ُ اللّه يسعى جهد، في إطفاء نور اللّه وتوحيده، ويُغرِي بذلك أولياء من الكفّار والمنافقين، فلمّا عجزَ عن ذلك بنصر اللّه نبيّه وإظهار دينه على الدين كُلّه، رضي بإلقاء الفتن بين المسلمين، واجتزى منهُم بمحقرات الذنوب حيث عجز عن ردّهم عن دينهم؛ كما قال النبي عليه إن المسلمان قد أيس أن يعبده المصلّون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم » خرّجه مسلم (١) من حديث جابر، وخررج الإمام أحمد التحريش بينهم »، خرّجه مسلم (١) من حديث عمرو بن الأحوص، قال والنسائي والترمذي وابن ماجه (١) من حديث عمرو بن الأحوص، قال بسمعت النبي عليه يقول في حجة الوداع: «ألا أنّ الشيطان قد أيس أن يُعبد في بعض ما تحتقرُون من أعمالكم، فيرضى بلكم هذا أبداً، ولكن سيكون له طاعة في بعض ما تحتقرُون من أعمالكم، فيرضى بها».

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٣٨/٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحــمد في «المسند» (٣/ ٤٢٦)، والترمذي (٢١٥٩)، وابن مــاجه (٣٠٥٥)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٠٦٩١).

وفي "صحيح الحاكم" (١) عن ابن عبّاس أنّ النبيّ عَيَّكِم خطب في حبة الوداع، فقال: "إنّ الشيطان قد يئس أن يُعبد بأرضكم، ولكنّه يرضَى أن يُطاع فيما سوى ذلك؛ فيما تحاقرون من أعمالكم؛ فيرضَى بها فاحذروا، يا أيّها الناسُ، إنّي قد تركتُ فيكم ما إنْ اعتصمتُم به فلن تضلُّوا أبدًا: كتاب اللّه، وسُنّة نبيه عَيْلَاً»، ولم يعظم على إبليس شيء أكبر من بعثة محمد عَلَيْهُ، وانشار دعوته في مشارق الأرض ومغاربها؛ فإنّه أيس أن تعود أمّتُه كلُّهم إلى الشرك الأكبر.

قال سعيدُ بنُ جُبَير: لَمَا رأى إبليسُ النبيَّ ﷺ قائمًا بمكَّةَ يصلِّي رَنَّ، ولَمَا النبيُّ ﷺ قائمًا بمكَّةَ يصلِّي رَنَّ، ولَمَا افتتح النبيُّ ﷺ مكَّةَ رَنَّ رَنَّةً أخرى؛ اجتمعتُ إليه ذريته، فقال: ايئسوا أن تردُّوا أمَّة محمد ﷺ إلى الشرك بعدَ يـومكم هذا، ولكن افتنُوهم في دينهم، وأفشُوا فيهم النوحَ والشَّعرَ، خرَّجه ابنُ أبي الدنيا.

وخرَّجَ الطبراني بإسناده، عن مجاهد، عن أبي هريرة، قال: "إنَّ إبليسَ رَنَّ لَمَّا أُنزِلَتْ فاتحة الكتاب، وأُنزِلَتْ بالمدينة»، والمعروف هذا عن مجاهد من قوله، قال: رنَّ إبليس أربع رنَّات: حينَ لُعنَ، وحينَ أُهبط من الجنَّة، وحين بعث محمد عَيَا الله وحين أُنزلت فاتحة الكتاب؛ وأُنزلت بالمدينة، خرَّجه وكيع وغيره.

وقال بعضُ التابعين: لمَّا أُنزلتُ هذه الآيةُ: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا وَقَالَ بعض التابعين: لمَّا أُنزلتُ هذه الآية [آل عمران:١٣٥]، بكى إبليسُ، يشيرُ إلى شدَّة حزنه بنزولها؛ لما فيها من الفرح الأهلِ الذنوب، فهو الا يزالُ في همًّ وحُزنِ منذُ بُعثَ النبيُّ عَلَيْهُ، لما رأى منه ومن أمَّتهِ مَا يُهمَّهُ ويُغِيظُه.

<sup>(</sup>۱) «المستدرك» (۱/ ۹۳).

وعن الحسنِ، قـالَ: قالَ إبليسُ: سوَّلتُ لأمَّةِ مـحمد المعاصِي، فـقطعُوا ظهرِي بالاستغفارِ، فسوَّلتُ لهم ذنوبًا لا يستغفرونَ منها، يعني الأهواءَ.

ولا يزالُ إبليسُ يرى في مواسمِ المغفرة والعتقِ من النار ما يسُوءُه؛ فيومُ عرفةَ لا يُرى أصغرَ ولا أحقرَ ولا أدحَر فيه منه؛ لما يرى من تنزُّلِ الرَّحمةِ وتجاوُزِ اللَّهِ عن الذُّنوبِ العظامِ، إلا ما رُؤي يومَ بدْرٍ.

وَرُويَ أَنَّه لِمَّا رأى نزولَ المغفرةِ للأمَّةِ في حجَّةِ الوداع يومَ النَّحرِ بالمزدلفة، أهوَى يحثِي على رأسهِ التراب، ويدعو بالويل والشبور، فتبسَّم النبي على ألله ألله من جزع الخبيث، وفي شهرِ رمضان يلطف اللَّه بأمَّة محمد عَلَيْ فيغل فيه الشياطين ومردة الجن حتَّى لا يقدروا على ما كانُوا يقدرون عليه في غيره من تسويل الذنوب، ولهذا تقل المعاصي في شهر رمضان في الأمَّة لذلك، ففي «الصحيحين» (١) عن أبي هريرة وطفي ، عن النبي عَلَيْهُ ، قال: "إذا دَخل رمضان فتحت أبواب السَّماء، وغلقت أبواب جهنم، وسلسلت الشياطين »، ولمسلم:

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ٣٣)، (١٤٩/٤)، ومسلم (٣/ ١٢١).



«فُتحتْ أبوابُ الرَّحمةِ»، وله أيضًا عن أبي هريرة وَطُنْكُ، عن النبي عَيَلِيَّةٍ، قال: «إذا جاء رمضان فُتِّحت أبوابُ الجنّة، وغُلِّقتْ أبوابُ النّار، وصُفِّدت الشياطينُ».

وخرَّج منه البخاري ذِكرَ فتحِ أبوابِ الجنَّةِ.

وللترمذي وابن ماجه (١) عنه عن النبي على الله والما والما أوّلُ ليلة من شهر رمضان صُفِّدت الشَّياطينُ ومردةُ الجنِّ، وغُلِّقت أبوابُ النَّارِ، فلم يُفتح منها بابٌ وفتُ حت أبوابُ النَّارِ، فلم يُفتح منها بابٌ وفتُ حت أبوابُ الجنَّة، فلم يُغلَق منها بابٌ ويُنادي مناد: يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر وللَّه عُتقاء من النّارِ، وذلك في كُلِّ ليلة ، وفي رواية للنسائي (٢): «وتُغَلُّ فيه مردةُ الشياطين».

وللإمام أحمد (٣) عن أبي هريرة وطي عن النبي على قال: «أعطيت أمّتي في رمضان خمس خصال، لم تُعْطَه أُمةٌ قبلهم: خُلُوفُ فم الصّائم أطيبُ عند الله من ريح المسْك، وتستغفر لهم الملائكة حتّى يُفطروا، ويُزيّن اللّه عزّ وجل كُلّ يوم جنّته، ثم يقول : يُوشك عبادي الصّالحون أن يُلقُوا عنهم المؤونة والأذى ويصيروا إليك، وتصفّد فيه مردة الشياطين، فلا يخلصون فيه إلى ما كانوا يخلصون إليه في غيره، ويُغفر لهم في آخر ليلة»، قيل: يا رسول اللّه، أهي ليلة القدر؟ قال: «لا، ولكن العامل إنّما يُوفّى أجره إذا قضى عمله».

وفي ليلة القدر تنتشرُ الملائكةُ في الأرض، فيبطُلُ سُلطانُ الشَّياطِين، كما قال اللَّه تعالى: ﴿ تَنزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴿ مَا سَلامٌ هِيَ عَلَى اللهُ عَالَى عَلَى اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۸۲)، وابن ماجه (۱٦٤٢).

<sup>(1)(3/571, 271).</sup> 

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٢/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٢/ ١٩٥٥).

وفي الله قال: «الملائكةُ تلك الليلة في الأرض أكثرُ من عدد الحَصَى»، وفي «صحيح ابن حبّان»(۱) ، عن جابر وطيّف، عن النبي وليّه الله القدر: «لا يخرُجُ شيطانُها حتّى يخرُجَ فجرُها»، وفي «المسند»(۲) من حديث عُبادة بن الصّامت، عن النبي ولي الله الله القدر: «لا يَحلّ لكوكب أن يُرمَى به فيها حتّى يُصبح، وأن أمارتَها أنَّ الشّمس تخرُجُ صبيحتها مُستويةً ليس لها شعاعٌ مثل القمر ليلة البدر، لا يحل للشيطانِ أن يخرُجَ معها يومئذ».

ورُوِي عن ابن عبَّـاسٍ رَافِيُكُ، قال: إنَّ الشيطان يطلُـعُ مَع الشَّمسِ كُلَّ يومٍ إلا ليلةَ القدرِ؛ وذلك أنَّها تطلُع لا شعاعَ لها.

وقال مجاهدٌ في قوله تعالى: ﴿ سَلامٌ هِيَ حَتَىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ ، قال: سلام أن يحدُث فيها داءٌ أو يستطيع سيطانٌ العمل فيها ، وعنه قال: ليلة القدر ليلة سالمةٌ لا يحدث فيها داءٌ ، ولا يُرسل فيها شيطان ، وعنه قال: هي سالمةٌ لا يستطيع الشيطان أن يعمل فيها سُوءًا ، ولا يُحدث فيها أذى ، وعن الضحاك عن ابن عباس ، قال: في تلك الليلة تصفّدُ مردةُ الجنّ ، وتُغَلَّ عفاريت الجنّ ، وتُفتح فيها أبواب السّماء كلّها ، ويقبل اللّه فيها التوبة لكلّ تائب ؛ فلذلك قال: ﴿ سَلامٌ هِي حَتَىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ ، ويروى عن أبيّ بن كعب وَاللّه ، قال: لا يستطيع الشيطان أن يُصيب فيها أحداً بخبل أو داء أو ضرب من ضروب يستطيع الشيطان أن يُصيب فيها أحداً بخبل أو داء أو ضرب من ضروب الفساد ، ولا ينفذ فيها سحر ساحر .

ويُروى بإسنادٍ ضعيف عن أنسٍ مرفوعًا: «أنَّه لا تَسْرِي نجومُها، ولا تنبحُ كلابُها»، وكلُّ هذا يدُلُّ على كفِّ الشَّياطين فيها عن انتشارِهم في الأرض،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن حبان في «صحيحه» (۸/ ٣٦٨٨)، وابن خزيمة (۲۱۹٠).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/ ٣٢٤).

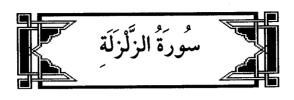


ومنعِهم من استراقِ السَّمع فيها من السَّماء.

ابن آدم، لو عرفت قدر نفسك ما أهنتها بالمعاصي، أنت المختار من المخلوقات، ولك أعدت الجنّة؛ إن اتقيت فهي أقطاع المتقين، والدنيا أقطاع إبليس؛ فهو فيها من المنظرين، فكيف رضيت لنفسك بالإعراض عن أقطاعك ومزاحمة إبليس على أقطاعه، وأن تكون غدًا مَعَه في النّار من جملة أتباعه؟ إنّما طردناه عن السّماء لأجلك حيث تكبّر عن السّمود لأبيك، وطلبنا قربك؛ لتكون من خاصتنا وحزبنا، فعاديْتنا وواليْت عَدُونا، ﴿أَفَتَتَخِذُونَهُ وَذُرِيّتَهُ أَوْلِياءَ مِن دُونِي وَهُم لَكُم عَدُو بِمُس لِلظّالِمِينَ بَدَلاً ﴾ (١) [الكهف:٥٠].

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (۲۲۵ ـ ۲۳۷).



## قوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ ﴾ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾

وخرجَ ابنُ أبي حاتم من حديث ابنِ لَهيعةً، قالَ: حدَّثني عطاءُ ابنُ دينار، عن سعيد بن جُبير في قول اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة:٧]، قالَ: كان المسلمونَ يرونَ أنَّهُم لا يُؤجرونَ على الشَّيء القليل إذا أُعطُوه، فيجيءُ المسكينُ، فيستقلُّون أن يُعطوه تمرةً وكسرةً وجُوزةً ونحوَ ذلك، فيردُّونه، ويقولونَ: ما هذا بشيء، إنما نُؤجر على ما نُعطِي ونحنُ نحبُّه، وكانَ آخـرونَ يرونَ أنَّهم لا يُلامونَ على الذَّنب اليـسيرِ مـثل الكذبةِ والنظرةِ والغيبة وأشباه ذلكَ، يقولونَ: إنَّمـا وعدَ اللَّهُ النارَ على الكبائر، فرغَّبهم اللَّهُ في القليل من الخير أن يعملُوه، فإنَّه يُوشكُ أن يكثر، وحذَّرهُمُ اليسير من الشرِّ، فإنَّه يُوشكُ أن يكثُر فنزلت : ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ يعني: وزن أصغر النمل ﴿ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ يعني في كتــابِه، ويسُرُّهُ ذلكَ قال: يُكتب لكلِّ برٍّ وفــاجر بكلِّ سيئةٍ سيئةٌ واحدةٌ، وبكلِّ حسنة عشرُ حسنات، فإذا كانَ يومُ القيامة، ضاعفَ اللَّهُ حسناتِ المؤمنِ أيضًا بكلِّ واحدة عشرًا، فيمحُو عنه بكلِّ حسنة عشر سيئاتٍ، فمن زادت حسناتُه على سيئاته مثقال ذرَّة، دخل الجنة.

وظاهرُ هذا أنه تقعُ المقاصةُ بين الحسناتِ والسيئاتِ، ثم تسقطُ الحسناتُ



المقابلةُ للسيئات، ويُنظرُ إلى ما يفضُلُ منها بعدَ المقاصة، وهذا يُوافقُ قولَ من قال: بأنَّ من رَجحت حسناتُه على سيئاته بحسنة واحدة أثيبَ بتلكَ الحسنة خاصة، وسقط باقي حسناته في مقابلة سيئاته، خلاقًا لمن قالَ: يُثابُ بالجميع، وتسقُط سيئاتُه كأنَّها لم تكن .

وهذا في الكبائرِ، أمَّا الصغائرُ، فإنَّه قد تُمحى بالأعمالِ الصالحة مع بقاءِ ثوابها، كما قالَ ﷺ: «ألا أدُلُّكُم على ما يمحُو اللَّهُ به الخطايا، ويرفعُ به الدرجاتِ: إسباغُ الوضوء على المكارِه، وكثرةُ الخُطا إلى المساجد، وانتظارُ الصَّلاةِ بعدَ الصلاةِ»(١)، فأثبتَ لهذه الأعمال تكفيرَ الخطايا ورفع الدرجات.

وكذلك قولُه عَيَّ اللهِ الله إلا الله وحده لا شريك له مائة مرَّة، كُتب له مائة مرَّة، كُتب له مائة مرَّة، كُتب له مائة حسنة، ومُحيت عنه مائة سيئة، وكانت له عدل عشر رقاب (٢)، فهذا يدلُّ على أنَّ الذكر عَمُو السيئات، ويبقى ثوابُه لعامله مضاعَفًا.

وكذلك سيئاتُ التائب توبةً نصُوحًا تُكفَّرُ عنهُ، وتبقى له حسناتُه، كما قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدُهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِ آوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ اللَّهِ تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدُهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِ آوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ اللّهِ وَالدّي وَالدّي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِيَّتِي إِنِي تُبْتُ اللّهِ وَالدّي وَالدّي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِيَّتِي إِنِي تُبْتُ إِلَيْكَ وَالدّي وَالدّي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا وَنَعَجَاوِزُ عَن إِلَيْكَ وَالدّي مَنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَهُ أُولُكُ اللّذِينَ نَتَقَبّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجَاوَزُ عَن سَيَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ وَعْدَ الصِّدْقِ اللّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ [الاحقاف: ١٥-١٦].

وقالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴿ يَكُ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ يَكُفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسُوأَ الَّذِي عَمِلُوا

أخرجه: مسلم (١/١٥١)، وأحمد (٢/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤/ ١٥٣)، ومسلم (٨/ ٦٩).

وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٣-٣٥]، فلمَّا وصفَ هؤلاءِ بالتَّقوى والإحسانِ، دلَّ على أنَّهم ليسُوا بمصرِّين على النُّنوبِ، بل هم تائبونَ منْهَا.

وقوله: ﴿لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسْواً الَّذِي عَمِلُوا ﴾ [الزمر:٣٥] يدخلُ فيه الكبائرُ، لأنها أسوأُ الأعمال، وقالَ: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْراً ﴾ [الطلاق:٥]، فرتَّبَ على التقوى المتضمنة لفعل الواجبات وترك المحرَّمات، تكفير السيئات وتعظيم الأجرِ، وأخبر اللَّهُ عَن المؤمنين المتفكِّرين في خلق السماوات والأرض أنَّهم قالُوا: ﴿ رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمنُوا بِرَبِكُمْ فَآمَنًا رَبَّنَا فَاعْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرْ عَنَا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ الأَبْرَارِ ﴾ [آل عمران:١٩٣]، وأخبر أنَّه استجاب لهم ذلك، وأنَّه كفَّر عنهم سيئاتِهم، وأدخلهم الجنات.

وقولُه: ﴿ فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرْ عَنَا سَيِّنَاتِنَا ﴾ فخص الذنوب بالمغفرة، والسيئات بالتَّكفير، فقد يقالُ: السيئات تخص الصغائر، والذنوب يراد بها الكبائر، فالسيئات تكفر، لأن اللَّه جعل لها كفارات في الدنيا شرعية وقدرية، والذنوب تحتاج إلى مغفرة تقي صاحبَها مِنْ شرِّها، والمغفرة والتكفير متقاربان، فإن المغفرة قد قيل: إنها سَتْر الذَّنوب، وقيلَ: وقاية شر الذنب مع ستره، ولهذا يسمَّى ما ستر الرأس ووقاه في الحرب: مغفرا، ولا يسمَّى كل ساتر للرأس مغفرا، وقد أخبر اللَّه عن الملائكة أنَّهم يدعون للمؤمنين التائبين بالمغفرة ووقاية السيئات والتكفير مِنْ هذا الجنس، لأنَّ أصل الكفر الستر والتغطية أيضاً.

وقد فرَّق بعضُ المتأخرينَ بينهما بأنَّ التكفيرَ محوُّ أثرِ الذَّنب، حتَّى كأنَّه لم



يكنْ، والمغفرة تتضمن ـ مع ذلكَ ـ إفضالَ اللَّهِ على العبد وإكرامه، وفي هذا نظر (١) .

#### \* \* \*

دخلت امرأةٌ على عائشةً، قد شُلَّت يدُها فقالتُ: يا أمَّ المؤمنينَ، بتُّ البارحة صحيحة اليد وأصبحت شلاء!! قالت عائشة : وما ذاك؟ قالت : كان لِي أبوانِ موسرانِ، كانَ أبي يعطي الزكاةَ، ويُقْرِي الضيفَ، ويعطي السائلَ، ولا يحقرُ من الخير شيئًـا إلا فعلَهُ، وكانتْ أمِّي امرأةً بخيلةً ممسكةً، لا تصنعُ في مالِهَا خَـيرًا، فمات أبي ثم ماتت أمِّي بعدَ شهرين، فـرأيتُ البارحةَ في منامي أبي، وعندَهُ ثوبان أصفران، بينَ يديه نهـرٌ جار، قلتُ: يا أبته ما هذا؟ قال يا بنية: من يعملُ في هذه الدنيا خيرًا يره، هذا أعطانيه اللَّهُ تعالى، قلتُ: فما فعلت أمِّي؟ قالَ: وقد ماتت أمُّك؟ قلتُ: نَعم، قالَ: هيهات عُدلت عنا، فاذهبي فالتمسيها ذات الشمال، فالتفتُّ عن شمالي فإذا أنا بأمِّي قائمةٌ عريانةٌ مؤتزرةٌ بخرقة، بيدها شُحيمةٌ تنادي: وا لهفاه واحزناه وا عطشاه!! فإذا بلغَهَا الجهدُ دلكتْ تلك الشحيمةَ براحتهَا ثم لحسَّتُها، وإذا بينَ يديها نــهرٌ جار، قلتُ: أيا أُمَّــاه! ما لك تنادينَ العطشَ وبين يــديكِ نهرٌ جار، قالت: لا أترك أن أشرب منه، قلت : أفلا أسقيك، قالت : وددت أنك فعلت، فغرفت لها غرفةً فسقيتُها، فلمَّا شربت نادَى مناد من ذات اليمين: ألا من سَـقَى هذه المرأةَ شُلَّت يمينُهُ، مرتين، فأصبحتُ شلاء اليـمينِ، لا أستطيع أن أعمل بيميني.

قالتْ لها عـائشةُ: وعرَفْت الخرقـةَ؟ قالتْ: نعم يا أمَّ المؤمنينَ، وهي التي

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (١/٥٦) \_ ٢٥٠).

رأيتُها عليْها، ما رأيتُ أمي تصدَّقت بشيء قط، إلا أنَّ أبي نحرَ ذاتَ يومٍ ثورًا، فجاءَهُ سائلٌ فعمدت أمِّي إلى عظم عليه شُحيمةٌ فناولتها إياهُ، وما رأيتُها تصدقت بشيء إلا أنَّ سائلاً جاء يسألُ، فعمدت أمِّي إلى خرقة فناولتها إياهُ.

فَكَبَّرَتْ عَائِشَةُ مُطْنَعُ وَقَالَتْ: صَدَقَ اللَّهُ، وَبَلَّغَ رَسُولُهُ مُنْظَافٍ: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مَثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨].

أخرجه الحافظ أبو موسى المديني في كتابه «الترغيب والترهيب» من طريق أبي الشيخ الأصبهاني الحافظ، بإسناد حسن (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث: يتبع الميت ثلاث» (٣٦ ـ ٣٧).

# سُورَةُ التَّكَاثُرِ

## قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾

هذه النعم مما يُسئلُ الإنسانُ عن شكرها يومَ القيامة، ويُطالب به، كما قالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [التكاثر:٨].

وخرَّج الترمذيُّ وابنُ حبَّانَ من حديث أبي هريرة عن النبيِّ عَيَّالِيْهُ، قالَ: "إنَّ أُولَ ما يُسألُ عنه العبد يومَ القيامة مِن النعيم، فيقولُ له: ألم نصحَّ لك جِسمَكِ ونُرْويكَ من الماء البارد؟»(١) .

وقال ابنُ مسعودِ رَطِيْتُ : النعيمُ: الأمنُ والصحةُ، ورويَ عنه مرفوعًا.

وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله: ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [التكاثر:٨]، قال: النعيم أن النعيم الأبدان والأسماع والأبصار، يسأل الله العباد: فيما استعملُوها؟ وهو أعلم بذلك منهم، وهو قولُه تعالى: ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء:٣٦].

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٣٥٨)، وابن حبان (٧٣٦٤).

القيامة بالعمل، لو وُضِعَ على جبل لأثقله، فتقومُ النّعمةُ مِن نِعمِ اللّهِ، فتكاد أن تستنفد ذلك كلّه، إلا أن يتطاول اللّه برحمته (١) .

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناد فيه ضعف " أيضًا - عن أنس، عن النبيِّ عَلَيْكُ، قالَ: «يُؤتى بالنعم يومَ القيامة، وبالحسنات والسيئات، فيقولُ اللَّه لنعمة مِنْ نعمه: خذي حقك من حسناته فما تتركُ له حسنةً إلا ذهبت بها».

وبإسناده عن وهب بن منبه، قالَ: عبدَ اللَّهَ عابدٌ خمسينَ عامًا، فأوحى اللَّهُ عزَّ وجلَّ إليه: إنِّي قد غُفرتُ لكَ، قال: يا ربِّ، وما تغفرُ لي ولم أذنب ؟ فأذنَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ لعرْق في عنقه فضرب عليه، فلم ينم، ولم يُصلِّ، ثم سكنَ وقام، فأتاه مَلكٌ، فُشكا إليه ما لقي من ضربان العرق، فقالَ الملكُ: إنَّ ربَّك عزَّ وجلَّ يقولُ: «عبادتُك خمسين سنة تعدلُ سكون ذا العرق».

وخرَّج الحاكمُ هذا المعنى مرفوعًا من رواية سليمانَ بنِ هرم القرشيِّ عن محمد بنِ المنكدرِ عن جابرٍ عن النبيِّ عَلَيْ ان جبريل أخبرهُ أن عابدًا عبدَ اللَّه على رأسِ جبلٍ في البحرِ خمسَ مائة سنة، ثم سألَ ربَّه أن يقبضهُ وهو ساجدٌ، قالَ: فنحنُ ثُمُّ عليه إذا هبطْنَا وإذا عرَجنا، ونجدُ في العلم أنه يبعث يوم القيامة، فيوقف بينَ يدي اللَّه عزَّ وجلَّ، فيقولُ الربُّ عزَّ وجلَّ: أدخلوا عبدي الجنة برحمتي، فيقولُ العبدُ: يا ربِّ، بعملي، ثلاثَ مرَّات، ثم يقولُ اللَّهُ للملائكة: قايسُوا عبدي بنعمتي عليه وبعمله، فيجدونَ نعمة البصرِ قد أحاطت بعبادة خمسِ مائة سنة، وبقيت نعم الجسد له، فيقولُ: أدخلوا عَبْدي النار، فينادي ربَّه: برحمتك أدخلني الجنة، برحمتك، النار، فينادي ربَّه: برحمتك أدخلني الجنة، برحمتك،

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (١٥٨١).



فيدخلُه الجنةَ، قالَ جبريلُ: إنما الأشياء برحمة اللَّه يا محمد (١) .

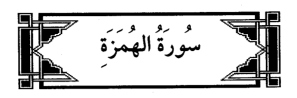
وسُليمانُ بن هرم، قال العقيليُّ: هو مجهولٌ وحديثُه غيرُ محفوظ.

وروى الخرائطيُّ بإسناد فيه نظرٌ، عن عبد اللَّه بن عمرو مرفوعًا: «يُؤتَى بالعبد يومَ القيامة، فيُوقَفُ بين يدي اللَّه، فيقولُ لملائكته: انظرُوا في عملِ عبدي ونعمتي عليه، فينظرونَ فيقولونَ: ولا بقدْر نعمة واحدة من نعمكَ عليه، فيقولُ: انظروا في عمله سيئه وصالحه، فينظرونَ فيجدونَ كَفَاقًا، فيقولُ: عبدي، قد قبلتُ حسناتك، وغفرتُ لك سيئاتك، وقد وهبتُ لك نعمي فيما بينَ ذلك) «(٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: الحاكم (٤/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>T) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٩ - ٦٢).



قَالَ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ كَلاَّ لَيُنْبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةِ ﴿ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ ﴿ وَمَا الْأَفْتَدَةَ ﴾ الْحُطَمَةُ ﴿ وَمَا الْأَفْتَدَةَ ﴾ الْحُطَمَةُ ﴿ وَمَا الْأَفْتَدَةَ ﴾

قال محمدُ بنُ كعب القرطيّ في قوله: ﴿ تَطَّلِعُ عَلَى الأَفْئِدَةِ ﴾ قال: تأكُلهُ النارُ إلى فؤاده، فإذا بلغّت فؤاده أنشئ خلقه .

عن ثابت البناني أنه قرأ هذه الآية ثم قال: تحرقُ هُم إلى الأفئدة وهم أحياء "لقد بلغ منهم العذاب ثم يبكى.

وقال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَرُ ﴿ ثَنْ ۗ لَا تُبْقِي وَلَا تَذَرُ ﴿ آَنَ لَا لَبُقِي لَوَّاحَةٌ لِلْ اللَّهِ عَنْ ابنِ بريدةً في قوله: ﴿ لا تُبْقِي وَلا تَذَرُهُ عَلَى ذَلك. وَلا تَذَرُهُ عَلَى ذَلك.

وقال السديُّ: لا تُبقي من جلودِهم شيئًا ولا تذرُهُم من العذابِ، وقالَ أبو سنانَ: لا تذرُهُم إذا بُدِّلُوا خلقًا جديدًا.

وقالَ أبو رزينٍ في قولهِ: ﴿ لَوَّاحَةٌ لِلْبَشَرِ ﴾ قال: تلفحُ وجهه لفحةً تدعه أشدَّ سوادًا من الليلِ، قيال قتادة ﴿ لَوَّاحَةٌ لِلْبَشَرِ ﴾: حراقة للجلدِ، خرجه كلَّهُ ابن أبي حاتم وغيره.

وقال اللَّهُ تعالَى: ﴿ كَلاَّ إِنَّهَا لَظَيٰ ﴿ فَلَ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ تعالَى: ﴿ كَلاَّ إِنَّهَا لَظَيٰ ﴿ فَلَ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَمُوالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل



يجددُ خلقُهم وتبدلُ جلودُهم.

وروى ابنُ مهاجرٍ عن مجاهد في قوله: ﴿ نَزَّاعَةً لِلشَّوَىٰ ﴾ تنزعُ الجلدَ، وعنه قالَ: تنزعُ اللحمَ مَا دونَ العظم (١٠) .

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ ﴾

وقد وصفَ اللَّهُ أبوابَها أنها مغلقةٌ على أهلها فقالَ: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدَةٌ ﴾ [الهمزة:٨]، وقال تعالَى: ﴿ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةٌ ﴾ [البد:٢٠].

قال مجاهدٌ: هي بلغة قريش: أصدَ البابَ أغلقَهُ يعني قولَهُ: ﴿مُؤْصَدَةٌ ﴾ وقالَ مقاتل: يعني أبوابها مطبقةً عليهم، فلا يفتحُ لها بابٌ، ولا يخرجُ منها غمٌ، ولا يدخلُ فيها روحٌ آخرَ الأبد.

وقد ورد في ذلك حديث مرفوع خرجه أبن مردويه من طريق شجاع بن أشرس حدثنا شريك، عن عاصم، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، عن النبي عليه مَوْصَدة في قال: «مطبقة»، ولكن رفعه لا يصح وقد خرجه آدم بن أبي إياس في «تفسيره» عن شريك بهذا الإسناد موقوفًا عن أبي هريرة، ورواه إسماعيل بن أبي خالد عن أبي صالح من قوله ولم يذكر فيه أبا هريرة، وكذا قال عطاء الخراساني وغيره في «المؤصدة» أنها المطبقة.

وعن الضحاكِ قبالَ: حائطٌ لا بابَ لهُ، ومرادُه \_ واللَّهُ أعلمُ \_ أن الأبوابَ أطبقت فصار الجدارُ كأنه لا بابَ لهُ، وقولُه تعالى: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِم مُوْصَدَةٌ ﴿ فَهُ فَعَمَد مُمَدَّدَة ﴾ [الهنزة: ٨، ٩] معناه: أطبقت عليهم بعمد، قال قتادة: وكذلك (١) «التخويف من النار» (١٤٦ - ١٤٧).

هو في قراءة عبد الله بعمد بالباء، قال عطية: هي عمدٌ من حديد في النار، وقالَ مقاتلٌ: أطبقت الأبوابُ عليهم ثم شدت بأوتادٍ من حديدٍ حتى يرجع عليهم غمُّها وحرُّها.

وعلى هذا فقوله: ﴿مُمدَدَّةٍ ﴾ صفة للعمد يعني أن العمد التي أوثقت بها الأبواب ممددة مطولة ، والممدود الطويل أرسخ وأثبت من القصير .

وفي "تفسير العوفي" عن ابن عباس في قوله: ﴿ فِي عَمَد مُمَدَّدَةٍ ﴾ قالَ: هي عليهم مغلقةٌ أدخلهُم في عمد فمدت عليهم بعماد وفي أعناقهم السلاسلُ فسدت به الأبواب وقيلَ: إن الممددة صفةٌ للأبواب، رواه شبيب بن بشير عن عكرمة عن ابن عباس وقيلَ: المراد بالعمد الممددة: القيود الطوال، رواه إسماعيلُ بن أبي خالد عن أبي صالح، ورواه أبو خباب الكلبي عن زبيد عن إبراهيم، قالَ: قالَ عبد الله بن مسعود في قوله تعالى: ﴿ فِي عَمَد مُمَدَّدَةٍ ﴾ قالَ: هي الأدهم، وقد تقدم أن عبد الله كان يقرؤها بعمد والأدهم : القيدُ.

وكذا قيالَ ابنُ زيد في قولِه: ﴿ فِي عَمَد مُمَدَّدَةٍ ﴾ قالَ: في عمد من حديد مغلولينَ فيه، وتلك العمدُ من نارٍ قد احترقت من النارِ فهي ممددةٌ لَهم.

وقيلَ: إن المرادَ بالعمدِ الممددةِ: الزمانُ الذي لا انقطاعَ له، قاله أبو فاطمة .

وقال السديُّ: من قرأها ﴿ فِي عَمَدٍ ﴾ يعني بالفتح فهي عمدٌ من نارٍ ، ومن قرأها في ﴿عُمُدُ ﴾ يعني بالضَمِّ فهو أجل ممدود.

وقال سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةَ: ﴿ مُؤْصَدَةٌ ﴾ أي: مطبقةٌ أطبقَهَا اللَّهُ عليهم فلا ضوءَ فيها ولا فرجَ ولا خروجَ منها آخرَ الأبدِ.



وهذا الإطباقُ نوعانِ:

أحدُهما: خاصٌ لمن يدخلُ في النارِ أو من يريدُ التضييقَ عليه، أجارنا اللَّهُ من ذلك، قال أبو توبة اليزني: إنَّ في النارِ أقوامًا مؤصدةٌ عليهم كما يطبقُ الحقُّ على طبقه، خرجه ابن أبي حاتم.

والثاني: الإطباقُ العامُّ وهو إطباقُ النارِ على أهلِها المخلدينَ فِيهاً.

وقد قالَ سفيانُ وغيرُه في قولِهِ تعالى: ﴿لا يَعْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ ﴾ [الانبياء:١٠٣] قالوا: هو طبقُ النارِ على أهلِها.

وفي حديث مسكين أبي فاطمة عن اليمان بن يزيد، عن محمد بن حمير، عن محمد بن حمير، عن محمد بن عليًّ، عن أبيه، عن جدّه عن النبي عليًّ في خروج الموحدين من النار، قال: «ثم يبعث اللَّهُ ملائكة معهم مسامير من نار وأطباق من نار، فيطبقونها على من بقي فيها ويسمرونها بتلك المسامير، يتناساهم الجبار على عرشه من رحمته، ويشتغل عنهم أهل الجنة بنعيمهم ولذاتهم خرجه الإسماعيلي وغيره، وهو حديث منكر؛ قاله الدارقطني .

وروى ابنُ أبي حاتم بإسناده عن سعيد بن جبير، قالَ: ينادي رجلٌ في شعب من شعابِ النارِ مقدارَ أَلَف عام، يا حَنَّان يا مَنَّان، فيقولُ اللَّهُ تعالى: يا جبريلُ أخرجُ عبدي، فيجدُها مطبقةٌ، فيقولُ: يا رب إنَّها عليهم مطبقةٌ مؤصدةٌ.

وقال قتادة عن أبي أيوبَ العتكي عن عبد اللّه بنِ عمرو: إذا أجابَ اللّه أهلَ النارِ بقوله: ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلّمُونِ ﴾ [المؤسون:١٠٨] أطبقت عليهم، فبئسَ القومُ بعدَ تلكَ الكلمة، وإن كانَ إلا الزفيرُ والشهيقُ.

وقال أبو الزعراء عن ابنِ مسعود: وإذا قيلَ لهمُ: ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونَ ﴾ أطبقت عليهم فلم يخرج منهم أحدٌ.

وقال أبو عمران الجوني: إذا كان يوم القيامة أمر الله بكل جبار عنيد، وكل شيطان مريد، وبكل من يخاف في الدنيا شره العبيد، فأوثقُوا بالحديد، ثم أمر بهم إلى جهنم التي لا تبيد، ثم أوصدها عليهم ملائكة رب العبيد، قال: فلا والله لا تستقر أقدامهم على قرار أبدًا، ولا والله لا ينظرون فيها إلى أديم سماء أبدًا، ولا والله لا تلتقي جفون أعينهم على غمض نوم أبدًا، ولا والله لا يدوقون فيها بارد شراب أبدًا.

وفي معنى إطباقِ النارِ على أهلِهَا يقولُ بعضُ السلفِ وليَّهُ :

ألبسُوا النضيج من النحاس، ومنعوا خروج الأنفاس، فالأنفاس في أجوافِهِم تتردد، والنيران على أبدانِهم توقد، قد أطبقت عليهم الأبواب وغضب عليهم ربُّ الأرباب، وأنشد بعضهم في هذا المعنى:

لو أبصرت عيناك أهل الشّعقا سيقبوا إلى النار وقد أُحرِقُوا يَصْلُونَها حين عَصَوا ربَّهُم وَحَالفُوا الرسلَ وما صدَّقُوا تقصولُ أُخصراَهُم لأولاهُم في لجيج المهل وقد أغرقُوا تقد كنتم حدرتم حررها لكن من النيران لم تفرقُوا وجيء بالنيران مرزمُومة شرارها مِن حولِها محرق وقصيل للنيران أن أطبعة وقسيل للخرزان أن أطبعه وقد ورد في بعض أحاديث الشفاعة فتح باب النار، فخرج الطبراني أن من

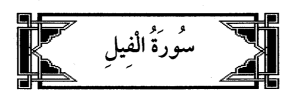
<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» :كما قال الهيثمي في «المجمع» (١٠/٣٧٩).



رواية العباس بن عـوسجة ، حدثني مطر البو مُـوسى مولَى آل طلحة ، عن أبي هريرة عن النبي عَيَالِيَّة : "إنَّى آتي جهنَّم فأضرب بابَها، فيفتح لي فأدخُلها، فأحمد اللَّه بمحامد ما حمَده بها أحد قبلي مثلَها ولا يحمده أحد بعدي، ثم أخرج منها من قال : لا إله إلا اللَّه مخلصًا، فيقوم إلي ناس من قريش فينتسبون إلي، فأعرف نسبَهُم ولا أعرف وجوهه م فأتركهم في النار السناد ضعيف (١٧) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (٦١ \_ ٦٤).



قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ بِأَصْحَابِ الْفيلِ ﴿ أَلَمْ لَكَ بِأَصْحَابِ الْفيلِ ﴿ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلٍ ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ يَكَ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ يَكُ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ يَكُ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ كَعَصْف مَا كُولٍ ﴾ تَرْمِيهِم بِحِجَارَة مِن سِجِيلٍ ﴿ يَكُ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْف مَا كُولٍ ﴾

كانت قصَّةُ الفيلِ توطئةً لنبوَّتهِ وتقدمةً لظُهورِه وبعثته عَلَيْهِ، وقد قصَّ اللَّه تعالى ذلك في كتابه فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴿ يَ أَلَمْ اللهِ عَلَى ذَلْكُ فِي كَتَابه فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴿ يَ أَلَمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

فقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴾ استفهامُ تقرير لمنْ سمع هذا الخطاب، وهذا يدُلُّ على اشتهارِ ذلك بينهم ومعرفتهم به، وأنَّه ممَّا لا يخفى علمه على العرب، خصوصًا قريش وأهل مكَّة، وهذا أمرٌ اشتهر بينهم وتعارفُوه، وقالوا فيه الأشعار السَّائرة.

وقد قالت عائشة ولي الله الله الفيل وسائسة بمكّة أعميين يستطعمان، وفي هذه القصّة ما يدل على تعظيم مكّة، واحترامها واحترام بيت الله الذي فيها، وولادة النّبي علي عقيب ذلك تدلل على نبوّته ورسالته؛ فإنّه على بعث بعث بعظيم هذا البيت وحجّه والصّلاة إليه، وكان هذا البلد هو موطنه ومولده، فاضطره قومه عند دعوتهم إلى الله تعالى إلى الخروج منه كرها بما نالوه منه فاضطره قومه عند دعوتهم إلى الله تعالى إلى الخروج منه كرها بما نالوه منه

مِنَ الأذَى، ثم إنَّ اللَّه تعالى ظفَّرهُ بهم، وأدخلهُ عليهم قهرًا، فملكَ البلد عنوة، وملكَ رقابَ أهله، ثمَّ منَّ عليهم وأطلقهم وعفا عنهم، فكانَ في تسليط نبيِّه عَلَيْ على هذا البلد وتمليكه إيَّاه ولأمَّته منْ بعده ما دلَّ على صحة نبوَّته، فإنَّ اللَّه حبسَ عنه من يُريدُه بالأذى وأهلكهُ، ثم سلَّطَ عليه رسولهُ وأمَّتهُ كما قال عَلَيْهِ: "إنَّ اللَّه حبسَ عن مكّةَ الفيلَ وسلَّطَ عليها رسولهُ والمؤمنينَ»(١).

فإن الرسول على النبي وأمته إنّما كان قصده تعظيم البيت وتكريمه واحترامه ولهذا أنكر النبي على الفتح على من قال: اليوم تستحل الكعبة ، وقال: «اليوم تُعظّم الكعبة » (٢) ، وقد كان أهل الجاهلية غيّروا دين إبراهيم وإسماعيل بما ابتدعوه من الشرك وتغيير بعض مناسك الحج ، فسلّط اللّه رسوله وأمته على مكتّ فطه روها من ذلك كله ، وردوا الأمر إلى دين إبراهيم الحنيف ، وهو الذي دعا لهم مع ابنه إسماعيل عند بناء البيت أن يبعث اللّه فيهم رسولا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ، فبعث اللّه فيهم محمّدا عليه من ولد إسماعيل بهذه الصّفة ، فطهر البيت وما حوله من الشّرك ، ورد الأمر إلى دين إبراهيم الحنيف ، والتوحيد الذي لأجله بني الشّرك ، ورد الأمر إلى دين إبراهيم الحنيف ، والتوحيد الذي لأجله بني البيت كما قال تعالى : ﴿ وَإِذْ بَوا أَنَا لِإِبْراهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَن لا تُشْرِكُ بِي شَيْئاً وَطَهَرْ

وأمًّا تسليطُ القرامطةِ على البيتِ بعد ذلك، فإنَّما كانَ عقوبةً بسببِ ذنوبِ النَّاسِ، ولم يصلُوا إلى هدمهِ ونقضهِ ومنعِ النَّاسِ من حجِّهِ وزيارتِهِ، كما كان يفعلُ أصحابُ الفيلِ لـو قدرُوا على هدمهِ وصرفِ النَّاسِ عن حجِّه،

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ٣٩)، ومسلم (٤/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٥/ ١٨٦ ـ ١٨٧).

والقرامطةُ أخذُوا الحجرَ والبابَ، وقتلوا الحاجَّ وسلبُوهم أموالَهم، ولم يتمكَّنُوا من منع النَّاسِ من حجِّه بالكُليَّة، ولا قدرُوا على هدمه بالكلية، كما كانَ أصحابُ الفيلِ يقصدُونهُ، ثم أذَلَهم اللَّهُ بعد ذلك وَخذلَهم وهتك أستارَهُم، وكشفَ أسرارَهُم.

وقد أخبر النَّبيُ وَالْكُو أَنَّ هذا البيت يُحج ويُعتمر بعد خروج يأجوج (١) ومأجوج ، ولا يزال كذلك حتَّى تُخرِّبه الحبشة (٢) ويلقون حجارته في البحر، وذلك بعد أنْ يبعث اللَّهُ ريحًا طيِّبةً تقبض أرواح المؤمنين كلِّهم، فلا يبقى في الأرض مؤمن (١)، ويسرى بالقرآن من الصُّدُور والمصاحف، فلا يبقى في الأرض قرآن ، ولا إيمان ، ولا شيء مِن الخير، فبعد ذلك تقوم السَّاعة ، ولا تقوم إلا على شرار النَّاس.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٨/٢ ـ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٨/ ١٨٢).

## سُورَةُ المَاعُون

## قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ ﴾ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾

وقد وردتْ آثارٌ كثيرةٌ عن السلفِ في تــاركِ الصلاةِ عمدًا، أنَّه لا تُقبلُ منه صلاةٌ، كما رُوي عن الصديقِ وَلَيْكَ ، أنَّه قالَ لَعُمرَ في وصيتهِ له: إنَّ للَّهِ حقًّا باللَّيلِ لا يقبلُهُ باللَّيلِ .

يشيرُ إلى صلواتِ اللَّيلِ والنهارِ.

وفي حديث مرفوع: «ثلاثة لا يُقبلُ لهُمْ صلاةً»، ذكر منهم: «الذي لا يأتي الصلاة إلا دباراً» \_ يعني: بعد فواتِ الوقت.

خرَّجه أبو داود وابنُ ماجه (١) من حديثِ عبدِ اللَّه بن عمرو ـ مرفوعًا. وفي إسناده ضعفٌ.

ولكن مجرد نفي القبول لا يستلزمُ عدمَ وجوبِ الفعلِ، كصلاةِ السَّكرانِ في مدةِ الأربعينِ، وصلاةِ الآبقِ والمرأةِ التي زوجُها عليها ساخطٌ.

فإنْ قِيلَ: فقد قالَ تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ١، ٥]، وفسَّره الصحابةُ بإضاعةِ مواقيتها.

وكـذاً قـالَ ابنُ مسعـودٍ في المحـافظةِ على الصـلاةِ: أي المحـافظة على مواقيتها، وأنَّ تركَها كفرٌ.

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۹۳°)، وابن ماجه (۹۷°).

ففرقُوا بين تركِها وبينَ صلاتِها بعدَ وقتِها.

وقدْ أمرَ النبيُّ ﷺ بالصلاةِ خلفَ منْ أخبرَ أنه يضيعُ الصلاةَ ويُصلِّيها لغيرِ وقتِها، وهذا يدلُّ على أنَّ صلاتَهم صحيحةٌ.

وقد سُئِلَ عنِ الأمراءِ وقتَالِهم؟ قالَ: «لا، مَا صَلَّوا، وكانتْ علَى هذا الوجهِ»، فدلَّ على الله عن الله على المراءِ وقتَالِهم؟ قالَ: «لا، مَا صَلَّوا، وكانتْ على هذا الوجهِ»، فدلَّ على إجزائها.

قيل: السهو عن مواقيت الصّلاة لا يستلزم تعمد التأخير عن الوقت الحاضر؛ فإنّه قد يقع على وجه التهاون بتأخير الصلاة حتّى يفوت الوقت الحاضر؛ فإنّه عد يقع على وقد يكون تأخيرها إلى وقت الكراهة، أو إلى أحيانًا - عن غير تعمد لذلك، وقد يكون تأخيرها إلى وقت الكراهة، أو إلى الوقت المشترك الذي يجمع فيه أهل الأعذار عند جمهور العلماء، وغيرهم على رأي طائفة من المدنيين.

وهذه الصلاةُ كلُّها مجزِئةٌ، ولا يكونُ المصلِّي لها كالتاركِ بالاتفاقِ.

وقد سُئَلَ سعيدُ بنُ جُبير، عن قوله: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ فدخلَ المسجد، فرأى قومًا قد أخَّروا الصلاة، لا يُتمُّونَ رُكُوعًا ولا سجُودًا، فقالَ: الذي سألْتَنى عنهُم هُم هؤلاء.

وهذه الصلاةُ مثلُ الصلاةِ التي سمَّاها النبيُّ عَلَيْكِيُّ : «صلاة المنافقين».

وهكذا كانت صلاة الأمراء الذين أمر النبي عليه بالصلاة خلفهم نافلة ، فإنهم كانوا يُؤخِّرُون العصر إلى اصفرار الشَّمس، وربَّما أخَّرُوا الصلاتين إلى ذلك الوقت، وهو تأخير إلى الوقت المشترك لأهل الأعذار، وكغيرهم عند طائفة من العلماء.

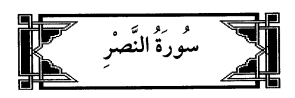
فليسَ حُكمهُم حكمَ منْ تركَ الصلاة؛ فإنَّ التاركَ هو المُؤخِّرُ عمدًا إلى



وقتِ مُجمع على أنَّه غيرُ جائزٍ، كتأخيرِ صلاةِ اللَّيلِ إلى النهارِ، وصلاةِ اللَّيلِ إلى النهارِ، وصلاةِ النهارِ إلى اللَّيلِ عمدًا، وتأخيرِ الصبح إلى بعدِ طلوعِ الشمسِ عمدًا(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري" (۳/ ۳۵۸ ـ ۳٦٠).



قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ ﴾ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴿ ﴾ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفَرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾

جاء في حديث أنَّها: «تَعْدِل ربع القرآنِ»(١).

وهيَ مدنية بالاتفاقِ؛ بمعنَّى: أنَّهَـا نَزَلَتْ بَعْدَ الهِجْرَةِ إلى المدينةِ، وهِيَ مِنْ أواخرِ ما نَزَلَ.

وفي «صحيح مسلم» (٢) عَن ابنِ عبَّاسٍ قالَ: آخرُ سورةٍ نَزَلَتْ من القرآنِ جميعًا: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾.

واختُلفَ في وقتِ نزولِهَا، فقيلَ: نزلتُ في السَّنَةِ الَّتِي تُـوفِّيَ فيهـَـا رسولُ اللَّه ﷺ.

وفي «مسند الإمام أحمد» عَنْ محمد بنِ فُضيلٍ عَنْ عطاء عَنْ سعيد بن جبيرٍ عَنْ ابنِ عَباسٍ قالَ: لما نزلَتْ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ قالَ رسولُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ السائب عَنْ عَلا السائب المائب المائ

<sup>(</sup>١) جزء من حديث طويل، أخرجه: الترمذي (٢٨٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٢/٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٢١٧/١).

ويشهدُ لهُ مَا أخرجهُ البزارُ في «مسنده» والبيهقيُّ مِنْ حديثِ موسى بنِ عبيدةَ عَنْ عبدِ اللَّه بنِ دينارِ وصدقة بنِ يسارِ عَنْ ابنِ عُمرَ قالَ: نزلتْ هذه السورةُ علَى رسولَ اللَّه عَنَى، وهو في أوسط أيامِ التشريقِ في حَجَّةِ الموداعِ ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ فَعَرِفَ أنَّه الوداعُ ، فأمر براحلتهِ القصواء ، فرحلت له ، ثمَّ ركب ، فوقف للناسِ بالعقبة ، فحمد اللَّه وأثنى عليه \_ وذكر خطبة طويلةً المويلة .

هذا إسنادٌ ضعيفٌ جدًّا، ومُوسى بنُ عبيدةَ قالَ أحمدُ: لا تحلُّ عِنْدِي الروايةُ عنْهُ.

وعنْ قتادةَ قالَ: عاشَ رسولُ اللَّهِ ﷺ بَعْدَهَا سنتينِ (٢) .

وهذا يَقْتَضِي أَنَّهَا نزلتْ قَـبْلَ الفتح، وهذا هو الظاهرُ لأنَّ قولَهُ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ يَدُلُّ دلالةً ظاهرةً على أنَّ الفتح لم يكنْ قَـدْ جَاءَ بعد، لأنَّ «إِذَا» ظرفٌ لما يُستقبلُ مِنَ الزَّمانِ، هذا هو المعروفُ في استعمالها، وإنْ كانَ قَدْ قِيلَ: إِنَّها تَجيءُ لـلماضي كقوله: ﴿وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إِلَيْها ﴾ قَدْ قِيلَ: إنَّها تَجيءُ لـلماضي كقوله: ﴿وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إِلَيْها ﴾ [الجمعة:١١]. وقوله: ﴿وَلا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلُهُمْ قُلْتَ لا أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْه ﴾ [التوبة:١٢].

وقدْ أُجيبَ عَنْ ذلكَ بأنَّه أُريدَ أَنَّ هذا شأنُهم ودأبهُم، لم يُرِدْ بِهِ الماضي بِخُصُوصِهِ، وسنذكرُ أَنَّ النبيَّ عَلَيْكِ قالَ بعد نزولِ هذه السورة: «جاء نصرُ اللَّهِ والفتح، وجاء أهلُ اليمنِ». ومجيء أهلِ اليمنِ كانَ قبلَ حَجَّة الوداعِ.

<sup>(1)</sup> أخرجه: البزار (١١٤١ ـ كشف الأستار).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٣٠/ ٣٣٥).

قُولُه تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾.

أمَّا نصرُ اللَّهِ فَهُوَ معونتُه علَى الأعداءِ حتَّى غَلَبَ النبيُّ ﷺ العربَ كلَّهم، واستولَى عليهِم مِنْ قريشٍ وهوازنَ وغيرِهم، وذكرَ النقَّاشُ عنْ ابنِ عبَّاسٍ أنَّ النصرَ: هو صُلْحُ الحديبية.

وأمَّا الفتحُ فقيلَ: هُوَ فتحُ مكةَ بخصوصهَا، قالَ ابنُ عبَّاسٍ وغيرُه: لأنَّ العربَ كانتْ تنتظرُ بإسلامها ظهورَ النبيِّ ﷺ على مكةَ.

وفي "صحيح البخاريِّ" عَنْ عمرو بنِ سلمةَ قـالَ: لَمَّا كَانَ الفتحُ بادَرَ كُلُّ قومٍ بإسلامِهِم إلى رسولِ اللَّه ﷺ، وكانتِ الأحياءُ تلوَّمُ بإسلامِهَا فتحَ مكةَ فيقولُونَ: دَعُوهُ وقومَه، فإنْ ظهرَ عليهِم فهو نبيُّ (١).

وعن الحسنِ قالَ: لمَّا فتحَ رسولُ اللَّهِ ﷺ مكةَ، قالتِ العربُ: أمَّا إذا ظَفَر محمدٌ بأهلِ مكةَ، وقدْ أجارَهُمُ اللَّهُ مِنْ أصحابِ الفيلِ فليسَ لَكُم به يدانِ، فدخلُوا في دين اللَّه أفواجًا.

وقيلَ: إنَّ الفتحَ يَعُمُّ مكةَ وغيرَها مما فُتِحَ بَعْدَهَا من الحصونِ والمدائنِ، كالطائفِ وغيرِ ذلكَ، وهُوَ الذي ذكرهُ ابنُ عطبةَ.

وقولُهُ: ﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ [النصر:٢].

المرادُ بالنَّاسِ العمومُ على قولِ الجمهورِ، وعَنْ مقاتلٍ: أنَّهم أهلُ اليمنِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٥/ ١٩١).

﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ﴾ ، قالَ: قـرأَهَا رسولُ اللَّهِ عَيْنِهُ حتَّى خَتَمَها فقالَ: «الناسُ حيِّزٌ وأنا وأصحابي حيِّزٌ» ، وقال: «لا هِجْرَةَ بعد الفتح، ولكنْ جِهَادٌ ونيةٌ "(١) ، وأنَّ مـروانَ كـنَّبه فـصـنَّق رافعُ بنُ خـديجٍ وزيدُ بنُ ثابتٍ أبا سعيد على ما قالَ.

وهذا يُستدلُ بِهِ علَى أَنَّ المرادَ بالفتحِ فتحُ مكةَ، فقدْ ثبتَ في «الصحيحينِ» منْ حديثِ ابنِ عباسٍ أنَّ النبيَّ يَنْظِيَّهُ قالَ يومَ الفتحِ: «لا هجرة، ولكنْ جهادٌ ونيدٌ» (٢)

وأيضًا فالفتحُ المطلقُ هو فـتحُ مكة كَما في قوله: ﴿ لا يَسْتُوِي مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ ﴾ [الحديد: ١٠]، ولهذا قالَ: «الناسُ حَيِّزٌ، وأنا وأصحابي حَيِّزٌ».

وروى النسائيُّ مِنْ طريقِ هلالِ بنِ خَبَّابٍ عنْ عكرمة عنْ ابنِ عباس قالَ: لَمَّا نزلتْ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ إلَى آخرِ السورةِ قال: نُعيَتْ لرسولِ اللَّهِ عَلَيْ نفسهُ حينَ أُنزلتْ فأخَذَ في أشدِّ مَا كانَ اجتهادًا في أمرِ الآخرة، وقالَ رسولُ اللَّه عَيْنِ بعدَ ذلكَ: «جاءَ الفتحُ، وجاءَ نصرُ اللَّه، وجاءَ أهلُ اليمنِ»، فقالَ رجلٌ: يا رسول اللَّه، ومَا أهلُ اليمنِ؟ قالَ: «قومٌ رقيقةٌ قلوبُهم، لينةٌ قلوبهم، الإيمانُ يمان، والحكمةُ يمانيةٌ، والفقهُ يمان»(٣).

وروى ابنُ جريرٍ منْ طريقِ الحسينِ بنِ عيسى الحنفيِّ عنْ معمرٍ عنْ الزهريِّ عنْ أبي حازمٍ عن ابنِ عباسٍ قالَ: بينما رسولُ اللَّهِ ﷺ في المدينةِ إذْ قالَ: «اللَّهُ أكبرُ اللَّهُ أكبرُ، جاءَ نصرُ اللَّهِ والفتح، جاءَ أهلُ اليمنِ»، قيل: يا رسولَ اللَّه،

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٢/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١٨٠)، (٤/ ١٢٧)، ومسلم (٤/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٦٢٣٨).

وما أهلُ اليمن؟ قالَ: «قومٌ رقيقةٌ قلوبُهم، لينةٌ طباعهُم، الإيمانُ يمان، والفقهُ يمان، والحكمةُ يمانيةٌ »(١) .

ورواه أيضًا مِنْ طريقِ عبدِ الأعْلَى عَنْ معمرٍ عَنْ عكرمةَ مرسَلاً (٢) ، وكذا هُوَ في «تفسيرِ عبدِ الرزاقِ»: عَنْ معمرِ أخبرَنِي مَنْ سَمِعَ عكرمةَ فأرسَلَهُ.

وهذا لا يدلُّ على اختصاصِ أهلِ اليـمنِ بالنَّاسِ المذكورينَ في الآيةِ وإنَّما يدلُّ علَى أنَّهُم داخلونَ في ذلكَ فإنَّ الناسَ أعمُّ مِنْ أهلِ اليمنِ.

قال ابنُ عَـبْدِ البَرِّ: لـم يَمُتْ رسولُ اللَّهِ ﷺ وفي العَرَبِ رجُلٌ كـافرٌ بَلْ دَخَلَ الكُلُّ في الإسلامِ بعد حُنين والطائف، منهم مَنْ قَدِمَ، ومنهم مَنْ قدمَ وافده، ثُمَّ كانَ بعدُ من الردةِ ما كانَ، ورجَعُوا كُلُّهم إلى الدينِ.

قالَ ابنُ عطيةَ: المرادُ \_ واللَّهُ أعلمُ \_: العربُ عبدةُ الأوثانِ، وأمَّا نصارَى بني تغلبٍ فمَا أراهُم أسلَمُوا قط في حياةِ رسولِ اللَّهِ ﷺ لكن أَعْطوا الجزيةَ.

والأفواجُ: الجماعةُ إثْرَ الجماعةِ كَمَا قالَ اللَّهُ تعالَى: ﴿ كُلُّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ ﴾ [اللك: ٨]، وفي "المسند" مِنْ طريقِ الأوزاعيِّ حدَّثَني أبو عمَّارٍ حدَّثني جارٌ اللك إللهِ يسلِّمُ اللهِ عبد اللَّهِ قَال: قَدَمْتُ مِنْ سَفَرٍ فَجَاءَني جابرُ بنُ عبد اللَّهِ يُسلِّمُ عليّ، فجعلتُ أحدَّثُه عَنْ افتراقِ النَّاسِ ومَا أحدَّثُوا، فجعلَ جابرُ يَبْكِي، ثُمَّ عليّ، فجعلتُ أحدَّثُه عَنْ افتراقِ النَّاسِ ومَا أحدَثُوا، فجعلَ جابرُ يَبْكِي، ثُمَّ قَالَ: سمعتُ رسولَ اللَّه عَيْلِيٍّ يقولُ: "إنَّ النَّاسَ دخلوا في دينِ اللَّهِ أَفْواجًا، وسيخرجونَ منهُ أَفُواجًا» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٣٠٠/٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣٠/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣٤٣/٣).



وقوله: ﴿فُسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾.

فيه قولان حكاهُمَا ابنُ الجَوزِيِّ.

أحدُهُما: أنَّ المرادَ به الصلاةُ، نَقَلَهُ عَنْ ابن عَبَّاس.

والثاني: التسبيحُ المعروفُ.

وفي الباءِ في «بحمد» قولان:

أحدُهُما: أَنَّهَا للمُصَاحِبةِ فالحمدُ مُضافٌ إلى المفعول، أَيْ فسبِّحْهُ حامدًا لَهُ، والمعْنَى: أَجْمعُ بينَ تسْبيحِهِ وهُوَ تنزيهُهُ عَمَّا لا يُليقُ بِهِ مِنَ النَّقَائِصِ، وبين تحميدهِ وهوَ إثباتُ ما يليقُ بِهِ مِنَ المَحَامِدِ.

والثاني: أنَّها للاستعانَة، والحمدُ مُضَافٌ إلى الفَاعِلِ، أي سَبِّحُهُ بما حَمِد به نفسهُ إذْ ليسَ كُلُّ تسبيح بمحمود كَمَا أنَّ تسبيح المعتزلة يقتضي تعطيل كثيرٍ من الصفات، كَمَا كانَ بشرُ المَرِيسيُّ يقولُ: سبحانَ ربي الأسْفَل.

وقولُه: ﴿ وَاسْتَغْفِرْهُ ﴾ .

أي اطلبْ مغفرَتَهُ، والمغفرةُ هِيَ وقايةُ شُرِّ الذنبِ لا مجردُ سَتْرِهِ.

والفرقُ بَيْنَ العفوِ والمغفرةِ أنَّ العفْوَ محوُ أثرِ الذنبِ، وقدْ يكونُ بَعْدَ عقوبة بخِلافِ المغفرةِ فإنَّها لا تكونُ مَعَ العقوبة.

وقولُه: ﴿ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾.

إشارةٌ إلى أنَّه سُبْحَانَهُ يَقْبَلُ توبةَ المستغفرينَ المنيبينَ إليهِ، فَهُو ترغيبٌ في الاستغفارِ، وحَثُّ على التوبةِ، وقَدْ فَهِمَ طائفةٌ مِنَ الصَّحَابَةِ طَيْعُ أَنَّ النبيَّ عَيَالِيَّ السَّعَفارِ، وحَثُ على التوبةِ، وقَدْ فَهِمَ طائفةٌ مِنَ الصَّحَابَةِ طَيْعُ أَنَّ النبيَّ عَيَالِيَّهُ أُمِرَ بالتسبيحِ والتحميدِ والاستغفارِ عندَ مجيءِ نصرِ اللَّهِ والفتح، شُكرًا للَّه

على هذه النعمة، كَمَا صَلَّى النبيُّ عَلَيْهُ يومَ فتح مكة ثماني ركعات (١)، وكذلك صَلَّى سعدٌ يومَ فتح المدائن، وكانتْ تُسَمَّى: صلاةُ الفتح.

وأمَّا عُمرُ وابنُ عباسِ فَقَالا: بلْ كانَ مجيءُ النَّصرِ والفتحِ علامةَ اقترابِ أجله، وانقضاءِ عُمرِه، فأُمرَ أنْ يختمَ عملَه بذلك، ويتهيأ للقاءِ اللَّه، والقدوم عليه على أكْملِ أحواله وأتمَّها، فإنَّه لَمَّا جاءَ نصرُ اللَّه والفتحُ بحيثُ صارتُ مكة دارَ إسلام، وكذلك جزيرةُ العربِ كُلُّها، ولمْ يبْقَ بِهَا كافرٌ، ودخلَ الناسُ في دينِ اللَّهِ أفواجًا.

وقد بلَّغ رسولُ اللَّه ﷺ رسالات ربِّه، وعلَّمَ أمتَهُ مناسكَهُم وعباداتِهم، وتركَهُم على البيضاء، ليلُها كنهارِها، ولم يبق لهُ من الدُّنيا حاجة، فحينئذ تهيئًا للنَّقلة إلى الآخرة فإنَّها خيرٌ لَهُ مِنَ الأُولى، ولهذا نزلت : ﴿ الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة:٣] بعَرَفة.

وعلَّمَ الأمةَ مناسِكَهُم، وقالَ لَهُم: «لَعَلِّي لا أراكم بَعْدَ عامي هَذا» (٢) .

وقالَ لَهُم: «هَلْ بَلَّغتُ؟»، قالُوا: نَعَـمْ، وأشهدَ اللَّهَ عليهم بذلكَ، وودَّعَ النَّاسَ فقالُوا: هذه حَجَّةُ الوداع<sup>(٣)</sup>.

وقدْ خُيِّر ﷺ بينَ الدنيا وبين لقاءِ ربِّه، فكانَ آخرَ ما سُمِعَ مِنهُ: «اللَّهمَ الرفيقَ الأعْلَى»(٤).

ونظيرُ هذا الفهمِ الذي فهمَّهُ عمرُ مِنْ هذهِ السورةِ ما فهمَّهُ أبو بكرٍ مِنْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۷۸/۱)، (۸/۶۱)، ومسلم (۱/۱۸۲)، (۱۵۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٧٩/٤) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٢/٢١٦ ـ ٢١٧)، ومسلم (٥/٨٥ ـ ١٠٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٨/ ٩٣)، ومسلم (٧/ ١٣٧).

قول النبيِّ ﷺ في خطْبَتِهِ: «إنَّ عَبْدًا خُيِّر بينَ الدنيا وبين لقاءِ ربِّه، فاختارَ لقاءَ ربِّهِ» (١٠) ، وقدْ سَبَقَ مِنْ حديثِ ابنِ عباسِ ما يدلُّ على ذلكَ.

وفي "صحيح البخاريً" مِنْ حديث سعيد بن جبير عنْ ابن عبّاس قالَ: لِمَ كَانَ عمرُ يُدخِلُني مَعَ أشياخِ بدر فكأنَّ بعضَهُم وجَدَ في نفسه فقالَ: لِمَ تُدْخلُ هذا مَعَنَا ولنا أبناءٌ مثله؟ فقالَ عمرُ: إنَّه مِن قَدْ عَلَمتم، فدعاهُم ذات يوم فأدْخلَهُ معهُم، فما رأيتُ أنَّه دَعَاني فيهِم يومئذ إلا ليريهم، فقالَ: ما تقولونَ في قول اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه وَالْفَتْحُ ﴾؟ فقالَ بعضهُم: أمرنا أنْ نحمد اللَّه ونستَغفره إذا جاء نصرُنا وفتح علينا، وسكت بعضهُم فلمْ يقل شيئًا! فقال لي: أكذاك تقولُ يا ابنَ عبّاس؟ فقلت: لا، قال: ما تقولُ؟ قلتُ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه وَالْفَتْحُ ﴾ فذاك عمرُ بنُ علامة أجلك، ﴿فَسَبَحْ بِحَمْد رَبّك وَاسْتَغفرهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَابًا ﴾ فقالَ عمرُ بنُ الخطاب: ما أعلمُ منها إلا ما تقولُ () ، وقد رُويتْ هذه القصة عن ابن عباسٍ منْ غيرٍ وجه.

وفي «المسند» عَنْ أبي رزينٍ عن ابنِ عباسٍ قالَ: لَمَّا نزلتْ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ عَلَمَ النبيُّ ﷺ أنَّه قد نُعيتُ إليه نفسُه (٣).

وقد سَبقَ منْ حديثِ ابنِ عباسِ أنَّ النبيَّ ﷺ لَمَّا نَزَلَتْ هذه السورةُ أخذَ في أشدِّ ما كانَ اجتهادًا في أمرِ الآخرة (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه بنحو هذا اللفظ أحمد في «المسند» (٣/ ٤٧٨)، والترمذي (٣٦٥٩) من حديث أبي المعلَّى الأنصاري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢٤٨/٤)، (٦/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٣٤٤، ٣٥٦).(٤) سبق تخريجه قريبًا.

وروى الخرائطيُّ في «كتابِ الشُّكْرِ» مِنْ طريقِ شاذِ بنِ فياضٍ عَن الحارثِ بنِ شبلٍ عنْ أُمِّ النُّعمانِ الكنديةِ عنْ عائشةَ قالتْ: لَمَّا نزلتْ هذه الآيةُ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ﴾ [الفتع: ١] اجتهد النبيُّ عَلَيْهُ في العبادة فقيل لهُ: يا رسولَ اللَّه، ما هذا الاجتهادُ؟ أليسَ قدْ غَفَر اللَّهُ لكَ ما تقدَّم من ذنبِكَ وما تأخَر؟! قالَ: «أفلا أكونُ عَبْدًا شكُورًا»، إسنادُه ضعيف (١٦).

وروى البيهقيُّ مِنْ طريقِ سعيدِ بنِ سليمانَ عَنْ عبَّادِ بنِ العوّامِ عَنْ هلالِ بنِ العوّامِ عَنْ هلالِ بن خبَّابٍ عنْ عكرمةَ عن ابنِ عباسٍ قالَ: للَّا نزلتْ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ دعا رسولُ اللَّه عَلَيْ فاطمةَ، وقالَ: «إنَّهُ قد نُعِيَتْ إليَّ نفسي»، فَبكتْ، ثُمَّ أخبرنِي ثُمُ صَحِكتْ، ثُمَّ أخبرنِي أنه قد نُعيَ إليه نفسه فبكيتُ، ثُمَّ أخبرنِي بأنَّكِ أُوَّلُ أهلي لِحَاقًا بِي فَضحِكْتُ (٢٧).

وكان النبي عَيَالِيهِ يكثرُ من التسبيح والتحميد والاستغفار بعد نزول هذه السورة، ففي «الصحيحين» عَنْ مسروق عَنْ عائشة قالتْ: كانَ رسولُ اللَّهِ يَكثرُ أَنْ يقولَ في ركوعِه وسجودِه: «سبحانك اللهم ربَّنا وبحمدِك اللهم اغفر لي» يتأولُ القرآن.

وفي «المسنَد» و «صحيح مسلم» عنها قالت : كان رسول الله علي يكثر في آخر أمره من قول: «سبحان الله وبحمده، أستغفر الله وأتوب إليه»، وقال: «إن ربي كان أخبرني أنّي سأرى علامة في أمني، وأمرني إذا رأيتُها أنْ أسبّح بحمده

<sup>(</sup>١) أخرجه: الخرائطي في «كتاب الشكر» (٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الدارمي (١/٣٧)، والسطبراني في «الكسبيسر» (١١/ ٣٣٠)، وفي «الأوسط» (٨٨٣)، والبهيقي في «دلائل النبوة» (٧/ ١٦٧). وأصله عند البخاري (٤/ ٢٤٧)، ومسلم (٧/ ١٤٢ \_ ١٤٣).



وأستغفرَهُ إِنَّه كَانَ تَوَّابًا، فَقَدْ رأَيْتُها: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ السورة كلَّها (١) .

ورَوى ابنُ جريرٍ منْ طريقِ حفص ثنا عاصمٌ عَنِ الشعبيِّ عَنْ أمِّ سلمةً قالتْ: كانَ رسولُ اللَّه وَيَلِيْهُ في آخرِ أمره لا يقومُ ولا يقعدُ ولا يذهبُ ولا يجيءُ إلا قالَ: «سبحان اللَّه وبحمده»، فقلْتُ: يا رسولَ اللَّه، إنَّكَ تُكثرُ منْ: «سبحان اللَّه وبحمده»، لا تَذهبُ ولا تجيءُ ولا تقومُ ولا تقعد ُ إلا قلتَ: «سبحان اللَّه وبحمده»، لا تَذهبُ ولا تجيءُ ولا تقومُ ولا تقعد ُ إلا قلتَ: «سبحان اللَّه وبحمده» قالَ: «إني أُمرْتُ بِهَا»، فقالَ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه وَالْفَتْحُ ﴾ الله والله والْفَتْحُ ﴾ إلى آخرِ السورةِ. غَريب (٢٧).

وفي «المسند» عن أبي عبيدة عنْ عبد الله بنِ مسعود قالَ: لمَّا نزلتْ علَى رسولِ اللَّهِ عَلَىٰ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴾ كانَ يُكثرُ إذَا قرأها وركع أنْ يقولَ: «سبحانك اللهُمَّ ربنا وبِحَمْدِكَ، اللهُمَّ اغفرْ لي، إنَّكَ أنتَ التوابُ الرحيمُ» تَلاثًا ".

واعلمْ؛ أنْ التسبيحَ والتحميدَ فيهِ إثباتُ صِفَاتِ الكمالِ، ونفيُ النقائصِ والعيوب.

والاستغفارُ يتضمنُ وقايةَ شرِّ الذنوبِ.

فَذَاكَ حَقُّ اللَّه، وهذَا حقُّ عبدهِ، ولَهِذَا في خطبةِ الحَاجَةِ: «الحمدُ للَّهِ نحمدُهُ ونسْتغفرُهُ (٤).

وكانَ رجلٌ في زمنِ الحسنِ البصريِّ مُعَــتزِلٌ النَّاس فسألهُ الحسنُ عَنْ حالِهِ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ٣٥)، ومسلم (٢/ ٥٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۳۰/ ۳۳۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٣٩٢، ٣٩٤، ٤١٠، ٤٣٤، ٤٥٥، ٤٥٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٣/ ١١).

فقالَ: إني أُصِبحُ بين نعمة وذنْب فأُحْدِثُ للنعمة حَمْدًا، وللذنب استغفارًا، فأنا مشغولٌ بذلكَ، فقال الحسنُ: الزمْ مَا أنتَ عَليهِ، فأنتَ عنْدِي أفقهُ مِنَ الحسنُ.

والاستغفارُ: هو خاتمةُ الأعمالِ الصالحةِ، فلِهَذَا أُمرَ النبيُّ ﷺ أَنْ يجعلَهُ خاتمةَ عُمْره.

كما يُشرَعُ لمصلّي المكتوبة أنْ يستغفرَ عَقبَها ثلاثًا (١) ، وكما يُشرَعُ للمتهجِّد مِنَ الليلِ أنْ يستغفرَ بالأسْحَارِ قالَ تعَالَى: ﴿ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يسْتَغْفرُونَ ﴾ مِنَ الليلِ أنْ يستغفرُ بالأسْحَارِ قالَ تعَالَى: ﴿ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الذاريات:١٨]، وكمَا يُشرَعُ اللهَ إنْ الله عَقْدرُ عَقيْبَ الحجِّ قالَ تعالَى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُ واللهَ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة:١٩٩].

وكما يُشْرَعُ ختمُ المجَالِسِ بالتسبيحِ والتحميدِ والاستِغْفَارِ وهُوَ كفارةُ المجلسِ (٢) ، وروي أنه يَخْتُمُ بِهِ الوضوءَ أيضًا (٣) .

وسببُ هَذَا أَنَّ العبادَ مُقصِّرُونَ عن القيامِ بحقوقِ اللَّهِ كَمَا يَنبُغِي، وأدائِهَا على الوجهِ اللائتِ بجلالهِ وعظمتِه، وإنَّما يؤدُّونَها على قَدْرِ مَا يطيقُونَهُ، فالعارفُ يَعْرِفُ أَنَّ قَدْرَ الْحَقِّ أَعْلَى وَأَجلُّ مِنْ ذَلكَ، فَهُو يَسْتَحِي مِنْ عمله ويستغفرُ مِنْ تقصيرِهِ فيه كَمَا يستغفرُ غيره مِنْ ذنوبهِ وَغَفَلاته، وكُلَّما كانَ ويستغفرُ مِنْ تقصيرِهِ فيه كمَا يستغفرُ غيره مِنْ ذنوبهِ وَغَفَلاته، وكُلَّما كانَ الشخصُ باللَّه أعرف كانَ له أخوف، وبرؤية تقصيره أبصر، ولهذا كان خاتم المرسلينَ وأعرفُهم بربِّ العالمينَ عَلَيْكُ يجتهد في الثناءِ على ربِّه، ثمَّ يقولُ في المرسلينَ وأعرفُهم بربِّ العالمينَ عَلَيْكُ يجتهد في الثناءِ على ربِّه، ثمَّ يقولُ في

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٤٩٤)، وأبو داود (٤٨٥٨)، والترمذي (٣٤٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٨١)، والطبراني في «الأوسط» (١٤٥٥).



آخِرِ ثنائه: «لا أُحْصِى ثناءً عليكَ أنتَ كَمَا أَثنيتَ على نفسِكَ»(١).

ومِنْ هذا قولُ مالكِ بنِ دِيْنارِ: لقدْ هَمِمْتُ أَنْ أُوصِيَ إِذَا مِتُّ أَنْ أُقيَّد، ثُمَّ يُنْطلقُ بِي كما يُنطلقُ بالعبدِ الآبقِ إلى سيِّدِهِ، فإذا سَأَلنَي؟ قلتُ: يا ربِّ، لم أرضَ لكَ نفسي طَرفة عين.

وكان كَهْمَسُ يُصَلِّي كُلَّ يومٍ ألفَ ركْعَةٍ، فإذَا صَلَّى أَخَذَ بلحيتِهِ، ثُمَّ يقولُ لنفسِهِ: قُومِي يا مَأْوى كُلَّ سوءٍ، فواللَّهِ مَا رضيتُك للَّهِ طَرْفَةَ عينٍ.

#### فائدة:

الاستغفارُ: يَرِدُ مجردًا، ويردُ مَقْرونًا بالتوبةِ، فإنْ وَردَ مجردًا دَخلَ فيه طلبُ وقايةِ الذنبِ طلبُ وقايةِ الذنبِ الماضي بالدعاءِ، والنَّدمِ عليهِ، وشرُّ وقايةِ الذنبِ المتوقع بالعزم على الإقلاع عنهُ.

وهذا الاستغفارُ الَّذي يمنعُ الإصرارَ بقولِهِ: «ما أَصَرَّ مَن اسْتغفَر ولَو عادَ في اليوم سبعينَ مرَة» (٢) ، وبقولِهِ: «لا صَغيرةً مع الإصرارِ، ولا كبيرةَ مع الاستغفارِ» خرَّجهما ابنُ أبي الدُّنيا.

وكذا في قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلْدُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران:١٣٥]، وفي «الصحيح»: «أَذنبَ عبدٌ ذنبًا...» (٣) الحديث.

وهوَ المانعُ من العقوبةِ في قولهِ: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢/٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (١٥١٤)، والترمذي (٣٥٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٩/ ١٧٨)، ومسلم (٩٩ /٩٩).

[الانفال:٣٣]، وإنْ وردَ مقرونًا بالتوبة اختصَّ بالنوع الأول، فإنْ لم يصحبْهُ الندمُ على الذنبِ الماضِي، بلْ كانَ سُؤالاً مُجرَّداً فهو دعاءٌ محضٌ، وإن صَحِبَه ندمٌ فهو توبةٌ.

والعزمُ على الإقلاعِ من تمامِ التوبةِ، والتوبةُ إذا قُبلتْ فهلْ تُقـبلُ جَزْمًا أم ظاهرًا؟ فيه خلافٌ معروفٌ.

فيـقالُ: الاستغـفارُ المجردُ هو التـوبةُ مَعَ طلبِ المغفرةِ بالدعـاءِ، والمقرونُ بالتوبةِ: هو طلبُ المغفرةِ بالدعاءِ فَقَط.

وكذلك التوبةُ إنْ أُطلقتْ دخلَ فيها الانتهاء عن المحظورِ، وفعْلُ المَامورِ ولهذا عَلَّقَ الفلاحَ عليْهًا، وجعلَ مَنْ لم يَتُبْ ظالمًا، فالتوبةُ حينئذ تشملُ فعلَ كُلِّ مأمورٍ، وترك كُلِّ محظورٍ ولهذا كانتْ بدايةُ العبدِ ونهايتُهُ هي حقيقةُ دينِ الإسلام.

وتارةً يُقرنُ بالتَّقْوَى، أو بالعملِ فتختصُّ حينئذِ بتركِ المحظورِ واللَّهُ أعلمُ. وفي فضائلِ الاستغفارِ أحاديثُ كثيرةٌ مِنْها:

حديثُ: «جِلاءِ القلوبِ تلاوةُ القرآنِ والاستغفارُ»(١).

وحديثُ: «فإن تابَ واستغفرَ ونَزَعَ صُقِلَ قَلبُهُ» (٢).

وحديثُ: «ابنَ آدمَ إنَّك لو بَلَغَتْ ذنوبُك عَنَانَ السماء، ثُمَّ استغفرتَ نِي على ما كانَ

<sup>(</sup>۱) أخرج أبو نعيم في «الحلية» (۱۹۷/۸) لفظًا مقاربًا له ومن حديث ابن عمر قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «إن هذه القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد» قالوا: يا رسول اللَّه، فما جلاؤها؟ قال: «تلاوة القرآن».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٢٩٧)، والتسرمذي (٣٣٣٤)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٢١٨)، وابن ماجه (٤٢٤٤).



منْكَ، غفرتُ لكَ ولا أُبَالِي<sup>»(١)</sup> .

وحديثُ ابنِ عمرَ: كنَّا نَعُدُّ لرسولِ اللَّه ﷺ في المجلسِ الواحدِ: «ربِّ اغفرْ لي، وَتُبْ عليَّ، إنَّكَ التوابُ الغفورُ» مائة مرةً (٢).

وحديثُ أبي هريرة مرفوعًا: «إنِّي الأستغفرُ اللَّهَ في اليومِ أكثرَ من سبعينَ مرةً، وأتوبُ إليه» خرَّجه البخاريُ (٣) .

ومنْ حديثه مرْفُوعًا: «لَو لَم تُذنبُسوا لَذَهبَ اللَّهُ بِكُم، ولجاء بقـومٍ يُذنبونَ ثم يستغفرون فيغفرُ لَهُمْ» خرَّجه مسلمُ (٤٠٠).

وفي «المسند» من حديث عطية عَنْ أبي سعيد عن النبيِّ عَيَّكِيْ : «مَنْ قالَ حِين يَالِيهِ عَلَيْ اللهِ إلى فَراشِهِ ، أَستغفرُ الله الذي لا إله إلا هُو الحيُّ القَيُّومَ وأَتُوبُ إليه، غَفَر اللَّه له ذُنُوبه ، وإنْ كانت عدد ورق ذُنُوبه ، وإنْ كانت عدد ورق الشَّجَر» (٥) .

وحديثُ: «منْ أكثرَ منَ الاستغفارِ جعلَ اللَّهُ لهُ مِنْ كلِّ همَّ فعرجًا» خرَّجه أحمدُ منْ حديثِ ابن عباس<sup>(1)</sup>، ويعضدُهُ قولُه تعالَى: ﴿اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا﴾ [نوح:١٠]، وقولُه: ﴿وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَتَعْكُم مَّتَاعًا حَسَنًا ﴾ [مود:٣].

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٥٤٠).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسنه» (۱/۱۱)، وأبو داود (۱۵۱٦)، والترمذي (۳٤٣٤)، وابن ماجه
 (۳۸۱٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨ / ٨٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٨/ ٩٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ١٠)، والترمذي (٣٣٩٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٤٨/١)، وأبو داود (١٥١٨)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٥٦).

قالَ رياحٌ القسيسيُّ: لي نيفٌ وأربعونَ ذنبًا، قدِ استغفرتُ لكلِّ ذنبٍ مائةً ألفِ مرَّةٍ.

وقال الحسنُ: لا تملُّوا من الاستغفارِ.

وقال بكرٌ الْمُزَنيُّ: إنَّ أعمال بني آدمَ ترفعُ فإذا رفعت صحيـفةٌ فيها استغفارٌ رُفعت بيضاءُ، وإذا رُفعت ْ ليس فيها استغفارٌ رفعت سوداء.

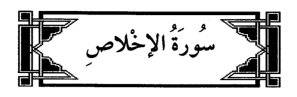
وعن الحسنِ قالَ: أكثِرُوا مِن الاستغفارِ في بُيُوتِكم، وعَلَى موائِدِكم، وفي طُرُقِكم، وفي طُرُقِكم، وفي طُرُقِكم، وفي أسواقكُم، فإنَّكم ما تدرُون متى تَنْزِلُ المغفرةُ.

وقال لقمان لابنه: أيْ بُنيَّ؛ عوِّد لسانَكَ: اللهَمَّ اغفرْ لِي، فإنَّ للَّهِ ساعاتِ لا يردُّ فيهنَّ سائلاً.

ورُئِيَ عمر بن عبدِ العزيزِ في النَّومِ فقيلَ لهُ: ما وجدَّتَ أفضلُ؟ قالَ: الاستغفار (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رسالة «تفسير سورة النصر».



قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ لَهُ لَمْ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ لَهُ لَمْ يَكِن لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ يَكِن لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾

قال ابنُ رجب \_ رحمه اللَّه تعالى \_: «الكلامُ على سُورةِ الإخْلاصِ». وفي موضع نزولِها قولانِ: أحدهما: أنها مكيةٌ.

والثاني: مدنيةٌ، وذلك في فصولٍ في فضائِلِهَا وسببِ نزولِهَا وتفسيرهَا. أمَّا فضائلُهَا فكثيرةٌ جدًّا.

مِنْهَا: أَنَهَا نِسْبَةُ اللَّهِ عَزَّ وجلَّ.

خرَّج الطبرانيُّ(۱) منْ طريقِ عثمانَ بنِ عبد الرحمنِ الطرائفيِّ عَنْ الوازعِ البن نافعِ عن أبي سلمةَ عَنْ أبي هريرةَ قال: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «لكُلِّ شيء نسبةٌ، ونسبةُ اللَّه: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿ فَلَ اللهُ الصَّمَدُ ﴾، ليسَ بأجوفَ »، الوازعُ ضعيفٌ جدًّا، وعثمانُ يروي المناكيرَ، وسيأتي في سبب نزولِها ما يشهدُ لَهُ.

ومنها: أنَّها صفة الرحمن، وفي صحيح البخاري ومسلم (٢) من حديث عائشة، أنَّ النبيّ عَلَيْ بعث رجُلاً على سرية فكان يقرأ لأصحابه في صلاتهم فيَختم بر ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، فلمَّا رجَعوا ذكروا ذلك للنبيّ عَلَيْ فقال: «سلُوهُ: لأي شيء يصنع ذلك؟»، فسألُوهُ، فقال: لأنَّها صِفَة الرَّحمن، وأنا أُحبُ أن

<sup>(</sup>١) «المعجم الأوسط» (٧٣٢).

أَقرأَ بهَا، فقالَ النبيُّ ﷺ: «أخبروهُ أن اللَّه يُحبُّهُ».

ومنهَا: أَنَّ حُبُّهَا يُوجِبُ محبةَ اللَّه، لهذا الحديث المذكورِ آنفًا، ومنهُ قولُ ابنِ مسعود: «مَنْ كَانَ يحبُّ القرآنَ فهُو يحبُ اللَّهَ»(١) .

ومنها: أن حُبها يُوجبُ دُخولَ الجنّة؛ ذكرَ البخاريُّ في "صحيحه" (٢) تعليقًا وقالَ: عبيدُ اللّه عن ثابت عن أنس قالَ: كانَ رجُلٌ مِنَ الأنصارِ يؤمُّهم في مسجد قُباء، وكانَ كلّما افتتح سورةً يقرأ بِها لهم في الصلاة عمَّا يقرأ به،افتتح ب ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ حتى يفرغَ منها، ثمَّ يقرأ سُورةً أُخرى مَعَها، وكان يصنعُ ذلكَ في كلِّ ركعة، وذكرَ الحديث، وفيه: فقالَ النبيُّ عَيَّا الله الله عن كلِّ ركعة، وذكرَ الحديث، فقال: إني أُحبُّها، فقال: "حبُّك حملكَ على لزوم هذه السورة في كلِّ ركعة؟»، فقال: إني أُحبُّها، فقال: "حبُّكَ إياها أدخلكَ الجنّة»، وخرَّجه الترمذيُّ في "جامعه" عن البخاري عن إسماعيلَ ابنِ أبي أويس عن الدَّاروردي عن عبيد اللّه بن عبيد الرحمن عن أنس عبيد اللّه بن عمر وغربه، وقال: روى مباركُ بنُ فضالة عن ثابت عن أنس أن رجلاً قالَ: يا رسولَ اللّه إنِّي أحبُّ هذه السورة: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ ﴾ فقالَ: "إن حُببُكُ إياها أدخلكَ الجنّة» وقد خرَّجه أحمدُ في "المسند" عن أنس فقالَ: "إن حُببُكُ إياها أدخلكَ الجنّة» وقد خرَّجه أحمدُ في "المسند" عن أنس فقالَ: "إن حُببُكُ إياها أدخلك الجنّة» وقد خرَّجه أحمدُ في "المسند" عن أنس فقالَة بن عبر فضالة به.

وروى مالكٌ عنْ عبيدِ اللَّهِ بنِ عبدِ الرحمنِ عنْ عبيدِ بنِ حُنين قالَ: سَمعتُ أبا هريرةَ يقولُ: ﴿ قُلْ هُوَ سَمعتُ أبا هريرةَ يقولُ: ﴿ قُلْ هُوَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «المعجم الكبير» (٩/ ١٤٢).

<sup>(</sup>Y)(/\rp/\_ \P/).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٢٩٠١).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٣/ ١٤١ \_ ١٥٠).



اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فقال رسولُ اللَّه ﷺ: «وجَبَتْ» قلت: وَمَا وجبَت؟ قالَ: «الجنَّةُ»، وأخرجَهُ النسائيُّ والترمذيُّ وقالَ: حسنٌ صحيحٌ لا نعرفُه إلا مِنْ حديثِ مالك(١).

وروَى أبو نعيمٍ منْ طريقِ عمرِو بنِ مرزوق عنْ شعبةَ عن مهاجرٍ سمعتُ رَجُلاً يقرأً: ﴿قُلْ يَا رَجُلاً يقرأً: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾، فقالَ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾، فقالَ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فقالَ: ﴿فُفرَ لهُ ﴾ .

ومنْهَا: أنَّها تعْدِلُ ثلثَ القرآنِ ففي "صحيحِ البخاريِّ" منْ حديثِ أبي سعيدٍ أنَّ رجلاً سمعَ رجُلاً يقرأُ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ يُردِّدُها، فلمَّا أصبحَ جاءَ اللهِ عَلَيْهِ: إلى النبيِّ عَلَيْهِ فذكرَ ذلكَ لهُ \_ وكأن الرجلَ يتقالُّها \_ فقال رسول اللَّه عَلَيْهِ: "والذي نفسي بيده إنَّها لتعدلُ ثُلُثَ القرآنِ"، وقدْ رُوِيَ عنْ أبي سعيدٍ عن أخي قتادة بنِ النعمانِ به.

وفي «صحيح البخاريِّ» (٤) أيضًا مِنْ طريقِ الأعمشِ عنْ إبراهيمَ النخعيِّ والضَّحَّاكِ المشرقيِّ عنْ أبي سعيد قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ لأصحابِهِ: «أيعجزُ أحدُكُم أَنْ يَقْرَأَ ثلثَ القرآنِ فِي ليلة؟ » فشقَّ ذلك عليهِم وقالُوا: أيَّنا يطيقُ ذلك يا رسول اللَّه، فقالَ: «اللَّهُ الواحدُ الصَّمدُ ثلثُ القرآن».

وفي «المسند» (هُ مَنْ طريقِ ابنِ لهيعة عن الحارثِ بنِ يزيدَ عنْ أبي الهيشمِ الماخرجة: مالك في «الموطأ» (ص ١٤٦)، والنسائي (٢/١٧١)، والترمذي (٢٨٩٧).

<sup>(</sup>٢) وهو عند الدارمي (٢/ ٤٥٨ \_ ٤٥٩)، والنسائي في «عمـل اليوم والليلة» (٩٠٩) من طريق آخر عن شعبة.

<sup>(\*)(</sup>r\ 777), (\\ 771), (\phi\ 31).

<sup>(3)(1/777). (0)(7/01).</sup> 

عنْ أبي سعيد قال: باتَ قتادةُ بنُ النعمان يقرأُ الليلَ كُلَّهُ بِ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فذُكِرَ ذلك للنبيِّ عَلَيْكَ فقالَ: «والذي نفسي بيده لَتعْدِلُ نصفَ القرآنِ أو ثُلْثَهُ».

وفي «المسند»(١) أيضًا مِنْ طريقِ ابنِ لهيعة، حدَّثَنَا حُييُّ بنُ عبدِ اللَّهِ عن أبي عبدِ اللَّهِ بنِ عمرو: أنَّ أبا أيوبَ الأنصاريُّ كانَ في مجلسٍ وهو يقولُ: ألا يستطيعُ أحدُكُم أنْ يقومَ بثُلُث القرآنِ كلَّ ليلة؟ فقالُوا: وهل يستطيعُ ذلك أحدٌ؟ قال: فإنَّ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ثُلُثُ القرآنِ، قالَ: فجاءَ النبيُّ عَيَا في وهو يسمعُ أبا أبوبَ، فقالَ: «صَدَق أبو أيوبَ».

ورَوَى يحيى بنُ سعيد عنْ يزيدَ بنِ كيسانَ عنْ أبي حازم \_ قالَ الترمذيُّ: اسمهُ سلمانَ \_ عنْ أبي هُريرةَ قالَ: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «احشُدُوا، فإنِّي سأَقْرأُ عليكُم ثُلُثَ القُرآنِ»، فحشدَ من حشد، ثُمَّ خرجَ نبي اللَّه ﷺ فَقَراً: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ثُمَّ دخلَ فقالَ بعضنا لبعض: قال رسول اللَّه ﷺ: «فإنِّي سأَقْرأُ عليكُم ثُلُثَ القرآنِ»، إنِّي لأرى هذا خبراً جاءهُ من السماء، ثُمَّ خرجَ نبي اللَّه عليكُم ثُلُثَ القُرآنِ، ألا وإنها تعدلُ ثُلُث القُرآنِ»، أخرجهُ مسلم "").

وروى الإمامُ أحمدُ عنْ عبدِ الرحمنِ بنِ مهدي عنْ زائدةَ بنِ قدامةً عنْ منصورِ عن هلالِ بنِ يسافٍ عن الربيع بنِ خثيم عن عمرو بنِ ميمون عن عبدِ الرحمنِ بن أبي ليلَى عن امرأة مِنَ الأَنْصَارِ عن أبي أبي أبوبَ عنِ النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: "أَيَعْجزُ أحدُكُم أَنْ يقرأَ ثلثَ القرآنِ في ليلة؟ فإنه مَنْ قرأ: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ اللّهُ الصّمدُ ﴾ في ليلة فقدْ قرأ ليلتئذ ثلثَ القرآنِ»، ورواهُ النسائيُ والترمذيُ

<sup>.(\</sup>v٣/t)(<mark>\</mark>

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم» (۲/ ۱۹۹ \_ ۲۰۰).



عن بندار<sup>(۱)</sup> .

وروى الترمذيُّ عنْ قتيبةَ أيضًا عَنْ ابنِ مهديّ، فَهُو َلَهُمَا عُشَارِي ولأحمد تُسَاعي، وفي روايةِ الترمذيِّ عَنْ امرأةِ أبي أيوبَ عَنْ أبي أيوبَ بِهِ، وذكرَ المِحتلافًا في إسناده.

وروى أحمد أ (٢) عن هُ شَيم عن حصين عن هلال بن يساف عن عبد الرحمن بن أبي ليلَى عن أبي بن كعب أو رجل من الأنصار قال: عبد الرحمن بن أبي ليلَى عن أبي بن كعب أو رجل من الأنصار قال: قال رسول الله عليه: "من قرأ: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ فكأنّما قرأ بثلث القرآن ، ورواه النسائي في "اليوم والليلة "(٢) من طريق هُ شيم عن حصين عن ابن أبي ليلَى به من غير ذكر هلال بن يساف ، وروى الإمام أحمد أيضًا (١٤) عن وكيع عن سفيان عن أبي قيس عن عمرو بن ميمون عن أبي مسعود قال : قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله أحد ه ولي بعض طرقه ورواه ابن ماجه والنسائي في "اليوم والليلة "(ه و الليلة من طرق ، وفي بعض طرقه وقفه .

ورواه أبُو نعيمٍ منْ طريقِ مسعرٍ عنْ أبي قيسٍ عَنْ عمرِو بنِ ميـمونٍ عنْ أبي مسعودِ الأنصاريِّ، كذا قالَ.

ومنْ طريقِ شعبةً عنْ أبي إسحاقَ عنْ عمرِو بنِ ميمونٍ عنْ ابنِ مسعودٍ.

وروَى أبو نعيمٍ منْ طريقِ عليِّ بنِ عاصمِ عنْ حصينٍ عنْ هلالِ بنِ يسافٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٤١٨/٥ ـ ٤١٩)، والترمذي (٢٨٩٦)، والنسائي (٢/ ١٧٢).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/١٤١).

<sup>(</sup>٣) «عمل اليوم والليلة» (٦٩٠).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٤/ ١٢٢).

<sup>(</sup>o) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٦٩٨)، وابن ماجه (٣٧٨٩).

عنْ ربيع بنِ خُشَيمٍ عنْ ابنِ أبي ليلَى عنْ كعب بنِ عجرة عنْ النبي عَيَالِيَّةِ قالَ: «منْ قرأ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ في يومٍ وليلة ثلاث مرات كانتْ تعدِلُ ثلث القرآنِ».

ورواهُ شعبةُ عنْ عليِّ بنِ مدركٍ عنْ إبراهيمَ النخعيِّ عنْ الربيعِ بنِ خثيمٍ عن الربيعِ بنِ خثيمٍ عن ابنِ مسعودٍ عن النبيِّ ﷺ (١) .

وروى أبو نعيم حدَّثنَا إبراهيمُ بنُ محمد بنِ يحيى، ثنَا أحمدُ بنُ حمدونَ ابنِ رستم، ثنا عليُّ بنُ إشكاب، ثنَا شجاعُ بنُ الوليد، ثنَا زيادُ بنُ خيشمةَ، عنْ محمد بنِ جحادة، عنْ الحسنِ عنْ أبي هريرة عن النبيِّ عَيَّا : «﴿ قُلْ هُو َ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ثلثُ القرآنِ»، قالَ إبراهيمُ: هكذا حدثَّني بهِ وكتبهُ لِي بخطهِ وإنَّما يحفظُ الإسناد قراءةُ يس.

وروى يوسفُ بنُ عطيةَ الصفارُّ: ثنا هارونُ بنُ كثير، عنْ زيد بنِ أسلمَ عنْ أبيهِ عنْ أبيهِ عنْ أبيِّ بنِ كعب قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «منْ قرأً: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فكأنّما قرأ ثلثَ القرآنِ، وكتبَ لهُ مِنَ الحسناتِ بعدد منْ أشركَ باللَّهِ وآمنَ به».

وفي "صحيح مسلم" (٢) من طريق قتادة عن سالم بن أبي الجعد عن معدان بن أبي طلحة عن أبي الدَّرْداء أنَّ رسولَ اللَّه عَيَّ قالَ: "أيعجزُ أحدُكُم أن يقرأ كلَّ يومٍ ثلث القرآن؟ قالُوا: نعم، قالَ: "إنَّ اللَّه جزَّا القُرآنَ ثلاثة أجزاء، فقل هو اللَّه أحد ثلثُ القرآن».

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم» (۲/ ۱۹۹).



عبد الرحمن بن عوف عَنْ أمه أمِّ كُلْثوم بنت عقبة بن أبي مُعَيْط قالَتْ: قالَ رسولُ اللَّه عَيَّظِيَّة: «﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ثلثُ القرآنِ»، رواه أحمد والنسائيُّ في «اليوم والليلة»(١).

ورواهُ أَيْضًا منْ طريقِ مالك عَنِ الزُّهريِّ عَنْ حميدِ منْ قوله، ورواهُ أيضًا مِنْ طريقِ ابنِ إسحاقَ عَنِ الحَارثِ بنِ فُضَيلِ عَنِ الزهريِّ عَنْ حميدِ أَنَّ نَفرًا مِنْ أصحابِ محمد عَلَيْ اللهُ أَحَدُ النّبيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قالَ: «﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ تعدلُ ثلثَ القرآن لمن صلَّى بها»(٢).

وروى الحافظُ أبو يَعْلَى (٣) عَنْ قطنِ بنِ نُسيسٍ عنْ عبيسِ بنِ ميمون عنْ يزيدَ الرقاشيِّ عَنْ أنس عنِ النبيِّ عَيَّكِيُّ قالَ: «أَمَا يُستطيعُ أحدُكُم أَنْ يقْراً: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ثلاثَ مرَّاتٍ في ليلةٍ فإنَّها تعدِلُ ثلثَ القرآنِ» إسنادُه ضعيفٌ.

ويُستدلُّ بِهِ على أنَّ المرادَ بكونِهَا تعدلُ ثلثَ القرآنِ، أَجرَهُ وثوابَهُ، كما يُستدلُّ بحديثِ أبي الدرداءَ المتقدمِ على أنَّها جزءُ التوحيدِ مِنَ القرآنِ، وأنَّه ثلاثةُ أَجزاء: تَوحيدٌ، وتَشْريعٌ، وقَصَصٌ.

ومنها: أنَّ قراءَتَهَا تكفي مِنَ الـشرِّ، وتمنعهُ، وقدْ ثبتَ في «صحيحِ البخاريِّ» (٤) عنْ عائشة : «أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ كانَ إذا أُوَى إلى فراشِهِ قرأها مع المعوذتينِ ومَسَحَ ما استطاعَ مِنَ جسدِه».

وروى أبو داودَ والترمذيُّ والنسائيُّ (٥) مِنْ طريقِ معاذِ بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٦/ ٤٠٣)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٧٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٧٠١).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (١٤٨١ ـ ٤١١٨ ـ ٤١٣٦). (٤) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أبو داود (٥٠٨٢)، والترمذي (٣٥٧٥)، والنسائى (٨/ ٢٥٠).

خُبيبٍ عنْ أبيهِ عَنِ النبيِّ ﷺ قالَ لهُ: «قُلْ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ والمعوذتينِ حِينَ تُمِسي وحينَ تُصْبِحُ ثلاثًا تكفيكَ كُلَّ يومٍ» وصحَّحهُ الترمذيُّ.

ورواهُ النسائيُّ<sup>(۱)</sup> مِنْ طريقٍ أُخرَى عنْ معاذ عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ خُسبِ عنْ أبيهِ عَنْ عقبةَ بنِ عامرٍ فذكرهُ ولفظُه: «ت**َكْفِكَ كلَّ شيء**».

وقالَ البزارُ في «مسنده» (٢) : حدَّثنا إبراهيمُ الجوهريُّ: ثَنا غسانُ بنُ عبيد، عنْ أبي عمرانَ الجونيِّ، عنْ أنسِ بنِ مالكِ قالَ: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ : «إِذَا وضعْتَ جنبكَ على الفراشِ، وقرأتَ فاتحةَ الكتابِ، و﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فقدْ أمنتَ مِنْ كلِّ شيء إلا الموتَ».

ومنْهَا: أنَّها أفضلُ سورِ القرآنِ، فروى الدارميُّ في «مسنده» (٣) عنْ أبي المغيرة عَنْ صفوانَ عنْ أيفع بنِ عبيد الكلاعيِّ قالَ: قالَ رجلُّ: يا رسولَ اللهِ، أيُّ سورِ القرآنِ أعظمُ؟ قالَ: «﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾».

وفي «المسند» (٤) من طريق معاذ بن رفاعة عن علي بن يزيد، عن القاسم، عن أبي أمامة، عن عقبة بسن عامر قال: قال لي رسول الله ﷺ: «ألا أعلمك عن أبي أمامة، عن عقبة بسن عامر قال: قال لي رسول الله ﷺ: «ألا أعلمك خير ثلاث سور أنزلت في التوراة والإنجيل والزّبور والقُرآن العَظيم؟» قلت : بكى، قال : «فَأَقْرَ أَنِي: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ ﴾ و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَلَقِ ﴾ و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النّاسِ ﴾» ثُمَّ قيال لي: «يا عقبة ، لا تنسَهن ولا تَبت ليلة حَتَى تَقْر أَهُنَ »، وروى الترمذي (٥) بعض هذا الحديث وحسنه ، ورواه أحمد (٢) أيضًا بطولِه من طريق الترمذي (٥)

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۸/ ۲۵۱).

<sup>(</sup>٢) (٣١٠٩ \_ كشف الأستار).

<sup>(</sup>٥) «الجامع» (٢٤٠٦). (٦) «المسند» (١٥٨/٤).



أُسيدِ بنِ عبدِ الرحمنِ الخثعميِّ عنْ فروةَ بنِ مجاهدٍ عنْ عقبةَ بنِ عامرٍ بِهِ.

ومنْهَا: أنَّ الدعاء بها مستجابٌ؛ ففي السنن الأربعة (١) عنْ عبد اللَّه بن بريدة عنْ أبيه أنَّ النبي عَلَيْهُ سَمِع رجلاً يصلِّي يَدْعُو يقولُ: اللهُمَّ إني أسألُك بأني أشهَدُ أن لا إله إلا أنت الأحدُ الصّمدُ الذي لمْ يلدْ ولم يُولد، ولم يكن له كفواً أحدٌ، قالَ: «والذي نفْسي بيده لقدْ سألهُ باسمه الأعظم، الَّذِي إذا سُئِلَ به أعطى، وإذا دُعِيَ به أجابَ»، وقال الترمذي: حسن غريب.

وفي "المسند" (٢) عن محجن بن الأدرع أنَّ النبيَّ ﷺ دخلَ المسجدَ، فإذَا هو برجلٍ قدْ قَضَى صلاتَه وهوَ يتشهدُ وهُو يقولُ: اللهمَّ إنِّي أسألُكَ بأنَّكَ الواحدُ الأحدُ الصمدُ الَّذي لمْ يلدْ، ولمْ يولدْ، ولم يكنْ له كُفُواً أحدٌ، أن تغفرَ لي ذنوبي إنَّكَ أنتَ الغفورُ الرحيمُ.

فقالَ نبيُّ اللَّهِ ﷺ ثلاثَ مراتٍ: «قدْ غُفِر لَهُ، قدْ غُفِر لَهُ، قَدْ غُفِر لَهُ، قَدْ غُفِر لَهُ».

وقد ورد في تكرير قراءَتها خمسين مرة أو أكثر من ذلك، وعشر مرات عقيب كُلِّ صلاة أحاديث كيثيرة فيها ضعف، وكذلك حديث معاوية بن معاوية الليشي خرَّجه الطبراني (٣)، وأبو يعلى من طرق كلِّها ضعيفة فلم نذك ها.

وأمَّا سببُ نزولِهَا: ففي «المسندِ» والترمذي (٤) عن أبي سعيد الصَّاعَانِي

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (١٤٩٣ ــ ١٤٩٤)، والترمذي (٣٤٧٥)، والنسائي في «الكبري» كما في «تحفة الأشراف» (٢/ ٩٠)، وابن ماجه (٣٨٥٧).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٤/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١٩/ ٤٢٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٥/ ١٣٣ ـ ١٣٤)، والترمذي (٣٣٦٤).

محمد بنِ مبشر عن أبي جعفر الرازيِّ عَنْ الربيع بنِ أنس عنْ أبي العالية عَنْ أبي العالية عَنْ أبي بنِ كعب أنَّ المسركينَ قالُوا للنبيِّ عَيَّالِيَّةِ: انسبْ لنَا ربَّكَ يَا محمدُ؟ فأنزلَ اللَّهُ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ورواه الترمذيُ (١) من طريق عبيد اللَّه بن موسى، عن أبي جعفر عن الربيع عن أبي العالية مرسلاً. وقال: هذا أصحُ من حديث أبي سعيد.

ورواه أبو يعْلَي الموصليُّ والطبرانيُّ وابن جرير (٢) من طريق شريح بن يونسَ عن إسماعيل بن مجالد عن مجالد عن الشعبيِّ عن جابر: أنَّ أعرابيًا جاء إلى رسولِ اللَّه ﷺ فقال: انسبْ لنا ربَّك؟ فأنزلَ ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ إلى آخرِهَا، ورُوِيَ مُرْسَلاً.

وروى عبيد بن إسحاق العطار عن قيس بن الربيع عن عاصم عن أبي وائل عن الربيع عن عاصم عن أبي وائل عن ابن مسعود قال: قالت قريش لرسول الله على السب لنا ربك فنزلت: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ قال الطبرانيُّ: ورواه الفريابيُّ وغيره عَنْ قيس عن عن عاصم عن أبي وائل مُرْسكاً.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۳۲۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو يعلى في «مسنده» (٢٠٤٤)، وابن جرير في «تفسيره» (٣٤٢/٣٠).

مِـنْ شيءٍ.

#### وأما التفسيرُ:

ِ فَقُولُه: ﴿ قُلْ ﴾ هذا افتتاحٌ للسورةِ بالأمرِ بـالقولِ، كما في المعوذتينِ وسورةِ الجنِّ.

وقد ْ سُئلَ النبيُّ عَلَيْ اللهِ عَنِ المعوذتينِ فقالَ: «قيلَ لي فقلتُ»(١) وذلكَ إشارة منه الله الله عَلَيْ مُبلغ مُحض لما يُوحَى إليه ، ليسَ فيه تصرف لما أوحاه الله إليه بزيادة ولا نقص ، وإنَّما هُوَ مُبلِّغ لكلام ربِّه كَمَا أوحاه إليه فإذا قالَ: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ كانَ امتثالاً للقول الذي قيل له بلفظه لا بمعناه ، و ﴿هُو ﴾: اسم مضمر قيل إنّه: ضمير الشأن ، وقيل: لا .

و ﴿ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ إِنْ قيلَ: هو ضميرُ الشأن، فالجَ ملَّةُ مُبتدأٌ وخبرٌ، وإِنْ قيلَ: لا، ففيه وجهان، أحدهما: أنَّ ﴿ هُوَ ﴾ مُبتدأٌ، و﴿ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ مبتدأ وخبرٌ، وهما خبرٌ للمبتدأ الأول، ولا حاجة فيه إلى رابط لأنَّ الخبرَ هو المبتدأ بعينه. والثاني: أنَّ ﴿ هُوَ ﴾ مبتدأً و﴿ اللَّهُ ﴾ خبرُه و﴿ أَحَدٌ ﴾ بدلٌ منه.

و ﴿ أَحَدٌ ﴾: اسمٌ مِنْ أسماءِ اللَّه يُسمَّى اللَّهُ به، ولا يُسمَّى غيرُه من الأعيانِ

فلا يسمَّى شيءٌ من الأشياءِ أحدًا في الإثباتِ إلا في الأعدادِ المطلقةِ.

وإنما يُسمَّى به في النفْي وما أشبهَهُ من الاستفهامِ والنهيِّ، والشرطِ كقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾، وقولِهِ: ﴿ هَلْ تُحِسُّ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ ﴾ [مريم: ٩٨]، وقولِهِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٢٣) من حديث أبي بن كعب رُطُّتُك .

﴿ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن:١٨]، وقولِهِ: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ ﴾ [التوبة:٦]، ونحوه.

والأحدُ: هو الـواحدُ في إلاهيـته وربُوبيته، وفسَّرهُ أهلُ الكلام، بما لا يتجزأُ ولا ينقَسمُ، فإنْ أُريدَ بذلكَ أنَّه ليسَ مؤلفًا مـركَّبًا منْ أجزاء متـفرقة فصحيحٌ، أو أنَّه لا يتميَّزُ منه شيءٌ عن شيءٍ، وهو المرادُ بالمجسمِ عندهم فباطلٌ.

قال ابنُ عقيلٍ: الذي يَصِحُ من قولِنا معَ إثباتِ الصفاتِ أنه واحدٌ في الاهيته لا غيرُ.

والأحدُ هو الواحدُ. قالَ ابنُ الجوزيِّ: قالَهُ ابنُ عــباسٍ وأبو عبيدةَ، وفرَّقَ قومٌ بينهما.

قال الخطابيُّ: الفرق بين الأحدِ والواحدِ: أنَّ «الواحد»: هو المتفرد بذاته فلا يضاهيه أحدٌ.

و «الأحدُ»: المنفردُ بصفاتِهِ ونعوتِهِ فلا يشاركُهُ فيها أحدٌ.

وقيلَ: بينهما فرق ٌ آخرُ، وهو أنَّ الأحدَ في النفي نص ٌ في العمومِ، بخلافِ الواحدِ فإنه محتمل ٌ للعمومِ وغيرِهِ فتقولُ: ما في الدارِ أحدٌ، ولا يقالُ: بل اثنانِ، ويجوزُ أنْ يقالَ: ما في الدارِ واحدٌ، بل اثنانِ.

وفرَّقَ بعضُ فقهاءِ الحنفيةِ بينهُما وقالَ: الأحديّةُ لا تحتملُ الجزئيةَ والعدديةَ بحال.

والواحدُ يحتملُها لأنَّه يقالُ: مائةٌ واحدةٌ وألفٌ واحدةٌ، ولا يُقالُ: مائةٌ أحدٌ ولا ألفٌ أحدٌ.



وبُنيَ على ذلك مسألةُ محمد بنِ الحسنِ التي ذكرَها في «الجامعِ الكبيرِ»: إذا كان لِرجلٍ أربعُ نسوة فقالَ: واللّه لا أقربُ واحدةً منْكُنَّ صارَ مُوليًا منهنَ جميعًا، ولم يَجُزْ أن يقرب واحدةً منهن إلا بكفارة، ولوْ قالَ: واللّه لا أقرب إحداكنَّ لم يصر مُوليًا إلا منْ إحداهُنَّ والبيانُ إليه.

وقال العسكريُّ: أصلُ أحد أوحَدُ مثلُ أكبرِ، وإحدى مثل كُبْرى، فلمَّا وقَعَا اسمينِ وكانا كثيرَي الاستعمالِ هرَبُوا إلى الكسرةِ ليخفَّ، وحذفُوا الواوَ ليفرقُوا بين الاسمِ والصفةِ، وذلك أنَّ أوحدَ اسمٌ وأكبر منه.

والواحدُ فاعلٌ منْ وحَدَ يَحدُ وهو واحدٌ مثل: وَعَدَ يَعدُ فهو واعدٌ.

سؤالٌ: قوله: ﴿ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ولم يقل الأحد كما قال: ﴿ الصَّمَدُ ﴾؟

جوابه: أنَّ الصمدَ يُسمَّى به غيرُ اللَّهِ كما يأتِي ذكرُهُ، فأتى فيه بالألف واللام ليدلَّ على أنَّه ـ سبحانه ـ هو المستحقُ لكمالِ الصَّمَديّة، فإنَّ الألف واللام تأتي لاستغراق الجنسِ تارةً، ولاستغراق خصائص أخرى، كقوله: زيدٌ هو الرجلُ أي: الكاملُ في صفاتِ الرجولةِ فكذلكَ قولُهُ: ﴿اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ أى: الكاملُ في صفاتِ الصمديّةِ.

وأما الأحدُ فلم يَتَّسِمْ به غيرُ اللَّهِ فلمْ يحتجْ فيه إلى الألفِ واللامِ. قولُهُ: ﴿اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ أعادَ الاسمَ المبتدأ تأكيدًا للجملةِ وخبرُهُ الصمدُ. وقيلَ: هو نعت والخبرُ ما بعدَهُ.

والصمـدُ: اختلفت عِـباراتُ السَّلفِ في معناه، وهي مـتقــاربة أو متفــقة والمشهور منها قولان:

أحدُهما: أنَّ الصمد هو السَّيدُ الذي تصمُدُ إليه الخلقُ في حوائجِهِم

ومطالبِهِم وهو مرويٌ عَنْ ابنِ عباسٍ وغيرِه من السلفِ.

قالَ ابنُ الأنباريِّ: لا خلافَ بينَ أهلِ اللغةِ أنَّ الصمدَ: السيدُ الذي ليس فوقه أحدٌ، الذي يصمدُ إليه الناسُ في حوائجهِم وأمورِهِم.

وقالَ الزَّجَّاجُ: هو الذي ينتهِي إليه السُّؤددُ، فقدْ صَمَدَ له كلُّ شيءٍ. أي: قصدَ قصْدَهُ. وأنشدُوا:

لقدْ بكَّرَ النَّاعي بِخَيْرِ بني أَسَدْ بعمرِو بنِ مَسْعودٍ وبالسَّيدِ الصَّمَدُ وأنشدوا أيضًا:

عَلَوْتُهُ بُحسامٍ ثُمَّ قُلْتُ لَهُ خُذْها حُذَيْفُ فأنتَ السَّيَّدُ الصَّمَدُ

وفي "تفسير ابن أبي حاتم» بإسنادِه عن عكرمة عن ابن عباس قال: الصمدُ: الذي تصمدُ إليه الأشياءُ إذا نزلَ بهم كربةٌ، أو بلاءٌ.

وعن إبراهيمَ قال: الذي يَصْمُدُ إليه العبادُ في حوائجِهِم.

وعنْ علي بنِ أبي طلحة عنْ ابنِ عباس، قالَ: الصمدُ: السيدُ الذي قدْ كَمُلَ في شرَفِه، والعظيمُ الذي قدْ كَمُلَ في شرَفِه، والعظيمُ الذي قدْ كَمُلَ في عظمتِه، والعظيمُ الذي قدْ كَمُلَ في عظمتِه، والحليمُ الذي قدْ كَمُلَ في عظمتِه، والحكيمُ الذي قدْ كَمُلَ في علمه، وهو الذي قدْ كَمُلَ في أنواع علمه، والحكيمُ الذي قدْ كَمُلَ في حكمتِه، وهو الذي قدْ كَمُلَ في أنواع الشرف والسُّؤدد. وهو اللَّهُ عسبحانه علاه صفتُهُ لا تنبغي إلا له، ليس له كفو وليس كمثله شيءٌ، سبحان اللَّه الواحد القهار(١).

والقولُ الثاني: أنَّ الصمدَ الذي لا جوفَ له، وأنَّه الذَّي لا يأكلُ ولا يشربُ

<sup>(</sup>۱) راجع «تفسير ابن جرير» (۳٤٦/٣٠).



والذي لا حشو له، وأنّه الذي لا يدْخلُ فيه شيءٌ، ولا يخرجُ منه شيءٌ، ولا يخرجُ منه شيءٌ، ونحو هذه العباراتِ المتقاربةِ في المعنى، وروي ذلك عنْ ابنِ مسعود، وقد سبق في حديثِ أبي هريرة المذكورِ في أوّلِ تفسيرِ السورةِ: والصمدُ الذي ليس بأجوف.

وروى ابنُ جـرير وابنُ أبي حاتم منْ طريقِ عـبيـدِ اللَّهِ بنِ سعـيد \_ قـائد الأعمش \_: حدَّثني صالحُ بنُ حيانَ عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ بريدةَ عنْ أبيه، قال: لا أعلمُ إلا أنَّه قدْ رفعهُ: قال: «الصمد: الذي لا جوف كه».

وعنْ أبي عبدِ الرحمنِ السُّلَمِيِّ عنْ ابنِ مسعودٍ قال: الصمدُ ليسَ له حشاءٌ.

ورُوي عن ابن عباسٍ أيضًا وعكرمةَ: الصمدُ الذي لا يَطْعَمُ.

وعنه: الصمدُ: الذي لم يخرجُ منه شيءٌ.

وعنِ الشعبيِّ: الصمدُ: الذي لا يأكلُ ولا يشربُ.

وعنْ مجاهد: هو المصْمَتُ الذي لا جوفَ له.

وقال طائفة : الصمد : الذي لم يلد ولم يُولد ، كأنَّهم جَعَلُوا ما بعده تفسيرًا له ، وهو مما تقدَّم أنَّه الذي لم يَنْفَصِلْ منه شيء . وروي ذلك عن أبي بن كعب والربيع بن أنس (١) .

وتوجيه ذلك: الولادة والتوليد إنما يكون من أصلين، وما كان عينًا قائمًا بنفسه من المتولدات فلا بدَّ له من مادة يخرج منها، وما كان عرضًا قائمًا بغيره فلا بدَّ له من محلِّ يقوم به، فالأول : نفاه بقوله: «أحدُّ» فإنَّ الأحد هو (١) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (٣٤٥/٣٠) وغيره من أقوال أهل العلم.

الذي لا كفو له ولا نظير فيمتنعُ أنْ يكون له صاحبةٌ.

والتولُّدُ إنما يكونُ بين شيئين، وكونُه تعالى أحدًا، ليسَ أحدٌ كفوً له يستلزمُ أنَّه لـم يلدْ ولم يولدْ ، لأنَّ الوالدَ والولدَ متماثلانِ متكافئانِ، وهو تعالى أحدٌ لا كفو له.

وأيضًا فالتولُّد يحتاجُ إلى زوجةٍ وهي مكافئةٌ لزوجِهَا مِنْ وجهٍ، وذلك أيضًا ممتنعٌ.

ولهذا قال تعالى: ﴿ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ ﴾ [الانعام:١٠١]، وقد فَسَر مجاهدٌ «الكفو) هَاهُنا بالصَّاحبة.

وأما الثاني؛ وهو: انفصالُ المادة فنفاهُ \_ سبحانه \_ بأنَّه الصمدُ، وهُو المتولدُ مِنْ أصلينِ، ربما يتكونُ منْ جزئينِ يَنْفصلانِ منْ الأصلينِ، كتولُّد الحيوانِ منْ أبيه وأمِّه بالمنيِّ الذي ينفصلُ منهُ ما، وكالنَّارِ المتولدةِ منْ بينِ الزِّندينِ سواءٌ كانا خشبينِ أو حجرينِ أو حجرًا وحديدًا.

وهو \_ سبحانه \_ صمدٌ لا يخرجُ منهُ شيءٌ منفصلٌ عنه.

والحيوانُ نوعانِ: متوالدٌ: وهو ما ولَدُهُ منْ جنسِهِ، وهو الإنسانُ وما يُخلقُ منْ أبوينِ من البهائم والطيرِ وغيرِهِما.

ومتولِّدٌ: وهو ما يُخْلَقُ منْ غيرِ جنسِهِ كدودِ الفاكِهةِ والحُلِّ، وكالقَمْلِ المتولدِ من الوَسَخِ، والفارِ والبراغيثِ وغيرِ ذلكَ عَمَّا يُخْلَقُ منَ التَّرابِ والماء، وإنَّما يتولدُ منْ أصلينِ أيْضًا كما خُلِقَ آدمُ من ترابِ وماءٍ.

وإلا فالترابُ المحضُ الذي لم يَخْتَلِطْ به ما لا يُخلقُ منه شيءٌ لا حيوانَ ولا نباتَ، والنباتُ جميعُه إنَّما يتولدُ من أصلينِ أيْضًا.



والمسيحُ عليه السلامُ خُلِقَ من مريمَ ونفخة جبريلَ، وهي حملتْ به كما تحملُ النساءُ وولدتُه، فله يَفالُ لهُ: ابنُ مريمَ، بخلاف حواءَ فانها خُلِقَتْ من ضِلْعِ آدمَ، فلا يُقالُ: إنَّه أبوها ولا هي ولدُهُ. وكذلك سائرُ المتولداتِ من غيرهما.

كما أنَّ آدمَ لا يُقالُ: إنَّه ولدُ الترابِ ولا الطينِ، والمتولِّدُ منْ جنسِهِ أكملُ من المتولدِ من غيرِ جنْسِهِ، ولهذا كان خلقُ آدمَ أعجبَ منْ خَلْقِ أولادِهِ.

فإذا نُزِّهَ الربُّ عنِ المادةِ العَلَقِ وهي التولدُ منْ النظيرِ، فستنزُّهُهُ عنْ تولده من غيرِ نظيرٍ أولى، كما أنَّ تنزيهَ له عنِ الكفوِ تنزيهٌ له عنْ أنْ يكونَ غيرُهُ أفضلَ منه بطريقِ الأولى.

فتبيَّنَ أنَّ ما يُقالُ: إنَّه متولدٌ من غيره منَ الأعْيانِ القائمة بنفسها لا يكونُ الا منْ مادة تخرجُ من ذلك الوالد، ولا تكونُ إلا من أصلين، والربُّ تعالى صمَدٌ، فيمتنعُ أنْ يخرجَ منه شيءٌ وهو \_ سبحانه \_ لمْ يكنْ له صاحبةٌ فيمتنعْ أنْ يكونَ له ولدٌ.

وأمًّا تولدُ الأعْـراضِ كتولدِ الشعاعِ، وتـولدِ العِلْمِ عنِ الفكرةِ والشبعِ عنِ الأكْلِ، والحرارةِ عن الحركةِ ونحوِ ذلك.

فهذا ليس من تولد الأعْيانِ مع أنَّ هذا لا بدَّ لهُ مِنْ محلِّ، ولا بدَّ له من أصلينِ كالشعاعِ فإنَّه يَحتاجُ إلى محاذَاةِ جسمٍ نُوريٍّ لجسمٍ آخرَ يقابلُهُ فينعكِسُ عليه شعاعه .

فقد تَضَمَّنتُ هذه السورةُ العظيمةُ نفْيَ نوعينِ عنِ اللَّهِ تعالى:

أحدُهُما: المماثلةُ، ودلَّ على نفيها قولُهُ تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدُّ ﴾ مع

دلالة قوله: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ على ذلكَ؛ لأنَّ أَحَدِيَّتُهُ تقتضِي أنَّه متـفردٌ بذاته، وصَفاتِه، فلا يشاركُهُ في ذلكَ أحدٌ.

والثاني: نفْيُ النقائصِ والعيوب،، وقد نفَى منها التولُّدَ منَ الطرفين.

وتضمَّنَ إثباتَ جميع صفات الكمالِ بإثبات الأحديّة، فالصمديّة تُثبت الكمالَ المنافي للنقائص، والأحديّة تُثبت الانفراد بذلك. فإنَّ الأحدية تَقْتضي انفرادَه بصفاته وامتيازَه عَنْ خَلْقه بذاته وصفاته، والصمدية إثبات جميع صفات الكمال ودوامها وقدمها، فإنَّ السيد الذي يُصْمَد إليه لا يكون إلا متَّصِفًا بجميع صفات الكمال التي استحقَّ لأجْلها أنْ يكونَ صَمَدًا، وأنَّه لم متَّصِفًا بجميع صفات الكمال التي استحقَّ لأجْلها أنْ يكون صَمَدًا، وأنَّه لم يزلْ كذلك ولا يزال، فإنَّ صمديتَه مِنْ لوازم ذاته لا تنفك عنه بحال.

ومنْ هُنا فُسِّر الصمدُ بالسيدِ الذي قَدْ انتهى سؤُددُه، وفَسَّرَهُ عكرمةُ: بالذي لَيْسَ فوقَهُ أحدٌ.

ورُويَ عَنْ عَلَيٍّ وعنْ كَعْبٍ أَنَّه: الَّذي لا يكافِئُه أحدٌ في خَلْقِهِ.

وعنْ أبي هريرةَ قالَ: هو المُسْتَغِني عَنْ كُلِّ أَحَدٍ، المحتاجُ إليه كُلُّ أحدٍ.

وعنْ سعيدِ بن جبيرِ قالَ: هو الكاملُ في جميع صفاته وأفعاله.

وعَنِ الربيعِ قالَ: هوَ الذي لا تعْتريهِ الآفاتُ.

وعنْ مقاتلِ بنِ حيانَ قالَ: هوَ الذي لا عَيْبَ فِيهِ.

وعنْ ابنِ كيسانَ: هو َ الذي لا يُوصفُ بصفَته أحدٌ.

وعنْ قتادةَ: الصمدُ: البَاقِي بَعْدَ خَلَقِه، وعَنْ مجاهدٍ ومَعْمَرٍ: هُوَ الدائمُ. وعَنْ مُرَّةَ الهمدانيِّ: هوَ الَّذي لا يَبْلى ولا يَفْنى.



وعنه أيضًا: هو الذي يحكمُ ما يريدُ، ويفعلُ ما يشاءُ؛ لا مُعقّبَ لحكمِهِ ولا رادَّ لقضائه.

فقد تَضَمَّنَتُ هذه السورةُ العظيمةُ إثباتَ صفاتِ الكمالِ، ونفيَ النقائصِ والعيوب مِنْ خصائصِ المخلوقينَ مِنْ التولدِ والمماثلةِ.

وإذا كانَ منزَّهًا عنْ أنْ يخرجَ منهُ مادةُ الولدِ الَّتي هي أشرفُ الموادِ فَلأَنْ نُزِّه عَنْ خروج مادةِ غَيرِ الولدِ أَوْلَى.

وكذلكَ تنزيهُهُ نفسَـهُ عَنْ أَنْ يُولَدَ فلا يكونُ مِنْ مثلِهِ تنزيهٌ لهُ عَنْ أَنْ يكونَ مِنْ سائرِ الموادِ بطريقِ الأَوْلَى.

فمن أثبت للّه ولداً فقد شتَمه وقد ثبت في «صحيح البخاري "() عن أبي هريرة عن النبي على النبي على الله عن الله عن الله عن الله عن النبي عن النبي عن الله ولم يكن له ذلك، وشتَمني ولم يكن له ذلك، وأمّا تكذيبه إيّاي فقوله: لن يُعيدني كما بدأني وليس أول الخلق بأهون علي من إعادته، وأمّا شتَمه إياي فقوله: اتّخذ اللّه ولداً، وأنا الأحد الصمد، لم ألد ولم أولد ولم يكن لي كُفواً أحد».

وفي «صحيح البخاري» (٢) أيضًا عن ابنِ عبّاسٍ عَنِ النبيِّ عَيَالَةٍ قالَ: «قالَ اللّهُ عزَّ وجلَّ: كذَّبني ابنُ آدمَ ولَم يكنْ له ذلك، وشتمني ولم يكنْ له ذلك، فأمّا تكذيبه إياي فزعَم أنّى لا أقدر أن أعيده كما كان، وأمّا شتمه إياي فقوله: لي ولد، فسبحاني أن أتّخذ صاحبة أو ولدًا».

وقد ردّ اللَّهُ علَى منْ زعمَ أنَّه لا يعيـدُ الخلقَ، وعلَى منْ زعمَ أنَّ لهُ ولدًا

<sup>.(</sup>YE/\)(Y)

كما تَضَمَّنهُ هذا الحديثُ في قوله: ﴿ وَيَقُولُ الإِنسَانُ أَئِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴾ [مريم:٦٦]، إلى قوله: ﴿ لَقَدْ جَنْتُمْ شَيْئًا إِدًّا ﴾ [مريم:٨٩].

وفي «صحيح البخاريِّ» (١) أيضًا عن النبيِّ ﷺ قالَ: «لا أَحَدَ أَصبرُ على أَذيَّ سمعهُ مِنَ اللَّه، إنَّهُم يجعلونَ لهُ ولَدًا وهو يرزقُهُم ويُعافِيهم».

فهذه السورةُ الكريمةُ تَضَمَّنتْ نَفْيَ مَا هُوَ مِن خصائصِ آلهةِ المشركين عن رب العالمين؛ حيثُ جاء في سبب النزولِ أنَّهُم سألُوا النبي عَلَيْكُ عن ربّه من أيِّ شيء هو؟ أمِنْ كذا، أم من كذا؟ أو عمَّن وَرِثَ الدنيا؟ ولمن يُورَثُها؟ حيثُ كانوا قد اعتادُوا آلهة يلدونَ، ويولدونَ، ويرثُون ويُورَثُونَ، وآلهة من مواد مصنوعة منها، فأنزلَ اللَّهُ هذه السورة.

وفي «المسند» (٢) من حديث أبي بن كعب بعد ذكر نزولها: لأنّه ليس أحدٌ يولدُ لا يموتُ ولا أحدٌ يرِثُ إلا يُورَث، يقولُ: كلُّ مَنْ عُبِدَ منْ دونِ اللّهِ وقدْ ولد مثلُ المسيح والعزير وغيرهما من الصالحين، ومثلُ الفراعنة المدعين الإلهية، فهذا مولودٌ يموت وهو وإنْ كانَ قد ورثَ من غيره ما هو فيه فإذا مات وَرثَهُ غيرُه واللّه سبحانه حيُّ لا يموتُ ولا يُورَثُ سبحانه وتعالى، واللّه أعلمُ.

سؤالٌ: نفى سبحانه الولادة قبل نفي التولد، والتولد أسبق وقوعًا من الولادِ في حقٍّ مَنْ هو متولدٌ؟

وجوابه: أنَّ الولادةَ لم يَدَّعها أحدٌ في حقِّه سبحانه وإنِّما ادَّعُوا أنَّه وَلَدَ، فلذلكَ قَدَّم نفيه لأنَّه المهمُّ المحتاجُ إلى نَفْيه.

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣١) ، (١٤١/٩) من حديث أبي موسى الأشُعري تُطْفُك.

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/ ١٣٣ \_ ١٣٤).



سؤالٌ آخرُ: كيفَ نَفَى أنْ يكونَ مولودًا ولم يعتقدْه أحَدُّ؟

جوابُهُ: مِنْ وجهينِ، أحدُهُ ما: أنَّهم سألوا عَمَّن وَرِثَ الدنيا ولِمنَ يوِّرثُها، وهذا يُشعرُ بأنَّ منهُم منْ اعتقدَ ذلكَ.

والشاني: أنّه نفى عَنْ نفسه سبحانه خصائص آلهة المشركين فإنَّ منْهم مَنْ عبد الملائكة عبد المسيح، ومنْهُم منْ عبد الملائكة وهُما مولودان، ومنْهُم مَنْ عبد الملائكة والعجل وهي متولدات، وقد تقدَّم أنَّ نفي الولادة تدلُّ على نفي المتولد بطريق الأولى.

فائدةً: قالَ ابنُ عطيةَ: ﴿كُفُواً ﴾ خبرُ كانَ، واسمُهَا ﴿أَحَدُّ ﴾، والظرفُ مَلغي، وسيبويه يستحسن أنْ يكونَ الظرفُ إذا تقدَّم خبرًا.

ولكنْ قَدْ يَجِيءُ مُلْغَى في أماكنَ يقتضيَها المعنى كَهذِهِ الآيةِ، وكَـقولِ الشَاعرِ أنشدَهُ سيبويه:

### ما دامَ فيهن فَصِيلٌ حيًّا

ويُحتملُ أن يكونَ: ﴿كُفُواً ﴾ حالاً لما قُدِّمَ مِنْ كونِهِ وصفًا للنكرةِ كَمَا قالَ كثيرٌ لعزَّة:

#### لميةَ موحِشًا طَلَلُ

قالَ سيبويه: وهذا نَقُلٌ في الكلام وبابُهُ الشِّعرُ.

فهذه السورة تتضمن انفرادة ووحدانيت ، وأنّه منقطع النظير، وأنّه إنما نُزّه عن أن يكون من أجناس المخلوق ات، لأنّ أفراد كُلِّ جنس مِنْ هذه الأجناس متكافئة مماثلة ، فالذهب يكافيء الذهب، والإنسان يكافيء الإنسان ويزاوجه ، ولهذا قال تعالى: ﴿وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنٍ ﴾ [الذاريات:١٤]، فما مِنْ مخلوق ولهذا قال تعالى: ﴿وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنٍ ﴾ [الذاريات:١٤]، فما مِنْ مخلوق

إلا وله كفوّ، هو زوجُهُ، ونظيرُهُ، وعدلُهُ، ومثيلُهُ، فلوْ كانَ الحقُّ مِنْ جنسِ شيءٍ منْ هذهِ الأجناسِ لـكانَ له كـفوّ وعـدلٌ، وقـدْ عُلِمَ انتـفـاؤُهُ بالشـرعِ والعقل.

فهذه السورة هي نسب الرحمنِ وصفته، وهي الّتي أنزلَها اللّه في نفي ما أضاف إليه المبطلون من تمشيل، وتجسيم، وإثبات أصل وفرع، فدخل فيها ما يقولُه مَنْ يقولُ من المشركين، والصابئة، وأهل الكتاب، ومن دخل فيهم من منافقي هذه الأمة من تولد الملائكة أو العقول، أو النفوس، أو بعض الأنبياء، أو غير الأنبياء.

ودخلَ فيها ما يقولُه مَنْ يقولُ من المشركينَ وأهلِ الكتابِ من تولدهِ عن غيرِه كالذينَ قالُوا في المسيحِ: إنَّهُ اللَّهُ، والذينَ يقولونَ في الدَّجالِ: إنَّهُ اللَّهُ، والذينَ يقولونَ في الدَّجالِ: إنَّهُ اللَّهُ، والذين يقولون ذلك في عليٍّ وغيره.

ودخلَ ما يقولُه من يقولُ من المشركينَ وأهلِ الكتابِ من إثباتَ كفو له في شيءٍ من الأشياءِ، مثل من يجعلُ له بتشبيهِه، أو بِتَجْسيمِه، كفواً له أو يجعلُ لَهُ بعبادةِ غيرِه كُفواً، أو يجعلُ لَهُ بإضافة بعضِ خلقهِ إلى غيرِه كُفواً فلا كفو لهُ في شيء من صفاتِه، ولا في ربوبيتِه ولا في إلاهيته.

فتضمنت هذه السورةُ تنزيههُ، وتقديسُهُ، عَنِ الأصولِ والفروعِ، والنظراءِ، والأمثال.

وليسَ في المخلوقات شيءٌ ألا ولا بدَّ أنْ يُنسبَ إلى بعضِ هذه الأعيان والمعانِي، فالحيوانُ من الآدمي وغيرِه لا بدَّ أنْ يكونَ له إما والدَّ، وإمَّا مولودٌ، وإمَّا نظيرٌ هو كفؤُه، وكذلك الجنُّ، والملائكةُ، كما قالَ تعالى: ﴿وَمِن كُلّ



شَيِيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٩].

قالَ بعضُ السلف: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ فتعلمونَ أنَّ خالقَ الأزواجِ واحدٌ، قالَ تعالَى: ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ [الفجر: ٣] قالَ مجاهدٌ: كلُّ شيء خلقهُ اللَّهُ فهو شفعٌ قالَ تعالَى: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٤] الكفرُ والإيمانُ، والهدى والضلالة، والشقاوةُ والسعادةُ، والليلُ والنهارُ، والسماءُ والأرْضُ، والبرُّ والبحر، والشمسُ والقمرُ، والجنُّ والإنسُ، والوترُ اللَّهُ تباركَ وتعالَى.

وهو الذي ذكرهُ البخاريُّ في "صحيحه» فإنَّه يعتمدُ قولَ مجاهد لأنَّه أصَحُّ التفسيرِ، قالَ الثوريُّ: إذا جاءكَ التفسيرُ عَنْ مُجاهدٍ فحسبُكَ به، واختارَهُ الشيخُ مجدُ الدينِ بنِ تيميةَ.

وحقيقةُ الكفؤ: هُوَ المُسَاوِي والمُقَاومُ؛ فلا كفو لَهُ تعالَى في ذاته، ولا في صِفَاتِه، ولا في ربوبيته، ولا في إلاهيته، وله في أسمائه، ولا في أفعاله، ولا في ربوبيته، ولا في إلاهيته، ولهذا كانَ الإيمانُ بالقدرِ نظامَ التوحيد، كَمَا قالَ ابنُ عَبَّاسٍ، لأنَّ القدرية جعلُوا له كُفُوًا في الخلقِ.

وأمَّا توحيدُ الإلَهيةِ فالشركُ فيه تارةٌ يوجبُ الكفرَ والخروجَ مِنَ الملةِ، والخلودَ في النارِ، ومنهُ مَا هُو أصغرُ كالحلفِ بغيرِ اللَّهِ والنذرِ لهُ، وخشيةِ غيرِ اللَّهِ والنذرِ لهُ، وخشيةِ غيرِ اللَّهِ ورجائِهِ والتوكلِ عليهِ والذلِّ لَهُ وقولِ القائلِ: ما شاءَ اللَّهُ وشئتَ.

ومنهُ ابتغاءُ الرزق مِنْ عندِ غيرِ اللَّه، وحَمْدُ غيرِهِ علَى ما أَعْطَى، والغنيةُ بذلكَ عَنْ حمدِهِ، ومنهُ العملُ لغيرِ اللَّهِ وهو الرياءُ، وهوَ أقسامٌ.

ولهذا حرَّم التَّشَبَهَ بأفْعَالِهِ بالتصويرِ، وحرَّمَ التسمي بأسمَائِهِ المختصةِ به

كاللَّهِ والرحمنِ والرَّبِّ.

وإنما يجوزُ التسميةُ بِهِ مُضَافًا إلى غَيرِ مَنْ يعقلُ، وكذلك الجبَّارُ والمتكبرُ والمتكبرُ والمتكبرُ ونحوُ ذلكَ كالخلاقِ والرزّاقِ والدائمِ، ومنه ملكُ الملوكِ، وقدْ جَعلَ ابنُ عقيلِ التسميةَ بهذا مكروهَةً.

قال ابنُ عـقيل: كُلُّ مـا انفردَ بِهِ اللَّـهُ كَـ: «اللَّه» و«رحمـان» و«خالق» لا يجوزُ التَّسمي بِهِ، وكلَّما وُجِدَ معنَاهُ في الآدَمِي فإنْ كانَ يوجدُ تكبرًا، كالملكِ العظيمِ والأعظم، وملكِ الملوكِ والجبارِ فمكروه، والصوابُ الجزمُ بتحريمِهِ.

فأمًّا مَا يتسمَّى بِهِ المخلوقونَ مِنْ أسمائِهِ كالسميعِ والبصيرِ والقديرِ والعليمِ والرحيم، فإنَّ الإضافة قاطعة الشركة، وكذلك الوصفية، فقولنا: زيدٌ سميعٌ بصيرٌ لا يُفيد لله صفة المخلوقِ وقولنا: اللَّهُ سميعٌ بصيرٌ يفيد صفته اللائقة بعد فانقطعت المشابهة بوجه من الوجوه، ولهذا قال تعالى: ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مرم:٢٥].

وفيه قولان: أحدُهُما: نَفْيُ التسميةِ.

والثاني: نَفْىُ المساواة وقدْ نَفَى سبحانه عن نفسه المثلية بقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، ونفى عنه العدلَ والتسويةَ بقوله: ﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدَلُونَ ﴾ [الانمام: ١]، وقوله: ﴿ قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ ﴿ آَ ﴾ تَاللّه إِن كُنّا لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴿ آَ ﴾ ونفَى عنه النّد ضَلالٍ مُبِينٍ ﴿ آَ ﴾ إِذْ نُسَوِيكُم بِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٦ - ٩٨]، ونفَى عنه النّد بقوله: ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢]، وقوله: ﴿ أَتُنكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِاللّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ﴾ [نصلت: ٩].



وفي الحَديث: أيُّ الذَّنْبِ أعظمُ؟ قالَ: «أن تَجعل للَّه ندًا وَهُوَ خلقكَ» (١)، وقالَ للذي قالَ لهُ: ما شاءَ اللَّه وشئتَ: «أجعلتني للَّه ندًا؟»، وفي رواية: «أجعلتني للَّه عدلاً» (٢).

وقالَ كعبُ : السماواتُ السبعُ، والأرضونَ السبعُ، أُسِّسَتْ عَلَى هذه السورةِ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ .

ومعنى هذا \_ واللَّهُ أعلمُ \_ أنَّ السماوات، والأرضَ، إنما خلقتْ بالحق، والعدل، والتوحيد؛ كمَا قالَ: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لِاعْبِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لِاعْبِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا هُمَا إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾ [الدخان: ٣٨، ٣٩].

ومِنْ شعرِ أميةَ بنِ أبي الصلتِ:

وسبحان ربي خالق النور لم يكد ولم يك مُسولُ ودًا بذلك أَشْهَد وسبحان ربي خالق النور لم يكد وكيف يلا ذو العرش أم كيف يُولَد هو اللّه باريء الخلق والخلق كُلُهم إماء له طوعًا جميعًا وأعْبَد هو اللّه باريء الخلق والخلق كُلُهم مِن الخلق كفو قد يُضاهيه مخلد هو الصمد اللّه الذي لَم يكن لَه مِن الخلق كفو قد يُضاهيه مخلد وأنّى يكون الخلق كالخالق الذي يدوم ويبشقي والخليقة تنفد وليس بمخلوق على الدّهر جده ومن ذا على مسر الحوادث يَخلُد وتفني ولا يبْقي سوى القاهر الذي يُميت ويُحيي دائبًا ليس يَمْهَد

## آخرُه والحمدُ للَّه ربِّ العالمين (٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۲/ ۲۲ \_ ۱۳۷)، (۹/ ۹ \_ ۲۰٪)، (۲/ ۲ \_ ۱۸۲ \_ ۱۹۰)، ومسلم (۱/ ۱۳) من حدیث عبد اللّه بن مسعود فراشیه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (١/ ٢١٤ ـ ٢٢٤ ـ ٢٨٣ ـ ٣٤٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٩٩٥).

<sup>(</sup>٣) «تفسير سورة الإخلاص».

# الفهارس

١ ـ فـهـرس الآيـات القرآنيـة ٢ ـ فهرس الموضوعات والفوائد



| المجلد/ الصفحة   | رقمها  | الآيـــة القرآنية                                           |
|------------------|--------|-------------------------------------------------------------|
|                  |        | • سورة الفاتحة •                                            |
| 740_7/-74/1      | ۲      | • الحمد للَّه رب العالمين                                   |
| ۱ / ۱۷ ۸۲        | ٤-٣    | • الرحمن الرحيم مالك يوم الدين                              |
| 174_40:74 / 1    | ٥      | • إياك نعبد وإياك نستعين                                    |
| ۷٥_٦٨_٦٧ / ۱     | ٦      | • اهدنا الصراط المستقيم                                     |
| V0_7A _ 7V / 1   | ٦.     | • صراط الذين أنعمت عليهم                                    |
| V7A_7V / 1       | ٧      | • غير المغضوب عليهم ولا الضالين                             |
|                  |        | • سورة البقرة •                                             |
| 1 / 154, 7 / 273 | ۲ – ۱  | • الم . ذلك الكتاب لا ريب فيه                               |
| 411/1            | ٤ - ٣  | • هدى للمتقين . الذين يؤمنون بالغيب                         |
| YV# / Y          | ٥      | • أولئك على هدى من ربهم                                     |
| ۲۱۰/۱            | ٨      | • ومن الناس من يقول آمنا باللَّه وباليوم الآخر              |
| 94 / 1           | 19     | • أو كصيب من السماء                                         |
| ٦٧٧/٢            | **     | • فلا تجعلوا للَّه أنداداً وأنتم تعلمون                     |
| 1.1-1 94 / 1     | Y £    | <ul> <li>فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار</li> </ul>   |
| 1.4/1            | 40     | <ul> <li>ولهم فيها أزواج مطهرة</li> </ul>                   |
| 1.1 / ٢          | ٧٨     | <ul> <li>كيف تكفرون باللّه وكنتم أمواتًا فأحياكم</li> </ul> |
| W1YV1 / Y        | ٤٠     | • وأوفوا بعهدي أوف بعهدكم                                   |
| ٤٣٢ / ٢          | ٤٤     | • أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم                         |
| 104_0 / 4        | ٤٥     | • واستعينوا بالصبر والصلاة                                  |
| 411/1            | 174.57 | • واتقوا يومًا لا تجزي نفس عن نفس شيئًا                     |
| ٣٧٤ / ١          | ۸۰     | <ul> <li>وقالوا لن تمسنا النار إلا أيامًا معدودة</li> </ul> |
| 1.5/1            | ۸۱     | • بلی من کسب سیئة وأحاطت به خطیئته                          |

| المجلد/ الصفحة      | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                   |
|---------------------|---------|-----------------------------------------------------|
| 144 / 4             | ۸۳      | • وقولوا للناس حُسْنًا                              |
| Y1A_Y1V / 1         | ۸٥ – ٨٤ | • وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطور              |
| 74V / 4             | . ٨٦    | • فلا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينصرون                |
| ٥٧٤_١٠٥/١           | 9 £     | • قل إن كانت لكم الدار الآخرة عند اللَّه            |
| 1.0/1               | 90      | • ولن يتمنوه أبدًا بما قدمت أيديهم                  |
| 1.0/1               | 47      | • ولتجدنهم أحرص الناس على حياة                      |
| 110/1               | 9∨      | • من كان عدوًا لجبريل                               |
| / ۲ ، ۲۹۸ ، ۱۰٦ / ۱ | 1.4-1.4 | • ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم.                     |
| 189 - 184 - 184     |         |                                                     |
| 144 / 4             | 1.4     | • ولو أنهم آمنوا واتقوا لمثوبة من عند اللَّه خير    |
| 44 / 1              | ١٠٦     | • ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها             |
| 011/1               | 118     | • ومن أظلم ممن منع مساجد اللَّه أن يذكر فيها اسمه   |
| 171-119/1           | 110     | • وللَّه المشرق والمغرب فأينما تولوا فثم وجه اللَّه |
| 1.4/1               | ١٢١     | • الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته             |
| 471/1               | ١٢٣     | • واتقوا يومًا لا تجزي نفس عن نفس شيئًا             |
| _111_1.4/1          | 140     | • واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى                      |
| 110_118             |         |                                                     |
| vv / 1              | ۱۳۲     | • ووصى بها إبراهيم بنيه ويعقوب                      |
| 141/1               | 187     | • سيقول السفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم         |
| 744 / 1             | 184     | • لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول              |
| _117_110/1          | 184     | • وما كان اللَّه ليضيع إيمانكم                      |
| 177_177             |         |                                                     |



| المجلد/ الصفحة   | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                  |
|------------------|---------|----------------------------------------------------|
| 144 / 1-         | 184     | • إن اللَّه بالناس ِلرءوف رحيم                     |
| _17119/1         | 188     | • قد نرى تقلب وجهك في السماء فلنولينك قبلة         |
| 170              |         |                                                    |
| / 4 6149_144 / 1 | 107     | ● فاذكروني اذكركم واشكروا لي ولا تكفرون            |
| W1 TV1           |         |                                                    |
| 104 / 4          | 104     | • يا أيها الذين آمنوا استعينوا بالصبر والصلاة      |
| 141 / 1          | 104:108 | • وبشر الصابرين الذين إذا أصابتهم مصيبة            |
| ٤٣ / ١           | 101     | • إن الصفا والمروة من شعائر اللَّه                 |
| 091/1            | 109     | • ويلعنهم اللاعنون                                 |
| . ** / 1         | ١٦٣     | • وإلهكم إله واحد                                  |
| 144 / 1          | 178     | <ul> <li>إن في خلق السماوات والأرض</li> </ul>      |
| 187 / 7          | 171     | • صم بكم عمي فهم لا يعقلون                         |
| _178_177 /1      | 177     | • ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب      |
| 7A7_771_170      |         |                                                    |
| £47 / 1          | ۱۷۸     | • يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم القصاص             |
| 1 / 507_11       | ١٨٣     | • كتب عليكم الصيام                                 |
| ٥٣٢ / ١          | ۱۸٥     | <ul> <li>شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن</li> </ul> |
| _ 177_ 170 / 1   | ۱۸٥     | • ولتكلموا العدة ولتكبروا اللَّه على ما هداكم      |
| 144              |         |                                                    |
| 144-146 / 1      | 177     | • وإذا سألك عبادي عني فإني قريب                    |
| 79 / Y           |         |                                                    |
| ٤٩١/١            | ۱۸۷     | • أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم             |

| المجلد/ الصفحة  | رقمها     | الآيـــة القرآنية                                                   |
|-----------------|-----------|---------------------------------------------------------------------|
| 127 / 1         | ۱۸۷       | • فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب اللَّه لكم                           |
| -154-77/1       | 144       | • تلك حدود اللَّه فلا تقربوها                                       |
| ٤٨١ / ٢ ، ١٤٤   |           |                                                                     |
| ۰۳۱/۱           | 1/4       | • يسألونك عن الأهلة قل هي مواقيت للناس                              |
| 127_120 / 1     | 190       | • وأنفقوا في سبيل اللَّه ولا تلقوا بأيديكم إلى                      |
| 714/1           | 190       | • وأحسنوا إن الله يحب المحسنين                                      |
| _18A_187/1      | 194       | • الحج أشهر معلومات                                                 |
| 770,7176        |           |                                                                     |
| £YY / 1 %       | 197       | • فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج                                 |
| ۲ / ۲۵۰         | 199_194   | <ul> <li>فإذا أفضتم من عرفات فاذكروا اللّه</li> </ul>               |
| 1.9 / 4         | 191       | <ul> <li>واذكروه كما هداكم</li> </ul>                               |
| 754 / 4         | 199       | • ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس واستغفروا                             |
| 189 / 1         | 199       | • واستغفروا اللَّه                                                  |
| 171/4:171_17-/1 | 7 - 1 - 7 | <ul> <li>فإذا قضيتم مناسككم فاذكروا اللَّه</li> </ul>               |
| 171/1           | · Y•1     | • ربنا آتنا في الدنيا حسنة                                          |
| 101-104/1       | 7.4       | • واذكروا اللَّه في أيام معلومات                                    |
| 1 \ 701_101     | 7.4       | <ul> <li>فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه</li> </ul>                  |
| 109             |           |                                                                     |
| ov £ / Y        | ۲۱۰       | <ul> <li>هل ينظرون إلا أن يأتيهم اللّه في ظلل</li> </ul>            |
| ٤٧٠ / ١         | 714       | <ul> <li>فهدى اللَّه الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق</li> </ul> |
| _               | 717       | <ul> <li>کتب علیکم القتال وهو کره لکم</li> </ul>                    |
| 711             |           |                                                                     |

| المجلد/ الصفحة   | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                       |
|------------------|---------|---------------------------------------------------------|
| (077_207 / 1     | * * 1 V | • يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال              |
| ٥٢٣              |         | ·                                                       |
| ٤٥٢ / ١          | 414     | • يسألونك عن الخمر والميسر                              |
| ٤٥٢ / ١          | ***     | • ويسألونك عن اليتامي                                   |
| ٤٣١ / ١          | 771     | • ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمنَّ                        |
| 17.1111/1        | 777     | • ويسألونك عن المحيض قل هو أذى                          |
| 444 / I          | 777     | • ولا تقربوهن حتى يطهرن                                 |
| 17. / ۲ (0.4 / 1 | ***     | • إن اللَّه يحب التوابين                                |
| 177 / 1          | 770     | • لا يؤاخذكم اللَّه باللغو في أيمانكم                   |
| 174-177/1        | 444     | • ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق اللَّه في أرحامهن         |
| 144 / 1          | 447     | • وبعولتهن أحق بردهن في ذلك إن أرادوا إصلاحًا           |
| _188_A1/1        | . 779   | • تلك حدود اللَّه فلا تعتدوها                           |
| ٤٧٩ ، ٤٧١        |         |                                                         |
| AT / 1           | 75.     | • وتلك حدود اللَّه يبينها لقوم يعلمون                   |
| 144/1            | 741     | • فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف                      |
| ۱۸۰ / ۱          | 744     | • لا تضار والدة بولدها ولا مولود له بولده               |
| _1/4_1/1/1       | 747     | • حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى                     |
| W-V_19 / Y . 1AW |         |                                                         |
| _107_100/1       | 749     | • فإن خفتم فرجالاً أو ركبانًا فإذا أمنتم فاذكروا اللَّه |
| 1/4              | * *     |                                                         |
| 191 / 1          | 701     | • ولولا دفع اللَّه الناس بعضهم ببعض                     |
| ٤٧٠ / ١          | 701     | • والكافرون هم الظالمون                                 |

| المجلد/ الصفحة     | رقمها       | الآيـــة القرآنية                                         |
|--------------------|-------------|-----------------------------------------------------------|
| 71_44 /1           | 700         | • اللَّه لا إله إلا هو الحي القيوم                        |
| YY 1 / 1           | 707         | <ul> <li>قد تبين الرشد من الغي</li> </ul>                 |
| YV+ / Y . EA7 / 1  | Y 0 V       | • اللَّه ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات                |
| 197_191/1          | ۲٦٠         | • وإذ قـال إبراهيم رب أرني كيف تحـيي الموتي               |
| 14 / 4 . 4 1 8 / 1 | 478         | • يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن             |
| Y18 / 1            |             | • أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب                |
| £7119/Y            | 779         | • يؤت الحكمة من يشاء                                      |
| _198_197 / 1       |             |                                                           |
| 190                | <b>YV 1</b> | • إن تبدوا الصدقات فنعمًّا هي                             |
| 198/1              | 777         | <ul> <li>ليس عليك هداهم ولكن الله يهدي من يشاء</li> </ul> |
| 194 / ٢            | 774         | • للفقراء الذين أحصروا في سبيل اللَّه                     |
| -190-198/1         | 377:677     | • الذين ينفقون أموالهم بالليل سرًا وعلانية                |
| 197                |             | '                                                         |
| 197/1              | 440         | • الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا                        |
| 194 / 1            | 770         | • وأحل اللَّه البيع وحرَّم الرِّبا                        |
| 411/1              | 441         | • واتقوا يومًا ترجعون فيه إلى اللَّه                      |
| ٤٧٢ / ١            | 777         | <ul> <li>ولا يضاركاتب ولا شهيد</li> </ul>                 |
| 49-409/1           | 3.47: 7.47  | • للَّه ما في السماوات وما في الأرض                       |
| 199/1              | 7.4.7       | • ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به                       |
|                    |             | <ul> <li>سورة آل عمران</li> </ul>                         |
| ** / 1             | . 4         | • اللَّه لا إله إلا هو الحي القيوم                        |
| 0VA_101 / Y        | <b>V</b>    | <ul> <li>آمنا به کل من عند ربنا</li> </ul>                |

| المجلد/ الصفحة            | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                            |
|---------------------------|---------|--------------------------------------------------------------|
| 444 / A                   | 1 8     | • زين للناس حب الشهوات من النساء                             |
| 789 / 7 . 189 / 1         | 1٧      | • والمستغفرين بالأسحار                                       |
| Y VV / 1                  | ١٩      | <ul> <li>إن الدين عند اللّه الإسلام</li> </ul>               |
| 44. / 4                   |         |                                                              |
| <b>41.</b> / 1            | 47      | • ويحذركم اللَّه نفسه                                        |
| ٤٦ / ٢                    | ۳٠      | • يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً                       |
| _ ۲ · · _ ۱ ∨ 7 _ ۳ ∨ / ۱ | ۳۱      | • قل إن كنتم تحبون اللَّه فاتبعوني يحببكم اللَّه             |
| _ 547_ 540_ 4 . 1         |         | ·                                                            |
| _00/7,00009V              |         |                                                              |
| 717_707_007_707           |         |                                                              |
| 7.0_7.8/1                 | ۳۷ : ۳٥ | • وإذ قالت امرأت عمران رب إني نذرت لك                        |
| ٤٦٠/١                     | ٦٤      | • قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء                      |
| ٤٣٠ / ٢                   | ٠ ٦٨    | • إن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه                        |
| 1 / 777                   | ۸۰:۷۹   | <ul> <li>ما كان لبشر أن يؤتيه اللّه الكتاب والحكم</li> </ul> |
| Y9V / Y                   | ۸۳      | • وله أسلم من في السماوات والأرض طوعًا                       |
| Y9. / Y (VV / )           | ٨٥      | <ul> <li>ومن يبتغ غير الإسلام دينًا فلن يقبل منه</li> </ul>  |
| 1 / 757, 7 / 137          | 1.4     | ● اتقوا اللَّه حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون           |
| ٤٨٦ /١                    | 1.4     | • وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها                   |
| ٤٨٨ / ٢                   | 1.7     | • يوم تبيض وجوه وتسود وجوه                                   |
| T.0 / Y                   | ۱۰۸     | <ul> <li>وما اللّه يريد ظلمًا للعالمين</li> </ul>            |
| ١ / ٢٠٦_٢٣٤               | 11.     | • كنتم خير أمة أخرجت للناس                                   |
| 177 / 1                   | 111     | • لن يضروكم إلا أذى<br>                                      |

| المجلد/ الصفحة          | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                  |
|-------------------------|---------|----------------------------------------------------|
| ٦٨٣ / ١                 | 119     | • ها أنتم أولاء تحبونهم ولا يحبونكم                |
| 717_441 / 7             | 174     | • ولقد نصركم اللَّه ببدر وأنتم أذلة                |
| 017 / 7, 471 / 1        | 141     | • واتقوا النار التي أعدت للكافرين                  |
| / ۲ ، 0 7 8 _ 0 7 • / 1 | 147:144 | <ul> <li>وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة</li> </ul> |
| Y · A _ Y · V _ 1 A ·   |         | '                                                  |
| _ * • V _ \ 0 • / \     | 140     | • والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم           |
| -718-078-709            |         | ,                                                  |
| V19_07V_70+             |         |                                                    |
| _ ۲۱۳_ ۲۰۹ / ۱          | 140     | • ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون                |
| 771                     |         | ,                                                  |
| ٤١٦ / ٢                 | ١٣٦     | • أولئك جزاؤهم مغفرة من ربهم                       |
| 117/4                   | 1 £ £   | • وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل           |
| 145 / 4                 | 184     | • فأتاهم اللَّه ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة       |
| 7 - 771 - 770 / 1       | 109     | • فيما رحمة من اللَّه لنت لهم                      |
| <b>٤٩</b> ١/            |         |                                                    |
| <b>4177</b> / 1         | 175-177 | • أفمن اتبع رضوان اللَّه كمن باء بسخط              |
| 1 / 777, 7 / 773        | ١٦٤     | • لقد مَنَّ اللَّه على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً |
| YVY_YV\ / Y             | ۱۷۳     | • الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم        |
| 018/1                   | ۱۸۰     | • ولا يحسبن الذين يبخلون بما أتاهم اللَّه          |
| 1 / ٧٢٧ _ ٨٢٢           | ۱۸٥     | • كل نفس ذائقة الموت                               |
| 11/1                    | ۱۸۷     | • لتبيننَّه للناس ولا تكتمونه                      |
| _                       | ١٨٨     | • لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ويحبون            |
| 079                     |         | J                                                  |



| المجلد/ الصفحة   | رقمها | الآيـــة القرآنية                            |
|------------------|-------|----------------------------------------------|
| ٤٧١ / ١          | 19.   | • إن في خلق السماوات والأرض                  |
| ۱/ ۹۸، ۲/ ۲۲۲    | 194   | • ربنا إننا سمعنا مناديًا ينادي للإيمان      |
| ονέ / 1          | 194   | • ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفِّر عنَّا سيئاتنا |
| ٥٩٤ / ٢          | ۲     | • يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا |
|                  |       | • سورة النساء •                              |
| 1-7/7            | ٣     | • فانكحوا ما طاب لكم من النساء               |
| YV9 / 1          | ۳.    | • فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة                 |
| 1.7/4            | ٣     | • أو ما ملكت أيمانكم                         |
| ۳۸۰ / ۱          | ٧     | • للرجال نصيب مما ترك الوالدان               |
| ۲۸۰ / ۱          | ٩     | • وليخش الذين لو تركوا من خلفهم ذرية         |
| ٥٠٤ / ٢          | ١٠    | • إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلمًا        |
| _ ۲۸۷ :۲۸۰ / ۱   | 17:11 | • يوصيكم اللَّه في أولادكم                   |
| 797              |       |                                              |
| ۲۸۰ / ۱          | 14    | • ولكم نصف ما ترك أزواجكم إن لم يكن          |
| ۳۸۰ / ۱          | 11    | • فريضة من اللَّه                            |
| 190/1            | ١٢    | • من بعد وصية يُوصى بها أو دَيْن             |
| / / ۱۸_ ۲۶۲، ۲ / | 18:14 | • تلك حدود اللَّه ومن يطع اللَّه ورسوله      |
| ٤٧٩              |       |                                              |
| _                | 17    | • إنما التوبة على اللَّه للذين يعملون السوء  |
| 171 / 7 , 078    |       |                                              |
| W.1_Y9V / 1      | ۱۸    | • وليست التوبة للذين يعملون السيئات          |
|                  |       | <u> </u>                                     |

| المجلد/ الصفحة      | رقمها | الآيـــة القرآنية                                         |
|---------------------|-------|-----------------------------------------------------------|
| ٤١٠/٢               | ۲٠    | <ul> <li>وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج</li> </ul>        |
| ۳٥٦ /·۱             | 7 £   | • كتاب اللَّه عليكم                                       |
| <b>Y</b> 7V / 1     | ٣٠_٢٩ | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم</li> </ul> |
| Y7V / 1             | 44    | • ولا تقتلوا أنفسكم                                       |
| ۱ / ۲۲۲، ۲۲۲،       | ٣١    | • إن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفِّر عنكم               |
| ۸۲۳، ۲۲۹، ۳۳۰       |       | ·<br>·                                                    |
| V1 / 1              | 44    | • واسألوا اللَّه من فضله                                  |
| *** / 1             | 44    | • ولا تتمنوا ما فضل اللَّه بعضكم على بعض                  |
| Y98 / 1             | ٣٣    | • ولكل جعلنا موالي مما ترك الوالدان                       |
| Y0Y_00 /Y           | 47    | • ولا تشركوا به شيئًا                                     |
| *** / 1             | ٣٦    | • واعبدوا اللَّه ولا تشركوا به شيئًا                      |
| ٤٧٥ / ١             | ٤٠    | • وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجراً                  |
| ٣٠٥/٢               | ٤٠    | <ul> <li>إن اللَّه لا يظلم مثقال ذرة</li> </ul>           |
| 770 / 7 , 7 . 7 . 7 | ٤١    | <ul> <li>فكيف إذا جئنا من كل أُمَّة بشهيد.</li> </ul>     |
| ١ / ٧٣٧، ٣٣٨ ٥٤٤    | ٤٣    | • يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكاري        |
| **7 / 1             | ٤٣    | • وإن كنتم مرضى                                           |
| ٤١٦ /١              | ٤٣    | • ولا جنبًا إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا                    |
| ۱ / ۱۵ ، ۱۳۳۹،      | ٤٨    | • ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء                               |
| ٤١٦ / ٢ ،٥٦٦ ،٥٦٥   | ·     |                                                           |
| WE1 / 1             | ٥٦    | • إن الذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم ناراً                 |
| WE1 / 1             | ٥٦    | • كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها                   |
| WEW_WEY / 1         | ٥٩    | • يا أيها الذين آمنوا أطيعوا اللَّه وأطيعوا الرسول        |

| المجلد/ الصفحة    | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                                  |
|-------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------|
| ٥٠٢ / ١           | 9             | • فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك                                    |
| - 184 / 4         | ٦٨_٦٦         | • ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيرًا لهم                       |
| ٤٨٥ _ ٤٨٤ / ٢     | ٧١            | • يا أيها الذين آمنوا خذوا حذركم                                   |
| ۳۱۰/۱             | VA_VY         | • قل متاع الدنيا قليل                                              |
| ٤١١ / ٢           | ۸۰            | • من يطع الرسول فقد أطاع اللَّه                                    |
| ٥٨٣ / ٢           | ۸۲            | • ولْو كان من عند غير اللَّه لوجدوا فيه اختلافًا                   |
| ٧٠ ، ٢٩ / ١       | 90            | <ul> <li>لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر</li> </ul>   |
| <b>757 / 1</b>    | 97_90         | <ul> <li>لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر</li> </ul>   |
| ١ / ١٤٤٢، ١٥٤٣،   | 1 - 7 _ 1 - 1 | • وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح                              |
| 737, P37, 30T     |               |                                                                    |
| 177 / 1           | 1.4           | • إن كان بكم أذى من مطر                                            |
| ٦١٨ / ١           | 1.4           | • إن الصلاة كانت على المؤمنين كتابًا موقوتًا                       |
| ١ / ١٦٢، ٢٥٣، ٧٥٣ | 1.4           | <ul> <li>فإذا قضيتم الصلاة فاذكروا اللّه قيامًا وقعودًا</li> </ul> |
| ۸/۱               | 1.0           | • إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق                                     |
| ٧٠٣،١٤١/١         | ١٠٨           | • يستخفون من الناس ولا يستخفون من اللَّه                           |
| ٦٩ / ٢            | ١٠٨           | • ولا يستخفون من اللَّه وهو معهم                                   |
| ٦٨٣ / ١           | 1.9           | • ها أنتم هؤلاء جادلتم عنهم في الحياة الدنيا                       |
| 1 / .01, 050      | 11.           | • ومن يعمل سوءًا أو يظلم نفسه                                      |
| 197/1             | 114           | • وأنزل اللَّه عليك الكتاب والحكمة وعلَّمك                         |
| <b>TOA/1</b>      | ١١٤           | ● لا خير في كثير من نجواهم                                         |
| 404/1             | 174           | • ليس بأمانيكم ولا أماني أهل الكتاب                                |
| W7· /1            | 171           | • وللَّه ما في السماوات وما في الأرض                               |

| المجلد/ الصفحة          | رقمها | الآيـــة القرآنية                                           |
|-------------------------|-------|-------------------------------------------------------------|
| 170/7                   | 187   | • وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالي                         |
| ۱/۸۲۳، ۲۲۹              | 120   | • إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار                     |
| <b>*</b> Vo/1           | ١٤٨   | <ul> <li>لا يحب الله الجهر بالسوء من القول</li> </ul>       |
| 118:119:114/4           | 171   | • إنما اللَّه إله واحد                                      |
| £01/Y                   | 171   | • ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيرًا لكم                         |
| ۱/ ۲۲، ۱۳۷۰             |       | ,                                                           |
| 777, 877, 877           | 171   | • يستفتونك قل اللَّه يفتيكم في الكلالة                      |
| Y41 /1                  | ۱۷٦   | • فإن كانتا اثنتين فلهما الثلثان مما ترك                    |
| 1/ - 473 4032           | 171   | • يبين اللَّه لكم أن تضلوا                                  |
| 710                     |       | ·                                                           |
|                         |       | • سورة المائدة •                                            |
| ١/ ١٨٣، ٢٨٣             | ۲     | • وتعانوا على البر والتقوى                                  |
| 077 /1                  | ۲     | • لا تُحلوا شعائر اللَّه ولا الشهر الحرام                   |
| ۱/ ۳۸۳، ۱۸۳،            | ٣     | • اليوم أكملت لكم دينكم                                     |
| 7A7, PA7, 017,          |       |                                                             |
| 750                     | ·     |                                                             |
| <b>**</b> */1           | ٦     | • وإن كنتم جنبًا فاطهروا                                    |
| ٣٨٥ /١                  | ٦     | <ul> <li>ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم</li> </ul>     |
| 1/387_087               | ٦     | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة</li> </ul> |
| ۷۹۳، ۹۹۳، ۰۰3،          |       |                                                             |
| . ٤ - ٣ . ٤ - ٢ . ٤ - ١ |       |                                                             |
| 1817, 8.8               |       |                                                             |

| المجلد/ الصفحة | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                |
|----------------|---------|--------------------------------------------------|
| 104 /4 (817    |         |                                                  |
| 179/1          | ٦       | • وإن كنتم جنبًا فاطهروا                         |
| ٤١٩/١          | ۱۳      | • يحرفون الكلم عن مواضعه                         |
| ٤١٩،٤١٨/١      | ۱۳      | • فبما نقضهم ميثاقهم لعناهم                      |
| Vo/1           | 17_10   | • قد جاءكم من اللَّه نور وكتاب مبين              |
| ٤٢١/١          | 10      | • يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا                  |
| ٥٣٦/١          | ١٥      | • قد جاءكم من اللَّه نور                         |
| 711/4          | 7 £     | • فاذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهُنا قاعدون        |
| 79 /7 (274/)   | **      | • إنما يتقبل اللَّه من المتقين                   |
| ٤٢٥/١          | 44      | • من قتل نفسًا بغير نفس أو فساد                  |
| ٤١٥/٢          | WE_WW   | • ذلك لهم خزي في الدنيا                          |
| ٤١٣/١          | ٣٨      | • والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما               |
| £44 (£41/1)    | ٤١      | • يا أيها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون في       |
| ٤٣٢/١          | £ Y     | • فإن جاءوك فاحكم بينهم أو أعْرضُ عنهم           |
| ٤٢٢/١          | ٤٤      | • ومن لم يحكم بما أنزل اللَّه                    |
| ٥٣٥/١          | ٤٤      | • إنا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور               |
| ٤٣١/١          | ٤٤      | • ومن لم يحكم بما أنزل اللَّه                    |
| ٤٢٦،٤٢٥/١      | ٤٤      | • ومن لم يحكم بما أنزل اللَّه فأولئك هم الكافرون |
| 1 / 1 73 , 773 | ٤٥      | • وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس              |
| ٤٣٤/١          | ٤٨      | • لكل جعلنا مُنكم شرعة ومنهاجًا                  |
| ٤٣١/١          | ٤٩ : ٤٤ | • إنا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور               |
| ۳۸۰/۲          | ٥٤      | • أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين            |

| المجلد/ الصفحة | رقمها        | الآيــة القرآنية                                            |
|----------------|--------------|-------------------------------------------------------------|
| ٤٣٥/١          | ٥٤           | • يا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه                  |
| ١/ ٣٩٤، ١٤٤٠   | ٥٤           | • يا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه                  |
| ٤٤١            |              |                                                             |
| Y17/Y          | ٥٤           | • نسوف يأتي اللَّه بقوم يحبهم ويحبونه                       |
| YV £ /Y        | 00           | • الذين يقيمون الصلاة                                       |
| 111111111      | ٥٨           | • وإذا ناديتم إلى الصلاة اتخذوها هزواً ولعبًا               |
| 11./٢          | ٦٨           | • قل يا أهل الكتاب لستم على شيء                             |
| 117/4          | <b>V o</b> . | • ما المسيح ابن مريم إلا رسول                               |
| 1.4/1          | ۸۸ _ ۸۷      | • يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل                |
| ٣٠٨/٢          | ۸۹           | • ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم واحفظوا أيمانكم               |
| 120/1          | 91_9.        | <ul> <li>إنما الخمر والميسروالأنصاب والأزلام رجس</li> </ul> |
| V·Y            | 9 £          | • ليعلم من يخافه بالغيب                                     |
| 41./1          | 97           | • اتقوا اللَّه الذي إليه تحشرون                             |
| (\$\$A(\$\$Y/1 | 1.1          | • يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء                    |
| 201,200,229    |              |                                                             |
| ٤٦٢،٤٦١/١      | 1.0          | • يَا أَيْهَا الذِّينِ آمنوا عليكم أَنْفُسكم                |
| ٤١٠،٤٠٩/١      | 1.4:1.7      | • يا أيها الذين آمنوا شهادة بينكم                           |
| VV / 1         | 111          | • قالوا آمنا واشهد بأننا مسلمون                             |
| 770/7          | 114          | • إن تعذبهم فإنهم عبادك                                     |
|                |              | • سورة الأنعام •                                            |
| 117/4          | ١٩           | <ul> <li>وأوحي إلي هذا القران لأنذركم به</li> </ul>         |
| 191,190/4      | ٥٢           | • ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي                  |

| المجلد/ الصفحة        | رقمها   | الآيـــة القرآنية                              |
|-----------------------|---------|------------------------------------------------|
| 14.6191/4             | ٣٥      | • وكذلك فتنا بعضهم ببعض                        |
| 191/4                 | ٥٤      | • وإذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام      |
| 171/7                 | ٥٤      | • أنه من عمل منكم سوءًا بجهالة                 |
| ٤٦٦،٤٦٥/١             | 09      | • وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو           |
| £7V/1                 | 09      | • ما تسقط من ورقة إلا يعلمها                   |
| ٧٨/١                  | ٧١      | • كالذي استهوته الشياطين في الأرض حيران        |
| ٤٧١،٤٧٠/١             | ۸۲      | • الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم          |
| T00/T                 | 94      | • لو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت            |
| 779/4                 | 1.1     | • أنى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة             |
| 17/7                  | ۱۰۸     | <ul> <li>كذلك زينا لكل أُمَّة عملهم</li> </ul> |
| Y11/1                 | 11.     | • ونقلِّبُ أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به   |
| 710/1                 | 119     | • وما لكم ألا تأكلوا مما ذكر اسم اللَّه عليه   |
| 719/1                 | 17.     | • وذروا ظاهر الإثم وباطنه                      |
| ١/ ٨٦٣، ٢/ ٤٣٥        | ١٣٢     | • لكل درجات مما عملوا                          |
| 144/4                 | 147     | • وكذلك زَين لكثير من المشركين قتلَ أولادهم    |
| ٤٠٤/٢                 | 101     | • قل تعالوا أتلوا ما حرَّم ربُّكم عليكم        |
| ٤٧٤،٤٧٣/١             | 104-101 | • قل تعالوا أتل ما حرَّم ربُّكم عليكم          |
| ۱/ ۳۳، ۲۰، ۲۷         | 104     | • وأن هذا صراطي مستقيمًا فاتبعوه               |
| 91/1                  | 107     | ● صدف                                          |
| 0V£/Y                 | ١٥٨     | • هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة             |
| . ٤٧٤ . ٤٢١ . ٤٢٠ / ١ | ١٦٠     | • من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها               |
| ٤٧٥                   |         |                                                |

| المجلد/ الصفحة     | رقمها          | الآيـــة القرآنية                                          |
|--------------------|----------------|------------------------------------------------------------|
|                    |                | <ul> <li>سورة الأعراف</li> </ul>                           |
| ٧٨/١               | ١٦             | • قال فبما أغويتني لاَقعدن لهم صراطك                       |
| 144/4              | ٧٠             | • ما نهاكما ربُّكما عن هذه الشجرة إلا                      |
| ٤٧٧/١              | **             | <ul> <li>یا بنی آدم لا یفتننکم الشیطان</li> </ul>          |
| ٤٧٧/١              | 47             | • وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا                |
| 1 · · / 1          | ۲۸             | • كلما دخلت أُمَّة لعنت أُخْتها حتى إذا ادَّاركُوا         |
| ٤٨٠ _ ٤٧٨ _ ٤٧٧ /١ | 47_41          | • یا بنی آدم خذوا زینتکم عند کل مسجد                       |
| ٤٨١_               |                |                                                            |
| 729/1              | ۳۸_ <b>۳</b> ۷ | • فمن أظلم ممن افترى على اللَّه كذبًا أو كذَّب             |
| ٦٨٣/١              | ٣٨             | • ربنا هؤلاء أضلونا فآتهم عذابًا ضعفًا من النار            |
| ۲٦٣/١              | ٤٠             | • إن الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها                    |
| 0 EV /Y            | ٤٠             | • لا تفتح لهم أبواب السماء                                 |
| ۲۷٤/۲،٤٨١/١        | ٤١             | • لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غواش                          |
| ٤٨٣/١              | ٤٤ - ٥٠        | • ونادى أصحاب الجنة أصحابَ النارِ                          |
| 468/4              | . 6 +          | • أن أفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكم اللَّه             |
| Y7 /Y              | 00             | <ul> <li>ادعوا ربكم تضرعًا وخفية</li> </ul>                |
| Y#Y /Y             | 70             | • وادعوه خوفًا وطمعًا إن رحمت اللَّه قريب                  |
| ٤١٣/١              | ٥٨             | • والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربِّه                       |
| 1.9/4              | ٥٩             | • ما لكم من إله غيرهُ                                      |
| 171/1              | <b>۸</b> ۲     | • إنهم أناس يتطهرون                                        |
| ٤٨٦/١              | ۸٩             | • قد افترينا على اللَّه كذبًّا إن عدنا                     |
| 010/4              | 4٧             | <ul> <li>أفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياتًا</li> </ul> |



| المجلد/ الصفحة             | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                     |
|----------------------------|---------|-------------------------------------------------------|
| ۵٦٣ /۲، ٤٨٦ /١             | 187     | • وواعدنا موسى ثلاثين ليلة وأتممناها بعشر             |
| W17/1                      | ١٥٦     | <ul> <li>ورحمتي وسعت كل شيء</li> </ul>                |
| ۰ ۵۳٦/۱                    | 107     | • الذين يتبعون الرسول النبي الأميِّ                   |
| ٤٦١/١                      | ١٦٤     | • لم تعظون قومًا اللَّه مهلكهم أو معذبهم              |
| 794/1                      | ١٦٨     | • وبلوناهم بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون             |
| Y77/1                      | 177     | • ألست بربكم قالوا بلى شهدنا                          |
| AA /1                      | 177:170 | <ul> <li>واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا</li> </ul> |
| 1 £ Y _ 9 A / Y            | 174     | • ولقد ذرأنا لجهنم كثيرًا من الجن والإنس              |
| ۰٦٠/١                      | 7.1     | • إن الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان             |
| 117/1                      | ۲٠٤     | • وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا                 |
|                            |         | <ul> <li>سورة الأنفال</li> </ul>                      |
| <b>* * * * * * * * * *</b> | ۲       | • إنما المؤمنون الذين إذا ذكر اللَّه وجلت قلوبهم      |
| 471/1                      | ۲       | • وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانًا                |
| 118/4                      | £:Y     | • إنما المؤمنون الذين إذا ذكر اللَّه وجلت قلوبُهم     |
| 711/7                      | 1 • : 9 | • إذ تستغيثون ربَّكم فاستجاب لكم                      |
| ٦٢٠/١                      | ١٢      | • سألقي في قلوب الذين كفروا الرعب                     |
| 717/7                      | 1٧      | • فلم تقتلوهم ولكن اللَّه قتلهم                       |
| ۱/ ۳۳                      | 4 8     | • استجيبوا للَّه وللرسول إذا دعاكم                    |
| T18/7 (8AV/1)              | 7 £     | • أن اللَّه يحول بين المرء وقلبِهِ                    |
| <b>***</b> /1              | 44      | • إن تتقوا اللَّه يجعل لكم فرقاًنا                    |
| ٦٥٠/٢                      | 44      | • وما كان اللَّه معذبهم وهم يستغفرون                  |
| ٤٩١/١                      | 4.5     | • وما كان أولياءه إن أولياءه إلا المتقون              |

| المجلد/ الصفحة                          | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                      |
|-----------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------|
| £ 1 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 | ٣٥            | • وما كان صلاتهم عند البيت إلا مُكَاءً وتصدية          |
| Y·V/1                                   | 44            | • وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين للَّه          |
| 447 _ 44 \ _ 47 \ / 4                   | ٤١            | • علموا أنما غنمتم من شيء فأن للَّه خُمُسَهُ           |
| ۲۱۴/۲                                   | ٤٨            | • وإذ زين له مالشيطان أعمالهم                          |
| £ÁV /Y                                  | . ••          | • وذقوا عذاب الحريق                                    |
| ٤٨/٢                                    | ٣.            | • وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة                         |
| 794/1                                   | ٧٥            | • وأولوا الأرحام بعض أولى ببعض                         |
|                                         |               | • سورة التوبة •                                        |
| ٥٢٠/١                                   | ٣             | • وأذان من اللَّه ورسوله إلى الناس يوم الحج            |
| ۲۲۵/۲                                   | · •           | • وإن أحد من المشركين استجارك فأجِرُهُ                 |
| 74.5 /4                                 | 11            | <ul> <li>فإن تابوا وأقاموا الصلاة</li> </ul>           |
| 191-19-/1                               | 14-14         | • ما كان للمشركين أن يعمروا مساجد اللَّه               |
| ۵٦٦ _ ٤٩٠ /١                            | ١٨            | • إنما يعمر مساجد اللَّه من آمن باللَّه                |
| 190_191/1                               | 7.19          | • أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام              |
| _                                       | 7 £           | <ul> <li>قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم</li> </ul> |
| Y00_Y17 /Y ( £99                        |               |                                                        |
| 240/1                                   | 7 £           | • أحب إليكم من اللَّه ورسوله                           |
| 01-20-1-191/1                           | 47            | • يا أيها الذين آمنوا إنما المشركون نجس                |
| 017_                                    |               |                                                        |
| £٣1/1                                   | ٣١            | • سبحانه عما يشركون                                    |
| 740/4                                   | <b>**:*</b> * | • يريدون أن يطفئوا نور َ اللَّه بأفواههم               |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                     |
|----------------|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| 014/1          | ٣٥:٣٤ | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا إن كثيرًا من الأحبار والرهبان</li> </ul> |
| 011-017-010/1  | 44    | • إن عدة الشهور عند اللَّه اثنا عشر شهرًا                             |
| 077_071_       |       |                                                                       |
| 1/010_710_170  | ٣٦    | <ul> <li>فلا تظلموا فيهن أنفسكم</li> </ul>                            |
| 011-11-1       | **    | • إنما النسيء زيادة في الكفر                                          |
| YYV/Y          | ٣٨ -  | • أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة                                     |
| 181/1          | ٤٠    | • إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن اللَّه معنا                               |
| ٥٣٨/٢          | ٤٩    | • وإن جهنم لمحيطة بالكافرين                                           |
| 040/1          | ٥١    | • قل لن يصيبنا إلا ما كتب اللَّه لنا                                  |
| 190/1          | ٦٠    | • إنما الصدقات للفقراء والمساكين                                      |
| 7/5/7          | 77    | • المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض                                   |
| 712/7          | ٧١    | • والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض                                |
| 001/7          | ٧٢    | <ul> <li>ومساكن طيبة في جنات عدن</li> </ul>                           |
| £40/1 a.       | ٧٣    | <ul> <li>يا أيها النبي جاهد الكفار والمنافقين</li> </ul>              |
| £VY /Y         | VV:V0 | • ومنهم من عاهد اللَّه لئن آتانا من فضله                              |
| 1VV /Y         | V٦    | • فلما آتاهم من فضله بخلوا به                                         |
| 077/1          | ۸۱    | • وقالوا لا تنفروا في الحر قل نار جهنم أشد                            |
| W & W / Y      | ۸۱    | • قل نار جهنم أشد حراً                                                |
| 071/1          | 41    | • ليس على الضعفاء ولا على المرضى                                      |
| 78./4          | 94    | • ولا على الذين إذا ما أتوك لتحملهم                                   |
| ٤٨٠/٢ ،٨٣/١    | 4٧    | • الأعراب أشد كفراً ونفاقًا                                           |
| ۲/ ۶۵۳         | 1.1   | • سنعذبهم مرتين                                                       |

| المجلد/ الصفحة   | رقمها      | الآيـــة القرآنية                                 |
|------------------|------------|---------------------------------------------------|
| 0 1 - 0 7 7 / 1  | 1.4        | • وآخرون اعترفوا بذنوبهم خلطوا عملاً صالحًا       |
| <b>70</b> £ / 1  | 1.4        | • خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها           |
| 079_071_777/1    | 1.4        | • والذين اتخذوا مسجداً ضراراً وكفراً              |
| 1/44, 1/5.4      | 117        | • والحافظون لحدود اللَّه                          |
| 710/1            | 110        | • وما كان اللَّه ليضل قومًا بعد إذ هداهم          |
| V19/1            | 114        | • حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت               |
| 104/4            | 14.        | • ذلك بأنه لا يصيبهم ظمأ ولا نصب                  |
| 1/ 7,4%, 1/ 17/1 | ١٧٤        | • أيكم زادته هذه إيمانًا فأما الذين آمنوا فزادتهم |
| 1/47_ PY, 7/057  | ١٢٨        | <ul> <li>لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز</li> </ul> |
|                  |            | • سورة يونس •                                     |
| 040-04-/1        | ٥          | • هو الذي جعل الشمس ضياءً والقمر نوراً            |
| ۰۳۷_۰۳٦/۱        | ۱۰:۷       | • إن الذين لا يرجون لقاءنا ورضوا بالحياة الدنيا   |
| Vo_V £ /1        | 70         | • واللَّه يدعو إلى دار السلام ويهدي من يشاء       |
| (011_01./1       | 77         | • للذين أحسنوا الحسني وزيادة                      |
| 0 8 1/ 7         |            |                                                   |
| ٤٨٨/٢            | **         | • كأنما أغشيت وجوههم قطعًا من الليل مظلمًا        |
| ٣٠٥/٢            | ٤٤         | • إن اللَّه لا يظلم الناس شيئًا                   |
| T91_TAE_TAT/1    | ٥٨         | • قل بفضل وبرحمته فبذلك فليفرحوا                  |
| VY_79/Y (V·٣/1   | 71         | • وما تكون في شأن وما تتلو منه من قرآن            |
| VV / 1           | <b>V</b> Y | • وأمرت أن أكون من المسلمين                       |
| ٧٠/١             | ۸۹         | • قد أجيبت دعوتكما                                |
| ٧٢/١             | ۱۰۸        | • وإن يمسسك اللَّه بضر فلا كاشف له إلا هو         |

| المجلد/ الصفحة      | رقمها | الآبــة القرآنية                                            |
|---------------------|-------|-------------------------------------------------------------|
|                     |       | ● سورة هود •                                                |
| _ 1 8 9 _ 1 777 / 7 | ۳     | <ul> <li>وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه</li> </ul>         |
| 707                 |       |                                                             |
| 0 EV / 1            | ٥     | • ألا إنهم يثنون صدورهم ليستخفوا منهم                       |
| 0 6 1 - 0 7 9 / 1   | ٧     | • وهو الذي خلق السماوات والأرض                              |
| 007/1               | ^     | • ألا يوم يأتيهم ليس مصروفًا عنهم                           |
| 007_007/1           | 17:10 | • من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها                         |
| 004/1               | ٧٥    | • إن إبراهيم لحليم أواه منيب                                |
| £ Y Y / Y           | ۸۸    | <ul> <li>وما أريد أن أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه</li> </ul>   |
| 7/4-0/4/4           | ۸۹    | • يقدم قومه يوم القيامة فأوردهم النار                       |
| 440_41 { / 1        | 1.4   | <ul> <li>وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة</li> </ul>   |
| 001/1               | ١٠٦   | • فأما الذين شقوا ففي النار لهم فيها زفير                   |
| 777/7               | 117   | <ul> <li>فاستقم كما أمرت ومن تاب معك ولا تطغوا</li> </ul>   |
| _009_00//           | ١١٤   | <ul> <li>وأقم الصلاة طرفي النهار وزلفًا من الليل</li> </ul> |
| 777 _ 777           |       |                                                             |
| 144-                |       |                                                             |
| ovy /1              | 17.   | <ul> <li>وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت</li> </ul>   |
|                     |       | ● سورةيوسف ●                                                |
| W1A/1               | 74    | <ul> <li>قال معاذ اللّه إنه ربي أحسن مثواي</li> </ul>       |
| W1 £ /Y             | 7 £   | • كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء                             |
| 111/4               | 71    | • ما هذا بشراً إن هذا إلا ملك كريم                          |
| Y0 £ /Y             | 44    | • أأرباب متفرقون خير أم اللَّه الواحد                       |
| 180/1               | ۸۳    | • فصبر جميل                                                 |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                           |
|----------------|-------|-------------------------------------------------------------|
| 0V£_VV/1       | 1.1   | <ul> <li>فاطر السماوات والأرض أنت وليي في الدنيا</li> </ul> |
| ٤٧٣/١          | ١٠٦   | • وما يؤمن أكثرهم باللَّه إلا وهم مشركون                    |
|                |       | <ul> <li>سورة الرعد</li> </ul>                              |
| _110_1.4/4     | ٧     | • إنما أنت منذر                                             |
| 117            |       |                                                             |
| W1./۲.0V7/1    | 11    | <ul> <li>له معقبات من بین یدیه ومن خلفه</li> </ul>          |
| ٥٨١ ـ ٥٨٠ /١   | ۱٧    | • أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها                     |
| 1/1/           | **    | • ويدرءون بالحسنة السيئة أولئك لهم عقبي الدار               |
| Y09/Y          | 7 £   | • سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار                      |
| _4.4/1,040/1   | 44    | • يمحو اللَّه ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب                 |
| ٣٠٤            |       |                                                             |
| 110/4          | ٤٠    | <ul> <li>فإنما عليك البلاغ وعلينا الحساب</li> </ul>         |
|                |       | • سورة إبراهيم •                                            |
| , 44/1         | ١     | • كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات                  |
| 1.4/1          | 1 £   | • ذلك لمن خاف مقامي وخاف وعيد                               |
| **V_*** /Y     | ۱۷:۱٦ | • ويسقى من ماء صديد يتجرعه ولا يكاد يسيغه                   |
| 0AV / \        | 17    | • ويأتيه الموت من كل مكان                                   |
| ٥٣٦/٢          | ۱۸ -  | • مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد                       |
| ٥٥٦/١          | ۲١    | • سواء علينا أجزعنا أم صبرنا ما لنا من محيص                 |
| ٥٨٩ _ ٥٨٨ /١   | 7 £   | • ألم تر كيف ضرب اللَّه مثلاً كلمة طيبة                     |
| ٤٧٤/٢          | 7 £   | • ضُرِب اللَّه مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة                   |
| _090_091/1     | **    | • يثبت اللَّه الذين آمنوا بالقول الثابت                     |



| المجلد/ الصفحة | رقمها     | الآيــة القرآنية                                             |
|----------------|-----------|--------------------------------------------------------------|
| 7099_09\       |           |                                                              |
| ٦٨٤_           |           |                                                              |
| ٤٧١/١          | ٤٢        | <ul> <li>ولا تحسبن الله غافلاً عما يعمل الظالمون</li> </ul>  |
| 7 2 7 / 7      | ٤٤        | • ربنا أخرنا إلى أجل قريب نجب دعوتك                          |
| 7 2 7 / 7      | ٤٤        | • أو لم تكونوا أقسمتم من قبل ما لكم من زوال                  |
| ۵۲۸/۲          | ٤٨        | <ul> <li>يوم تبدل الأرض غير الأرض والسماوات</li> </ul>       |
| V17_7/1        | ٤٩        | <ul> <li>وترى المجرمين يومئذ مقرنين في الأصفاد</li> </ul>    |
| 7\070_770      | ٤٩        | <ul> <li>مقرنين في الأصفاد</li> </ul>                        |
|                |           | • سورة الحجر                                                 |
| 7.4/1          | ٩         | • إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون                        |
| 001/1          | 44        | • والجان خلقناه من قبل من نار السموم                         |
| VA/1           | ٤٧:٣٩     | <ul> <li>قال رب بما أغويتني لأزينن لهم في الأرض</li> </ul>   |
| Y07 /Y         | ٤٢        | • إن عبادي ليس لك عليهم سلطان                                |
| 7-9:7-7/1      | £ £ : £ Y | <ul> <li>وإن جهنم لموعدهم أجمعين</li> </ul>                  |
| 1/154          | ٤٤        | <ul> <li>لها سبعة أبواب لكل باب منهم جزء مقسوم</li> </ul>    |
| 717-9/1        | 94:44     | <ul> <li>فوربك لنسألنهم أجمعين . عما كانوا يعملون</li> </ul> |
| ۳۱۰/۱          | 99        | <ul> <li>واعبد ربك حتى يأتيك اليقين</li> </ul>               |
|                |           | • سورة النحل •                                               |
| YV £ /Y        | ۲         | • ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء                   |
| 070/4          | \ v       | • وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه                     |
| A+/1           | ٩         | • وعلى اللَّه قصد السبيل ومنها جائر                          |
| 717/1          | ١٦        | • وبالنجم هم يهتدون                                          |

| المجلد/ الصفحة   | رقمها | الآيـــة القرآنية                                            |
|------------------|-------|--------------------------------------------------------------|
| 197/7            | 74    | • إنه لا يحب المستكبرين                                      |
| 759/1            | 47    | <ul> <li>الذين تتوفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم</li> </ul>      |
| Y 09 /Y          | 44    | <ul> <li>الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون سلام</li> </ul> |
| 710_1/1          | ٤٤    | • وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نُزِّل إليهم             |
| 714/1            | ٥٣    | • وما بكم من نعمة فمن اللَّه                                 |
| ۸/۱              | ٦٤    | • وما أنزلنا عليك الكتاب إلا لتبين لهم                       |
| ٥٠٨/٢،١٤٢/١      | ٧٤    | • فلا تضربوا للَّه الأمثال                                   |
| ۵۸۸/۲            | ٧٨    | • واللَّه أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون                   |
| ٦٨٣ /١           | ٨٦    | • قالوا ربنا هؤلاء شركاؤنا الذين كنا ندعو                    |
| - ۲۳۹ /۲ ، ۲۱۳/۱ | ۸۸    | • الذين كفروا وصدوا عن سبيل اللَّه زدناهم عذابًا             |
| ٥٣٤              |       | ·                                                            |
| 710/1            | ٨٩    | • ونزلنا عليك الكتاب تبيانًا لكل شيء                         |
| _71\_717/1       | ٩.    | • إن اللَّه يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى            |
| ٦١٨              |       |                                                              |
| 17175, 74 771    | 97    | • من عمل صالحًا من ذكر أو أنثى فلنحيينه                      |
| ٤٧٧_             |       |                                                              |
| 1/00_175         | ٩٨    | • فإذا قرأت القرآن فاستعذ باللَّه من الشيطان                 |
| 1/75757/13       | 111   | • يوم تأتي كل نفس تجادل عن نفسها                             |
| ٤٢٦/١            | . 117 | • فكفرت بأنعم اللَّه                                         |
| 149/1            | 118   | • واشكروا نعمة اللَّه إن كنتم إياه تعبدون                    |
| 7/171_370        | 119   | • ثم إن ربك للذين عملوا السوء بجهالة                         |
| 145/4            | ١٢٣   | • وآتيناه في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة                     |



| المجلد/ الصفحة             | رقمها | الآيـــة القرآنية                              |
|----------------------------|-------|------------------------------------------------|
| 141-144/4                  | 140   | • وجادلهم بالتي هي أحسن                        |
| 794-424/1                  | ۱۲۸   | إن اللَّه مع الذين اتقوا والذين هم محسنون      |
|                            |       |                                                |
|                            |       | <ul> <li>سورة الإسراء</li> </ul>               |
| . 377/1                    | ١     | • سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام |
| £A1"/1                     | ٨     | • وجعلنا جهنم للكافرين حصيرًا                  |
| 00/1                       | ٩     | • إن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم              |
| ٥٣٠/١                      | 17    | • وجعلنا الليل والنهار آيتين فمحونا آية الليل  |
| ٤٥٠ _ ٤٤٨/٢                | 19    | • من أراد الآخرة وسعى لها سعيها                |
| 777/1                      | 79    | • ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها      |
| 778_4.9/7                  | 47    | • إن السمع والبصر والفؤاد                      |
| 779_174/1                  | ٤٤    | • وإن من شيء إلا يسبح بحمده                    |
| 779/1                      | ٤٥    | • وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين       |
| 144/4                      | ٥٣    | • وقل لعبادي يقولوا التي هي أحسن               |
| 144/1                      | ٦.    | • إن ربك أحاط بالناس                           |
| Y & V / Y                  | ٦.    | • وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس  |
| Y & A / Y                  | ٦٠ -  | <ul> <li>والشجرة الملعونة في القرآن</li> </ul> |
| A+_VV/Y                    | ٦٤    | • واستفزز من استطعت منهم بصوتك                 |
| 74./1                      | VY:V1 | • يوم ندعو كل أناس بإمامهم                     |
| 1 \$ 1 \$ \ _ 1 \$ \ \ / 1 | Vo:V£ | • ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئًا     |
| 747-741/1                  | ٧٨    | • أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسق الليل         |
| _747_747/1                 | ٧٨    | • وقرآن الفجر إن قرآن الفجر كان مشهوداً        |
| 747                        |       |                                                |

| المجلد/ الصفحة | رقمها                  | الآيـــة القرآنية                                               |
|----------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| 7-1 _ 1.7      | <b>V</b> 4: <b>V</b> A | • أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسق الليل                          |
| 789/1          | ۸۲                     | <ul> <li>وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة</li> </ul>            |
| £0V_YTV/Y      | ۸٥                     | <ul> <li>ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي</li> </ul>       |
| 718/1          | °AY:\\                 | <ul> <li>ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك</li> </ul>          |
| 78789/1        | ٩٧                     | <ul> <li>ومن يهد اللّه فهو المهتد</li> </ul>                    |
| 10_V/Y         | 1-9:1-4                | <ul> <li>إن الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلى عليهم</li> </ul> |
| 787_780/1      | 11.                    | <ul> <li>ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها</li> </ul>               |
| ٤١/١           | 111                    | <ul> <li>وقل الحمد للَّه الذي لم يتخذ ولدًا</li> </ul>          |
|                |                        | <ul> <li>سورة الكهف</li> </ul>                                  |
| 08-/1          | ٧                      | <ul> <li>إنا جعلنا ما على الأرض زينة لها لنبلوهم</li> </ul>     |
| 01./1          | ٨                      | • وإنا لجاعلون ما عليها صعيدًا جرزًا                            |
| 470 - 171 / L  | ۱۳                     | • وزدناهم هدى                                                   |
| 787/1          | ۲١                     | • وكذلك أعثرنا عليهم ليعلموا أن وعد اللَّه حق                   |
| 787/1          | ۲١                     | • قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم                        |
| 3 707/1        | 78:77                  | <ul> <li>ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غداً</li> </ul>            |
| 1/405-175      | . 7 £                  | • واذكر ربك إذا نسيت                                            |
| 191-190/7      | 47                     | • واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة                        |
| 191_178/7      | * ** **A               | • ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه                    |
| 411/1          | 79                     | <ul> <li>وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن</li> </ul>             |
| 700/1          | 79                     | • إنا أعتدنا للظالمين ناراً أحاط بهم سرادقها                    |
| 0TV /T         | 79                     | • ناراً أحاط بهم سرادقها                                        |



| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                   |
|----------------|-------|---------------------------------------------------------------------|
| 707/1          | 44    | <ul> <li>وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل</li> </ul>                 |
| _444 _ 44 {    | 44    | • كالمهل يشوي الوجوه                                                |
| 444            |       |                                                                     |
| 70//           | 44    | <ul> <li>ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء اللّه</li> </ul>             |
| ٤٦/٢ ، ٦٥٩/١   | ٤٩    | • ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه                          |
| 147/7          | ٤٩    | <ul> <li>ويقولون يا ويلتنا مال هذا الكتاب</li> </ul>                |
| ٤٧٢ /١         | ٥٠    | • ففسق عن أمر ربه                                                   |
| 71/4           | ٥٠    | <ul> <li>أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني</li> </ul>                 |
| _٣١١/٢،٥٧٦/١   | ۸۲    | <ul> <li>وكان أبوهما صالحًا</li> </ul>                              |
| 414            |       |                                                                     |
| ٣٠/٢           | 9 £   | • فهل نجعل لك خرجًا                                                 |
| 771/1          | 4٧    | • فما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقبًا                       |
| 112/4          | 11.   | <ul> <li>إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلي أثما إلهكم إله واحد</li> </ul> |
| 1/ ۷۳_۳۷3،     | 11.   | • فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحًا                         |
| £9 · /Y        | 11.   | <ul> <li>ولا يشرك بعبادة ربه أحداً</li> </ul>                       |
| Y 0 2 / Y      |       |                                                                     |
|                |       | • سورة مريم •                                                       |
| 174-774/4      | 49    | <ul> <li>وأنذرهم يوم الحسرة إذ قضي الأمر</li> </ul>                 |
| Y04/4          | ٤٤    | <ul> <li>یا أبت لا تعبد الشیطان</li> </ul>                          |
| 444/1          | ٥٩    | • فسوف يلقون غيًّا                                                  |
| 078/1          | ٦٠    | <ul> <li>إلا من تاب وآمن وعمل صالحًا</li> </ul>                     |

| المجلد/ الصفحة  | رقمها      | الآيـــة القرآنية                                           |
|-----------------|------------|-------------------------------------------------------------|
| <b>۲</b> ۷٦/۲   | 70         | • هل تعلم له سميًا                                          |
| ۲۷۴/۲           | 77         | <ul> <li>ويقول الإنسان أثذا ما مت لسوف أخرج حيًا</li> </ul> |
| ٦٧٦/١           | ٣ <b>٩</b> | <ul> <li>إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل</li> </ul>    |
| ٦٨٥/١           | ۷۱:٦٨      | <ul> <li>فوربك لنحشرنهم والشياطين</li> </ul>                |
| _ 774 : 777 / 1 | ۷۲:۷۱      | <ul> <li>وإن منكم إلا واردها كان على ربك حتماً</li> </ul>   |
| 7V£_7VY         |            |                                                             |
| 1/007,7/777     | ٧٦         | <ul> <li>ويزيد اللّه الذين اهتدوا هدى ً</li> </ul>          |
| *** /           | ۸٦         | <ul> <li>ونسوق المجرمين إلى جهنم وردا</li> </ul>            |
| ٦٧٣/٢           | ۸۹         | <ul> <li>لقد جئتم شيئًا إِدًا</li> </ul>                    |
| 778/4           | ٩٨         | • هل تحس منهم من أحد                                        |
|                 |            | ● سورةطه •                                                  |
| _ 7.4 7.4./1    | ١٤         | • وأقم الصلاة لذكري                                         |
| 7/1             |            |                                                             |
| ۱/ ۲۸۶          | ١٥         | <ul> <li>إن الساعة آتية أكاد أخفيها</li> </ul>              |
| 1/ 1/5          | 14:17      | • وما تلك بيمينك يا موسى قال هي عصاي                        |
| 109/4           | ٤٦         | • لا تخافا إنني معكما                                       |
| 181/1           | ٤٦         | <ul> <li>إنني معكما أسمع وأرى</li> </ul>                    |
| 100/1           | ٥٥         | • منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم                    |
| Y07/Y           | <b>VY</b>  | • فاقض ما أنت قاض                                           |
| 078/1           | ٨٢         | <ul> <li>وإني لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحًا</li> </ul>     |
| 1/7/5-7/5       | ٨٤         | <ul> <li>هم أولاء على أثري</li> </ul>                       |



| المجلد/ الصفحة | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                               |
|----------------|---------|-----------------------------------------------------------------|
| 18./1          | ۸۹      | • وسع كل شيء علمًا                                              |
| 118_1-9/4      | ٩٨      | <ul> <li>إنما إلهكم اللّه الذي لا إله إلا هو</li> </ul>         |
| ۱۰/۲           | ۱۰۸     | • وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همسًا                       |
| ٤٦٧ /١         | 11.     | • ولا يحيطون به علمًا                                           |
| ٣٠٥/٢          | 117     | • ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف                        |
| 144/4          | 14.     | • يا آدم هل أدلك على شجرة الخلد                                 |
| 194/4          | 171     | <ul> <li>ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجًا منهم</li> </ul> |
| ٦/١            | 177:17٣ | <ul> <li>فإما يأتينكم مني هدى</li> </ul>                        |
| ۱/ ۳۸۳ _ ۱۸۳،  | ١٧٤     | <ul> <li>ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكًا</li> </ul>         |
| £94 _ 144 / Y  |         |                                                                 |
| _~70_~07/7     | 178     | <ul> <li>فإن له معيشة ضنكًا ونحشره يوم القيامة أعمى</li> </ul>  |
| *1             |         |                                                                 |
| 744/1          | 14.     | • وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس                                  |
| 798/1          | 141     | • ورزق ربك خير وأبقى                                            |
|                |         | <ul><li>سورة الأنبياء</li></ul>                                 |
| ٥٤/٢           | ***     | <ul> <li>لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا</li> </ul>           |
| YV £ /Y        | 40      | <ul> <li>وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه</li> </ul>    |
| 001/1          | ۳٠      | <ul> <li>وجعلنا من الماء كل شيء حي</li> </ul>                   |
| 74/1           | ٣٥      | <ul> <li>ونبلوكم بالشر والخير فتنة</li> </ul>                   |
| ٥٣٥/١          | ٤٨      | <ul> <li>ولقد آتینا موسی وهارون الفرقان</li> </ul>              |
| V·Y_V·1/1      | ٤٩      | <ul> <li>الذين يخشون ربهم بالغيب</li> </ul>                     |



| المجلد/ الصفحة                                 | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                           |
|------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------------------|
| Y1./Y                                          | ٥٣      | • ونبلوكم بالشر والخير فتنة                                 |
| 1/154,7/٧_57                                   | ٩٠      | <ul> <li>إنهم كانوا يسارعون في الخيرات</li> </ul>           |
| ٩/٢                                            | ٩٠      | • وكانوا لنا خاشعين                                         |
| 9/1                                            | 99:98   | <ul> <li>إنكم وما تعبدون من دون اللّه</li> </ul>            |
| 1/7/1                                          | 99      | <ul> <li>لو كان هؤلاء آلهة ما وردوها</li> </ul>             |
| 007:008/1                                      | 1       | • لهم فيها زفير وهم فيها لا يسمعون                          |
| ٣٤٤/٢                                          | 1 - 1   | <ul> <li>إن الذين سبقت لهم منا الحسنى</li> </ul>            |
| ٣٨/٢                                           | 1.7:1.1 | <ul> <li>إن الذين سبقت لهم منا الحسنى</li> </ul>            |
| 711/1                                          | 1.4     | • لا يسمعون حسيسها                                          |
| 14. 17 . 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 | 1.4     | <ul> <li>لا يحزنهم الفزع الأكبر</li> </ul>                  |
| 314/1                                          | 1.0     | <ul> <li>ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر</li> </ul>       |
| Y09/1                                          | 1.0     | <ul> <li>أن الأرض يرثها عبادي الصالحون</li> </ul>           |
| ٤٣٠/٢                                          | 1.4     | <ul> <li>وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين</li> </ul>           |
| 1.9/4                                          | ١٠٨     | <ul> <li>أنما إلهكم إله واحد</li> </ul>                     |
| ٧٠٦/١                                          | . 11•   | <ul> <li>إنه يعلم الجهر من القول ويعلم ما تكتمون</li> </ul> |
| ٧٠٦/١                                          | , 117   | • قال رب احكم بالحق وربنا الرحمن المستعان                   |
|                                                |         | • سورة الحج •                                               |
| V1+:V+V/1                                      | ٥       | <ul> <li>يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث</li> </ul>   |
| TV9/Y                                          | ٥       | • وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها الماء                  |
| ۷۱٥:۷۱۳/۱                                      | . ۲۲:19 | <ul> <li>فالذين كفروا قطعت لهم ثياب من نار</li> </ul>       |
| 707/1                                          | 17:77   | • ولهم مقامع من حديد                                        |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                               |
|----------------|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 184/1          | 70    | • ومن يرد فيه بإلحاد بظلم نذقه                                  |
| ٦٣٤/٢          | 77    | • وإذ بوأنا لإبراهيم مكان البيت                                 |
| 070_071/       | ٧٨:٧٧ | • وأذن في الناس بالحج                                           |
| 100/1          | 47    | <ul> <li>على ما رزقهم من بهيمة الأنعام</li> </ul>               |
| 101/1          | 44    | • ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم                                |
| 777/1          | ۳۱    | <ul> <li>ومن يشرك بالله فكأنما خرَّ من السماء</li> </ul>        |
| ٧/ ٥٦٥         | ۲٤    | <ul> <li>ولكل أُمَّة جعلنا منسكًا ليذكروا اسم اللَّه</li> </ul> |
| 178/1          | 44    | <ul> <li>فكلوا منها وأطعموا القانع والمعترّ</li> </ul>          |
| V 1 V / 1      | ٣٧    | <ul> <li>لن ينال اللَّهَ لحومُها ولا دماؤها</li> </ul>          |
| 1/501,7/050    | **    | <ul> <li>كذلك سخرها لكم لتكبروا اللّه على ما هداكم</li> </ul>   |
| 7.9/4          | ٤٠:٣٩ | • أُذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا                                |
| 44/4           | ٤٦.   | <ul> <li>فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب</li> </ul>      |
| ٥٢٧ /٢         | ٤٧    | <ul> <li>وإن يومًا عند ربك كألف سنة مما تعدون</li> </ul>        |
| 070/1          | ٧٨    | <ul> <li>وما جعل عليكم في الدِّين من حرج</li> </ul>             |
| VV / 1         | ٧٨    | • ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين                           |
|                |       | <ul> <li>سورة المؤمنون</li> </ul>                               |
| 11.9.1.0/4     | 7:1   | • قد أفلح المؤمنون . الذين هم في صلاتهم                         |
| ٣١٠/٢          | 7:0   | • والذين هم لفروجهم حافظون                                      |
| 111/1          | 17    | <ul> <li>ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين</li> </ul>          |
| V·^/1          | 18:17 | • ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين                            |
| 111/1          | 1 1 1 | <ul> <li>فتبارك الله أحسن الخالقين</li> </ul>                   |

| المجلد/ الصفحة    | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                         |
|-------------------|---------|-----------------------------------------------------------|
| ٣٨٤ _ ٢٨/٢        | ۲.      | • يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة                              |
| ۳٠/۲              | ٧٢      | • أم تسألهم خرجًا                                         |
| ۸٩/١              | V E: V٣ | • وإنك لتدعوهم إلى صراط مستقيم                            |
| Y • £ /Y          | ٧٦      | • ولقد أخذناهم بالعذاب فما استكانوا لربهم                 |
| ٣٠٤/١             | 1 : 99  | • حتى إذا جاء أحدهم الموت                                 |
| * * Y / Y         | 1       | • ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون                          |
| **_**/*           | ١٠٤     | <ul> <li>تلفح وجوههم النار وهم فيها كالحون</li> </ul>     |
| 7 £ £ : 7 £ + / Y | 1.4:1.7 | • ربنا غلبت علينا شقوتنا                                  |
| _ 7               | ١٠٨     | <ul> <li>اخسئوا فيها ولا تكلمون</li> </ul>                |
| ۳۲۰ _ ۱۳۲         |         |                                                           |
| 7 2 7 / 7         | 110:104 | • اخسئوا فيها ولا تكلمون                                  |
| 7 2 7 7           | 117:117 | <ul> <li>قال كم لبثتم في الأرض عدد سنين</li> </ul>        |
|                   |         | ● سورة النور ●                                            |
| £VY /1            | ٤       | • ولا تقبلوا لهم شهادة أبدًا                              |
| 9/1               | ۱۳      | <ul> <li>فإذ لم يأتوا بالشهداء فأولئك</li> </ul>          |
| W £ /Y            | ١٩      | <ul> <li>إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة</li> </ul>        |
| W1./Y             | ٣٠      | • قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم                            |
| 447/1             | ٣١:٣٠   | • قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم                            |
| 91/4              | ۳۱ -    | • ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها                        |
| 077/1             | · *1    | <ul> <li>وتوبوا إلى اللّه جميعًا أيها المؤمنون</li> </ul> |
| ٧٠:٦٨/٢           | ٣٥      | <ul> <li>اللّه نور السماوات والأرض</li> </ul>             |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                              |
|----------------|-------|----------------------------------------------------------------|
| <b>***</b>     | ۳٦    | <ul> <li>في بيوت أذن اللّه أن تُرفع ويذكر فيها اسمه</li> </ul> |
| 174 /4         | ۳۷:۳٦ | <ul> <li>في بيوت أذن اللَّه أن ترفع ويذكر فيها اسمه</li> </ul> |
| ٤٨٨/٢          | ٤٠    | <ul> <li>أو كظلمات في بحر لجي</li> </ul>                       |
| 001/1          | ٤٥    | <ul> <li>واللَّه خلق كل دابة من ماء</li> </ul>                 |
| TO/Y           | 04    | <ul> <li>قل لا تقسموا طاعة معروفة</li> </ul>                   |
| 100/7.000/1    | 00    | <ul> <li>يعبدونني لا يشركون بي شيئا</li> </ul>                 |
| ٤١١/٢          | 70    | • وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الرسول                   |
| 740/1          | ٥٨    | <ul> <li>ومن بعد صلاة العشاء ثلاث عورات لكم</li> </ul>         |
|                |       | • سورة الضرقان •                                               |
| ۲۱۰/۲          | ۲     | • وجعلنا بعضكم لبعض فتنة أتصبرون                               |
| **/*           | ٨     | <ul> <li>أو يلقى إليه كنز أو تكون له جنة</li> </ul>            |
| ٤٠:٣٨/٢        | 17:11 | <ul> <li>وأعتدنا لمن كذب بالساعة سعيراً</li> </ul>             |
| ٤٢ /٢          | ١٢    | • إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظًا                      |
| V1 £ /1        | ١٤    | <ul> <li>لا تدعوا اليوم ثبورا واحدا</li> </ul>                 |
| ٤٣/٢           | 70:19 | <ul> <li>فقد كذبوكم بما تقولون</li> </ul>                      |
| ٥٣٦ /٢         | .74   | • وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً                     |
| e 7 / 1        | ٣٠    | <ul> <li>یا رب إن قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً</li> </ul>    |
| 000/1          | ٦٢    | <ul> <li>وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة</li> </ul>            |
| 17/4           | 74    | <ul> <li>وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونًا</li> </ul>   |
| 151/4          | 74    | • وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلامًا                            |
| 14/4           | 7 £   | • والذين يبيتون لربهم سجدًا وقيامًا                            |

| المجلد/ الصفحة        | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                       |
|-----------------------|---------|---------------------------------------------------------|
| 11/4                  | 70      | • والذين يقولون ربنا اصرف عنا عذاب جهنم                 |
| 744/1                 | ٦٧      | • والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا                |
| ٤٨_٤٥_٤٣/٢            | ۸۶:۰۷   | <ul> <li>والذين لا يدعون مع اللَّه إلهًا آخر</li> </ul> |
| <b>*</b> VY/1         | ٦٨      | • يلق آثامًا                                            |
| ٤١٦/٢،٥٦٤/١           | ٧٠      | • إلا من تاب وآمن وعمل عملاً صالحًا                     |
| VV / <b>Y</b>         | ٧٢      | • وإذا مروا باللغو مروا كرامًا                          |
| ٥٠ _ ٤٩ /٢            | VV      | • قل ما يعبأ بكم ربي لولا دعاؤكم                        |
|                       |         | <ul> <li>سورة الشعراء</li> </ul>                        |
| <b>*</b> *7/ <b>*</b> | ۲۸      | رب المشرق والمغرب                                       |
| 121/1                 | ٦٢      | إن معي ربي سيهدين                                       |
| 01/Y                  | ۸۲:۷٥   | أفرأيتم ما كنتم تعبدون                                  |
| _17\_04_04/4          | ۸۹:۸۸   | يوم لا ينفع مال ولا بنون                                |
| Y0A                   |         |                                                         |
| 1/1                   | 97:91   | • وبرزت الجحيم للغاوين                                  |
| ۲۷۷/۲                 | ۹۸:۹٦   | • قالوا وهم فيها يختصمون                                |
| 191/4                 | 111     | <ul> <li>أنؤمن لك واتبعك الأرذلون</li> </ul>            |
| 01 £ /Y               | 415     | • وأنذر عشيرتك الأقربين                                 |
| ٤٣٥/١                 | 710     | • واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين                     |
| ٥٧/٢                  | Y19:Y1A | • الذي يراك حين تقوم. وتقلبك في الساجدين                |
|                       |         | • سورةالنمل •                                           |
| 09/4                  | 19      | <ul> <li>قال رب أوزعني أن أشكر نعمتك</li> </ul>         |



| المجلد/ الصفحة       | رقمها | الآيــة القرآنية                                       |
|----------------------|-------|--------------------------------------------------------|
| ۳۰۰/۲                | ££    | • رب إني ظلمت نفسي وأسلمت مع سليمان                    |
| <b>vv</b> / <b>1</b> | ٤٤    | <ul> <li>وأسلمت مع سليمان للّه رب العالمين</li> </ul>  |
| 91 - 91 / 4          | ۸۰    | • إنك لا تسمع الموتي                                   |
| 78_77_71/7           | ۸٥    | • من جاء بالحسنة فله خير منها                          |
|                      |       | ● سورة القصص ●                                         |
| ۲۰۲/۱                | ۰۰    | • فإن لم يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون                 |
| Y01/Y                | ۰۰    | • ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هدى                       |
| 077_070/1            | ٦٧    | • فأما من تاب وآمن وعمل صالحًا                         |
| ۲٥/٢                 | VY:V1 | • قل أرأيتم إن جعل اللَّه عليكم الليل سرمدًا           |
| ۲۰/۲                 | ۸۰    | • وقال الذين أوتوا العلم                               |
| ۱/ ۱۲ ۳ – ۱۳۷۷       | ۸۳    | • تلك الدار الآخرة نجعلها                              |
| ٦٦ /٢                |       |                                                        |
| 7 2 7 2 7 2 7 1      | ۸۸    | <ul> <li>کل شيء هالك إلا وجهه</li> </ul>               |
|                      |       | سورة العنكبوت                                          |
| Y11/Y                | ۳:۱   | • الم. أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا             |
| 144/4                | ٤٦    | • ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن             |
| £ Y V / Y            | ٤٨    | • ما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه                 |
| 7 £ 1 / 7 6 0 7 / 1  | ٥١    | <ul> <li>أولم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب</li> </ul>  |
|                      |       | <ul> <li>سورة الروم</li> </ul>                         |
| ٤٢٠/١                | V     | • يعلمون ظاهرًا من الحياة الدنيا                       |
| ۱/ ۱۳۰ _ ۱۳۲،        | 17:17 | <ul> <li>فسبحان اللّه حين تمسون وحين تصبحون</li> </ul> |

| المجلد/ الصفحة | رقمها       | الآيــة القرآنية                                          |
|----------------|-------------|-----------------------------------------------------------|
| ٦٠١/٢          | :           |                                                           |
| _              | **          | • وله المثل الأعلى في السماوات والأرض                     |
| V7             |             |                                                           |
| Y 7 £ /Y       | ٣٠          | • فأقم وجهك للدين حنيفًا                                  |
| V £ _ V # / Y  | ۳۱:۳۰       | • فأقم وجهك للدين حنيفًا فطرت اللَّه                      |
| 01/Y           | ٤٠          | <ul> <li>اللَّه الذي خلقكم ثم رزقكم ثم يميتكم</li> </ul>  |
| ۷٦/٢،٦٩١/١     | ££          | • من كفر فعليه كفره ومن عمل صالحًا                        |
| <b>*</b>       | <b></b>     | • فانظر إلى آثار رحمة اللَّه كيف يحيى الأرض               |
| 91-94/4        | ٥٢          | • إنك لا تسمع الموتى                                      |
| 1.5/1          | ٥٤          | • اللَّه الذي خلقكم من ضعف                                |
|                |             | <ul> <li>سورة لقمان</li> </ul>                            |
| **\_\V\/*      | ٦           | • ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل                      |
| ٤٧١ _ ٤٧٠ /١   | 14          | • إن الشرك لظلم عظيم                                      |
|                | 48          | <ul> <li>إن اللَّه عنده علم الساعة وينزل الغيث</li> </ul> |
| 101            |             | i ,                                                       |
| ,<br>-,        |             | ● سورة السجدة •                                           |
| 1./1           | . 6         | <ul> <li>في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدون</li> </ul>   |
| ۸٣/٢           | <b>9</b> :V | • وبدأ خلق الإنسان من طين                                 |
| 7 2 7          | ١٢          | • ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحًا                  |
| 7 2 7          | 14          | • ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها                            |
| 111/7          | 17:10       | • إنما يؤمن بآياتنا الذين إذا ذكروا بها                   |



| المجلد/ الصفحة      | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                 |
|---------------------|-------|-------------------------------------------------------------------|
| 1 / Y · V · Y / T   | 17:17 | • تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم                             |
| _ ^ 9 _ ^ ^ _ ^ ^ _ |       |                                                                   |
| 146_144             |       |                                                                   |
| ٤٧٢ /١              | ٧٠    | • وأما الذين فسقوا فمأواهم النار                                  |
| ۲/۱۱۳/۲ - ۲۹۳       | ۲١    | • ولنذيقنهم من العذاب الأدنى دون العذاب                           |
|                     |       | • سورة الأحزاب •                                                  |
| ٤٠/٣                | 1.    | • وبلغت القلوب الحناجر                                            |
| ****                | **    | · • وما زادهم إلا إيمانًا وتسليمًا                                |
| 44/1                | 74    | • من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا اللَّه عليه                    |
| £40_1£A/1           | ۳۱:۳۰ | • يا نساء النبي من يأت منكن بفاحشة                                |
| ٤٧٥/١               | 47:41 | • ومن يقنت منكن للَّه ورسوله                                      |
| V/Y                 | 40    | • والخاشعين والخاشعات                                             |
| <b>*1./</b>         | .40   | • والحافظين فروجهم والحافظات                                      |
| 149-144/1           | ٤٣:٤١ | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا اذكروا اللّه ذكراً كثيراً</li> </ul> |
| ۹٠/٢                | ٤٦:٤٥ | • يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا                |
| Y · £ / 1           | ٥١    | • ترجي من تشاء منهن وتؤوي إليك من تشاء                            |
| 112/1               | ٥٣    | • وإذا سألتموهن متاعًا فاسألوهن من وراء حجاب                      |
| 91_9-/4             | ٥٩    | • يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء                           |
| WY £ /Y             | 77    | • يوم تقلب وجوههم في النار يقولون                                 |
| 94-91/4             | 79    | • يا أيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين آذوا موسى                  |
| £ V Y / Y           | ٧٣:٧٢ | <ul> <li>إنا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض</li> </ul>         |

| المجلد/ الصفحة | رقمها          | الآيـــة القرآنية                                       |
|----------------|----------------|---------------------------------------------------------|
| ۸٦/١           | ٧٣             | • ليعذب اللَّه المنافقين والمنافقات                     |
|                |                | • سورةسبأ •                                             |
| 18./1          | ١٣             | • اعملوا آل داود شكراً                                  |
| ٥٧٤/٢          | ٣٣             | <ul> <li>وجعلنا الأغلال في أعناق الذين كفروا</li> </ul> |
| 127/7          | ٤٦             | <ul> <li>قل إنما أعظكم بواحدة</li> </ul>                |
| ٣٠٤/١          | ٥٤             | • وحيل بينهم وبين ما يشتهون                             |
|                |                | <ul> <li>سورة فاطر</li> </ul>                           |
| ۲۰۰/۲،۷۳_۷۲/۱  | ۲              | • ما يفتح اللَّه للناس من رحمة فلا ممسك لها             |
| 90/4           | ۳ .            | • اذكروا نعمت اللَّه عليكم هل من خالق غير اللَّه        |
| 144/4          | ۸              | • أفمن زين له سوء عمله فرآه حسنًا                       |
| 90/4           | ١٠             | • إليه يصعد الكلم الطيب                                 |
| ٣٨٥/٢          | 77:19          | • وما يستوي الأعمى والبصير                              |
| 91-91-97/4     | **             | • وما أنت بمسمع من في القبور                            |
| 1/31/1_103     | <b>YA</b> .    | • إنما يخشى اللَّه من عباده العلماء                     |
| _117_1-8_10/7  | ,              |                                                         |
| 14114-114      |                | ta:                                                     |
| ٤٧١/١          | 44             | • فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد                          |
| 798/1          | ٣٤             | • وقالوا الحمد للَّه الذي أذهب عنا الحزن                |
| YWA_ 1 · 1 / 1 | ٣٦             | • والذين كفروا لهم نار جهنم لا يقضى عليهم               |
| 71-71-/1       | ٣٧             | • وهم يصطرخون فيها                                      |
| 7 2 7 7        | , <b>. ₹</b> ¥ | • ربنا أخرجنا نعمل صالحًا غير الذي كنا نعمل             |



| المجلد/ الصفحة      | رقمها | الآيـــة القرآنية                                 |
|---------------------|-------|---------------------------------------------------|
| 7 2 7 / 7           | ٣٧    | • أو لم نعمركم ما يتذكر فيه من تذكر               |
| 008/1               | ۳۸    | • وهم يصطرخون فيها                                |
|                     |       | <ul><li>سورة يس</li></ul>                         |
| 111/4               | 11    | • إنما تنذر من اتبع الذكر وخشي الرحمن             |
| 160: 184/4          | ١٢    | • إنا نحن نحي الموتى ونكتب ما قدموا وآثارهم       |
| Y & A / 1           | 77:77 | • قيل ادخل الجنة قال ياليت قومي يعلمون            |
| ٧/ ٨٦٥              | ٣٦    | • سبحان الذي خلق الأزواج كلها                     |
| TV0_TV1/T           | ٥٢    | • يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا هذا ما وعد الرحمن   |
| 0 £ 7 / 1           | ٥٨    | • سلام قولاً من رب رحيم                           |
| ovy /Y              | 77:09 | • وامتازوا اليوم أيها المجرمون                    |
| _ ۲0 ۱ / ۲ ، ۷۸ / ۱ | ٦٠    | • ألم أعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان  |
| 707                 |       |                                                   |
|                     |       | سورة الصافات                                      |
| ٤٨٤/١               | 07:0+ | • فأقبل بعضهم على بعض يتساءلون                    |
| ٤٨٤/١               | ٥٥    | • فاطلع فرآه في سواء الجحيم                       |
| ٤٨٤/١               | ۲٥    | • تاللَّه إن كدت لتردين                           |
| Y & V / Y           | ٦٨:٦٢ | <ul> <li>أذلك خير نزلاً أم شجرة الزقوم</li> </ul> |
| 7 8 1 / 7           | ٦٣    | • فتنة الظالمين                                   |
| ۲۰۰/۲               | ٦٨    | • ثم إن مرجعهم لإلى الجحيم                        |
| 789/7               | ٦٨    | • ثم إن لهم علينا لشوبًا من حميم                  |
| 150/7               | 120   | • فنبذناه بالعراء                                 |



| المجلد/ الصفحة | رقمها      | الآيـــة القرآنية                                         |
|----------------|------------|-----------------------------------------------------------|
| - 154_157/4    | ١٦٥        | • وإنا لنحن الصافون                                       |
|                |            | • سورة ص •                                                |
| ٥٥/١           | ۲،۱        | <ul> <li>ص والقرآن ذي الذكر. بل الذين كفروا</li> </ul>    |
| Y08_Y+# /1     | <b>Y</b> 7 | • ولا تتبع الهوى فيضلك                                    |
| 14.7           | 44         | • أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين           |
| ٧/١            | 44         | <ul> <li>كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته</li> </ul> |
| ٥٠٦/٢          | 44         | • هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب                      |
| ٥٣٣ /٢         | ٥٧         | • هذا فليذوقوه حميم وغساق                                 |
| 44 5 /4        | ۰۸:۰۷      | • هذا فليذوقوه حميم وغساق وآخر من شكله                    |
| Y44 /Y         | ٥٨         | • وآخر من شكله أزواج                                      |
| 1/1            | 78:09      | • هذا فوج مقتحم معكم لا مرحبًا بهم                        |
| 714/1          | 71         | • عذابًا ضعفًا في النار                                   |
| 1.9/4          | 70         | • وما من إله إلا اللَّه                                   |
| 1 & 1 / Y      | 79         | <ul> <li>ما كان لي من علم بالملأ الأعلى</li> </ul>        |
| 771_77-/7      | ۸۰         | • قال فإنك من المنظرين                                    |
|                |            | • سورة الزمر                                              |
| 171_10/7       | . 4        | <ul> <li>أمن هو قانت آناء الليل ساجدًا وقائمًا</li> </ul> |
| (140 - 141/1   | 1.         | • إنما يوفي الصابرون أجرهم بغير حساب                      |
| YYY /Y         |            |                                                           |
| 1/857,7/710    | 17         | • لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل                 |
| TYA_10/Y       | 74:44      | • فويل للقاسية قلوبهم                                     |



| المجلد/ الصفحة | رقمها      | الآيـــة القرآنية                                       |
|----------------|------------|---------------------------------------------------------|
| 040/4          | 7 £        | • أفمن يتقى بوجهه سوء العذاب يوم القيامة                |
| 7.71-77-/7     | 40:44      | • والذي جاء بالصدق                                      |
| ****/*         | <b>٣</b> ٦ | • أليس اللَّه بكاف عبده                                 |
| 1-1/4          | ٤٢         | • اللَّه يتوفى الأنفس حين موتها                         |
| 411/1          | ٥٣         | • قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم                   |
| ٣٠٣/١          | 07:08      | • وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له                           |
| 44X/Y (4.4.4/) | ٥٦         | • يا حسرتي على ما فرطت في جنب اللَّه                    |
| £97 /Y         | ٦.         | • أليس في جهنم مثوى للمتكبرين                           |
| 770_77£_77#/7  | ٦٧         | • والأرض جميعًا قبضته يوم القيامة                       |
| Y79_Y7A/1      | ٦٨         | • ونفخ في الصور فصعق من في السموات                      |
| V01/1          | ٧١         | • وسيق الذين كفروا إلى جهنم زمراً                       |
| 1/0.4/ 1/207   | ٧٣         | • سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين                       |
|                |            | ● سورةغافر ●                                            |
| 777/7.18-/1    | ٧          | <ul> <li>ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلمًا</li> </ul>        |
| Y £ 1 /Y       | N          | • قالوا ربنا أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين               |
| 7 2 1 / 7      | ۱۲         | <ul> <li>ذلكم بأنه إذا دعي اللَّه وحده كفرتم</li> </ul> |
| 777-711/1      | ١٨         | • وأنذرهم يوم الآزفة إذ القلوب لدى الحناجر              |
| 4.0/4          | ۳۱ .       | • وما اللَّه يريد ظلمًا للعباد                          |
| YYX_YYV/Y      | 47         | • يا قوم إنما هذه الحياة الدنيا متاع                    |
| /Y .Y £A_YTY/1 | ٤٦         | ● النار يعرضون عليها غدواً وعشيًا                       |
| A77_P77_370_   |            |                                                         |

| المجلد/ الصفحة                            | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                           |
|-------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------------------|
| ٥٣٥                                       |               |                                                             |
| ١٠٠/١                                     | ٤٧            | • وإذا يتحاجون في النار                                     |
| 7                                         | 0+: £9        | • وقال الذين في النار لخزنة جهنم                            |
| 7 5 7 _                                   |               |                                                             |
| ۱۳۸_۷۰/۱                                  | ٣.٠           | • وقال ربكم ادعوني أستجب لكم                                |
| 747 : 744 /T                              |               |                                                             |
| _ ۲٥٠ /۲ ،۷١٦/١                           | <b>٧٢:</b> ٧١ | • إذ الأغلال في أعناقهم                                     |
| 078_478                                   |               |                                                             |
| ٦٠٨/١                                     | ٧٦            | • ادخلوا أبواب جهنم                                         |
|                                           |               | <ul><li>● سورة فصلت</li></ul>                               |
| 7/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ | ٦             | • قل إنما أنا بشر                                           |
| ۲/٧/٢                                     | ٩             | • أئنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين                    |
| ٤٩/١                                      | 11            | • ثم استوى إلى السماء وهي دخان                              |
| 99/1                                      | 79            | • وقال الذين كفروا                                          |
| ۲/ ۱۳۶۰ ۸۴۳                               | ٣٠            | • إن الذين قالوا ربنا اللَّه                                |
| 0 8 7 / 1                                 | ٣٢            | • نزلاً من غفور رحيم                                        |
| ٤٤٤/١                                     | 44            | <ul> <li>ومن أحسن قولاً بمن دعا إلى الله</li> </ul>         |
| 17/ 17/ 17/ - 17/                         | ٣٥:٣٤         | • ادفع بالتي هي أحسن                                        |
| ١٠/٢                                      | 44            | • ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة                             |
| 7/1                                       | ٤٢            | <ul> <li>لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه</li> </ul> |
| ۲/ ۲۷، ۵۰۳                                | ٤٦            | <ul> <li>من عمل صالحًا فلنفسه ومن أساء فعليها</li> </ul>    |

| المجلد/ الصفحة     | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                      |
|--------------------|---------------|--------------------------------------------------------|
|                    |               | • سورة الشورى •                                        |
| 1/131_105,7/77     | 1             | • ليس كمثله شيء وهو السميع البصير                      |
| 77 777 _ 377 , 777 | ۱۳            | • شرع لكم من الدين ما وصى به نوحًا                     |
| ۲٦٣_               |               |                                                        |
| Y7Y/Y              | 10            | • فلذلك فادع واستقم كما أمرت                           |
| ٤٨٨/١              | ۲١            | • أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين                      |
| 441/1              | <b>ጀ</b> •:٣٦ | • وما عند اللَّه خير                                   |
| 745/7              | **            | • وإذا ما غضبوا هم يغفرون                              |
| ٤٧١/١              | . ££          | • وترى الظالمين لما رأوا العذاب يقولون                 |
| 097/7              | ٥٢            | • وكذلك أوحينا إليك روحًا من أمرنا                     |
| :                  |               | ● سورة الزخرف ●                                        |
| 190/7.00/1         | ٣١            | • وقالوا لولا نزل هذا القرآن على رجلٍ                  |
| ٥٣٨/١              | ۳٥:٣٣         | • ولولا أن يكون الناس أمة                              |
| 144/4              | ۳۷:۳٦         | • ومن يعش عن ذكر الرحمن                                |
| 99/1               | 44:41         | ● ومن يعش عن ذكر الرحمن                                |
| 99/1               | ٣٨            | <ul> <li>یا لیت بینی وبینك بعد المشرقین</li> </ul>     |
| Y44 /4             | ٥٨            | • ما ضربوه لك إلا جدلاً بل هم قوم خصمون                |
| 744/4              | V0:V£         | • إن المجرمين في عذاب جهنم                             |
| 757_751_750/7      | VV            | • أو لم تك تأتيكم رسلكم                                |
| 7.47/1             | ۸۸            | <ul> <li>وقیله یا رب إن هؤلاء قوم لا یؤمنون</li> </ul> |

| المجلد/ الصفحة      | رقمها       | الآيـــة القرآنية                                          |
|---------------------|-------------|------------------------------------------------------------|
|                     |             | • سورة الدخان • ٥>                                         |
| 7 20 / 7            | ٤           | • فيها يفرق كل أمر حكيم                                    |
| Y £7 /Y             | 47:48       | • إن هؤلاء ليقولون                                         |
| 7\ \ \ \ \          | 49.AA       | • وما خلقنا السماوات والأرض وما بينهما                     |
| _ 7 & A _ 7 & V / 7 | ٤٦:٤٣       | <ul> <li>إن شجرة الزقوم</li> </ul>                         |
| 7 2 9               | ·           |                                                            |
| ٧١٥/١               | ٤٩:٤٧       | • خذوه فاعتلوه                                             |
|                     |             | <ul> <li>سورة الجاثية</li> </ul>                           |
| 714/1               | 14          | • وسخر لكم ما في السماوات وما في الأرض                     |
| 144-14-14           | 7:1         | • أم حسب الذين اجترحوا السيئات                             |
| 1/107_707           | 74          | • أفرأيت من اتخذ إلهه هواه                                 |
| 777                 |             |                                                            |
|                     |             | <ul> <li>سورة الأحقاف</li> </ul>                           |
| _                   | 18:14       | <ul> <li>إن الذين قالوا ربنا اللَّه ثم استقاموا</li> </ul> |
| 377,773             |             | <b>*</b> ***                                               |
| ۲۲۰/۲               | 17:10       | • حتى إذا بلغ أشده                                         |
| 047/1               | <b>Y•</b> • | <ul> <li>أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا</li> </ul>        |
| 777_770/7           | 7 £         | • فلما رأوه عارضًا مستقبل أوديتهم قالوا                    |
| 00/1                | 44          | • وإذ صرفنا إليك نفرًا من الجن يستمعون                     |
| ۸٩/١                | 41:40       | • إنا سمعنا كتابًا أنزل من بعد موسى مصدقًا                 |
|                     |             |                                                            |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيــة القرآنية                                          |
|----------------|-------|-----------------------------------------------------------|
|                |       | <ul> <li>سورة محمد</li> </ul>                             |
| 14./1          | ٤     | • فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب                      |
| 41./4          | ٧     | ● إن تنصروا اللَّه ينصركم                                 |
| ۲۷۰/۲          | 11    | • ذلك بأن اللَّه مولَى الذين آمنوا                        |
| ٥٣٧/١          | ١٢    | • والذين كفروا يتمتعون ويأكلون                            |
| 440_448/4      | 10    | • وسقوا ماءً حميمًا فقطع أمعاءهم                          |
| YVY /Y         | 1٧    | • والذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم                   |
| YV £ /Y        | ١٩    | • فاعلم أنه لا إله إلا اللَّه                             |
| 00/1           | ۲٤    | • أفلا يتدبرون القرآن                                     |
| Y00/Y          | 47    | • ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط اللَّه                         |
| Y10/1          | 44    | • يا أيها الذين آمنوا أطيعوا اللَّه وأطيعوا الرسول        |
|                |       | • سورة الفتح •                                            |
| 754/4          | ,     | • إنا فتحنا لك فتحًا مبينًا                               |
| ۱/ ۱۸۴ - ۱۸۳۰  | ٧ .   | • ليغفر اللَّه لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر                |
| 104/1          |       |                                                           |
| YVY /Y         | ٤     | • ليزدادوا إيمانًا مع إيمانهم                             |
| ٤٧٠ ، ٤١٧ / ٢  | 1.    | <ul> <li>إن الذين يبايعونك إنما يبايعون اللَّه</li> </ul> |
| YA £ /Y        | 79    | <ul> <li>ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه</li> </ul>      |
| 19/4           | 79    | • سيماهم في وجوههم                                        |
| ٤٤٠،٤٣٥/١      | 44    | • محمد رسول اللَّه والذين معه أشداء على الكفار            |



| المجلد/ الصفحة               | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                      |
|------------------------------|-------|------------------------------------------------------------------------|
|                              | ·     | <ul> <li>سورة الحجرات</li> </ul>                                       |
| ۲۸٦/۲                        | ١     | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي اللّه ورسوله</li> </ul> |
| <b>٣</b> ١٨/١                | ٣     | • أولئك الذين امتحن اللَّه قلوبهم للتقوى                               |
| YAR /Y.YY1/1                 | ٧     | • ولكن اللَّه حبب إليكم الإيمان وزينه                                  |
| 7AV_7A0/7                    | 1.    | <ul> <li>إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم</li> </ul>              |
| 1/27% 2/827                  | 11    | • يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم                               |
| <b>***</b> \_ <b>*</b> \\$/\ | 11    | <ul> <li>ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون</li> </ul>                      |
| Y91_Y9YA9/Y                  | ١٤    | • قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا                                       |
| _ YPY _                      |       |                                                                        |
|                              |       | ● سورة ق ●                                                             |
| ٥٥/١                         | ٤ _ ١ | • ق والقرآن المجيد                                                     |
| . ٦٩ /٢                      | ١٦    | • ونحن أقرب إليه من حبل الوريد                                         |
| _ ** *                       | 14-14 | • إذ يتلقى المتلقيان عن اليمين وعن الشمال قعيد                         |
| ٣٠٣                          |       |                                                                        |
| ٣٠٥/٢                        | 44    | • وما أنا بظلام للعبيد                                                 |
| **V_***1/Y                   | 44-41 | • هذا ما توعدون لكل أواب حفيظ                                          |
| *10/Y.V+Y/1                  | 44    | • من خشي الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب                                  |
| 0 2 4 / 1                    | ٣0    | • لهم ما يشاءون فيها ولدينا مزيد                                       |
| 410/4                        | ٣٨    | • ولقد خلقنا السماوات والأرض                                           |
| _077.017/7                   | 44    | • وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس                                         |
| ۵۲۳                          | •     |                                                                        |



| المجلد/ الصفحة         | رقمها | الآيــة القرآنية                                       |
|------------------------|-------|--------------------------------------------------------|
| ٥٥/١                   | ٤٥    | • نحن أعلم بما يقولون وما أنت عليهم بجبار              |
|                        |       | <ul> <li>سورة الذاريات</li> </ul>                      |
| 404/1                  | ۲     | • فالحاملات وقراً                                      |
| £9£/Y                  | 10    | <ul> <li>إن المتقين في جنات وعيون</li> </ul>           |
| 191-117/               | 19_10 | <ul> <li>إن المتقين في جنات وعيون</li> </ul>           |
| 789/7.100/1            | ۱۸    | <ul> <li>وبالأسحار هم يستغفرون</li> </ul>              |
| ٧/ ١٩٧٩، ١٩٥ _ ٠٤٥،    | **    | <ul> <li>وفي السماء رزقكم وما توعدون</li> </ul>        |
| 0 EV _ 0 E T           |       |                                                        |
| 1.4/1                  | ٤٢    | <ul> <li>ما تذر من شيء إلا جعلته كالرميم</li> </ul>    |
| ٦٧٦:٦٧٤ ،٥٦٨ /٢        | ٤٩    | <ul> <li>ومن كل شيء خلقنا زوجين</li> </ul>             |
| - 77 _ 0 - 77 , 79 / 1 | ٥٦    | • وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون                     |
| 414-415                |       |                                                        |
|                        |       | <ul> <li>سورة الطور</li> </ul>                         |
| 0 2 1 ,0 7 1 / 7       | ٦     | • والبحر المسجور                                       |
| W.0/1                  | ١٣    | <ul> <li>يوم يدعون إلى نار جهنم دعًا</li> </ul>        |
| 1.9/                   | ١٦    | • إنما تجزون ما كنتم تعملون                            |
| 177/1                  | 19    | <ul> <li>کلوا واشربوا هنیئا بما کنتم تعملون</li> </ul> |
| ۲/۳۳۱، ۵۵۳             | ٤٧    | • وإن للذين ظلموا عذابًا دون ذلك                       |
| 109/1,140/1            | ٤٨    | <ul> <li>واصبر لحكم ربك إنك بأعيننا</li> </ul>         |
| 4.                     |       | • سورةُ النجم •                                        |
| 441/1                  | ۲     | <ul> <li>ما ضل صاحبكم وما غوي</li> </ul>               |



| المجلد/ الصفحة | رقمها        | الآيـــة القرآنية                                       |
|----------------|--------------|---------------------------------------------------------|
| 44./1          | 47_41        | • ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى                            |
| Y7V/1          | 44           | <ul> <li>فلا تزكوا أنفسكم هو أعلم بمن اتقى</li> </ul>   |
| 441/4          | 71_09        | • أفمن هذا الحديث تعجبون                                |
| VV / <b>Y</b>  | ٦١           | • وأنتم سامدون                                          |
|                |              | • سورة القمر                                            |
| 00/1           | 11-10        | • ولقد تركناها آية                                      |
| <b>7</b> 1/1   | ٤٦           | <ul> <li>بل الساعة موعدهم والساعة أدهى وأمر</li> </ul>  |
| 445/4          | ٤٨_٤٧        | <ul> <li>إن المجرمين في ضلال وسعر</li> </ul>            |
| ٤٩٤/٢          | 00_0£        | <ul> <li>إن المتقين في جنات ونهر في مقعد صدق</li> </ul> |
|                |              | • سورة الرحمن •                                         |
| * ** 7 / *     | 1٧           | <ul> <li>رب المشرقين ورب المغربين</li> </ul>            |
| YV 1 / 1       | 77           | <ul> <li>کل من علیها فان</li> </ul>                     |
| 441/7 (100/1   | ٣٥           | <ul> <li>یرسل علیکما شواظ من نار ونحاس</li> </ul>       |
| • • Y \ / Y    | ٤١           | <ul> <li>فيؤخذ بالنواصي والأقدام</li> </ul>             |
| Y 0 · /Y       | ££_£٣        | <ul> <li>هذه جهنم التي يكذب بها المجرمون</li> </ul>     |
| 440/4          | ٤٤           | <ul> <li>يطوفون بينها وبين حميم آن</li> </ul>           |
| · ** 7 / Y     | ٤٦           | • ولمن خاف مقام ربه جنتان                               |
|                |              | و سورة الواقعة •                                        |
| 444/4          | 4-1.         | • إذا وقعت الواقعة                                      |
| ۲۸٦/۲          | N.           | • والسابقون السابقون                                    |
| ۲/ ۲۹ه         | 44 _ 4A<br>* | <ul> <li>في سدر مخضود</li> </ul>                        |



| المجلد/ الصفحة      | رقمها    | الآيـــة القرآنية                                        |
|---------------------|----------|----------------------------------------------------------|
| 444/4               | ££_£1    | • وأصحاب الشمال                                          |
| Y17/1               | ٤٦       | <ul> <li>وكانوا يصرون على الحنث العظيم</li> </ul>        |
| 444 - 4 EV /4       | 10_70    | <ul> <li>ثم إنكم أيها الضالون المكذبون</li> </ul>        |
| ٣٣٤/٢               | ٥٤       | <ul> <li>فشاربون عليه من الحميم</li> </ul>               |
| 7 2 9 / 7           | 00       | • فشاربون شرب الهيم                                      |
| TE1_TE·/Y           | ۳۳ _ ۰۷  | <ul> <li>أفرأيتم ما تحرثون</li> </ul>                    |
| WEW_WE 1 _ WE + / Y | ٧٣       | <ul> <li>نحن جعلناها تذكرة ومتاعًا للمقوين</li> </ul>    |
| ٣٤٦/٢               | A1_V0    | • فلا أقسم بمواقع النجوم                                 |
| 7/037_737           | ۸۲       | • وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون                              |
| ٣٠٢_٢٤٨/١           | ۸۰ _ ۸۳  | <ul> <li>فلو لا إذا بلغت الحلقوم</li> </ul>              |
| TV0_T01_T0T/Y       | 90_14    | <ul> <li>فلولا إذا بلغت الحلقوم</li> </ul>               |
| Y & A / Y           | 9 £ _ ٨٨ | <ul> <li>فأما إن كان من المقربين</li> </ul>              |
|                     |          | • سورة الحديد                                            |
| 717/1               | ١        | <ul> <li>سبح للَّه ما في السموات وما في الأرض</li> </ul> |
| 18./1               | ٤        | • ثم استوى على العرش يعلم ما يلج                         |
| (18149/1            | ٤        | وهو معكم أينما كنتم                                      |
| Y - 79 /Y           |          |                                                          |
| 787/7               | ۸٠.      | <ul> <li>لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح</li> </ul>   |
| . £19_£1A/1         | ١٦       | <ul> <li>ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم</li> </ul>   |
| *** 10/Y            |          |                                                          |
| WA0/Y               | ١٨       | <ul> <li>أقرضوا اللَّه قرضًا حسنًا</li> </ul>            |



| المجلد/ الصفحة     | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                 |
|--------------------|-------|-------------------------------------------------------------------|
| YWW_ YWY / 1       | 19    | • والذين آمنوا باللَّه ورسله أولئك هم الصديقون                    |
| ۳۸٦/٢              | ۲۱    | • سابقوا إلى مغفرة من ربكم                                        |
| ٥٨٥/١              | **    | <ul> <li>ما أصاب من مصيبة في الأرض</li> </ul>                     |
| ٤٧٥/١              | 47    | <ul> <li>يا أيها الذين آمنرا اتقوا اللّه وآمنوا برسوله</li> </ul> |
|                    |       | • سورة المجادلة •                                                 |
| 4V/1               | 14    | <ul> <li>فإذ لم تفعلوا وتاب اللّه عليكم</li> </ul>                |
| 717-407/1          | ۲١    | • كتب اللَّه لأغلبن أنا ورسلي                                     |
| 714/1              | **    | • أولئك كتب في قلوبهم الإيمان                                     |
| _18189/1           | ٧     | <ul> <li>ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم</li> </ul>           |
| 79/7,181           |       |                                                                   |
|                    |       | ● سورة الحشر •                                                    |
| 401/1              | ٣     | <ul> <li>ولولا أن كتب الله عليهم الجلاء</li> </ul>                |
| <b>٣9.</b> /٢      | 0     | <ul> <li>ما قطعتم من لینة أو ترکتموها قائمة</li> </ul>            |
| 791_TAA/Y          | ٦     | <ul> <li>وما أفاء اللَّه على رسوله منهم فما أوجفتم</li> </ul>     |
| M47 _ WA9 _ WAA /Y | 10-0  | <ul> <li>ما أفاء اللَّه على رسوله من أهل القرى</li> </ul>         |
| <b>797</b> _       |       |                                                                   |
| 7.9/4              | ٨     | • الذين أخرجوا من ديارهم يبتغون فضلاً                             |
| 1/5/1-1/1          | ٩     | • ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة                            |
| 740/4              | ٩     | • ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون                              |
| 747/7              | ١٠    | <ul> <li>ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان</li> </ul> |
| YA0/Y              | 1 8   | <ul> <li>تحسبهم جميعًا وقلوبهم شتى</li> </ul>                     |



| المجلد/ الصفحة           | رقمها | الآيـــة القرآنية                                              |
|--------------------------|-------|----------------------------------------------------------------|
| ٣٦٠/١                    | ۱۸    | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا اتقوا اللّه ولتنظر نفس</li> </ul> |
| 17/7,77/1                | ۲۱    | • لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعًا                   |
|                          |       | • سورة المتحنة •                                               |
| ٤٠٠/٢                    | ٥     | • ربنا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا                              |
| _ 2 / 7 (0 - 1 / 1       | ١٠    | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا إذا جاءكم المؤمنات</li> </ul>     |
| ٤٢٠                      |       |                                                                |
| £ • 7 _ £ • W _ £ • 1 /Y | ١٢    | <ul> <li>يا أيها النبي إذا جاءك المؤمنات يبايعنك</li> </ul>    |
| £19_£11_£+A_             |       |                                                                |
|                          |       | ● سورة الصف ●                                                  |
| £ Y Y / Y                | ۲     | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون</li> </ul> |
| Y11/1                    | ٥     | <ul> <li>فلما زاغوا أزاغ اللَّه قلوبهم</li> </ul>              |
| £Y £ /Y                  | ٦     | • وإذ قال عيسى ابن مريم يا بني إسرائيل                         |
|                          |       | • سورة الجمعة •                                                |
| £ 4 : £ 4 7 / 4          | Υ     | هو الذي بعث في الأميين رسولاً                                  |
| £4. \A                   | ٤     | <ul> <li>ذلك فضل اللّه يؤتيه من يشاء</li> </ul>                |
| ٥٧٤/١                    | ٦     | <ul> <li>قل يا أيها الذين هادوا إن زعمتم</li> </ul>            |
| _ 1                      | ٩     | <ul> <li>إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة</li> </ul>              |
| - 884 - 881 - 847        |       |                                                                |
| A33_P33_103_             |       |                                                                |
| 100                      |       |                                                                |
| 1/ 751, 7/ 853 _         | 1.    | <ul> <li>فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض</li> </ul>         |

| المجلد/ الصفحة     | رقمها | الآيـــة القرآنية                                            |
|--------------------|-------|--------------------------------------------------------------|
| ٤٨٥_٤٧٠            |       |                                                              |
| £77 _ £71 _ £7. /Y | 11    | • وإذا رأوا تجارة أو لهواً انفضوا إليها                      |
| £7A_£7£_           |       |                                                              |
|                    |       | <ul> <li>سورة المنافقون</li> </ul>                           |
| ٤٧٢/٢              | ١     | • إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول                    |
| £VY_ £VY /Y        | ٤     | • وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم                                  |
| ٤٧٣/٢              | ٤     | • يحسبون كل صيحة عليهم                                       |
| ٤٧٥/٢،٦٩٩/١        | ٩     | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم</li> </ul>     |
| ٣٠٤/١              | ١٠    | <ul> <li>وأنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم</li> </ul> |
|                    |       | • سورة التغابن •                                             |
| <b>***</b> /1      | ٩     | <ul> <li>ومن يؤمن باللَّه ويعمل صالحًا يكفر عنه</li> </ul>   |
| ٤٧٦/٢              | . 11  | <ul> <li>ما أصاب من مصيبة إلا بإذن اللَّه</li> </ul>         |
| 1/885,7/807        | 10    | <ul> <li>إنما أموالكم وأولادكم فتنة</li> </ul>               |
|                    |       | <ul> <li>سورة الطلاق</li> </ul>                              |
| ٣٥٤/١              | ١     | <ul> <li>يا أيها النبي إذا طلقتم النساء</li> </ul>           |
| ١/ ١٨، ٢/ ٩٧٤      | ١     | <ul> <li>وتلك حدود اللَّه ومن يتعد حدود اللَّه</li> </ul>    |
| ( ) ۲۷ _ ۸۶۳ _ ۸۷۵ | ۲     | <ul> <li>ومن يتق اللَّه يجعل له مخرجًا</li> </ul>            |
| 098_887/7          |       |                                                              |
| YV• /Y             | ٣     | <ul> <li>ومن يتوكل على اللَّه فهو حسبه</li> </ul>            |
| 771/7,477/1        | ٥     | <ul> <li>ومن يتق اللَّه يكفر عنه سيئاته</li> </ul>           |
| 744/1              | ٧     | <ul> <li>لینفق ذو سعة من سعته</li> </ul>                     |



| المجلد/ الصفحة    | رقمها    | الآيـــة القرآنية                                                    |
|-------------------|----------|----------------------------------------------------------------------|
| 719/7             | ١٢       | <ul> <li>اللَّه الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن</li> </ul>        |
|                   |          | ● سورة التحريم •                                                     |
| 118-111/1         | •        | <ul> <li>عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجًا</li> </ul>                |
| _011_1.#_9\/1     | ٦        | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا قو أنفسكم وأهليكم ناراً</li> </ul>      |
| ٤٨٧ _ ٤٨٦ /٢ ١٥١٢ |          | ·                                                                    |
| ٤٨٨_              |          | •                                                                    |
| 070/1             | ٨        | • يا أيها الذين آمنوا توبوا إلى اللَّه توبة نصوحًا                   |
|                   |          | <ul> <li>سورة الملك</li> </ul>                                       |
| 08049/1           | <b>Y</b> | • الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم                                     |
| £4 · /Y           | ۲        | <ul> <li>ليبلوكم أيكم أحسن عملا</li> </ul>                           |
| ٣٨/٢              | ۸:٦      | • وللذين كفروا بربهم عذاب جهنم                                       |
| 754/4             | ٨        | <ul> <li>كلما ألقي فيها فوج سألهم خزنتها</li> </ul>                  |
| V·Y/1             | ١٢       | • إن الذين يخشون ربهم بالغيب لهم مغفرة                               |
| 0 A A / Y         | 74       | • قل هو الذي أنشأكم وجعل لكم السمع                                   |
|                   |          | <ul> <li>سورة القلم</li> </ul>                                       |
| 0.0/Y             | ٤        | • وإنك لعلى خلق عظيم                                                 |
| 194-111           | ٤٣       | <ul> <li>وقد كانوا يدعون إلى السجود</li> </ul>                       |
|                   |          | • سورة الحاقة •                                                      |
| 771_ £7/Y         | 19       | • هاؤم اقرءوا كتابيه                                                 |
| 197_191_197/      | 72:71    | <ul> <li>فهو في عيشة راضية</li> </ul>                                |
| 197_177/1         | 7 £      | <ul> <li>كلوا واشربوا هنيئًا بما أسلفتم في الأيام الخالية</li> </ul> |

| المجلد/ الصفحة                        | رقمها        | الآيـــة القرآنية                           |
|---------------------------------------|--------------|---------------------------------------------|
| 7.4-040/4                             | ۳.           | • خذوه فغلوه                                |
| 445/4                                 | ۳۱_۳۰        | • خذوه فغلوه . ثم الجحيم صلوه               |
| ٥٧٤/٢                                 | ٣٢_٣٠        | • خذوه فغلوه                                |
| 077_077/7                             | 44           | • ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعًا            |
| ٥٠٣/٢                                 | ۳۷:۳۰        | • فليس له اليوم هاهنا حميم                  |
|                                       |              | <ul> <li>سورة المعارج</li> </ul>            |
| ١٠/١                                  | ٤            | • في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة           |
| 444 /1                                | ۸            | • كالمهل                                    |
| 7/ 777 _ 777                          | 17:10        | • كلا إنها لظي . نزاعة للشوى                |
| V0/Y                                  | 74           | • الذين هم على صلاتهم دائمون                |
| T.V_V0/Y                              | 45           | •<br>الذين هم على صلاتهم يحافظون            |
| <b>*</b> ***/*                        | ٤٠           | رب المشارق والمغارب                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |              | • سورةنوح •                                 |
| 704/4                                 | ١٠           | استغفروا ربكم إنه كان غفارًا                |
|                                       |              | • سورة الجن •                               |
| £9A/Y                                 | 1            | قل أوحي إليَّ أنه استمع نفر من الجن         |
| 404/1                                 | ١٦           | لأسقيناهم ماءً غدقًا                        |
| 0.1_0/٢                               | ۱۸           | وأن المساجد للَّه فلا تدعوا مع اللَّه أحدًا |
| 7\075                                 | ۱۸           | فلا تدعوا مع اللَّه أحدًا                   |
| ١/٨٦٤                                 | <b>FY:YY</b> | و عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحدًا        |



| المجلد/ الصفحة    | رقمها  | الآيـــة القرآنية                                           |
|-------------------|--------|-------------------------------------------------------------|
|                   |        | • سورة المزمل •                                             |
| ۲۰۰/۲             | ٤:١    | • يا أيها المزمل                                            |
| 078_0.7/7         | 14:14  | <ul> <li>إن لدينا أنكالاً وجحيماً</li> </ul>                |
| 7.1/4             | ۲٠     | <ul> <li>إن ربك يعلم أنك تقوم أدنى من ثلثي الليل</li> </ul> |
|                   |        | ● سورةالمدثر •                                              |
| 0.0/4             | ٤      | • وثيابك فطهر                                               |
| ۰۰٦/۲             | ٦      | <ul> <li>ولا تمنن تستكثر</li> </ul>                         |
| 0·V_0·7/Y         | 1٧     | • سأرهقه صعوداً                                             |
| <b>** * * / *</b> | 1٧     | ● صعوداً                                                    |
| 0·V/Y             | 70     | <ul> <li>إن هذا إلا قول البشر</li> </ul>                    |
| 744/4             | Y9:YV  | <ul> <li>وما أدراك ما سقر</li> </ul>                        |
| 44.5              | 79     | • لواحة للبشر                                               |
| 01-:0-1/4         | ٣١:٣٠  | • عليها تسعة عشر                                            |
| ۱/ ۵۸۵ ـ ۲۸۳،     | ۳۱     | <ul> <li>ويزداد الذين آمنوا إيمانًا</li> </ul>              |
| YVY /Y            |        |                                                             |
| 010-9/4           | ۳۱     | • وما يعلم جنود ربك إلا هو                                  |
| 017/7             | ۳۷:۳۱  | <ul> <li>وما هي إلا ذكرى للبشر</li> </ul>                   |
| Y7V/1             | 47     | <ul> <li>کل نفس بما کسبت رهینة</li> </ul>                   |
| £A£/1             | £٣:٣A  | <ul> <li>كل نفس بما كسبت رهينة إلا أصحاب اليمين</li> </ul>  |
| ٥٢١/٢،٤٨٤/١       | £٣: £Y | • ما سلككم في سقر                                           |
| W71_W7-/1         | ٥٦     | <ul> <li>هو أهل التقوى وأهل المغفرة</li> </ul>              |

| المجلد/ الصفحة       | رقمها        | الآيــة القرآنية                                                |
|----------------------|--------------|-----------------------------------------------------------------|
|                      |              | • سورة القيامة •                                                |
| 071_01V/Y            | <b>۲۳:۲۲</b> | <ul> <li>وجوه يومئذ ناضرة</li> </ul>                            |
| ٣٠٢/١                | 77           | • كلا إذا بلغت التراقي                                          |
|                      |              | • سورة الإنسان •                                                |
| 078/7.411            | ۲            | • إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج                               |
| ٥٢٤/٢                | ٤            | <ul> <li>إنا أعتدنا للكافرين سلاسلا وأغلالاً وسعيراً</li> </ul> |
| . 19- /۲             | ۹:۸          | <ul> <li>ويطعمون الطعام على حبه</li> </ul>                      |
| ۱۷۳/۲                | Y1:A         | <ul> <li>ويطعمون الطعام على حبه</li> </ul>                      |
| ۰۲۹/۲                | ١٣           | <ul> <li>متكئين فيها على الأرائك لا يرون فيها شمسًا</li> </ul>  |
| ٤٩٥/٢                | ۲.           | <ul> <li>وإذا رأيت ثم رأيت نعيمًا وملكًا كبيرًا</li> </ul>      |
|                      |              | <ul> <li>سورة المرسلات</li> </ul>                               |
| 001/1                | ۲.           | • ألم نخلقكم من ماء مهين                                        |
| ۵۳۲/۲                | 47:70        | • ألم نجعل الأرض كفاتًا                                         |
| 44. \1               | ٣٠           | <ul> <li>انطلقوا إلى ظل ذي ثلاث شعب</li> </ul>                  |
| 44. \4               | 44           | • إنها ترمي بشور كالقصو                                         |
| · <b>**</b> • /*     | ٣٣           | • كأنه جمالت صفر                                                |
| Y# /Y                | ٤٨           | • وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون                                 |
|                      |              | • سورة النبأ •                                                  |
| 446 <sup>-</sup> 445 | 40:48        | <ul> <li>لا يذوقون فيها برداً ولا شرابًا</li> </ul>             |
| ٥٣٤ _ ٥٣٣ /٢         | Y7:Y£        | <ul> <li>لا يذوقون فيها برداً ولا شرابًا</li> </ul>             |
| ٥٣٤/٢                | * **         | • جزاءً وفاقًا                                                  |



| المجلد/ الصفحة    | رقمها | الآيـــة القرآنية                                      |
|-------------------|-------|--------------------------------------------------------|
| 744/4             | ٣٠    | <ul> <li>فذوقوا فلن نزیذکم إلا عذابًا</li> </ul>       |
|                   |       | <ul> <li>سورة النازعات</li> </ul>                      |
| ٥٦٩ /٢            | 47:48 | <ul> <li>فإذا جاءت الطامة الكبرى</li> </ul>            |
| Y•#_AV/1          | ٤٠    | • وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى             |
| 114/4             | ٤٥    | • إنما أنت منذر من يخشاها                              |
|                   |       | ● سورة عبس ●                                           |
| 1./1              | ۳۰:۲۷ | <ul> <li>فأنبتنا فيها حبًا وعنبًا</li> </ul>           |
| 1./1              | ٣١    | <ul> <li>وفاكهة وأبًا</li> </ul>                       |
|                   |       | • سورة التكوير •                                       |
| ٩٨/١              | ١     | <ul> <li>إذا الشمس كورت</li> </ul>                     |
| ٩٨/١              | ۲     | <ul> <li>وإذا النجوم انكدرت</li> </ul>                 |
| 0 2 1 _ 0 4       | ٦     | • وإذا البحار سجرت                                     |
| ٥٤٢_              |       |                                                        |
| ٤٨٧ /٢            | ١٢    | • وإذا الجحيم سعرت                                     |
| 011/7             | 18:17 | • وإذا الجحيم سعرت                                     |
| 0 2 7 / 7         | 10    | <ul> <li>فلا أقسم بالخنس</li> </ul>                    |
| ·                 |       | <ul> <li>سورة الانفطار</li> </ul>                      |
| ٥٨٨/٢             | ۸:٦   | <ul> <li>يا أيها الإنسان ما غرك بربك الكريم</li> </ul> |
| 010_011/7         | ۸     | <ul> <li>في أي سورة ما شاء ركبك</li> </ul>             |
|                   |       | <ul> <li>سورة المطففين</li> </ul>                      |
| 0 2 4 2 0 2 7 / 7 | ٧     | <ul> <li>إن كتاب الفجار لفي سجين</li> </ul>            |



| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                             |
|----------------|-------|-----------------------------------------------|
| 757/1          | A:V   | • إن كتاب الفجار لفي سجين                     |
| ٥٥٠ _ ٥٤٨/٢    | ۱۷:۱٤ | • كلا بل ران على قلوبهم                       |
| 017/4          | 10    | • كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون             |
| _1/۲،۲/1       | 1.1   | <ul> <li>إن كتاب الأبرار لفي عليين</li> </ul> |
| 0 2 7          |       |                                               |
| 727/1          | ۲۰:۱۸ | • إن كتاب الأبرار لفي عليين                   |
| ٥٥٢ /٢         | 77    | • ختامه مسك                                   |
| ٤٨٥/١          | 40:48 | • فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون         |
|                |       | <ul><li>سورة البروج</li></ul>                 |
| ٥٥٢ /٢         | ٣     | • وشاهد ومشهود                                |
| 00£/Y          | ١٤    | • الودود                                      |
|                | er.   | <ul> <li>سورة الطارق</li> </ul>               |
| 001/1          | ٧:٦   | • خلق من ماء دافق                             |
|                |       | <ul> <li>سورة الأعلى</li> </ul>               |
| OAV /1         | 14    | <ul> <li>ثم لا يموت فيها ولا يحيى</li> </ul>  |
| ٤٢٨/٢          | ١٤    | • قد أفلح من تزكَّى                           |
| YYV /Y         | 17:17 | <ul> <li>بل تؤثرون الحياة الدنيا</li> </ul>   |
|                |       | • سورة الغاشية •                              |
| ٣٠٦/١          | ٤:٢   | • عاملة ناصبة . تصلى ناراً حامية              |
| 440/4          | ٥     | • تسقى من عين آنية                            |
| 0.4/4          | ٧:٦   | • ليس لهم طعام إلا من ضريع                    |



| المجلد/ الصفحة | رقمها       | الآيـــة القرآنية                                           |
|----------------|-------------|-------------------------------------------------------------|
| 110/7          | YY:Y1       | • فذكر إنما أنت مذكر . لست عليهم بمسيطر                     |
|                |             | • سورة الضجر •                                              |
| 7/170_770      | <b>Y:</b> 1 | • والفجر . وليال عشر                                        |
| ٥٦٠ _ ٥٥٩ /٢   | <b>Y</b>    | • وليال عشر                                                 |
| 7V7_07A/Y      | ۴           | • والشفع والوتر                                             |
| 079_07A/Y      | 78:71       | <ul> <li>کلا إذا دکت الأرض دكًا دكًا</li> </ul>             |
| 0A·_0V0_0V£/Y  | **          | <ul> <li>وجاء ربك والملك صفًا صفًا</li> </ul>               |
| 00V/Y          | **          | <ul> <li>يا أيتها النفس المطمئنة</li> </ul>                 |
| Y £ A / 1      | ٣٠:۲٧       | • يا أيتها النفس المطمئنة                                   |
|                |             | • سورة البلد •                                              |
| ٥٨٨/٢          | ۹:۸         | • ألم نجعل له عينين                                         |
| 01/ 977_ 770   | 11          | <ul> <li>فلا اقتحم العقبة</li> </ul>                        |
| 145/4          | 17:11       | <ul> <li>فلا اقتحم العقبة</li> </ul>                        |
| ۲۰۸/۱          | 14:11       | • فلا اقتحم العقبة                                          |
| 7/ / 7         | ٧٠          | • عليهم نار مؤصدة                                           |
|                |             | • سورة الشمس •                                              |
| Y7V/1          | A:V         | <ul> <li>ونفس وما سواها . فألهمها فجورها وتقواها</li> </ul> |
| ٥٩٠/٢          | 1.:٧        | • ونفس وما سواها                                            |
| £ 7 Å / Y      | ٩           | • قد أفلح من زكاها                                          |
|                |             | • سورة الليل •                                              |
| 71./1          | \           | • والليل إذا يغشى                                           |

| المجلد/ الصفحة | رقمها  | الآيـــة القرآنية                                         |
|----------------|--------|-----------------------------------------------------------|
| ٤٥٠/٢          | ٤      | • إن سعيكم لشتى                                           |
| 75017/7        | ١٤     | • فأنذرتكم ناراً تلظى                                     |
|                |        | <ul> <li>سورة الضحى</li> </ul>                            |
| <b>YV/1</b>    | ۳:۱    | • والضحى. والليل إذا سجى                                  |
| 097_091/7      | 1:1    | • والضحى                                                  |
| 097/7          | ٧      | <ul> <li>ووجدك ضالاً فهدى</li> </ul>                      |
| 14./1          | 11     | <ul> <li>وأما بنعمة ربك فحدث</li> </ul>                   |
|                |        | <ul><li>سورة الشرح</li></ul>                              |
| ٥٩٣ /٢         | ٥:٦    | <ul> <li>فإن مع العسر يسراً . إن مع العسر يسرا</li> </ul> |
| 177/1          | ۸:٧    | <ul> <li>فإذا فرغت فانصب . وإلى ربك فارغب</li> </ul>      |
|                |        | • سورة التين •                                            |
| ٥٩٧/٢          | ٥      | • ثم رددناه أسفل سافلين                                   |
| ٥٧٤/١          | ٥:٢    | • ثم رددناه أسفل سافلين . إلا الذين آمنوا                 |
|                |        | <ul><li>سورة العلق</li></ul>                              |
| ۵۹۸/۲          | ١      | • اقرأ باسم ربك الذي خلق                                  |
| ۱/۷۲۲          | ٧:٦    | <ul> <li>کلا إن الإنسان ليطغی . أن رآه استغنی</li> </ul>  |
| ۵۹۸/۲          | 10:9   | • أرأيت الذي ينهى عبداً إذا صلى                           |
| ٦٠٣/٢          | 1A: 1Y | • فليدع ناديه سندع الزبانية                               |
| ٥٩٨/٢          | 19     | <ul> <li>کلا لا تطعه واسجد واقترب</li> </ul>              |
| Y £ /Y         | 19     | <ul> <li>واسجد واقترب</li> </ul>                          |

| المجلد/ الصفحة | رقمها  | الآيـــة القرآنية                                                       |
|----------------|--------|-------------------------------------------------------------------------|
|                |        | • سورة القدر •                                                          |
| 717_717_7-6/4  | ,, o:1 | <ul> <li>إنا أنزلناه في ليلة القدر . وما أدراك ما ليلة القدر</li> </ul> |
|                |        | <ul><li>سورة البينة</li></ul>                                           |
| £ 2 1 / 1      | . 1    | <ul> <li>لم یکن الذین کفروا من أهل الکتاب</li> </ul>                    |
| 745-744/7      | ٥: ٤   | <ul> <li>وما تفرق الذين أوتوا الكتاب</li> </ul>                         |
| Y# £ /Y        | 0      | • وذلك دين القيمة                                                       |
|                |        | <ul> <li>سورة الزلزلة</li> </ul>                                        |
| _ 709_ 477/1   | A:V    | <ul> <li>فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره</li> </ul>                        |
| 774-719/7 .77  |        |                                                                         |
| ٤٦/٢           | ٨      | <ul> <li>ومن يعمل مثقال ذرة شرًا يره</li> </ul>                         |
|                |        | <ul> <li>سورة التكاثر</li> </ul>                                        |
| ٣٥٥/٢          | ٧:١    | <ul> <li>ألهاكم التكاثر . حتى زرتم المقابر</li> </ul>                   |
| ٧/ ٢٥٥         | V:0    | <ul> <li>کلا لو تعلمون علم الیقین</li> </ul>                            |
| ٦٢٤/٢          | ٨      | • ثم لتسألن يومئذ عن النعيم                                             |
|                |        | • سورة الهمزة •                                                         |
| 744/4          | ٧: ٤   | <ul> <li>کلا لینبذن في الحطمة</li> </ul>                                |
| 7/ ۸7 - 77 /   | ۹:۸    | • إنها عليهم مؤصدة في عمد ممددة                                         |
| ۲/ ۲۲ه         | ٩      | • في عمد ممدة                                                           |
|                |        | <ul> <li>سورة الفيل</li> </ul>                                          |
| 744 /1         | 0:1    | <ul> <li>ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل</li> </ul>                     |

|                           |       | ~ ~                                                                   |
|---------------------------|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| المجلد/ الصفحة            | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                     |
|                           | ·     | • سورة الماعون •                                                      |
| 747_747/4                 | ٥: ٤  | • فويل للمصلين . الذين هم عن صلاتهم ساهون                             |
|                           |       | <ul> <li>سورة الكافرون</li> </ul>                                     |
| 707/7                     | ٦:١   | <ul> <li>قل يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون</li> </ul>             |
|                           |       | <ul> <li>سورة النصر</li> </ul>                                        |
| 414/1                     | 1     | <ul> <li>إذا جاء نصر اللّه والفتح</li> </ul>                          |
| _ 7 & £ _ 7 & Y : 7 4 / Y | ۲:۱   | • إذا جاء نصر اللَّه والفتح . ورأيت الناس                             |
| 788:787                   |       |                                                                       |
|                           |       | • سورة الإخلاص •                                                      |
| _771:708/Y                | ٤:١   | <ul> <li>قل هو اللَّه أحد . اللَّه الصمد . لم يلد ولم يولد</li> </ul> |
| ٦٧٠ _ ٦٦٦: ٦٦٣            |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |

# فهرس الموضوعات والفوائد



# فهرس الموضوعات والفوائد

الصفحة

|          | • تفسير سورة المؤمنون •                          |
|----------|--------------------------------------------------|
| ٥        | • مدح اللَّه الخاشعين في صلاتهم                  |
| ٥        | • معنى الخشوع                                    |
| ۲ ,      | • تحقيق أصل الخشوع                               |
| ٦        | • خشوع البصر في الصلاة                           |
| ٧        | • مدح الله المخبتين له والمنكسرين لعظمته         |
| <b>A</b> | • أصل الخـشـوع                                   |
| ٨        | • خشـوع القلب يستلزم خشـوع الجوارح               |
| ١٠       | • تفسير خشوع الأرض                               |
| 11       | • تفسير خشوع النفاق                              |
| 11       | • الخشوع لا يزيد على ما في القلب                 |
| 11       | • تفاوت الخشوع بحسب تفاوت معرفة النفس لمن خشعت   |
| 11       | • جبر اللَّه انكسار عبده بالقرب والإجابة له      |
| 14       | • معنى المنكسرة قلوبهم                           |
| ۱۳       | • اصطفاء اللَّه لموسى لسمو تواضعه للَّه          |
| ١٣       | • أول رفع العلم من القلوب: الخشوع                |
| ١٤       | • العلم النافع هو علم مباشر للقلب                |
| 1 8      | • علم اللسان حجة اللَّه على ابن آدم              |
| ١٥       | • توبيخ اللَّه لمن لا يخشع قلبه                  |
| ١٦       | • ابن آدم أحق ما خشع لكلام الله                  |
| ۱۷       | • صفات عباد الرحمن                               |
| ١٨       | • تشريع اللَّه لعباده من العبادات ما يظهر الخشوع |

| ۲٠ )        | ● صــور الخـشــوع في الصــلاة                      |
|-------------|----------------------------------------------------|
| ۲۱          | • موجبات الإقبال إلى اللَّه وعدم الالتفات لما سواه |
| **          | • أول تلفت الناس في صلاتهم زمن فتنة عشمان          |
| **          | • التفات المرء في صلاته اختلاس يختلسه الشيطان      |
| . **        | • اللَّه ـ عز وجل ـ خيـر من يلتفت إليه             |
| 74          | • تمام الخفضوع في الركسوع                          |
| ۲٤          | • الخشوع في الصلاة بجميع الجوارح بما فيها القلب    |
| **          | • ذكر آثار تبين وجـوه الخشـوع في الصلاة            |
| **          | • ذكر مواضع ترفع فيها اليدان                       |
| **          | • أفضل الدعاء الإلحاح على اللَّه                   |
| **          | • اجتهاد العبد في قبول عمله وعدم رده               |
| - <b>79</b> | • لا يتقبل اللَّه إلا من المتقين                   |
| 79          | • من أشد العمل الخوف على العمل                     |
| 79          | • حزن بعض السلف يوم العيد خشية عدم تقبل عملهم      |
| 79          | • شهر رمضان مضمار لتسابق الخلق بالطاعات            |
| ٣٠          | • تعریف «الخراج»                                   |
| ٣١          | • تعريف «البرزخ»                                   |
| ٣٢          | • صور تشويه النار للعصاة فيها                      |
| ٣٣          | • عظم جسد وحجم أهل النار فيها                      |
|             | <ul> <li>تفسیرسورةالنور •</li> </ul>               |
| ٣٤          | • تحريم إشاعة الفاحشة على المؤمن المستتر           |
| ٣٤.         | • ستر العيوب أولى الأمور                           |

| • الشفاعة فيما لم يبلغ الإمام                             |
|-----------------------------------------------------------|
| • من رفع بيـوت اللَّه تزيينهـا وبنائهـا وتطهيـرها         |
| • من خرج لأمر ربه ليس كمن خرج لأجل قسمه                   |
| • تفسير سورة الفرقان •                                    |
| • من معجزات النبي عِلَيْكُم عدم فتح الأموال عليه في زمانه |
| • من مظاهر تنقوية صدق النبي ﷺ كُفر الأمراء والملوك به     |
| • السعير عقاب من كذب بالساعة                              |
| • سماع الخلائق لزفير وشهيق جهنم إلا الشقلين               |
| • صراخ الجبال من حسيس جهنم كصراخ النساء                   |
| • تقاد جهنم بسبعين ألف زمام                               |
| • زفرة جهنم يوم القيامة يجثو بها كل مخلوق                 |
| • ذكر أمثلة لبعض التابعين في تأثرهم بآية زفرة الجحيم      |
| • تكذيب الأصنام لمن عبدوها                                |
| • فـضل هـداية الخلق بالـعلم                               |
| • الإسلام يجب ما قبله                                     |
| • حسنات الكافر يثاب عليها إذا أسلم                        |
| • المسلم التائب أحسن حالاً من الكافر المسلم               |
| • وقوف المؤمن التائب على سيئاته ثم تبدل حسنات             |
| • ذكـر آخر أهل الجنة دخـولاً وأهل النار خروجًـا           |
| • تبديل السيئات حسنات في حق من ندم                        |
| • معنى الدعاء: الإيمان                                    |
| • أصل الدعاء هو الطاعة                                    |
|                                                           |

| ٥٠      | • ذكر أنواع الدعاء وأسبابه                              |
|---------|---------------------------------------------------------|
| ٥٠      | • الدعاء ترك الذنوب والاشتغال بالطاعة                   |
|         | <ul> <li>تفسير سورة الشعراء</li> </ul>                  |
| 01      | • ذكر ما تفرد به إبراهيم عملي وجود اللَّه بتفرده        |
| ٥٢      | • المرء بأصغريه واستقامته بهما                          |
| ٥٣      | • صلاح حركات العبد بجوارحه                              |
| ٥٣      | • القلب ملك الأعضاء كلها                                |
| 04      | • تعــريف القلب السليم                                  |
| ٥٤      | • مراد اللَّه من العباد صلاح قلوبهم                     |
| 00      | • من الشرك الخفي                                        |
| 00      | • موالاة الهوى من الشرك الخفي                           |
| ٥٦      | • المحبة هي الموافقة في كل الأحوال                      |
| • • • • | • من فـضـائل النبي ﷺ رؤيته من خلفه ومن أمامه            |
| M       | <ul> <li>تفسيرسورة النمل</li> </ul>                     |
| ٥٩      | • من تمام بر الولد خوفه من تقصير الوالدين في شكر اللَّه |
| 09      | • لا إله إلا الله لأهل الجنة كالماء السارد لأهل الدنسا  |
| 09      | • سقوط مشقة الأبدان عن أهل الجنة                        |
| ٦.      | • تضاعف نعيم العبادات لأهل الجنة                        |
| ٦٠      | • اكتمال النعيم لأهل الجنة برؤيتهم ومخاطبتهم للَّه      |
| ٦١,     | • نعيم أهل الجنة أكمل مطلقًا من نعيم أهل الدنيا         |
| ٦٢ -    | • أفضل أهل العبادات أكثرهم ذكراً للَّه _ جل وعلا        |
| ٦٢      | • الرد من غلط بعدم شوق العارفين لرؤية اللَّه            |

| 77         | • ســؤال النبي رؤية اللَّه شــوقًـا له مع كمــال خلقــه   |
|------------|-----------------------------------------------------------|
| 77         | • الآخرة خير من الأولى                                    |
| 77         | • الدنيــا بلاغ للآخــرة                                  |
| 74         | • كـمـال الدنيا في العلم والعـمل                          |
| ٦٣         | • مقاصد الأعمال البدنية في الدنيا                         |
| 7 8        | • عـدم انقطاع الذكر والتـلاوة عن أهل الجنة من النعـيم     |
| 7 8        | • فضل ثـواب كلمة التـوحيد فـي الآخرة                      |
| ٦٤         | • اللَّه مسئول بفضله ألا يحرمنا خير ما عنده بشرّ ما عندنا |
|            | <ul> <li>تفسیرسورةالقصص</li> </ul>                        |
| ٦٥         | • سلطان السمع في الليل، وسلطان البصر في النهار            |
| ٦٥         | • حال العلماء إيثار الآجل على العاجل                      |
| 77         | • مـدح اللَّه لمن لا يريدون عـلوًّا ولا فسادًا في الأرض   |
| 77         | • لا يأثم من كره أن يفاق عليه في الجمال                   |
| ٦٧         | • تعريف الـتواضع                                          |
|            | <ul> <li>تفسير سورة الروم</li> </ul>                      |
| ٦٨         | • تعريف مقام الإخلاص ومقام المشاهدة ومقام الإحسان         |
| 79         | • أفـــضل الإيمان                                         |
| ٦ <b>٩</b> | • تفسير المثل الأعلى للَّه في السماوات والأرض             |
| ٧١         | • علامة المحبين لله                                       |
| ٧١         | • تعريف مقام الإخلاص                                      |
| <b>V</b> 1 | • المعرفة تستلزم المحبة الخاصة                            |
| ٧٢         | • تعریف مقام الحیاء                                       |

| \r\ \      | • مجال تزكية المرء نفسه                                          |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| ٧٣         | • وصية الرسول ﷺ بالاستحياء من اللَّه كاستحياء رجل صالح من القوم. |
| ٧٤         | • الصلاة أهم أعمال الجوارح                                       |
| ٧٤         | • تفسير إقامة الصلاة والسهو عنها                                 |
| ٧٦         | • العمل الصالح مهاد لصاحبه في القبر                              |
|            | • تضسير سورة لقمان •                                             |
| <b>Y</b> Y | • أدلة تحسريم الغناء                                             |
| ٧٨         | • بعث اللَّـه رسـوله ﷺ على مـحق المزامـير والمعـازف              |
| ٧٨         | • ثمن المغنية حرام وغناؤها حرام                                  |
| <b>∨</b> ٩ | • تحريم بيع وشــراء المغنيــات                                   |
| <b>∨</b> ٩ | • الرخصة للنساء في اللهو عند العرس والأعياد                      |
| ۸٠,        | • نوع الغناء المبـاح حال العـرس والأعيـاد                        |
| ۸٠         | • الغناء ينبت النفاق في القلب                                    |
| ۸٠         | • آلات الملاهي من صـوت الشـيطان                                  |
| ۸۱         | • استواء الناس جميعًا في علمهم بوقت الساعة                       |
| ۸۱         | • مفاتيح الغيب خمس                                               |
| · ۸۲       | • الظن بالغيبيات بأمارة ليس بممتنع                               |
|            | <ul> <li>تفسيرسورة السجدة</li> </ul>                             |
| ۸۳         | • توسط تسوية خلق آدم ونفخ الروح بين خلقه من طين وخلق نسله        |
| ۸۳         | • ذكر أعمال تدخل صاحبها الجنة                                    |
| ۸۳         | • ذكر أبواب الخير                                                |
| ۸۳         | • أكثر ما يكب الناس في النار حصائد ألسنتهم                       |

| فضل صلاة الليل                                     | • بيان                                     |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ل مـن انتظر صلاة العـشاء                           | • فضا                                      |
| سل أوقات التهجمد                                   | • أفـخ                                     |
| ب ما يكون العبد من ربه                             | • أقر                                      |
| وف الليل المطلـق: وسطه                             | • جــ                                      |
| يَ أَبُوابِ الْجِنَةُ فِي كُلُ سَحَـر              | • فتح                                      |
| ر صفة خلـق اللَّه الجنة                            | • ذکر                                      |
| ة مائة درجـة                                       | • الجنة                                    |
| ر فــضل أدنى أهل الجنــة منزلةً                    | • ذكـر                                     |
| • تفسير سورة الأحزاب •                             |                                            |
| مجالسه عَرَبُكِ تَذَكَيْرُ بِاللَّهُ وترهيب وترغيب | • عامة                                     |
| شير والإنذار هو الترغيب والترهيب                   | • التبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| جاب للمرأة كالرداء للرجل                           | • الحـ                                     |
| يــر إدناء الجلبــاب                               | • تفس                                      |
| بني إسـرائيل نبـيّ اللَّه مـوسى وتبـرئة اللَّه له  | • إيذاء                                    |
| ني للعبد عن فيضل ربه حتى لو كان نبيًا              | • لاغن                                     |
| ـدر اللَّه لنبيِّه ما ليس بجـائز في شرعـه          | • لايق                                     |
| وب التستر في الخلوة                                | • وجر                                      |
| <ul> <li>تفسیر سورة فاطر</li> </ul>                |                                            |
| عمة ينالها العبد فاللَّه خالقها                    | • کل ن                                     |
| د إلى اللَّه بالكلم الطيب والأعمال الصالحة         | • يُتعـبا                                  |
| اع الموتى لكلام الأحياء                            | • سما                                      |

| ٩٧ )                            | 🏼 • ما جـاء أن كلام النبي ﷺ وسماعـه للموتى خاصٌّ به                                                                                                                                                              |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 99                              | • ما جاء في إعادة الروح إلى البدن للمؤمن والكافر                                                                                                                                                                 |
| 1                               | • الروح بيـد ملك والجسـد يُغسَّل ثم تعـاد إليه في قـبره                                                                                                                                                          |
| 1•1                             | • حياة البرزخ ليست تامة مستقلة                                                                                                                                                                                   |
| 1 - 1                           | • تسمية النوم موتًا لا ينفي حياة النائم                                                                                                                                                                          |
| 1.4                             | • أين تـكون أرواح المؤمنـين وأرواح الكافـــرين؟                                                                                                                                                                  |
| 1.4                             | • الأجساد لا تتضرر بما تنال من عـذاب الناس لها في الدنيا بعد الموت                                                                                                                                               |
| 1.4                             | • اختصام الروح والجســد يوم القيامة                                                                                                                                                                              |
| 1 - £                           | • إثبات خشية العلماء للَّه ونـفي العلم عن غير أهل الخشـية                                                                                                                                                        |
| 1 - £                           | • حياة الجمادات تكون بتسبيحها وإدراكها                                                                                                                                                                           |
|                                 | <ul> <li>ذكر لطائف نحوية وغيرها في قـوله تعالى: ﴿إنما يخشى اللَّهُ من عباده</li> </ul>                                                                                                                           |
|                                 |                                                                                                                                                                                                                  |
| 1.0                             | العلماءُ﴾                                                                                                                                                                                                        |
| 1.0                             | العلماءُ ﴾                                                                                                                                                                                                       |
|                                 | \ \                                                                                                                                                                                                              |
| 111                             | • تعــريف المسكين                                                                                                                                                                                                |
| 111                             | <ul> <li>تعريف المسكين</li> <li>تعريف المفالس</li> </ul>                                                                                                                                                         |
| 111<br>111<br>111               | <ul> <li>تعريف المسكين</li> <li>تعريف المفلس</li> <li>تعريف الرقوب</li> </ul>                                                                                                                                    |
| 111<br>111<br>110               | <ul> <li>تعريف المسكين</li> <li>تعريف المفلس</li> <li>تعريف الرقوب</li> <li>الوحي أعظم آيات النبي ﷺ التي آمن عليها أكثر أمته.</li> </ul>                                                                         |
| 111<br>111<br>110<br>117        | <ul> <li>تعريف المسكين</li> <li>تعريف المفلس</li> <li>تعريف الرقوب</li> <li>الوحي أعظم آيات النبي ﷺ التي آمن عليها أكثر أمته</li> <li>بقاء آية النبي ﷺ ليوم القيامة وانقطاع سائر آيات الأنبياء بموتهم</li> </ul> |
| 111<br>111<br>110<br>117<br>117 | تعريف المسكين     تعريف المفلس     تعريف الرقوب     تعريف الرقوب     الوحي أعظم آيات النبي على التي آمن عليها أكثر أمته                                                                                          |
| 111<br>111<br>110<br>117<br>117 | تعريف المسكين     تعريف المفلس     تعريف الرقوب     الوحي أعظم آيات النبي ﷺ التي آمن عليها أكثر أمته     بقاء آية النبي ﷺ ليوم القيامة وانقطاع سائر آيات الأنبياء بموتهم     الإنذار إنما يكون للعاقل خاصة       |



| 177   | • الوجه الأول: العلم بأسماء اللَّه وصفات اللَّه يوجب خشيته       |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| 174   | • اللَّه جل وعلا ـ لا يُخشى حق خشيته                             |
| 178   | • الوجه الشاني: العلم بتفاصيل أمر اللَّه ونهيه                   |
| . 178 | • الغفلة من أضداد العلم                                          |
| 178   | • الغفلة والشهوة أصل الشر                                        |
| 170   | • ما في القلب من تصديق ومعرفة يقبل الـزيادة والنقصان             |
| 177   | • الوجه الشالث: تصور حقيقة المخوف يوجب الهرب منه                 |
|       | • الوجه الرابع: كثير من الذنوب سبب وقوعها جهل فاعلها بحقيقة      |
| ١٢٦   | قبحها                                                            |
| ١٢٦   | • تصح التوبة من بعض الـذنوب دون بعض                              |
| ·     | • الوجه الخامس: خاصة العاقل علمه التام بنضرر ما يفعله ثم لا      |
| 144   | يفــعله                                                          |
| 144   | • مرتكب المعصية يكون حال فعله جاهلاً                             |
|       | • الوجه السادس: اللذات للذنوب لا نسبة لها لما فيها من الآلام     |
| ۱۲۸   | والمفاسل                                                         |
| ١٢٩   | • من عقوبة الذنب الذنب بعده                                      |
| ١٢٩   | • توبة العبد من الذنب قد لا تمكّنه من التوبة النصوح              |
| 179   | • ترك الذنب أيسر من طلب التوبة                                   |
| 179   | • هل يمكن عودة التائب لما كان عليه قبل المعـصية؟                 |
|       | • رضا اللَّه عن أهل الجنة يمنع تحسر وتقطع قلوبهم على ما فاتهم من |
| 14.   | قـربات                                                           |
| 14.   | • ذكر ما يلحق المؤمن من خجل وحياء من اللَّه عند عرض ذنوبه عليه   |
|       | <b>,</b>                                                         |

| • لا يُمحى ذنب من صحيفة العب                     |
|--------------------------------------------------|
|                                                  |
| • الوجه السابع: إقدام المرء على ا                |
| بعفو مجرد                                        |
| • الرضّا بالمعـيّشة من أنواع الحياة اا           |
| • أطيب ما في الدنيا: معرفة اللَّه                |
| <ul> <li>جزاء المعصية: الوهن في الع</li> </ul>   |
| <ul> <li>ثواب الحسنة والسيئة في الدني</li> </ul> |
| • ما أمر اللَّه به عباده هو عين ص                |
| • نفي العلم يكون لانتـفـاء ثمرته                 |
| • صاحب السحر لاحظ له في ا                        |
| <ul> <li>من ثواب الإيمان جلب المنفع</li> </ul>   |
| • العلم مستلزم للخشية                            |
| • العلماء ثلاثة                                  |
| • وقوع الـذنوب عن جهـالة بنفي                    |
| • سلب اسم الشيء أو مسماه ي                       |
| • إخلاص القيام للَّه لا لغلبة الخ                |
| <ul><li>تفسیر</li></ul>                          |
| • احتساب الآثار إلى المساجا                      |
| • تفسير الآثار بالخُطا                           |
| • تفسيرسو                                        |
| • من خصوصيات هذه الأُمَّة الصَّا                 |
|                                                  |

| 157   | • صفوف المسلمين في الصلاة تشبه صفوف الملائكة        |
|-------|-----------------------------------------------------|
| 157   | • كيفية صف الملائكة عند ربهم                        |
| 1 2 7 | • صفوف المسلمين في الصلاة من صفتهم في الكتب السالفة |
|       | ● تضسيرسورة ص ●                                     |
| 121   | • ذكر ما يختصم فيه الملأ الأعلى                     |
| 189   | • لم يكن من عادته ﷺ تأخير صلاة الصبح                |
| 100   | • حكم من أخَّر صلاته لآخر الوقت لعـذر               |
| 100   | • من رأى رؤيا تسره فليقصها على إخوانه وأصحابه       |
| 101   | • نفي التمثيل عن صفات اللَّه                        |
| 107   | • استغفار الملائكة للمؤمنين واعتناؤهم بأعمالهم      |
| 107   | • ما جاء في ذكر الكفارات                            |
| 104   | • ثلاثة أسباب يكفر اللَّه بها الذنوب                |
| 104   | • تعريف تمام النعمة                                 |
| 107   | • حصول ثواب للوضوء زيادة على تكفيره للذنوب          |
| 107   | • تعريف إسباغ الوضوء                                |
| 107   | • الطهـــور شطـر الإيمان                            |
| 107   | • تعريف إسباغ الوضوء على الكريهات                   |
| 107   | • الوضوء طاعة للَّه يكتب به أجر وترفع به الدرجات    |
| ١٥٨   | • ذكر ما ينشأ عن الرضا بما يصيب الإنسان من ألم      |
| 109   | • ذكر حال السلف وما يصيبهم حال وضوئهم               |
| 17.   | • المحبة تهون الأثقال                               |
| 171   | • إسباغ الوضوء على المكاره من علامات المحبين        |
| 1     | <i>i</i>                                            |

| 171                | • ذكر أمثلة تدل على خرق اللَّـه العادة لبعض المحبين له                                                           |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177                | • المشي إلى الجمعات والجماعات على وضوء من مكفرات الذنوب                                                          |
| 177                | • استحباب المسجد البعيد لكثرة الخُطا                                                                             |
| 177                | • فضل المشي إلى الجمعات بعد اغتسال                                                                               |
| ١٦٤                | • فضل الدار القريبة من المسجد                                                                                    |
| ١٦٤                | • المشي على الأقدام للمسجد أقرب إلى الخضوع                                                                       |
| ١٦٤                | • الذاهب إلى المسجد زائر للَّه مستحق الإكرام                                                                     |
| ٥٢١                | • فضل المشي إلى صلاتي العشاء والصبح                                                                              |
| 971                | • ثواب المشي إلى الصلاة في الظلم: النورُ التام في الآخرة                                                         |
| 177                | • أهل التوحيد في النار لا يقيدون                                                                                 |
| 177                | • لا يصلح للوقوف بين يدي الـلَّه بمناجاته إلا طاهر                                                               |
|                    | • طهارة المصلى تشمل الطهارة الظاهرة بالوضوء والباطنة بتكفير                                                      |
| 177                | الوضوء للذنوبا                                                                                                   |
| 177                | • تجدد التوبة والاستغفار عقب الوضوء يكمل طهارة الذنوب                                                            |
|                    | • الوضوء يكفر الذنوب السعغرى، والمشي إلى المساجد يكفر أكثر دون                                                   |
|                    | l I                                                                                                              |
| 177                | الكبائرالكبائر                                                                                                   |
| 17V<br>17A         | <u>,</u>                                                                                                         |
|                    | الكبائر                                                                                                          |
| ٨٢١                | الكبائر                                                                                                          |
| 17A<br>17 <b>9</b> | الكبائر                                                                                                          |
| \7A<br>\79<br>\79  | الحبائر      الجلوس في المساجد لانتظار الصلاة من مكفرات الذنوب      انتظار الصلاة بعد الصلاة رباط في سبيل اللَّه |
| 17A<br>179<br>179  | الكبائر                                                                                                          |



| 177   | • إضافة المساجد لله تشريف لها                              |
|-------|------------------------------------------------------------|
| 174   | • ذكر الدرجات المذكورة في حديث معاذ                        |
| 174   | • إطعام الطعام يوجب دخول الجنة ويباعد من النار             |
| 174   | • فضل إطعام المؤمن على جوع                                 |
| 178   | • من خُتُم له بإطعام مسكين دخل الجنة                       |
| 140   | • تأكيد إطعام الطعام للجائع والجيران خصوصًا                |
| 140   | • تفضيل وثناء اللَّه على الإيشار                           |
| 177   | • ذكر أمثلة للسلف في إطعامهم الطعام دون أكلهم منه          |
| ۱۷۸   | • فــضل لين الـكلام                                        |
| ١٧٨   | • الكلمة الطيبة صدقة                                       |
| ۱۷۸   | • أولى الناس باللَّه من بدأهم بالسلام                      |
| ۱۷۸   | • ثواب وفيضل إلى السلام                                    |
| 149   | • من أشراط الساعة السلام بالمعرفة                          |
| . 174 | • معاملة الناس بالقول الحسن أحب إليهم من إطعامهم الطعام    |
| ۱۸۰   | • غاية الإحسان بالمال الإنفاق في السراء والضراء            |
| ۱۸۰   | • حسن الخلق يرقى بصاحبه درجة الصائم القائم                 |
| ۱۸۱   | • ندب الرفق في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر             |
| ۱۸۱   | • ندب مقابلة الأذى بإلانة القول                            |
| ١٨٢   | • فيضل الصلاة بالليل والناس نيام                           |
| 1,74  | • قيام الـليل يوجب علو الدرجات في الجنة                    |
| ۱۸٤   | • الحور العين جـزاء المتهـجدين                             |
| ١٨٥   | • ذكر ما جاء في إيقاظ الحوراء لمن نام عن تهجده من الصالحين |



| ١٨٦  | • التهجد أقر شيء لعيون العابدين                          |
|------|----------------------------------------------------------|
| ۱۸۷  | <ul> <li>المتهجدون كالنجوم في السماء للملائكة</li> </ul> |
| ۱۸۸  | • الذنوب تعجز أصحابها عن قيام الليل                      |
| ۱۸۸  | • الفصل الثالث: في ذكر الدعوات في حديث معاذ              |
| ١٨٨  | • الخيرات جماع كل ما يحبه اللّه                          |
| 1.49 | • كان النبي ﷺ يعجبه الجوامع من الأدعية                   |
| 1.4  | • إفراد دعائه ﷺ بحب المساكين لشرفهم                      |
| ١٨٩  | • حب اللَّه وحب من يحبه أصل فعل الخيرات                  |
| 1.49 | • أوثق عــرى الإيمان: الحب في الـلّه                     |
| 19.  | • وصية الرسول ﷺ أصحابه بحب المساكين                      |
| 19.  | • حب المساكين يستلزم إخلاص العمل                         |
| 191  | • عتـاب اللَّه لرسوله في تركـه المساكين                  |
| 197  | • ذكر نماذج لمعاملة السلف للمساكين                       |
| 194  | • سبق المساكين في دخـول الجنة الأغنياء                   |
| 194  | • فقراء المهـاجرين أول الناس ورودًا على حوض النبي ﷺ      |
| 194  | • المساكين هم أتباع الرسل                                |
| 198  | • المساكين ملوك أهــل الجنة                              |
| 190  | • ذكر فـوائد محبـة المساكين                              |
| 147  | • يخص اللَّه من يشاء بالرحمة الدينية                     |
| 147  | • رفعة أصحاب الرحمة الدينية على أهل النعم الدنيوية       |
| 197  | • من غفل عن اللَّه غفل عن أوليائه المساكين               |
| 197  | • مجالسة المساكين توجب رضا من يجالسهم برزق اللَّه        |

| 194                   | • مخالطة أهل الغنى مسخطة للرزق                                 |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------|
| 191                   | • أقسام المساكين                                               |
| 199                   | • فرق ما بين لـ فظ الفقير والمسكين إذا جـ معا                  |
| 199                   | • لبس الخلفاء الراشدين ثياب المساكين تواضعًا                   |
| ٧٠٠                   | • البـذاذة من الإيمان                                          |
| ۲                     | • ذم من ترك اللباس مع القدرة عليه بخلاً أو كتمانًا لنعم اللَّه |
| ٧٠٠                   | • تعريف الكبر                                                  |
| 7.1                   | • القلب محل الكبر والمسكنة                                     |
| 7.1                   | • ترك بعض السلف اللبس المختص بالفقراء لكونه شهرة               |
| 7.4                   | • تواضع الـنبي ﷺ في أكله وجلسته كـالعبد                        |
| 7.4                   | • أشرف أسمائه ﷺ: «عبد الله»                                    |
| 7.4                   | • كفي بالمرء فخرًا كـونه عبدًا للَّه وأن اللَّه ربه            |
| ۲٠٤                   | • المسكين من استكان قلب لربه                                   |
| 7.0                   | • الصلاة والدعاء مما يشرع فيهما التَّمَسْكُن                   |
| 4.4                   | • المغفرة والرحمة يجمعان خير الآخرة كله                        |
| ۲۰۷ .                 | • فرق العفو عن المغفرة                                         |
| ۲٠٧                   | • كل ما في الجنة من رحمة اللَّه                                |
| ۲٠٧                   | • السلامة من الفتنة من أهم الأدعية                             |
| ۲٠٧                   | • إخبار النبي ﷺ عن فتن كـقطع اللـيل المظلم                     |
| ۲٠۸                   | • جواز الدعاء بالموت خشية الفتنة في الدين                      |
| <b>Y</b> . • <b>Q</b> | • كفي بالمرء فتنة أن يشار إليه بالأصابع                        |
| 7 - 9                 | • لا يخلو الإنسان من الفتنة                                    |



| ۲٠٩ )        | • الأموال والنساء فـتنة                                         |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|
| ۲۱۰          | • أول فتنة بني إسرائيــل كانت في النساء                         |
| ٧١٠          | • كلُّ مفتتن بغيره                                              |
| ٧١٠          | • كل ما يصيب الإنسان من شـر أو خيـر فتنة                        |
| Y'11         | • لا بد من فـتنة المؤمن ليـمتـحن إيمانه                         |
| 711          | • لطف اللَّه بعباده في هذه الفتن                                |
| 711          | • الفتن المضلة التي يُخشى فيها فساد الدين                       |
| <b>Y ) Y</b> | • أفعال العباد الاختيارية تنشأ عن محبة وإرادة                   |
| ۲۱۳          | • درجات محبة اللَّه                                             |
| ۲۱۴          | • إخلال العبد ببعض الواجبات ينقص محبته لربه                     |
| ۲۱۴          | • مقتضيات الإيمان الكامل                                        |
| 418          | • سلطان الهوى يـلذ كل ما يؤلم                                   |
| Y 10         | <ul> <li>لوازم محبة اللّه من الأشخاص والأعمال</li> </ul>        |
| Y 10         | • ذكر ما سأله النبي ﷺ مع محبة اللّه                             |
| 717          | • الأنبياء والرسل أعظم ما يجب محبته في اللَّه                   |
| 717          | • درجة محبة اللَّه تنال بطاعـته                                 |
| <b>Y 1 V</b> | • أحسن الحديث كتاب الله                                         |
| Y 1V         | • ذكر اللَّه من أعظم عمالات المحبين                             |
| Y 1 A        | • لا يجد المحب لله للدنيا لذة                                   |
| 414          | • من علامات المحبين حب الخلوة بمناجاة اللَّه خاصة في ظلمة الليل |
| 414          | • مجالس الذكر شراب المحبين                                      |
| **•          | <ul> <li>تفسير قـوله تعالى: ﴿فإنك من المنظرين﴾</li> </ul>       |

|      | <ul> <li>تفسیرسورة الزمر</li> </ul>                          |
|------|--------------------------------------------------------------|
| 777  | • الصبر ثلاثة أنواع                                          |
| 777  | • اشتمال الصوم على جميع أنواع الصبر                          |
| 7.77 | • فضيلة الصيام بإخفاء اللَّه ثوابه وجعله له                  |
| 774  | • شهر رمضان شهر المصبر                                       |
| 774  | • يثاب العبد على الألم الناشئ من أعمال الطاعات               |
| 774  | • سعة جهنم طولاً وعرضًا                                      |
| 771  | • اجتماع الناس يوم القيامة على جسر جهنم                      |
| 44 8 | • معنى الحجر الأسود يمين اللَّه                              |
| 440  | • المعتزلة هم غالب من تكلم بالحقيقة والمجاز                  |
|      | <ul> <li>تفسیرسورة غافر</li> </ul>                           |
| **   | <ul> <li>تقرب الملائكة إلى الله بشفاعتهم للمؤمنين</li> </ul> |
| 778  | • عيبت الدنيا بذكر فنائها وتقلب أحوالها                      |
| 778  | • عرض آل فرعون على النار غدوًا وعشيًّا حتى قيام الساعة       |
| 444  | • أرواح آل فرعـون في أجواف طيـر سود                          |
| 74.  | • عرض مقعد لكل ابن آدم في قبره حتى يبعثه اللَّه              |
| 74.  | • ذكر أسباب عدم استجابة اللَّه للدعاء                        |
| 741  | • الدعاء موعود بالإجابة                                      |
| 741  | • شرائط إجمابة الدعاء                                        |
| 747  | • المُلح في دعائه مقرب من الإجابة                            |
|      | • تفسير سورة الشورى •                                        |
| 744  | • دين الأنبياء كلهم دين واحد                                 |



| 744   | • الدين هو الإسلام                                    |
|-------|-------------------------------------------------------|
| 74.5  | • دخول الأعمال في الإيمان                             |
| 74.5  | • الديـن: الإيمان والعــمل                            |
| 74.5  | • مدح اللَّه من يغفر عند الغضب                        |
| 740   | • ترك الغضب يُسْعد المرء عن غضب اللَّه                |
| 747   | • الغضب مفتاح كل شر                                   |
|       | • تفسيرسورة الزخرف •                                  |
| 747   | • إنكار الجدال والخصام والمراءفي مسائل الحلال والحرام |
| 747   | • كراهية الإمام مالك لكثرة الكلام والفتيا             |
| 747   | • المراء والجدال في العلم يذهب بنـور العلم            |
| 747   | • وقوع النهي عن كثرة المسائل قبل وقوع الحوادث         |
| 747   | • عـذاب الكفار لا يفـتـر عنهم ولا ينقطع               |
| 749   | • كل ساعة لأهل الآخرة تضاعف لهم النعيم أو العذاب      |
| . 444 | • ذكــر أشـــد آية على أهــل النار                    |
| 749   | • ذكر كيفية استراحة أهل النار                         |
| 749   | • أنواع عــذاب أهـل النار لا تُرى في الـدنيــا        |
| 749   | • للنار أنهار يُعذب فيها أهلها ليلاً ونهاراً          |
| 7 2 • | • رؤية الـنبـي ﷺ لمالك خـازن النار ليلة الإسـراء      |
| 7 2 . | • شــدة كُــره رؤية منظر خــازن النار                 |
| . 751 | • ذكر الفترة بين دعاء أهل النار لمالك وإجمابته لهم    |
|       | • لأهل النار خمس دعوات يكلمون في أربع، ويسكت عنهم في  |
| 7 2 1 | الخامــــة                                            |

| 7 2 7                                  | • ليس لأهل النار بعد إطباقها عليهم سوى الزفير والشهيق                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 5 4                                  | • ذكر آخر عهد أهل النار بكلام اللَّه                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7 £ £                                  | • لا يُسمع أهل النار حس إلا كطنين الطست                                                                                                                                                                                                                                       |
| •                                      | • تفسيرسورة الدخان •                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7 2 0                                  | • ذكر أقدار ليلة النصف من شعبان وما يحدث فيها من تقدير الأقدار                                                                                                                                                                                                                |
| 7 2 7                                  | • ذكر أدلة على حقيقة وقيام البعث                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7 2 7                                  | • ذكر شجرة الزقوم                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7 £ 9                                  | • خلط طعام وشراب أهل جهنم بالحميم                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7 £ 9                                  | • إغاثة أهل جهنم من الجوع بشجرة الزقوم                                                                                                                                                                                                                                        |
| Y0+                                    | • ذكر الحميم والنار                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                        | • تفسيرسورة الجاثية •                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                        | l i                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 701                                    | • ذكر إخلاص «لا إله إلا اللَّه» وكيفية تحقيقها                                                                                                                                                                                                                                |
| Y01                                    | <ul> <li>ذكر إخلاص «لا إله إلا الله» وكيفية تحقيقها</li> <li>أكثر ما عُبِد من دون الله: الهوى</li> </ul>                                                                                                                                                                      |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 701                                    | • أكثر ما عُبِدَ من دون اللَّه: الهوى                                                                                                                                                                                                                                         |
| 701<br>707                             | <ul> <li>أكثر ما عبيد من دون الله: الهوى</li></ul>                                                                                                                                                                                                                            |
| 701<br>707<br>707                      | أكثر ما عُبِد من دون اللَّه: الهوى     طاعـة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي                                                                                                                                                                              |
| 701<br>707<br>707                      | أكثر ما عُبِد من دون اللَّه: الهوى     طاعـة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي     لا تزال «لا إله الا اللَّه» تدفع عن أصحابها                                                                                                                              |
| 701<br>707<br>707<br>707               | أكثر ما عبد من دون الله: الهوى     طاعة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي                                                                                                                                                                                   |
| 701<br>707<br>707<br>707<br>707        | أكثر ما عُبِد من دون اللّه: الهوى     طاعة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي     لا تزال «لا إله الا اللّه» تدفع عن أصحابها     لا يخلص من عبادة الشيطان إلا إخلاص العبادة للرحمن     مقتضيات «لا إله إلا اللّه»                                            |
| 701<br>707<br>707<br>707<br>705<br>705 | أكثر ما عبد من دون الله: الهوى     طاعة الشيطان عبدة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي     لا تزال «لا إله الا الله» تدفع عن أصحابها     لا يخلص من عبادة الشيطان إلا إخلاص العبادة للرحمن     مقتضيات «لا إله إلا الله»     معتضيات «لا إله إلا الله»                    |
| 701<br>707<br>707<br>707<br>705<br>705 | أكثر ما عبد من دون الله: الهوى     طاعة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي     لا تزال «لا إله الا الله» تدفع عن أصحابها     لا يخلص من عبادة الشيطان إلا إخلاص العبادة للرحمن     مقتضيات «لا إله إلا الله»     حب غيير الله شرك به     من حب الله حب طاعته |

| ,               |                                                                            |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 707             | • صفات المحبين الصادقين                                                    |
| Y 0 V           | • اللَّه أغنى الأغنياء عن الشرك                                            |
| Y0X             | • نجـاة من لقي اللَّه بقلب سليم                                            |
| 709             | • صفات القلب السليم                                                        |
| 404             | • صلاحية القلوب الطيبة للمجاورة في الجنات                                  |
| . '             | <ul> <li>تفسيرسورة الأحقاف</li> </ul>                                      |
| 77.             | • جماع أمر الإسلام: الإيمان ثم الاستقامة                                   |
| 771             | • الاستقامة عدم الشرك باللَّه والتوحيد                                     |
| 777             | • أمر اللَّه ـ جـل وعلا ـ بإقامـة الدين عمـومًا                            |
| 774             | • الاستغفار يجبر التقصير في الاستقامة                                      |
| 774             | • السداد هو حقيقة الاستقامة                                                |
| 778             | • المقاربة تتحقق بالتصميم على قصد السداد                                   |
| 771             | • أصل الاستقامة                                                            |
| 778             | • استقامة القلب تستلزم استقامة الجوارح                                     |
| 778             | • أعظم ما يراعى استقامته بعد القلب: اللسان                                 |
| 770             | • معرفة الصحابة لخوف الرسول رَبِيَ الله من الريح الشديدة إذا هبت           |
| . 770           | • شدة خـوف النبي ﷺ شفقـة على أمته                                          |
| <b>Y. T. T.</b> | • ذكر النبي ﷺ تشييب أهوال هلاك الأمم قبله له                               |
| 777             | • استعاذة النبي ﷺ من شر الربح والسؤال من خيرها                             |
| 778             | <ul> <li>فزع النبي عَلَيْكُ إلى الصلاة عند رؤيت ناشئًا في الأفق</li> </ul> |
| <b>۲</b> ٦٨     | • النهي عن سبّ الريح                                                       |
| 779             | • شدة التكبير تذهب بالريح العاصفة                                          |
|                 |                                                                            |



| )            | • تفسير سورة محمد •                                      |
|--------------|----------------------------------------------------------|
| ***          | • من حفظ اللَّه حفظه اللَّه في دينه ودنياه وآخرته        |
| ***          | • تولي الـلَّه أمر المؤمنين الصـالحين                    |
| 771          | • منزلة العبد عند اللَّه تكون بمنزلة اللَّه عنده         |
| 777          | • ما يؤتى الإنسان من قبل نفسه إلا من تفريطه في حق اللَّه |
| 777          | • زيادة الإيمان ونقــصــانه                              |
| ۲۷۳          | • من زادت طاعاته زاد هداه                                |
|              | • ذكر فضائل «لا إله إلا الله»:                           |
| 475          | • هي كلمــة التقـوى                                      |
| 475          | • هي كلمة الإخــلاص                                      |
| 475          | • هي شــهـادة الحق                                       |
| 478          | <ul> <li>هي دعـــوة الحق</li> </ul>                      |
| 478          | • هي براءة من الشرك                                      |
| 478          | • هي خلق الخلق من أجلها                                  |
| 478          | • هي التي أرسل الرسل لها والكتب أنزلت لأجلها             |
| <b>Y</b> V0  | • هي سبب إعداد داري الثواب والعقاب                       |
| 440          | • هي التي أمر الرسل بالجهاد لأجلها                       |
| <b>Y V 0</b> | • هي مفتاح الجنة                                         |
| <b>Y V 0</b> | • هي مفتاح دعوة الرسل                                    |
| 700          | • تكليم اللَّه موسى بها كفاحًا                           |
| 700          | • هي ثمن الجنة                                           |
| 440          | • هي نجاة من النار                                       |
|              | <i>1</i> \                                               |



| <b>**</b> ** | • هِي التي تــوجب المغـفــرة                                      |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|
| <b>۲</b> ۷٦  | <ul> <li>هي أحسن الحسنات</li> </ul>                               |
| 777          | • هي الـتي تمحــو الذنوب والخطـايا                                |
| 777          | • تجدد ما درس من الإيمان                                          |
| ***          | • تخرق الحجب حتى تصل إلى اللَّه                                   |
| ***          | • ينظر اللَّه إلى قـائلها ويجـيب دعاءه                            |
| ***          | • تصديق اللَّه لقائلها                                            |
| ***          | • أفضل ما قاله النبيون                                            |
| ***          | • أفضل الذكر                                                      |
| YV9 .        | • أفضل الأعمال وأكثـرها تضعيفًا                                   |
| ۲۸۰          | • هي أمان من وحشة القبر                                           |
| ۲۸٠          | • شعــار المؤمنين إذا قاموا من قــبورهـم                          |
| 7.1          | • تفتح لقائلها أبواب الجنة الشمانية                               |
| 7.1.1        | • خروج أهلها المقصرين في حقوقها من النار بها                      |
|              | • تفسيرسورة الفتح •                                               |
| 475          | • علة ضرب اللَّه مثل النبي عَيَّالِيَّةِ وأصحابه بالزرع في القرآن |
| 5 YAE        | • توضيح مثل الأمة في الإنجيل بالزرع                               |
| 440          | • قلوب المؤمنين على قلب رجل واحــد                                |
|              | <ul> <li>تفسير سورة الحجرات</li> </ul>                            |
| 7.47         | • تفسير قوله تعالى: ﴿لا تقدموا بين يدي اللَّه ورسوله﴾             |
| 7.4.7        | • علامة محبة اللَّه ورسوله                                        |
| 7.8.7        | • حب المؤمن للإيمان كحب الماء البارد في شدة الحر الظمآن           |
|              |                                                                   |



| YAY | • مقـتضيات أخـوة المؤمنين وحقوقـها                                                                        |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 444 | • عقـوبة خذلان المؤمن لأخـيه                                                                              |
| 444 | • إثم من يكذب أخاه في حديثه له                                                                            |
| PAY | • معنى «غمص الناس»                                                                                        |
| 79. | • معنى إطلاق لفظ «الإسلام»                                                                                |
| 791 | • حقيقة الفرق بين «الإسلام» و«الإيمان»                                                                    |
| 797 | • زجر النبي عَائِكِ أصحابه عن الشهادة بالإيمان                                                            |
| 444 | • فرق استسلام المؤمن والكافر                                                                              |
| 491 | • ضعف الإيمان يستلزم ضعف أعمال الجوارح                                                                    |
| 491 | • اسم الإسلام لا يستفي بانتهاء بعض واجباته                                                                |
| 444 | • حكم كفر مرتكب الكبائر                                                                                   |
| ٣٠٠ | • الإسلام المطلق يدخل فيه ما يدخل في الإيمان من التصديق                                                   |
| ٣٠٠ | • الإيمان بالقدر من الإسلام                                                                               |
|     | • تفسيرسورةق •                                                                                            |
| ٣٠١ | • كاتب الحسنات ملك عن اليمين، وكاتب السيئات على الشمال                                                    |
| 4-1 | • ذكر أحوال الملكين مع العبد حال قعوده ومشيه ورقده                                                        |
| 4.4 | • ذكر ما يكتبه ملك الحسنات                                                                                |
| 7.7 |                                                                                                           |
| ' ' | • ما ليس بحسنة فهو سيئة                                                                                   |
| 4.8 | <ul> <li>ما ليس بحسنة فهو سيئة.</li> <li>بعض السيئات لا يعاقب عليها.</li> </ul>                           |
|     | ! <b> </b>                                                                                                |
| 4.5 | • بعض السيئات لا يعاقب عليها                                                                              |
| W·E | <ul> <li>بعض السيئات لا يعاقب عليها</li> <li>عرض أعمال العبد يوم الخميس من كل أسبوع على اللَّه</li> </ul> |



| • تفسير تحريم اللَّه الظلم على نفسه                           |
|---------------------------------------------------------------|
| • الظلم غير متصور في حق اللَّه                                |
| • تفسير قوله: «الحافظ» و«الحفيظ»                              |
| • اللَّه _ جل وعـ لا _ أعظم ما يجب حـ فظه                     |
| • أمر اللَّه عباده بحفظ الأيمان                               |
| • الذي يحلف باللَّه كاذبًا لا يخشى اللَّه حق خشيته            |
| • الجزاء من جنس العمل                                         |
| • أنواع حفظ اللَّه لعباده                                     |
| • أمثلةً لبعض حفظ اللَّه للسلف والصالحين                      |
| • أشرف أنواع حفظ اللَّه للعـبد يكون في دينه وإيمانه           |
| • حفظ اللَّه لعبده بما قد يكره                                |
| • تدبيـر اللَّه أمور عباده بما يعسرف في قلوبهم                |
| • تفسير قوله تعالى: ﴿من خشي الرحمن بالغيب﴾                    |
| • حكم وضع الرَّجُل رِجْلاً على الأخرى                         |
| <ul> <li>تفسير سورة الذاريات</li> </ul>                       |
| • رزق العباد في السماء وطلبه في الأرض                         |
| • خلق اللَّه عباده لعبادته الجامعة                            |
| • أصول بناء العبادة                                           |
| <ul> <li>ذكر ما ينافي العبودية من الأقوال والأفعال</li> </ul> |
| • تفسيرسورة النجم •                                           |
| • الحكم بتحريم الغناء                                         |
| • قول الشافعي برد شهادة وبطلان عدالة المداوم على سماع الغناء  |
|                                                               |



| • الغناء هو لهو الحديث                                 |
|--------------------------------------------------------|
| • جَبْل النفوس على حب الشهوات والفتن                   |
| • ذكر مفتنات يُكبن في النار                            |
| • تفسيرسورة القمر •                                    |
| • من أنواع عـذاب أهل النار: سحبهم في النار على وجـوههم |
| <ul> <li>تفسیر معنی ﴿صعودا﴾</li> </ul>                 |
| • عقاب الإمام الجائر                                   |
| • تفسير سورة الرحمن •                                  |
| • للشتاء مشرق ومغرب وكذا للصيف                         |
| • لكل يـوم من أيام السنـة مطلع خـاص                    |
| • ضمان اللَّه الجنة لمن خافه من المؤمنين               |
| • لمن خاف ربه مقام جنتان                               |
| • ما عبد اللَّه عمل الخوف                              |
| • الخوف من اللَّه أصل كل خيـر في الدنيا والآخرة        |
| • ضرب مثل لخوف اللَّه في الجسد                         |
| • الخوف والرجاء وحال أفـضلية أيهما                     |
| • تفسير سورة الواقعة •                                 |
| • تفسير قوله: ﴿خافضة رافعة﴾                            |
| • تفسير «اليحموم» و«السموم»                            |
| • ذكر ما يتبرد به أهل جهنم                             |
| • ذكر ما جاء في الدخان الذي يعلو النار                 |
| • تفسير قوله ﴿شواظ﴾ و﴿نحاس﴾                            |
|                                                        |



| ( ۳۳۲ | • ما يُشحف به أهل النار من الطعام والشراب                                                                     |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٢   | • سوق أهل المنار إليها عـطشًا                                                                                 |
| 444   | • شدة غيضب النار على أهلها                                                                                    |
| ٣٣٣   | • شدة عــذاب مـا يتـحف أهـل النار به                                                                          |
| ۳۳٤   | • تفسير قوله تعالى: ﴿لواحة للبشر﴾                                                                             |
|       | • ذكر أنواع شراب أهل النار:                                                                                   |
| 44.5  | • النوع الأول: الحسميم                                                                                        |
| 440   | • النوع الثاني: الغساق                                                                                        |
| ***   | • النوع الشالث: الصديد                                                                                        |
| 444   | • النوع الرابع: الماء اللذي كالمهل                                                                            |
|       | • فائدة حول استعمال «اللام» في قوله ﴿لجعلناه حطامًا﴾ وقوله:                                                   |
| . 45. | ﴿ لِحِعلناه أَجِاجًا ﴾                                                                                        |
| 781   | • نار الدنيا تذكر بنار الآخرة                                                                                 |
| 481   | • ذكر حال السلف والصالحين حال رؤيتهم نارًا                                                                    |
| 757   | • ذكر من كان يذكر النار بدخول الحمام                                                                          |
| 728   | • نار الدنيا جزء من سبعين جزءًا من نار جهنم                                                                   |
| 728   | • ذكر حال السلف حال شربهم الماء البارد                                                                        |
| ٠,    | 1                                                                                                             |
| 788   | • من نعم أهل الجنة أمنهم من فزع إطباق النار على أهلها                                                         |
| 722   | <ul> <li>من نعم اهل الجنة امنهم من فزع إطباق النار على أهلها</li> <li>ما جاء في تفسير الرزق بالشكر</li> </ul> |
|       | <b>1</b> 1                                                                                                    |
| 720   | • ما جاء في تفسير الرزق بالشكر                                                                                |



| 457         | • تعـــريـف «الأنواء»                                  |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| 457         | • الكفر كفران                                          |
| 40.         | • أمور من الجاهلية لا تشركها الأمة                     |
| 401         | • طاعـــة المطر لـلَّه                                 |
| 401         | • حكم قـول: «مطـرنا في نوء كـذا»                       |
| 401         | • الاحتياط عن الكلام المتعلق بجاهلية                   |
| 404         | • السحاب تحمل المطر                                    |
| 408         | • ما يقال للنفس المؤمنة عند موتها                      |
| 408         | • من أحب لقاء اللَّه أحب لقاءه                         |
| 400         | • تبشير المؤمن برضوان اللَّه حال موته                  |
| 400         | • كـراهية نفس الكافـر الخروج لما ترى وتعـاين           |
| 400         | • ذكر دليل عـذاب القبـر                                |
| <b>40</b> 0 | • تواتر أحاديث استعاذة السرسول عَيْنِكُم من عذاب القبر |
| ۳٥٨         | • من رحمة اللَّه إخفاء صوت من يعذب في القبور           |
| ۳٥٨         | • أمر الرسول عربي الستعاذة من عذاب القبر               |
| ٣٥٨         | • سماع البهائم لعذاب القبور                            |
| <b>70</b> 1 | • ذكر أمور موجبة لعذاب القبر                           |
| <b>40</b> V | • عامة عذاب القبر من البول                             |
| <b>40</b> 1 | • عذاب القبر من الغيبة والنميمة                        |
| 44.         | • فيتنة القبير من الشلاث                               |
| 471         | • عـذاب القبـر ثلاثة أثلاث                             |
| 441         | • أنواع المعاصي التي يعاقب عليها العبد يوم القيامة     |



| 777         | • البرزخ أول ما يبدأ فيه بالمحاسبة والعقاب              |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| 417         | • إنقاذ الوضوء لصاحبه من عـذاب القبر                    |
| 474         | • ذكر أمور أخرى منجية من عذاب القبر                     |
| 474         | • الشهيد لا يفتن في قبره                                |
|             | • أنواع عذاب القبر:                                     |
| 478         | • الضرب بمطراق أو غيره                                  |
| 417         | • تسليط الحيات والعقارب وغيرهما                         |
| 411         | • عذاب القبر يكون حتى البعث                             |
| 411         | • تفسير معنى «المعيشة الضنك»«                           |
| 417         | • عـذاب الشاتم للصحابة في قبره                          |
| 414         | • تضييق القبر على صاحبه حتى تختلف أضلاعه                |
| ٣٧٠         | • ضغطة القبر عامة للمؤمن والكافر                        |
| ***         | • لا أحد يعفى من عذاب القبر وضمته                       |
| <b>*</b> V1 | • تذكُّــر النبي ﷺ ابنته زينب ضعـفها وضغطة القبـر عليها |
| ***         | • وصف النبي على السعد بن عبادة بالعبد الصالح عند قبره   |
| 474         | • أصل ضمة القبر                                         |
| 47 8        | • منديل من مناديل سعد خير من الدنيا وما فيها            |
| 475         | • يُكسى الكافر في قبره ثوبين من نار                     |
| 440         | • هل يرفع عـذاب القبر في بعض الأوقات الشريفة؟           |
| 440         | • فيضل من مات يموم الجمعة أو ليلتها                     |
| 440         | • المؤمن في قبره في روضة خضراء ويرحب له قبره            |
| ***         | • شفاعة القرآن لصاحبه حال وفاته                         |



| ***         | • القبر إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | • تفسيرسورةالحديد •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ***         | • شرع اللَّه السماع لما تقوى به قلوبهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳۷۸         | • مدح المؤمنين سماعهم ذكر اللَّه ووجلهم منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣٨٠         | • من طهارة القلوب عدم الشبع من كلام اللّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۸۰         | • القرآن ربيع قلوب المؤمنين كالغيث للأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٨٠         | • تفـقـد حلاوة الإيمان في الـذكر والصـلاة والقـرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| . 471       | • من كان يحب القرآن فهـو محب للـه ورسوله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 471         | • ذكر زمان تخرب فيه صدور الناس من القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 474         | • سماع الأغاني يضاد سماع القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>4</b> 77 | <ul> <li>القرآن فيه ذكر أسماء وصفات وقدرة وأفعال اللّه</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>474</b>  | • الأغاني تحرك ما سكن في النفوس من محبة للَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 474         | • الاستماع إلى الغناء يصد عن الطاعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 478         | • لا يأمن السنفاق إلا مسنافق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 440         | • الاستماع إلى الملاهي ينفر عن سماع القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 470         | • الاستماع إلى الغناء ينبت النفاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 470         | • تفسير معنى القرض الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳۸٦         | • ذكر معنى «السابقون السابقون» «السابقون في السابقون السابقو |
| ***         | • تفسير قوله: ﴿سابقوا إلى مغفرة من ربكم﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             | • تفسير سورة المجادلة •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 444         | • قبـول النبي ﷺ إسلام الرجل بإقام الصلاة وإيتـاء الزكاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| **          | • اكتمال أركان الإسلام بعد الشهادتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |



|             | • تفسيرسورة الحشر                                             |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| 477         | • حكم الأرض المعنوة في آية الغنيــمة                          |
| 474         | • الأصناف المستحقة للفيء                                      |
| 474         | • إجلاء يهـود بني النضـير                                     |
| 44.         | • اختصاص السنبي عَايِّكُم بنخل بني النضير                     |
| 44.         | • ذكر علة اختصاصه عَرَاكِ بنخل خيبر                           |
| 441         | • الغنيمة رخصة ورحمة من اللَّه                                |
| 444         | • هل يقوم الإمام مقام الرسول في تقسيم الفيء؟                  |
| 444         | • ذكر سبب نزول قوله: ﴿ما أفاء اللَّه على رسوله من أهل القرى﴾  |
| 494         | • ما لم يذكر فيه الإيجاف الأولى حمله على القتال               |
| 444         | • مسصوف الخُسمُس مسصوف الفيء                                  |
| 440         | • جــواز وقف بعـض أراضي بيت المال عــلى بعض المســلمين        |
| 440         | • حسر الفلاح في وقاية شح النفس                                |
| 490         | • عين الفلاح قهر النفس وقبصرها على ما أبيح لها وأذن فيه       |
| 441         | • سلامة الصدر من الشحناء أفضل الأعمال                         |
| 441         | • تفسير مخموم القلب                                           |
|             | • سخاوة النفوس وسلامة الصدور تبلغ بأهلها ما لا تبلغه صلاة ولا |
| 441         | صيام                                                          |
| <b>44</b> 0 | • الموت أعظم الشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
| 441         | • الاستعداد للموت وما بعده حال الصحة                          |
| 44V         | • من نسي اللَّه حال صحته نسيه اللَّه في الشدائد               |
| 441         | • فرح المؤمن بلقاء اللَّه بما قدمه                            |

| 44x   | • عدم ذهاب فرحة البشارة من قلب المؤمن                      |
|-------|------------------------------------------------------------|
|       | • تفسير سورة المتحنة •                                     |
| ٤٠٠   | • من افتـتان الكافر خـذل المتقي ونصـر العاصي               |
| ٤٠١   | • الأمر بامتحان المؤمنات المهاجرات                         |
| ٤٠١   | • ذكر ما بايع النبي ﷺ الصحابة عليه                         |
| ٤٠١   | • من عـوقب بذنبه في الدنيـا فهـو كَفَّـارة له              |
| ٤٠١   | • ذكر ما جاء في بيعة النقباء                               |
| ٤٠٣   | • بيعة النبي ﷺ للنساء قبل البيعة لـلرجال قبل البيعة الأولى |
| ٤٠٤   | • بيعة الصحابة للنبي ﷺ على الحسرب                          |
| ٤٠٤   | • تسمية البيعة الثانية بيعة الحرب                          |
| ٤٠٥   | • ذكر ما بايع النبي عَلِيلَةُ النساء عليه                  |
| ٤٠٧   | • ذكر ما جاء في تفسير البهتان المفترى                      |
| . ٤٠٩ | • النميمة من البهتان                                       |
| ٤٠٩   | • معنى «العضيهة»                                           |
| ٤١٠   | • ذكر التسع آبات البينات التي أوتيمها موسى                 |
| ٤١١   | • الطاعــة لا تكـون إلا في مــعـــروف                      |
| ٤١١   | • أصل الطاعة لا يكون إلا لله وحده                          |
| ٤١,٢  | • حكم مَنْ ارتكب الكبائر عدا الشرك                         |
| ٤١٣   | • هل الحُدُود كفارة لأصحابها أم لا؟                        |
| ٤١٥   | • هل ذكر عقوبة الدنيا والآخرة يلزم اجتماعهما؟              |
| ٤١٥   | • من تكفير الذنوب العقوبات القدرية                         |
| 110   | • حكم المستور عليه ذنبه                                    |



| ٤١٧        | • من تاب من ذنبه ستر على نفسه ولا يقر به عند أحد                                                                         |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٨        | <ul> <li>اللَّه أكرم من أن يعود في شيء قد عفا عن صاحبه بالتوبة</li> </ul>                                                |
| ٤١٩        | • السيعة على الإسلام من خصائص النبي ﷺ                                                                                    |
| ٤٢٠        | • امتحان هجرة المؤمنات المهاجرات يُختص به النبي ﷺ                                                                        |
| ٤٢٠        | • إنكار البيعة على الموت                                                                                                 |
|            | <ul> <li>تفسيرسورة الصف</li> </ul>                                                                                       |
| £ Y Y      | • خوف المتقين من عاقبة الوعظ والتذكير                                                                                    |
| £ Y Y      | • ما جاء في كراهية السلف للقبصص                                                                                          |
| £ Y Y      | • لا بد للناس من يعظهم ويأمرهم بالمعروف وينهاهم                                                                          |
| ٤٧٣        | • لو لم يعظ المرء حتى تستقيم نفسه لتواكل الناس الخير                                                                     |
| ٤٧٤        | • عيسى ـ عليه السلام ـ آخر أنبياء بني إسرائيل                                                                            |
| 270        | • إخبار عيسى أن أمة محمد أحب الأمم إلى اللَّه                                                                            |
| 240        | • كثرة تذلل «لا إله إلا اللَّه» على ألسنة أمة محمد سبب تفضيلها                                                           |
|            | <ul> <li>تفسير سورة الجمعة</li> </ul>                                                                                    |
| ٤٣٦        | • لم يبعث رسول في مكة بصفاته المذكورة سوى محمد على الله الله المدكورة سوى محمد على الله الله الله الله الله الله الله ال |
| ·          | • أمية العرب بأنه لا كتاب لهم أو آثار النبوات                                                                            |
| £ 7 V      | • فوائد إرسال النبي ﷺ من العرب من أنفسهم                                                                                 |
| £ 4 V      | • القرآن أعظم الكتاب السماوية لهيمنته                                                                                    |
| ٤٢٨        | <ul> <li>كفى بالقرآن معجز لحدق رسالة النبي ﷺ</li> </ul>                                                                  |
| 278        | • لا يكتفى بتــلاوة ألفاظ القــرآن حتى يعلم ويُتــدبر معناه                                                              |
| ٤٧٨        | • الحكمة: العلم النافع                                                                                                   |
| <b>٤٢٩</b> | • الحكمة: السُّنَّة                                                                                                      |



| ٤٢٩     | • هداية اللَّه المؤمنين بإرسال النبي عَرِيْكِ             |
|---------|-----------------------------------------------------------|
| ٤٣٠     | • إتمام النعمة بشكرها وسؤال دوامها                        |
| ٤٣٠     | • إبراهيم - عليه السلام - إمام الحنفاء                    |
| ٤٣٠     | • النبي عَيِّكُ أولى الناس بإبراهيم لنسب له               |
| 173     | • النبي عَرِيْكُ أشبه ولد إبراهيم - عليه السلام - به      |
| 173     | • صلاة الجمعة فريضة عين على الرجال دون النساء             |
| ٤٣٢     | • كل ما هو وسيلة للفريضة يسمَّى باسم الفريضة              |
| ٤٣٢     | • السعي إلى الجمعة سعي قلوب لا سعي أبدان                  |
| ٤٣٣     | • ختم اللَّه على قلوب من ترك الجمعات تهاونًا              |
| ٤٣٣     | • رواح الجمعة واجب على كل محتلم                           |
| ٤٣٣     | • فرض صلاة الجمعة بالمدينة                                |
| ٤٣٤     | • ذكر أول جمعة جُمعت في الإسلام                           |
| 540     | • أول مسجد جمع فيه الجمعة                                 |
| 547     | • تقـرب المؤمنين بركعـة الجمـعة للّه ـ جل وعـلا ـ         |
| ٤٣٧     | • جمع مصعب بن عمير المسلمين بأمر النبي عاليك السلمين بأمر |
| ٤٣٨     | • يقصد بالجمعة إقامة وإظهار شعار الإسلام                  |
| ٤٣٨     | • عدم إقـامة الجمـعة في السجن والسـفر                     |
| ٤٣٨     | • هل يشترط إذن الإمام لإقام الجمعة؟                       |
| 249     | • تأخير بني أمية للجمعة عن وقتها                          |
| . £ £ + | • من فاتتهم الجمعة هل يُجمّعوا؟                           |
| ٤٤٠     | • يوم الجمعة يوم العروبة                                  |
| ٤٤١     | • اجتماع الأنصار قبل مصعب اجتهاداً منهم                   |



| ٤٤١          | • من أين تؤتى الجمعة؟ وعلى من تجب؟                      |
|--------------|---------------------------------------------------------|
| 8 8 4        | • حكم الجمعة لمن كان خارج القرية التي تقام فيها الجمعة  |
| ٤٤٣          | • هل المعتبر للجمعة سماع النداء؟                        |
| ٤٤٦          | • حكم الجمعة لأهل القرى الصغار                          |
| ٤٤٨          | • تحريم البيع والصناعات وقت الجمعة                      |
| ٤٤٨          | • فضل المشي إلى الجمعة                                  |
| £ £ 9        | • حكم الركوب إلى الجمعة                                 |
| <b>£ £ 9</b> | • استحباب تقريب الخطا والسكينة في المشي للجمعة          |
| ٤٥٠          | • سعي الجمعة مقاصد ونيات                                |
| ٤٥١          | • تحريم كل ما يشتغل به عن الجمعة                        |
| ٤٥١          | • بيع الجــمعــة مىردود                                 |
| 804          | • متى يحرم بيع الجمعة؟                                  |
| 804          | • ذكر ما يقتضيه الأذان الأول للجمعة                     |
| ٤٥٤          | • حكم التبايع في المسجد بعد الأذان                      |
| ٤٥٤          | • حكم بيع وشراء المسافر في المصر ومن لا تجب عليه الجمعة |
| 100          | • النداء الشالث زمن عثمان على الزوراء                   |
| 200          | • أي هذه النداءات معتبرة وتترتب عليه أحكام الجمعة؟      |
| ٤٥٥          | • الأذان يكون بين يدي الإمام يوم الجمعة                 |
| 207          | • النداء الأول لا يكون في المسجد نفسه                   |
| 207          | • علة زيادة الأذان عهد عشمان؟ وأين؟                     |
| 207          | • حكم الأذان الأول يوم الجمعة                           |
| ٤٥٧          | • متى يؤذن للجمعة؟                                      |



| ٤٥٩ )                   | • حكم أذان الجــمـعــة                                                                                  |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٠                     | • خطبة النبي عَلَيْكُم للجمعة قـائمًا                                                                   |
| 173                     | • حكم جلوس من يخطب للجمعة                                                                               |
| ٤٦١                     | • أول من جلس في خطبة الجمعة                                                                             |
| 171                     | • حكم الصلاة لمن انفض المصلون من حوله في الجمعة أو قبلها                                                |
| 270                     | • ذكر العدد الذي تنعقد به الجمعة                                                                        |
| ٤٦٩                     | • جواز وإباحة الانتشار في الأرض بعد صلاة الجمعة                                                         |
| 279                     | • فضل من انتظر العصر في المسجد بعد الجمعة                                                               |
| ٤٧٠                     | • حكم البيع والشراء بعد الجمعة                                                                          |
| ٤٧١                     | • استحباب الضيافة يوم الجمعة                                                                            |
|                         | <ul> <li>تفسیرسورة الثنافقون</li> </ul>                                                                 |
| £ <b>Y</b> Y            | • ذكر علامات المنافق من القرآن                                                                          |
| £ <b>V</b> Y            | <ul> <li>تشبيـه المنافقـين بالخشب المسندة لا روح لهـا</li></ul>                                         |
| ٤٧٣                     | • مكابدة المؤمن بالأعمال الشاقة في طاعة اللّه                                                           |
|                         | . ]                                                                                                     |
| 274                     | • ضرب مثل للمؤمن بالشجرة الطيبة                                                                         |
| £V¥<br>£V£              | <ul> <li>ضرب مثل للمؤمن بالشجرة الطيبة</li> <li>صفة الهمج الرعاع</li> </ul>                             |
|                         |                                                                                                         |
| ٤٧٤                     | • صفة الهمج الرعاع                                                                                      |
| £V£                     | صفة الهمج الرعاع     توضيح مثل المؤمن بالنخلة، وبالشجرة الطيبة                                          |
| £ V £ £ V £ £ V 0       | صفة الهمج الرعاع     توضيح مثل المؤمن بالنخلة، وبالشجرة الطيبة     كثرة العيال مما يوجب تعلق القلب به   |
| £ V £ £ V £ £ V 0       | صفة الهمج الرعاع      توضيح مثل المؤمن بالنخلة، وبالشجرة الطيبة      كثرة العيال مما يوجب تعلق القلب به |
| £ V £ £ V £ £ V 0 £ V 0 | صفة الهمج الرعاع                                                                                        |



| ٤٧٧ ) | • اللَّه ـ جل وعلا ـ لا يتهم في قضائه              |
|-------|----------------------------------------------------|
| ٤٧٧   | • تحقيق مـحل الرضا والسخط                          |
| ٤٧٧   | • تفسير الحياة الطيبة                              |
|       | • تفسيرسورة الطلاق •                               |
| ٤٧٩   | • معنى حدود اللَّه التي نهى عن اعتدائها            |
| ٤٧٩   | • إعطاء اللَّه كل ذي حق حقه                        |
| ٤٨٠   | • ضرب الرسول عرب مثل الإسلام بصراط مستقيم          |
| ٤٨٠   | • ليس وراء ما حمد اللَّه إلا ما نهى عنه            |
| ٤٨٠   | • ذم من لا يعرف حد الحلال من الحرام                |
| ٤٨١   | • تسمية المحارم حدوداً                             |
| ٤٨١   | • تسمية العقوبات الرادعة عن المحارم حدودًا         |
| ٤٨٢   | • التعـزير لا يزاد على عشـر جلدات                  |
| ٤٨٢   | • تفسير قوله تعالى ﴿يجعل له مخرجًا﴾                |
| ٤٨٣   | • المؤمن يؤمّن خـوفه وتقـر عينه في قـبره           |
| ٤٨٤   | • بحسب ابن آدم من التوسل حسن توكله                 |
| ٤٨٤   | • حقيقة التوكل                                     |
| ٤٨٤   | • أمر اللَّه بتعاطي الأسباب مع أمره بالتوكل        |
| ٤٨٥   | • الطعن في التـوكل طعن في الإيمان                  |
|       | <ul> <li>تفسير سورة التحريم</li> </ul>             |
| ٤٨٦   | • أوقـد على النار ثلاثة آلاف عــامًـا حتى اســودت  |
| ٤٨٦   | • فضلت نار جهمنم على نار الدنيا بتسعة وتسعين جزءًا |
| £AV   | • نضح نار الدنيا بالماء مرتين لتفيء                |

| ٤٨٧   | • تفسير قوله ﴿وإذا الجحيم سعرت﴾                              |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| ٤٨٧   | • النار سوداء لا يطفىء جمرها ولا يضيء لهبها                  |
| ٤٨٨   | • تمثيل اللَّه الكافرين ببحر لجّي                            |
| ٤٨٨   | <ul> <li>كل ما في جهنم أسود ماؤها، وأهلها، وشجرها</li> </ul> |
| ٤٨٨   | • وصف مــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| ٤٨٩   | • وصف خلقة خزنة النار التسعة عشر                             |
|       | • تفسير سورة الملك •                                         |
| ٤٩٠   | • عـدم قبـول العمل الخـالص ما لم يكن صـوابًا                 |
| ٤٩٠   | • مقصود العمل الخالص الصواب                                  |
| ٤٩٠   | • تفاضل أهل الآخرة بالإرادات                                 |
|       | <ul> <li>تفسیرسورةالقلم</li> </ul>                           |
| ٤٩١ . | • تفسير العتل الزنيم                                         |
| ٤٩١   | • معنى «الجعظري» و«الجواظ»                                   |
| 193   | • معنى المتكبر                                               |
| 297   | • ذكر من يدعي إلى السجود فيرفض                               |
|       | • تفسيرسورة الحاقة •                                         |
| 894   | • حال الأشقياء في حياة البرزخ                                |
| 894   | • تفسير المعيشة الضنك                                        |
| 894   | • صفات وحال أنعم الناس                                       |
| ٤٩٤   | • طيب عيش المتقين في الآخرة                                  |
| 898   | • أهل الجنة في جـوار الـلَّه طول المقـام                     |
| 191   | • أدنى أهـل الجنـة منــزلاً                                  |



| 190   | • درجات الصائمين                             |
|-------|----------------------------------------------|
| 190   | • من ترك شيئًا للَّه آتاه خيـرا منه          |
| ٤٩٦   | • مباهاة اللَّه ملائكته بعبده الصائم         |
| ٤٩٦   | • دخول الصائمين الجنة من باب الريان          |
| ٤٩٧   | • يوضع للمصوام مائدة يأكلون عليها يوم الحساب |
|       | • تفسيرسورة الجن •                           |
| ٤٩٨   | • الحيلولة بين الجن وخبر السماء              |
| ٤٩٨   | • استماع الجن إلى القرآن                     |
| १९९   | • إيمان الشياطين والجن بالقرآن               |
| १९९   | • كشرة الرمي بالشهب في الجاهلية              |
| १९९   | • الجن كلهم ولد إبليس                        |
| 0 • • | • عـدم رؤيــة النبي عَلَيْكُمُ لــلجــن      |
| ٥٠٠   | • هل يقال: مسجد بني فلان؟                    |
| 0 • • | • النهي عن الشرك باللَّه في المساجد          |
| ٥٠١   | • المراد بالمساجد                            |
| ٥٠١   | • إضافات المساجد لغير اللَّه لتعريف أسمائها  |
|       | • تفسير سورة المزمل •                        |
| ٥٠٢   | • تفسير قوله: ﴿طعامًا ذا غصة﴾                |
| ٥٠٢   | • مقصود الضريع                               |
| ٥٠٢   | • إلقاء الجوع عــلى أهل النار                |
| ٥٠٢   | • تفسير قوله: ﴿غسلين﴾                        |
| ٥٠٤   | • أكلة الربا يبعثون تشأجح أفواهم نارًا       |



|         | <ul> <li>تفسیرسورة المدثر</li> </ul>                        |
|---------|-------------------------------------------------------------|
| ٥٠٥     | • تفسير قوله: ﴿وثيابك فطهر﴾                                 |
| ٥٠٥     | • الدين هو الطاعات التي تصير عادة وخلقًا                    |
| ٥٠٦     | • المن العطاء من غير استشابة                                |
| ٥٠٦     | • لا منة لأحد على رسول اللَّه ﷺ، بل المنة له على جميع الأمة |
| ٥٠٦     | • تفسير قوله: ﴿سأرهقه صعوداً﴾                               |
| ٥٠٧     | • تفسير قوله: ﴿إن هذا إلا قـول البشـر﴾                      |
| ٥٠٨     | • سكوت الصحابة عن آيات الصفات لهيبة الموصوف                 |
| ٥٠٨     | • لا يجوز تفسير الصفات على وجه الحقيقة أو المجاز            |
| ٥٠٩     | • ذكر عدد ملائكة النار                                      |
| . 0 • 9 | • علم اللَّه وحده بعدد الملائكة                             |
| ٥٠٩     | <ul> <li>نزع اللَّه الرحمة من قلوب ملائكة النار</li></ul>   |
| ०-९     | • رؤساء خرنة النار التسعة عشر                               |
| ٥١٠     | • توضيح الفتنة في عدد الملائكة خزنة النار                   |
| ٥١٠     | • ذكر عدد خزنة النار في التوراة والإنجيل                    |
| 0.11.   | • علم النبي عَيَّاكُ بعدد خزنة جهنم وحملة العرش             |
| ٥١٢     | • النار أدهى ما أنذر اللَّه عباده                           |
| ٥١٣     | • وقاية النـار ولو بكلمـة طيــبـة                           |
| 014.    | • مَـــثُل النبي عَلِيْكُمْ وأمــتــه                       |
| ٥١٤     | • علم اللَّه بأن كل حرمة لها مطلع سيطلعه الناس              |
| ٥١٤     | • الأمر بتـقـوى الحـدود                                     |
| 0,1 £   | • أمر اللَّه نبيه بإنذار عشيرته الأقربين                    |

| 010    | • الجنة لا ينام طالبهـا والنار لا ينام هاربها           |
|--------|---------------------------------------------------------|
| 010    | • ذكر نماذج للسلف لأمرهم بتقـوى النار                   |
|        | • تفسير سورة القيامة •                                  |
| ٥١٧    | • رؤية أهل الجنة لربهم كـرؤيتهم القمـر دون مضـامة       |
| ٥١٨    | • سبب بعث اللَّه الرسل                                  |
| ٥١٨    | • علة تشبيه رؤية المؤمنين ربهم بالبدر                   |
| 019    | • مقصود ومعنى قوله عَيْظِينَم: «تضامون»                 |
| .0 7 • | • عظم قدر صلاتي العشاء والفجر                           |
| 071    | • دخول الجنة يحصل بالصلاة مع الإيمان                    |
| ٥٢١    | • أعلى أهل الجنة ينظر في وجـه اللَّه مرتين بكرة وعشيًّا |
| ٥٢٢    | • المحافظة على الجمعة سبب لرؤية اللَّه في الجنة         |
| 077    | • حكم رؤية النساء لـربهن في الجنة                       |
| :      | • المقصود بقوله: ﴿وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل     |
| ٥٢٢    | الغـروب﴾الغـروب                                         |
|        | <ul> <li>تفسير سورة الإنسان</li> </ul>                  |
| 078    | • المقيصود بالنطفية الأمشياج                            |
| 072    | • أشد شيء على أهل النار سحبهم في السلاسل                |
| ٥٢٥    | • تفسير الأغلال                                         |
| 070    | • علة جعل الأغلال في أعناق أهل النار                    |
| 770    | • تفــسـيــر الأنكال                                    |
| 770    | • تفسير الصفد                                           |
| 770    | • معنى السلاسل                                          |

| 770                      | • تفسير «الذراع» و«الباع»                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٧                      | • كيفية تعذيب أهل النار بالسلسلة                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۲۵                      | • غليان طعام وشراب وأغلال النار حتى يوم القيامة                                                                                                                                                                                       |
| ٥٢٨                      | • بقـاء أرواح أهل النار في حناجـرهم تصـرخ                                                                                                                                                                                             |
| 079                      | • إمطار أهل النار أغـلالاً فـوق أغـلالهم                                                                                                                                                                                              |
| 970                      | • سماع النبي ﷺ صوت جهنم في إسرائه                                                                                                                                                                                                     |
| 049                      | • وصف اللَّه الجنة بصفة الصيف لا بصفة الشتاء                                                                                                                                                                                          |
| ٥٣٠                      | • وقـاية اللَّه أهل جنتـه شدة الحـر وشدة البـرد                                                                                                                                                                                       |
| ٥٣٠                      | • معنی «زمهریر جهنم»                                                                                                                                                                                                                  |
|                          | <ul> <li>تفسیرسورة المرسلات</li> </ul>                                                                                                                                                                                                |
| ٥٣٢                      | • تفسير قـوله تعالى: ﴿كـفاتًا﴾                                                                                                                                                                                                        |
|                          |                                                                                                                                                                                                                                       |
|                          | • تفسيرسورة النبأ •                                                                                                                                                                                                                   |
| 044                      | • تضيير سورة النبأ • فكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم                                                                                                                                                                                   |
| 044<br>044               |                                                                                                                                                                                                                                       |
|                          | • ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم                                                                                                                                                                                                      |
| 044                      | <ul> <li>ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم</li> <li>تفسير معنى «الغَسَّاق»</li> </ul>                                                                                                                                                    |
| 044                      | <ul> <li>ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
| 044<br>045<br>045        | <ul> <li>ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
| 044<br>045<br>045<br>040 | <ul> <li>ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
| 044<br>045<br>045<br>040 | ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم     تفسير معنى «الغَسَاق»     تفاوت أهل النار في العذاب بتفاوت أعمالهم     تفاوت عصاة أهل التوحيد في النار     إثابة اللَّه المحسن عاجلة أو آجلة في الآخرة     إثابة الكافر على إحسانه في الدنيا فقط   |
| 044<br>045<br>045<br>040 | ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم.     تفسير معنى «الغَسَّاق»     تفاوت أهل النار في العذاب بتفاوت أعمالهم     تفاوت عصاة أهل التوحيد في النار     إثابة اللَّه المحسن عاجلة أو آجلة في الآخرة     إثابة الكافر على إحسانه في الدنيا فقط |



| ٥٣٨                              | • البحر الأخضر هو جهنم                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣٨                              | • ذكر تبديل الأرض بالنار وتبديل السماوات والجنات                                                                                                                                            |
| ٥٣٨                              | • النار سبعة أبحر مطبقة                                                                                                                                                                     |
| 049                              | • ذكر ما جاء أن جهنم في السماء                                                                                                                                                              |
| ٥٤٠                              | • رؤيـة النبي ﷺ الجنة والمنار                                                                                                                                                               |
| ٥٤٠                              | • قــول من فــســر رؤية النبي ﷺ النار من الســـمــاء                                                                                                                                        |
| ٥٤١                              | • أعـمال الجنة والنار مـقـدرة في السمـاء                                                                                                                                                    |
| ٥٤١                              | • الفرق بين «سُعِّرت» و«سُعرت»                                                                                                                                                              |
| 0 2 7                            | • الجحيم يسعرها غضب اللَّه وخطاًيا بني آدم                                                                                                                                                  |
| 0 2 7                            | • تفسير قوله تعالى: ﴿فلا أقسم بالخنس﴾                                                                                                                                                       |
|                                  | <ul> <li>تفسير سورة الانفطار</li> </ul>                                                                                                                                                     |
| 0 £ £                            | • معني تجميع خلق الإنسان من نطفة                                                                                                                                                            |
|                                  |                                                                                                                                                                                             |
| ٥٤٤                              | • كيفية شبه الغلام أمه أو أباه                                                                                                                                                              |
| 0                                | كيفية شبه الغلام أمه أو أباه     مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعـه عـرق»                                                                                                                            |
| ļ                                | <b>                                     </b>                                                                                                                                                |
| ļ                                | • مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»                                                                                                                                                             |
| 0 8 0                            | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»     تضییر سورة المطففین •                                                                                                                                     |
| 050                              | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»      تضيير سورة المطففين •      الجنة في السماء السابعة                                                                                                       |
| 0                                | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»     قضير سورة المطففين •     الجنة في السماء السابعة                                                                                                          |
| 0 £ 0<br>0 £ 7<br>0 £ 7          | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»     قضير سورة المطفضين •     الجنة في السماء السابعة.     جهنم في الأرضين السابعة.     ما جاء في صفة قبض الروح للكافر.                                        |
| 0 £ 0<br>0 £ 7<br>0 £ 7<br>0 £ 8 | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»     قضير سورة المطففين •     الجنة في السماء السابعة.     جهنم في الأرضين السابعة.     ما جاء في صفة قبض الروح للكافر.     أعظم عذاب أهل النار حجبهم عن الله. |



| 0 8 9 | • نظر الـلَّه لأي إنسان رحـمـة                                              |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 0 8 9 | • ذكر من يغفسر اللَّه له برجسائه فسيه                                       |
| ٥٥٠   | <ul> <li>تجلي اللّه لعبده يوم القيامة يكون بقدر معرفة العبد للّه</li> </ul> |
| ٥٥٠   | • المقام بين يدي اللَّه آخر العهد به                                        |
| 00+   | • ذكر العرض على اللَّه بقطع أوصال المحبين                                   |
| ٥٥٠   | • رضوان اللَّه أكبر من نعيم الجنة                                           |
| ٥٥١   | • أنهـار الجنة تجــري على المسك                                             |
| ·     | • تفسيرسورة البروج •                                                        |
| 007   | • فيضائل يبوم عرفة                                                          |
| 007   | • ذكر ما اجتمع فيه عرفة والجمعة                                             |
| ٥٥٢   | • تفسيــر قوله تعالى: ﴿الودود﴾                                              |
| 005   | • أمر اللَّه آدم بحب اللَّه وتحبيب الخلق فيه                                |
| 008   | • أمثلة لوصية بعض السلف والصالحين بحب اللَّه                                |
| 000   | • المحسبون هم المقسربون                                                     |
| 700   | • إبراهيم - عليه السلام - أشد خلق اللَّه حبًّا له                           |
| 700   | • تقـوى اللَّه عوض من كـل فائت من الدنيـا                                   |
| 007   | • تفسيـر «النفس المطمئنة»                                                   |
| ٥٥٧   | • اتصال همم الأبرار بمحبة الرحمن                                            |
| ٥٥٧   | • محبة اللَّه مانعة من كل لذة غير مناجاته                                   |
| ٥٥٨   | • البكاء على فوت خير الآخرة حيث لا رجعة                                     |
| ۸۵۵   | • التقوى سيد الأعمال                                                        |
| ٥٥٨   | • درجة المحبة متأخرة عن الشكر والرضا                                        |



| 001 | • المحبة الواجبة داخلة في التقوى                  |
|-----|---------------------------------------------------|
|     | • تفسيرسورة الفجر                                 |
| ००९ | • أفضل الأيام عشر ذي الحجة                        |
| ००९ | • هل أيام العشر أفضل من يوم الجمعة؟               |
| ٥٦٠ | • الشهـر الحرام أحب الزمـان إلى اللّه             |
| ٥٦٠ | • ما جاء في فضل قيام ليالي العشر                  |
| 071 | • شهر ذي الحجمة أفضل الأشهر الحرم                 |
| ٥٦٢ | • فضائل عشر ذي الحجة                              |
| ٥٦٢ | • عشر ذي الحبحة الأيام التي أتمها اللَّه لموسى    |
| ٥٦٢ | • ذي الحجة خاتمة الأشهر المعلومات                 |
| ०२१ | • عشر ذي الحجة لا يرد فيهن الدعاء                 |
| ٥٦٥ | • ذكر اللَّه على بهيمة الأنعام لا يختص بحال ذبحها |
| ٥٦٥ | • خصوصية الحاج                                    |
| 077 | • أفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
| 077 | • أفضل الأعمال ما كثر ذكر اللَّه فيه              |
| ٧٢٥ | • ذهب الذاكرون بكل خير                            |
| ٧٢٥ | • أفضل الحاج أكثرهم ذكراً                         |
| ٥٦٧ | • ذكر ما يشارك فيه أهل الأمصار الحاج              |
| ۸۲٥ | • تفسير الشفع والوتر                              |
| ۸۲٥ | • اللَّه وتريحب الوتر                             |
| ०२९ | • لجهنم سبعون ألف زمام                            |
| ٥٧٠ | • جمع اللَّه الناس كلهم من صعيد واحد يوم القيامة  |



| ۰۷۰ )       | • ذكر من تنطوي عليه عنق النار فتـقذفه في جهنم                        |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
| ٥٧١         | • ذكر عقاب أصحاب التصاوير                                            |
| ٥٧٢         | • خلق اللَّه جهنم نقمة وليس له فيها نقمة                             |
| ۲۷٥         | • ذكر رؤية اللَّه ـ جل وعــلا ـ يوم القيــامة                        |
| ٥٧٣         | • اتباع المشرك يوم القيامة ما كان يعبده                              |
| ٤٧٥         | • عدم معرفة أهل الإيمان ربهم أول مرة                                 |
| ٤٧٥         | • عدم تأول الصحابة صفات اللَّه                                       |
| ovo         | <ul> <li>ضلال الجهمية في تأويلهم ما في صفات الذات الإلهية</li> </ul> |
| ٥٧٦         | • تمام نصح العلماء للمسلمين                                          |
| ٥٧٦         | • تعليم النبي عِيَالِيَّةِ أمنه التوحيد                              |
| ٥٧٦         | • حقيقة التوحيد عصم الدم والمال                                      |
| <b>0</b> VV | • ذكر خبر محاجاة الجنة والنار                                        |
| ٥٧٧         | • الأمر بإمرار صفات اللَّه دون نفي أو تمثيل                          |
| ٥٧٨         | • الظاهر نوعـان                                                      |
| ٥٧٨         | • لا سبيل لتلقي المهدي إلا عن النبي ﷺ                                |
| 0VA         | • ليس للَّه مثل ذاته ولا صفاته                                       |
| ٥٧٨         | • بم مُدح الراسخون في العلم؟                                         |
| 0 / 9       | • تفسيـر ما وصف اللَّه به نفـسه يكون بقـراءته                        |
| 0           | • تعريف أهل البدع                                                    |
| ٥٨٠         | • أفعال اللَّه اختيارية بقدرته ومشيئته يفعلها                        |
| ٥٨١         | • علاقة المتكلمة بالفلاسفة                                           |
| ٥٨٣         | • ما كثر فيه الاختلاف ليس من عند اللّه                               |



| ,   |                                                            |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ۰۸۳ | • رد المشتبهات إلى المحكمـات والمبينات                     |
| ٥٨٤ | • منهج أهل العلم والإيمان في المشتبهات                     |
| ٥٨٥ | • لا تأكل النار مواضع السجود من أهل التوحيـد               |
|     | <ul> <li>تفسيرسورة البلد</li> </ul>                        |
| ٥٨٧ | • العقبة جبل زلـزالِ في جهنم                               |
| ٥٨٧ | • تجاوز العقبة بعتقُ رقبة                                  |
| ٥٨٨ | • عبد اللَّه بن عمر رجل صالح                               |
| ٥٨٩ | • الصحة غنى الجسد                                          |
| ٥٨٩ | • العافية في ألجسد المُلك الخفي                            |
| ٥٨٩ | • فيضل نعمتي الصحة والفراغ                                 |
|     | • تفسيرسورة الشمس •                                        |
| 09. | • الطاعــة تزكي النـفس وتطهــرها                           |
| 09. | • المعاصي تـقـمع النفس وتدســهـا                           |
|     | <ul> <li>تفسير سورة الضحى</li> </ul>                       |
| 180 | • الوصية تستلزم شكر النعمة التي قوبلت بها                  |
| 790 | • نعمة اللَّه عـلى نبيه عَرَبِكُم في تعليمه الكتاب والحكمة |
| 997 | • فطرة الإنسان على قبول الحق                               |
| 097 | • هداية الإنسان تكون بالفعل بعد القوة                      |
|     | <ul> <li>تفسيرسورة الشرح</li> </ul>                        |
| ٥٩٣ | • تلازم اليسر مع العسر                                     |
| ०९६ | • سر اقتران الفرج بالكرب واليسر بالعسر                     |
| 090 | • قـول: «ما شـاء اللَّه» أنجح ما طلبت به الحـوائج          |

| ٥٩٥ | • رجوع المؤمن بالملامة على نفسه عند استبطاء الفرج           |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ٥٩٥ | • لوم العبد نفسه أحب عند اللَّه من كثير من الطاعات          |
|     | • تفسير سورة التين •                                        |
| ٥٩٦ | • تفسير قوله: ﴿ثم رددناه أسفل سافلين﴾                       |
| ०९२ | • ذكر ما يفعل اللَّه بأهل النار إن أراد ألا يخرج منها أحدًا |
|     | • تفسير سورة العلق •                                        |
| ۸۹٥ | • أهم ما كان يأمر عرب الله أمته به: الصدق والصلاة والعفاف   |
| ۸۹۵ | • لم يزل النبي عِيْظِ يصلي قبل أن تفرض الصلاة               |
| ۸۹۵ | • سبب نزول قوله تعالى: ﴿كلا لا تطعه واسجد واقترب﴾           |
| ٥٩٩ | • تعليم جبريل النبيُّ عَرَاكُمُ أول الأمر: الوضوء والصلاة   |
| 700 | • صفة فرض الصلوات من ابتداء النبوة                          |
| 7+1 | • نسخ قيام الليل كله بما تيسر                               |
| 7.1 | • حكم صلاة الليل فريضة هي أم نافلة؟                         |
| 7.1 | • ذكر ما جاء في وقت الإسراء                                 |
| 7.4 | • السيدة خديجة في الجنة في بيت من قبصب                      |
| 7.4 | • ذكر خبر من فـرق بين الإسراء والمعراج                      |
| 7.7 | • ما جاء في وقت الإسراء والمعراج                            |
| 7.4 | • تفسسيسر «السزبانيسة»ه                                     |
|     | • تفسيرسورة القدر                                           |
| ٦٠٤ | • ما جاء في اعتكاف النبي عَرَّاكِ العشر الأوسط من رمضان     |
| ٦٠٤ | • تبيّن وجود ليلة القدر في العشر الأواخر                    |
| 7.0 | • التماس ليلة الـقدر في النصف الأواخر                       |



| 4.4 | • كل فاضل آخره أفضل من أوله                                |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 4.4 | • طلب ليلة القدر في أفراد النصف الثاني كلها                |
| 4.4 | • الاجتهاد في العبادة في عشر رمضان الأخر                   |
| ٦٠٧ | • اجتهاد زيد بن ثابت في إحياء ليلة بدر                     |
| ٦٠٨ | • مــتى كــان ابتـــداء نبــوة النبي ﷺ ؟                   |
| ٦٠٨ | • يوم بدر يـوم الفــرقــان                                 |
| 7.9 | • فرض رمضان في السنة الثانية للهجرة                        |
| 7.9 | • إفطار الـنبي ﷺ وأصحابه يوم الفـتح ويوم بدر في رمضان      |
| 7.4 | • قبصد النبي ﷺ من طلب عبير قريش يوم بدر                    |
| ٦٠٩ | • عدة أهل بدر على عدة أصحاب طالوت                          |
| ٦١٠ | • ذكر دعاء النبي ﷺ يسوم بدر                                |
| 71. | • استشارة النبي ﷺ أصحابه في القتال يوم بدر                 |
| 711 | • إمداد اللَّه نبيه ﷺ والمؤمنون بجنده                      |
| 717 | • قـتل اللَّه صناديد كـفار قـريش يوم بدر                   |
| 714 | • ظهـور إبليس للكفار في صورة سراقـة بن مالك                |
| 714 | • طاعة الشيطان تكون فيما يحتقره الناس من الأعمال           |
| ٦١٤ | • رنّ إبليس أربع رنّات                                     |
| ٦١٤ | • لا يزال إبـليس في هـم وغم منـذ بعث النبي ﷺ               |
| ۹۱۵ | • رؤية إبليس في مواسم المغفرة والعتق ما يسوءه              |
| 710 | • لطف اللَّه بـأمـة النبي عِيْظِيُّ في شــهر رمـضان        |
| 710 | • سبب قلة المعاصي في شهر رمضان                             |
| 717 | • انتشار الملائكة في الأرض ليلة القدر لإبطال سلطان الشيطان |



| 717 | • أمارات وعلامات ليلة القدر                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 717 | • سبب عدم طلوع الشيطان يوم ليلة القدر                        |
| ٦١٧ | • ليلة القدر سالمة تفتح أبواب الجنة فيسها                    |
| 714 | • لو عرف ابن آدم قدر نفسه ما أهانها بالمعاصي                 |
|     | • تفسيرسورة الزلزلة •                                        |
| 719 | • محاسبة المؤمن على الخير القليل والذنب اليسير               |
| 719 | • الترغيب في فعل القليل من الخير ليكثر                       |
| 719 | • مضاعفة اللَّه الحسنات للمـؤمن يوم القيـامة                 |
| 719 | • يمحو اللَّه للمؤمن بكل حسنة عشر سيئات                      |
| 719 | • وقوع المقاصة بين الحسنات والسيئات                          |
| 77. | • ذكر أعمال تكفير للخطايا ورفع الدرجات                       |
| 77. | • تكفيـر سيئـات التائب وتبـقى الحسنات له                     |
| 171 | • تخصيص المغفرة بالذنوب والتكفير للسيئات                     |
| 177 | • دعاء الملائكة للمؤمنين المستغفرين                          |
|     | • تفسيرسورة التكاثر •                                        |
| 771 | • سؤال المؤمن عن شكره النعيم يوم القيامة                     |
| 778 | • أول ما يسأل عنه العبد يوم القيامة من النعيم                |
| 778 | • معنى «النعيم»                                              |
| 377 | • فضل قول: «سبحانه اللَّه وبحمده» و «لا إله إلا اللَّه»      |
| 770 | • كيف تكون المغفرة لمن لم يـذنب للَّه؟                       |
| 777 | • عمل المؤمن للَّه لا يعدل أجر نعمة واحدة من نعم اللَّه عليه |

| ĺ   | <ul> <li>تفسير سورة الهمزة</li> </ul>                |
|-----|------------------------------------------------------|
| ٦٢٧ | • تفسير قوله تعالى: ﴿تطَّلع على الأفئدة﴾             |
| ٦٢٧ | • تفسير قوله تعالى: ﴿لا تبقي ولا تذر﴾                |
| ٦٢٧ | • تفسير قوله تعالى: ﴿لواحة للبشر﴾                    |
| 777 | • تفسير قوله تعالى: ﴿إنها لظى نزاعة للشوى﴾           |
| ۸۲۶ | ● تفسير قوله تعالى: ﴿إنها عليهم مؤصدة﴾               |
| ۸۲۶ | • إطباق أبواب النار على أهلها بعمد ممددة             |
| ٦٢٨ | • تفسير قوله: ﴿في عمد ممدة﴾                          |
| 779 | • تفسيس المرادب: «العمد الممددة»                     |
| 74. | • إطباق أبواب النار نوعان                            |
| ٦٣٠ | • ما جـاء في خروج الموحـدين من النار                 |
| ٦٣٠ | • ليس في النار بعـد إطباقـها إلا شـهيق               |
| 741 | • ذكر ما ورد في فتح باب الـنار في الشفـاعة           |
|     | <ul> <li>تفسيرسورة الفيل</li> </ul>                  |
| ٦٣٣ | • قـصـة الفـيل توطئـة لنبـوة وظهـور النبي ﷺ          |
| 744 | • اشتهار قصة الفيل بين عامة العرب                    |
| ٦٣٣ | • بعث النبي ﷺ بتعظيم البيت وحَجّه والصلاة إليه       |
| ٦٣٤ | • إنكار النبي ﷺ على من قال باستحلال الكعبة           |
| ٦٣٤ | • تغيير أهل الجاهلية دين إسراهيم وإسماعيل بما أشركوه |
| ٦٣٤ | • سبب تسليط القرامطة على البيت                       |
| 740 | • بقاء البيت على حاله حتى تخربه الحبشة               |
|     |                                                      |

|     | <ul> <li>تفسیرسورة الماعون</li> </ul>                            |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 747 | • حكم صلاة المُضيِّع للصلاة                                      |
| 747 | • نفي القبول للعمل لا يستلزم عدم وجـوب فعله                      |
| 747 | • المحافظة على الصلاة تكون في مواقيتها                           |
| 744 | • حكم من يضيع الصلاة ويصليها لغير وقتها                          |
| 744 | • فرق من ترك المصلاة ومن صلاها بعد وقتها                         |
| ٦٣٧ | • المقـصود بصـلاة المنافـقين                                     |
| ·   | <ul> <li>تفسیرسورة النصر</li> </ul>                              |
| 749 | • فضل قراءة سـورة النصر                                          |
| 749 | • «النصر» آخر سورة نزلت من القرآن                                |
| 749 | • نعي سورة النصــر للنبيِّ ﷺ نفــســه                            |
| 78. | • ذكر زمان ومكان نزول سورة النصر                                 |
| 71. | • كم عساش على بعد نزول سورة النصر؟                               |
| 781 | • معنى «نصر اللَّه» ومعنى «الفتح»                                |
| ٦٤٢ | • الناس كلهم حيّزٌ ومحمد ﷺ وأصحابه حيّزٌ                         |
| ٦٤٢ | • أخــٰذ النبي ﷺ أشد اجتهاده في أمــر الآخرة بعد نزول سورة النصر |
| 787 | • ثناء النبي ﷺ على أهل اليسمن                                    |
| 784 | • تفــسيــر «الأفواج» «الأفواج»                                  |
| 784 | • خروج الناس من الدين أفواجًا كـما دخلوا                         |
| 788 | • تفسير قوله: ﴿فسبح بحمد ربك واستغفره ﴾                          |
| 788 | • الفرق بين «العفو» و «المغفرة»                                  |
| 788 | • قبول اللَّه توبة المستغفرين المنيبين                           |



| 780   | • تبليغ النبي ﷺ أمته الرسالة وأمور الدين كلها                          |
|-------|------------------------------------------------------------------------|
| 780   | • اختيار النبي ﷺ لقاء ربه الرفيق الأعلى                                |
| 787   | • ما جاء في منزلة ابن عباس راه السحابة                                 |
| 787   | • إخبَار النبي ﷺ فاطمة أنها أول بيته لحوقًا به                         |
|       | • إكثار النبي من «سبحان اللَّه وبحمـده، أستغفر الـلَّه وأتوب إليه» آخر |
| 7 2 4 | أمسره                                                                  |
| ٦٤٨   | • في التسبيح والتحميد إثبات صفات الكمال للَّه                          |
| ٦٤٨   | • تضمن الاستغفار وقاية شر الذنوب                                       |
| 789   | • من فقه الرجل حمده للنعمة واستغفاره للذنب                             |
| 789   | • الاستغفار خاتمة الأعمال الصالحة                                      |
| 7 8 9 | • ذكر مواضع يشرع فيها الاستغفار                                        |
| 789   | • سبب تشريع الاستغفار للمؤمنين                                         |
| 789   | • معرفة المؤمن باللَّه تزيده خوفًا منه                                 |
| 70.   | • الاستغفار نوعان                                                      |
| 700   | • الاستغفار المجرد يمنع الإصرار                                        |
| 701   | • العزم على الإقلاع عن الذنب من تمام التوبة                            |
| 701   | • إطلاق التوبة يدخل فيها الانتهاء عن المحظور                           |
| 701   | • أحاديث في فضائل الاستغفار                                            |
| 707   | • كثرة الاستغفار تجعل من كل هم فرجًا                                   |
| 704   | • صحيفة أعمال بني آدم ترفع بيضاء بالاستغفار                            |
| 704   | • ذكر سبب لكثرة وملازمة الاستغفار                                      |

|     | <ul> <li>تفسير سورة الإخلاص</li> </ul>                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| 708 | • ما جاء في موضع نزول سورة الإخلاص                              |
|     | • من فضائل سورة الإخلاص:                                        |
| 708 | • أنها نسبة للَّه ـ عـز وجل                                     |
| 708 | • هي صفة للرحمن                                                 |
| 700 | • حبها يوجب محبة اللَّه والجنة                                  |
| 700 | • حبها يغفر الذنوب                                              |
| 707 | • تعدل ثلث القرآن                                               |
| 709 | • قـارئها تكتب لــه من الحسنات بعــدد من آمن باللَّه وأشــرك به |
| 77. | • المراد بكونها تعدل ثلث القرآن                                 |
| 77. | • أجزاء القرآن: توحيد، تشريع، قصص                               |
| ٦٦٠ | • قراءتها تكفي من الشر وتمنعه                                   |
| 771 | • هي أفضل سور القرآن                                            |
| 777 | • الدعاء بها مستجاب                                             |
| 777 | • سبب نزول سورة الإخلاص                                         |
| 771 | • تفسير سورة الإخلاص                                            |
| 778 | • النبي ﷺ مُبلِّغٌ محضٌ لما يوحي إليه                           |
| 778 | • تفسير «أحد» اسم من أسماء اللَّه فقط                           |
| 770 | • إثبات الصفات تستوجب وحدانية اللَّه                            |
| 770 | • الفرق بين «الأحد» و«الواحد»                                   |
| 777 | • علة تنكير قوله: ﴿أحد﴾، وتعريف ﴿الصمد﴾                         |
| 777 | • معنى «الصمد»                                                  |
| `   | / \                                                             |



| ٦٧٠ )  | • نفي سورة الإخـلاص عن اللَّه المماثلة والـنقائص                       |
|--------|------------------------------------------------------------------------|
|        | • إثبات صفات الكمال تتضمن إثبات الأحدية التي تقضي الانفراد             |
| 177    | والتميز                                                                |
| 771    | • تفسير الصحابة والتابعين لـ: « الصمد»                                 |
| 777    | • العيوب والنقائص من خصائص المخلوقين                                   |
| 777    | • رد اللَّه على من زعم أنه لا يعيد الخلق                               |
| ٦٧٣    | • علة نفى اللَّه أنه مولود رغم عدم اعتقاد أحد ذلك                      |
| ٦٧٤    | • كل مخـلوق له كفؤ ونـظير                                              |
| 740    | • سورة الإخلاص نسب الرحمن وصفته                                        |
| 770    | • كل المخلوقات تنسب إلى المعاني والأعيان                               |
| 7/7    | • كل شيء خلقه اللَّه فهو شفع، فهو سبحانه ـ وتر                         |
| 7/7    | • حقيقة الكفؤ                                                          |
| 7/7    | • أنواع الشرك في توحيد الألوهية                                        |
| 777    | <ul> <li>تحريم التشبه بأفعال الله والتسمي بأسمائه دون إضافة</li> </ul> |
| ٦٧٧    | • نفى التسمية باللَّه ينفي المساواة والمثلية عن نفسه _ جل وعلا         |
| ٦٧٧    | • نفى اللَّه عن نفسه العدل والتسوية                                    |
| ۸۷۶    | • أي الـذنب أعـظم؟                                                     |
| ۸۷۶    | • خلق السماوات والأرض بالحق والعدل والتوحيد                            |
| ۸۷۶    | • شعر لأمية بن أبي الصلت في صفات اللّه                                 |
| 779    | • الفهارس :                                                            |
| 7.8.1  | • فيهرس الآيات القرآنية                                                |
| V £ 4° | • فهرس الموضوعات                                                       |
|        | تحت فهارس موضوعات التفسير                                              |
| ·      | والحمد للَّه رب العالمين                                               |