

# آثَارُ الشَّيْخِ الْعَلَّامَةِ مُحَّلَا الْمَيْنِ ٱلشَّنْقِيْطِيِّ

(1)

# المجران المراد المرد المراد ا

تَ المِنْ اللهِ المُعَلِّمِ المُعَلِّمِ المُعَلِّدِ المُعِلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعِلِّدِ المُعِلِّدِ المُعِلِّدِ المُعِلِّدِ المُعَلِّدِ المُعِلِّدِ المُعَلِّدِ المُعِلِّدِ المُعِلِّدِ المُعِلِّدِ المُعِلِي المُعَلِّدِ الْعِلْمِي المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعْمِلِيِي المُعِلِي المُعْلِمِي المُعْلِمِ المُعِلِي المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَا

إستركاف

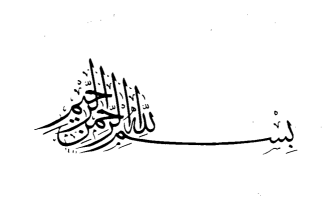
بَهُمْ بَيْنَ عُبُرُ لِهِ اللَّهُ اللَّهُ وَزُنَّ لِينَّا

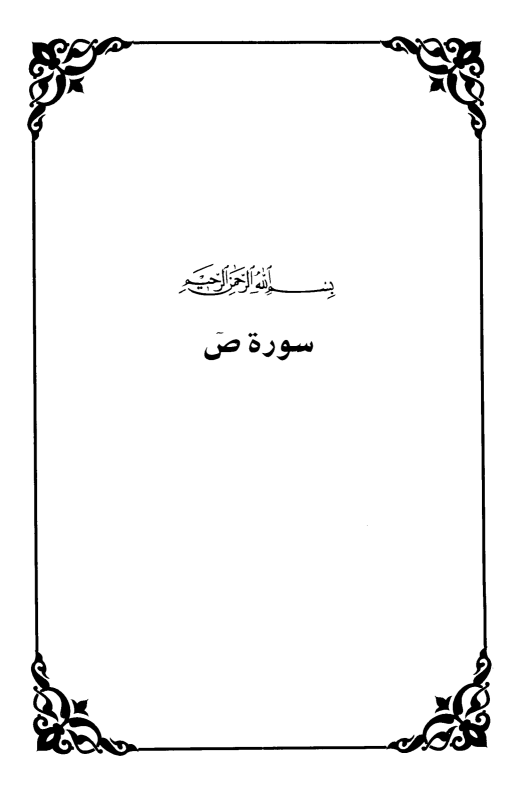
المجتلد التسابع

ت \_ الجيادلة

وَقف مُؤَسَّسَة سُلِمُان بن عَبْد ِالعَن زِيْز الرَّاجِجِيِّ الْحَيْريَّةِ









# بِن إِنْهُ ٱلْحَزَالُحِبَ عِ

# قوله تعالى: ﴿ صَّ وَالْقُرْءَانِ ذِى الدِّكْرِ آنِ ﴾.

قرأه الجمهور: (صَ) بالسكون، منهم القراء السبعة، والتحقيق أن ص من الحروف المقطعة في أوائل السور كص في قوله تعالى ﴿ الْمَصَ إِنِهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كَهيعَصَ إِنَهُ ﴾.

وقد قدمنا الكلام مستوفىً على الحروف المقطعة في أوائل السور في أول سورة هود، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

وبذلك التحقيق المذكور، تعلم أن قراءة من قرأ (ص) بكسر الدال غير منونة، ومن قرأها بفتح الدال، ومن قرأها بغير منونة، كلها قراءات شاذة لا يعول عليها.

وكذلك تفاسير بعض العلماء المبنية على تلك القراءات، فإنها لا يعوّل عليها أيضاً.

كما روي عن الحسن البصري رحمه الله أنه قال: إن (ص) بكسر الدال فعل أمر من صادى يصادي مصاداة إذا عارض، ومنه الصدى، وهو ما يعارض الصوت في الأماكن الصلبة الخالية من الأجسام، أي عارض بعملك القرآن وقابله به، يعني امتثل أوامره واجتنب نواهيه واعتقد عقائده واعتبر بأمثاله واتعظ بمواعظه.

وعن الحسن أيضاً: أن ص بمعنى حادث، وهو قريب من الأول.

وقراءة ص بكسر الدال غير منونة: مروية عن أبي بن كعب، والحسن / وابن أبي إسحاق وأبي السمال وابن أبي عبلة ونصر بن عاصم.

والأظهر في هذه القراءة الشاذة، أن كسر الدال سببه التخفيف؛ لالتقاء الساكنين، وهو حرف هجاء لا فعل أمر من صادى.

وفي رواية عن ابن أبي إسحاق، أنه قرأ ﴿ صَّ ﴾ بكسر الدال مع التنوين على أنه مجرور بحرف قسم محذوف، وهو كما ترى، فسقوطه ظاهر.

وكذلك قراءة من قرأ ﴿ صَّ ﴾ بفتح الدال من غير تنوين، فهي قراءة شاذة والتفاسير المبنية عليها ساقطة.

كقول من قال: صاد محمد قلوب الناس واستمالهم حتى آمنوا به، وقول من قال: هو منصوب على الإغراء. أي الزموا صاد، أي هذه السورة، وقول من قال: إنه منصوب بنزع الخافض، الذي هو حرف القسم المحذوف.

وأقرب الأقوال \_ على هذه القراءة الشاذة \_ : أن الدال فتحت تخفيفاً لالتقاء الساكنين، واختير فيها الفتح إتباعاً للصاد، ولأن الفتح أخف الحركات، وهذه القراءة المذكورة قراءة عيسى بن عمر، وتروى عن محبوب عن أبي عمر.

وكذلك قراءة من قرأ صاد بضم الدال من غير تنوين، على أنه

علم للسورة، وأنه خبر مبتدأ محذوف، والتقدير: هذه صاد، وأنه منع من الصرف للعلمية والتأنيث؛ لأن السورة مؤنثة لفظاً.

وهذه القراءة مروية عن الحسن البصري، وابن السميقع، وهارون الأعور.

ومن قرأ صاد بفتح الدال قرأ: (ق)، و (ن)، كذلك، وكذلك من قرأها ﴿ صَّ ﴾ بضم الدال فإنه قرأ ﴿ قَ ﴾ و ﴿ نَ ﴾ بضم الفاء والنون.

/ والحاصل أن جميع هذه القراءات، وجميع هذه التفاسير ٧ المبنية عليها، كلها ساقطة، لا معوَّل عليها.

وإنما ذكرناها لأجل التنبيه على ذلك.

ولا شك أن التحقيق هو ما قدمنا من أن ﴿ صَّ ﴾ من الحروف المقطعة في أوائل السور، وأن القراءة التي لا يجوز العدول عنها هي قراءة الجمهور التي ذكرناها.

وقد قال بعض العلماء: إن (ص) مفتاح بعض أسماء الله تعالى كالصبور والصمد.

وقال بعضهم: معناه صدق رسول الله ﷺ فيما يبلغ عن الله. الله عير ذلك من الأقوال.

وقد ذكرنا أنا قدمنا الكلام على ذلك مستوفىً في أول سورة هود.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَٱلْقُرَّمَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ شَ ﴾، قد قدمنا أن أصل القرآن مصدر، زيد فيه الألف والنون، كما زيدتا

في الطغيان، والرجحان، والكفران، والخسران، وأن هذا المصدر أريد به الوصف.

وأكثر أهل العلم يقولون: إن هذا الوصف المعبر عنه بالمصدر هو اسم المفعول.

وعليه، فالقرآن بمعنى المقروء، من قول العرب: قرأت الشيء إذا أظهرته وأبرزته، ومنه قرأت الناقة السلا والجنين إذا أظهرته وأبرزته من بطنها، ومنه قول عمرو بن كلثوم في معلقته:

تريك إذا دخلت على خلاء وقد أمنت عيون الكاشحينا ذراعي عيطل أدماء بكر هجان اللون لم تقرأ جنينا

/ على إحدى الروايتين في البيت.

ومعنى القرآن على هذا: المقروء الذي يظهره القارىء، ويبرزه من فيه، بعباراته الواضحة.

وقال بعض أهل العلم: إن الوصف المعبر عنه بالمصدر، هو اسم الفاعل.

وعليه، فالقرآن بمعنى القارىء، وهو اسم فاعل قرأت، بمعنى جمعت.

ومنه قول العرب: قرأت الماء في الحوض أي جمعته فيه.

وعلى هذا، فالقرآن بمعنى القارىء أي الجامع، لأن الله جمع فيه جميع ما في الكتب المنزلة.

وقوله تعالى في هذه الكريمة: ﴿ ذِى ٱلدِّكْرِ ۞﴾ فيه وجهان من التفسير معروفان عند العلماء:

أحدهما: أن الذكر بمعنى الشرف، والعرب تقول: فلان مذكور، يعنون له ذِكْر، أي شرف.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ أي شرف لكم، على أحد القولين.

الوجه الثاني: أن الذكر اسم مصدر بمعنى التذكير؛ لأن القرآن العظيم فيه التذكير والمواعظ، وهذا قول الجمهور واختاره ابن جرير.

### تنبيه

اعلم أن العلماء اختلفوا في تعيين الشيء الذي أقسم الله عليه في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْفُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ (إِنَّ) ﴿ فقال بعضهم: إن المقسم عليه مذكور، والذين قالوا إنه مذكور، اختلفوا في تعيينه، وأقوالهم في ذلك كلها ظاهرة السقوط.

فمنهم من قال: إن المقسم عليه هو قوله تعالى ﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَحَقُّ

/ ومنهم من قال: هو قوله: ﴿ إِنَّ هَنَالَرِزْقُنَا مَالَهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ إِنَّ هَنَالَرِزْقُنَا مَالَهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ إِنَّ هَنَالَمُ لَوْمُ مِن نَّفَادٍ ﴿ إِنَّ هَنَا الرَّزْقُنَا مَالَهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ إِنَّ هَنَا الرَّبْقَا مَالُهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ إِنَّ هَنَا اللَّهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ إِنَّ هَنَا اللَّهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ إِنَّا هَنَا اللَّهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ إِنَّ هَنَا اللَّهُ مِن نَفَادٍ اللَّهُ مِن لَقَادٍ ﴿ إِنَّ هَنَا اللَّهُ مِن لَّقَادٍ اللَّهُ مِن لَّقَادٍ اللَّهُ مِن لَّقَادٍ اللَّهُ مِن لَقَادٍ اللَّهُ مِن لَهُ إِنَّ هَا لَهُ مِن اللَّهُ مِن لَّقَادٍ اللَّهُ مِن قَالًا لَهُ مُن اللَّهُ مِن لَّقَادٍ اللَّهُ مِن لَقَادٍ اللَّهُ مِن لَقَادٍ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن لَّقَادٍ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ لَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ إِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن إِنَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْ

ومنهم من قال: هو قوله: ﴿ كُمْ أَهْلُكُنَا مِن قَبْلِهِم ﴾، ومن قال هذا قال: إن الأصل: لكم أهلكنا. ولما طال الكلام، حذفت لام القسم، فقال: كم أهلكنا، بدون لام.

قالوا: ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُعَنَهَا إِنَّ ﴾، لما طال

الكلام بين القسم والمقسم عليه، الذي هو ﴿ قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنهَا ﴿ ). حذفت منه لام القسم.

ومنهم من قال: إن المقسم عليه هو قوله: (ص)، قالوا: معنى (ص) صدق رسول الله والقرآن ذي الذكر. وعلى هذا فالمقسم عليه هو صدقه عليه هو صدقه المعنى

ومنهم من قال: المعنى: هذه ص أي السورة التي أعجزت العرب، ﴿ وَٱلْقُرُءَانِ ذِي ٱلدِّكْرِ إِنْ ﴾.

إلى غير ذلك من الأقوال التي لا يخفى سقوطها.

وقال بعض العلماء: إن المقسم عليه محذوف. واختلفوا في تقديره، فقال الزمخشري في الكشاف: التقدير ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ذِى الدِّكْرِ فِي الْهُرَءَانِ ذِي الدِّكْرِ فَي إِنه لمعجز. وقدره ابن عطية وغيره فقال: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي الدِّكْرِ فَيْ) ما الأمر كما يقوله الكفار.

إلى غير ذلك من الأقوال.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر صوابه بدليل استقراء القرآن: أن جواب القسم محذوف وأن تقديره: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي الدِّكْرِ (إَنَ ﴾ ما الأمر كما يقوله الكفار، وأن قولهم المقسم على نفيه شامل لثلاثة أشياء متلازمة:

١٠ / الأول منها: أن النبي ﷺ مرسل من الله حقاً، وأن الأمر ليس كما يقول الكفار في قوله تعالى عنهم: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسَتَ مُرْسَكًا ﴾.

والثاني: أن الإله المعبود جل وعلا واحد، وأن الأمر ليس كما يقوله الكفار في قوله تعالى عنهم: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَا وَاحِدًا إِنَّ هَلَا لَشَيْءُ عُبُابُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

والثالث: أن الله جل وعلا يبعث من يموت، وأن الأمر ليس كما يقوله الكفار في قوله تعالى عنهم: ﴿ وَأَقَسَمُواْ بِاللّهِ جَهَدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللّهُ مَن يَمُوثُ ﴾، وقوله: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوۤا أَن لَن يُبَعَثُواْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسّاعَةُ ﴾.

أما الدليل من القرآن على أن المقسم عليه محذوف فهو قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةِ وَشِقَاقِ ﴿ إِنَّ الْإِضرابِ بقوله (بل) دليل واضح على المقسم عليه المحذوف. أي ما الأمر كما يقوله الذين كفروا، بل الذين كفروا في عزة، أي في حمية وأنفة واستكبار عن الحق، وشقاق، أي مخالفة ومعاندة.

وأما دلالة استقراء القرآن على أن المنفي المحذوف شامل للأمور الثلاثة المذكورة، فلدلالة آيات كثيرة: أما صحة رسالة الرسول الله عليه وكون الإله المعبود واحداً لا شريك له، فقد أشار لهما هنا.

أما كون الرسول مرسلاً حقاً ففي قوله تعالى هنا: ﴿ وَعِجْبُواْ أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِّنَهُمُ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَاذَا سَحِرُ كَذَابُ ﴿ فَا لَكُ عَني : أَي لا وجه للعجب المذكور، لأن يجيء المنذر الكائن منهم، ولا شك في أنه بإرسال من الله حقاً.

وقولهم: ﴿ هَذَاسَحِرُ كَذَابُ ﴿ إِنَّمَا ذَكَرَهُ تَعَالَى إِنْكَاراً عَلَيْهِمُ وَتَكَذَيباً لَهُم، / فَعَرَفُ بِذَلِكُ أَنْ فِي ضَمَنَ الْمَعْنَى: والقرآن ذي الذكر ١١٠ إنك مرسل حقاً، ولو عجبوا من مجيئك منذراً، وزعموا أنك ساحر كذاب، أي فهم الذين عجبوا من الحق الذي لا شك فيه، وزعموا أن خاتم الرسل، وأكرمهم على الله، ساحر كذاب.

وأما كون الإله المعبود واحداً لا شريك له، ففي قوله هنا: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَ اللهمزة في قوله: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَ اللهمزة في قوله: (أجعل) للإنكار المشتمل على معنى النفي، فهي تدل على نفي سبب تعجبهم من قوله ﷺ: إن الإله المعبود واحد.

وهذان الأمران قد دلت آيات أخر من القرآن العظيم على أن الله أقسم على تكذيبهم فيهما وإثباتهما بالقسم صريحاً، كقوله تعالى مقسماً على أن الرسول مرسل حقاً: ﴿ يَسَ شَي وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ شَي إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ شَي ﴾ فهي توضح معنى ﴿ صَ أَوَالْقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ شَ ﴾ إنك لمن المرسلين.

وأما كون البعث حقاً، فقد أقسم عليه إقساماً صحيحاً صريحاً، في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ بَكَ وَرَبِّ لَنَبْعَثُنَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بَكَ وَرَبِّ لَنَبْعَثُنَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بَكَ وَرَبِّ لَتَأْتِيَنَكُمُ ﴾ أي الساعة، وقوله: ﴿ قُلْ إِي وَرَبِّ إِنَّهُ لَحَقَّ ﴾.

وأقسم على اثنين من الثلاثة المذكورة وحذف المقسم عليه ١٢ الذي هو الاثنان / المذكوران، وهي كون الرسول مرسلاً، والبعث حقاً، وأشار إلى ذلك إشارة واضحة، وذلك في قوله تعالى: ﴿قَلَ

وَالْقُرْءَانِ الْمَجِيدِ ﴿ إِنَّ عَبُواْ أَنَ جَاءَهُم مُّنَذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيَّ عَبِيلُ ﴿ وَمَعَا عَيدُ ﴿ فَا الله عَلَى عَجبتم من مجيئه لكم منذراً رسولٌ منذر لكم من الله حقاً، وإن البعث الذي مجيئه لكم منذراً رسولٌ منذر لكم من الله حقاً، وإن البعث الذي أنكرتموه واستبعدتموه غاية الإنكار والاستبعاد في قوله تعالى عنكم أنكرتموه واستبعدتموه غاية الإنكار والاستبعاد في قوله تعالى عنكم والبعث، أو أو الله والله والله الرجع الذي هو البعث، رجع بعيد في زعمكم، واقع لا محالة، وإنه حق لا شك فيه، كما أشار له في قوله تعالى: ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنْقُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُم وَعِنْدَنَا كِنَكِ الْرض من لحومهم، ومزقته من أجسامهم وعظامهم، يعلمه جل وعلا، لا يخفى عليه منه شيء، فهو قادر على رده كما كان.

وإحياء تلك الأجساد البالية، والشعور المتمزقة، والعظام النخرة كما قدمنا موضحاً بالآيات القرآنية، في سورة يس في الكلام على قوله تعالى ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَسْلُونَ ﴾.

وكونه ﷺ مرسل من الله حقاً، يستلزم استلزاماً لا شك فيه، أن القرآن العظيم منزل من الله حقاً وأنه ليس بسحر ولا شعر ولا كهانة ولا أساطير الأولين.

ولذلك أقسم تعالى في مواضع كثيرة، على أن القرآن أيضاً منزل من الله، كقوله تعالى في أول سورة الدخان: ﴿حَمْ إِنَّ وَٱلْكِتَبِ اللَّهِ، وقوله تعالى في أول سورة الأية، وقوله تعالى في أول سورة الزخرف ﴿حَمْ إِنَّ اَنْزَلْنَكُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَدَرَكَةٍ ﴾ الآية، وقوله تعالى في أول سورة الزخرف ﴿حَمْ إِنَّ وَٱلْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ إِنَّ إِنَّا جَعَلْنَكُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقَلُونَ فَي وَإِنَّهُ فِي أَمِّ ٱلْكِتَبِ لَدَيْنَ الْعَلِيُّ حَكِيمُ اللهِ .

## قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةِ وَشِقَاقِ آنَ ﴾ .

قد قدمنا الكلام قريباً على الإضراب بـ (بل) في هذه الآية.

الحق، وقد بين جل وعلا في سورة البقرة أن من أسباب أخذ العزة الحق، وقد بين جل وعلا في سورة البقرة أن من أسباب أخذ العزة المذكورة بالإثم للكفار أمرُهم بتقوى الله، وبين أن تلك العزة التي هي الحمية والاستكبار عن قبول الحق من أسباب دخولهم جهنم، وذلك في قوله عن بعض الكفار الذين يظهرون غير ما يبطنون: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ الَّهِ اللَّهِ الْمِائِدُ مُ اللَّهِ الْمِائِدُ مُ اللَّهِ الْمِائِدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

والظاهر أن وجه إطلاق العزة على الحمية والاستكبار: أن من اتصف بذلك كأنه ينزل نفسه منزلة الغالب القاهر، وإن كان الأمر ليس كذلك؛ لأن أصل العزة في لغة العرب الغلبة والقهر، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية، والعرب يقولون: من عَزَّ بَزَّ، يعنون من غلب استلب، ومنه قول الخنساء:

كأن لم يكونوا حمى يختشى إذ الناس إذ ذاك من عَزَّ بَزَّا وقوله تعالى عن الخصم الذين تسوروا على داود: ﴿ وَعَزَّفِ فِى الْخِطَابِ شِيَّ﴾ أي غلبني وقهرني في الخصومة.

والدليل من القرآن على أن العزة التي أثبتها الله للكفار في قوله: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةٍ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ ﴾ الآية، ليست هي العزة التي يراد بها القهر والغلبة بالفعل، أن الله خص بهذه العزة المؤمنين دون الكافرين والمنافقين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَهِن رَجَعْنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكَ ٱلْأَعَزُ منها ٱلأَذَلُ وَلِلَّهِ الْعِزَةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِين ﴾.

ولذلك فسرها علماء التفسير، بأنها هي الحمية والاستكبار عن قبول الحق.

والشقاق: هي المخالفة والمعاندة، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن نَوَلُواْ فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقِ ﴾ الآية. قال بعض العلماء: وأصله من الشق الذي هو الجانب؛ لأن المخالف / المعاند، يكون في الشق، أي في الجانب ١٤ الذي ليس فيه من هو مخالف له ومعاند.

وقال بعض أهل العلم: أصل الشقاق من المشقة، لأن المخالف المعاند يجتهد في إيصال المشقة إلى من هو مخالف [له] معاند.

وقال بعضهم: أصل الشقاق من شق العصا، وهو الخلاف والتفرق.

\* قوله تعالى: ﴿ كَرَ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ فَنَادُواْ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ (إَنَّ) .

(كم) هنا هي الخبرية، ومعناها الإخبار عن عدد كثير، وهي في محل نصب، على أنها مفعول به لأهلكنا، وصيغة الجمع في أهلكنا للتعظيم، ومن في قوله: (من قرن)، مميزة لـ (كم)، والقرن يطلق على الأمة وعلى بعض من الزمن، وأشهر الأقوال فيه أنه مائة سنة، والمعنى: أهلكنا كثيراً من الأمم السالفة من أجل الكفر وتكذيب الرسل، فعليكم أن تحذروا يا كفار مكة من تكذيب نبينا محمد والكفر بما جاء به، لئلا نهلككم بسبب ذلك، كما أهلكنا به القرون الكثيرة الماضية.

وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة ثلاث مسائل:

الأولى: أنه أهلك كثيراً من القرون الماضية، يهدد كفار مكة بذلك.

الثانية: أنهم نادوا، أي عند معاينة أوائل الهلاك.

الثالثة: أن ذلك الوقت الذي هو وقت معاينة العذاب ليس وقت نداء، أي فهو وقت لا ملجأ فيه ولا مفر من الهلاك بعد معاينته.

وقد ذكر جل وعلا هذه المسائل الثلاث المذكورة هنا موضحة في آيات كثيرة من كتابه.

 فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَلِمَةُ أَمْرِهَا خُسَّرًا ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَّمَا كَذَبُوا الرَّسُلَ أَغْرَفْنَهُمْ وَجَعَلْنَكُمْ لِلنَّاسِ ءَايَةَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَعَادًا وَثَمُودَا وَأَصْعَبَ الرَّسِ وَقُرُونَا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ﴿ وَعَادُا وَمُصُدّاً وَأَصْعَبَ الرَّسِ وَقُرُونَا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ﴿ وَصَلَّا اللَّهُ الْأَمْثَالُ وَكُلًّا مَثَنِا لَهُ الْأَمْثَالُ وَكُلًّا مَثَنَا لَهُ الْأَمْثَالُ وَكُلًّا مَثَنَا لَهُ الْأَمْثَالُ وَكُلًّا مَثَنَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْلَ فَحَقَ تَبَرِيرًا ﴿ وَقُولُهُ تعالى : ﴿ كُلُّ كَذَبَ الرُّسُلَ فَقَ وَعِيدِ ﴿ وَهُ لَا يَاللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقد بين تعالى أن المراد بذكر إهلاك الأمم الماضية بسبب الكفر وتكذيب الرسل تهديد كفار مكة، وتخويفهم من أن ينزل بهم مثل ما أنزل بأولئك إن تمادوا على الكفر وتكذيبه على المعلى الكفر وتكذيبه على العلى الكفر وتكذيبه على العلى ال

ذكر تعالى ذلك في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ أَفَامَ يَسِيرُواْ فِ الْأَرْضِ فَيَنَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقَبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ دَمَّرَ اللّهُ عَلَيْهِمَّ وَلِلْكَفْرِينَ أَمَّنَالُهَا ۞ ﴿ وَلِلْكَفْرِينَ أَمَّنَالُهَا ۞ ﴾ تهديد عظيم بذلك.

/ وقوله تعالى: ﴿ جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهَا جِحَارَةً مِّن ٢٠ سِجِيلِ مَنضُودِ ﴿ مَسُوّمَةً عِندَرَيِّكَ وَمَا هِى مِن ٱلظّلِمِينَ بِبَعِيدِ ﴿ هَا هَى مِن ٱلظّلِمِينَ بِبَعِيدِ ﴾ فيه تهديد عظيم لمن يعمل فقوله: ﴿ وَمَا هِى مِن ٱلظّلِمِينَ بِبَعِيدِ ﴾ فيه تهديد عظيم لمن يعمل عمل عمل قوم لوط من الكفر وتكذيب نبيهم، وفواحشهم المعروفة، وقد وبخ تعالى من لم يعتبر بهم، ولم يَحْذَرْ أن ينزل به مثل ما نزل بهم، كقوله في قوم لوط: ﴿ وَإِنّكُمْ لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُصِيحِينٌ ﴾ وقوله في قوم لوط: ﴿ وَإِنّكُمْ لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُصِيحِينٌ ﴾ وقوله نيهم، وقوله فيهم: ﴿ وَلَقَدَ أَتَوَا عَلَى ٱلقَرْبِةِ ٱلَّتِي ٓ أَمْطِرَتُ مَطَرَ ٱلسَوْءُ أَفَاكُمُ يَكُونُواْ يَرَوْنَهَا بَلْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ نَشُورًا ﴾ وقوله فيهم: ﴿ وَلَقَد تَرَكَنَا مِنْهَا عَالَةً بَيْنَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ وقوله فيهم وفي قوم شعيب: وقوله فيهم وفي قوم شعيب: ﴿ وَإِنّهُمُ الْبِامِ مُبِينِ ﴾ والآيات بمثل ذلك كثيرة.

وأما المسألة الثانية: وهي نداؤهم إذا أحسوا بأوائل العذاب، فقد ذكر تعالى في آيات من كتابه نوعين من أنواع ذلك النداء:

أحدهما: نداؤهم باعترافهم أنهم كانوا ظالمين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴿ قَالُواْ يَكُونِكُنَ إِنّا كُنّا فَلَيْ اللّهِ عَوله: ﴿ قَالُواْ يَكُونِكُنّا إِنّا كُنّا ظَلِمِينَ ﴿ وَقُوله ظَلِمِينَ ﴿ وَهُوله خَلَيْكُمْ مَصِيدًا خَيْدِينَ ﴿ وَهُوله تَعَالَى : ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيْنَا أَوْهُمْ قَآبِلُونَ ﴾ وقوله دعُونهُمْ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا إِلّا أَن قَالُواْ إِنّا كُنّا ظَلِمِينَ ﴾ .

الثاني من نوعي النداء المذكور: نداؤهم بالإيمان بالله، مستغيثين من ذلك العذاب الذي أحسوا أوائله، كقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنّا بِاللهِ وَحَدَمُ وَكَ فَرَنَا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمَّ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنّهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنًا بِاللهِ اللّهِ اللّهِ الّهِ الّهِ الّهِ قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَفِرُونَ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وهذا النوع الأخير هو الأنسب والأليق بالمقام، لدلالة قوله: ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ﴿ قَالَ عَلَيه .

١٧ / وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهِ الْكريمة : ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ﴿ وَهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِ ال

فقوله: ﴿ وََلَاتَ ﴾ هي لا النافية زيدت بعدها تاء التأنيث اللفظية، كما زيدت في ثم، فقيل فيها ثمت، وفي رُبَّ، فقيل فيها ربت.

وأشهر أقوال النحويين فيها، أنها تعمل عمل ليس، وأنها لا تعمل إلا في الحين خاصة، أو في لفظ الحين ونحوه من الأزمنة، كالساعة والأوان، وأنها لا بد أن يحذف اسمها أو خبرها، والأكثر حذف المرفوع منهما وإثبات المنصوب، وربما عكس، وهذا قول سيبويه، وأشار إليه ابن مالك في الخلاصة بقوله:

في النكرات أعملت كليس «لا» وقد تلي «لات» و «إن» ذا العملا وما للات في سوى حين عمل وحذف ذي الرفع فشا و العكس قل

والمناص مفعل من النوص، والعرب تقول: ناصه ينوصه إذا فاته وعجز عن إدراكه، ويطلق المناص على التأخر؛ لأن من تأخر ومال إلى ملجإ ينقذه مما كان يخافه فقد وجد المناص.

والمناص والملجأ والمفر والموئل معناها واحد، والعرب تقول: استناص إذا طلب المناص، أي السلامة والمفر مما يخافه، ومنه قول حارثة بن بدر:

غمر الجراء إذا قصرت عنانه بيدي استناص ورام جري المسحل

والأظهر أن إطلاق النوص على الفوت والتقدم، وإطلاقه على التأخر والروغان كلاهما راجع إلى شيء واحد؛ لأن المناص مصدر ميمي معناه المنطبق على جزئياته: أن يكون صاحبه في كرب وضيق، فيعمل عملاً يكون به خلاصه ونجاته من ذلك.

/ فتارة يكون ذلك العمل بالجري والإسراع أمام من يريده ١٨ بالسوء، وتارة يكون بالتأخر والروغان حتى ينجو من ذلك.

والعرب تطلق النوص على التأخر، والبوص \_ بالباء الموحدة التحتية \_ على التقدم، ومنه قول امرىء القيس:

أمن ذكر سلمى إذ نأتك تنوص فتقصر عنها خطوة وتبوص وأصوب الأقوال في لات أن التاء منفصلة عن حين، وأنها

تعمل عمل ليس، خلافاً لمن قال: إنها تعمل عمل إن، ولمن قال: إن التاء متصلة بحين، وأنه رآها في الإمام وهو مصحف أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه متصلة بها.

وعلى قول الجمهور، منهم القراء السبعة: أن التاء ليست موصولة بحين؛ فالوقف على لات بالتاء عند جميعهم، إلا الكسائي فإنه يقف عليها بالهاء.

أما قراءة كسر التاء وضمها فكلتاهما شاذة لا تجوز القراءة بها، وكذلك قراءة كسر النون من حين، فهي شاذة لا تجوز، مع أن تخريج المعنى عليها مشكل.

وتعسف له الزمخشري وجهاً لا يخفى سقوطه، ورده عليه أبو حيان في البحر المحيط، واختار أبو حيان أن تخريج قراءة الكسر أن حين مجرورة بمن محذوفة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَنَادَوا ﴾ ، أصل النداء: رفع الصوت، والعرب تقول: فلان أندى صوتاً من فلان، أي أرفع، ومنه قوله:

فقلت ادعى وأدعو إن أندى لصوت أن ينادي داعيان

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الأمم الماضية المهلكة ينادون عند معاينة العذاب، وأن ذلك الوقت ليس وقت نداء إذ لا ملجأ فيه ولا مفر ولا مناص، ذكره في غير هذا الموضع، كقوله لا ملجأ فيه ولا مفر ولا مناص، ذكره في غير هذا الموضع، كقوله عالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا / ءَامَنّا بِاللّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنّا بِهِ عَلَى اللّهِ فَكَم يَنْ فَكُم إيمنكُم لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنًا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُم مِنْهَا يَرَكُنُونَ شِي لَا تَرَكُنُوا وَارْجِعُوا إِلَى مَا أَتْرِفْتُمْ فِيهِ

وَمَسَكِنِكُمْ لَعَلَكُمْ تُسْتَلُونَ ﴿ قَالُواْ يَوَيَلَنَا ۚ إِنَّا كُنَّا ظَلِمِينَ ﴿ فَمَا زَالَت تِلْكَ دَعُونِهُمْ حَتَّى جَعَلْنَكُمُ مُصِيدًا خَمِدِينَ ﴿ فَهَا إِلَى غير ذلك من الآيات.

وقد بين تعالى وقوع مثل ذلك في يوم القيامة في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ اَسْتَجِيبُواْ لِرَبِّكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللَّهِ مَالَكُمْ مِن مَّلْكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ مِن اللَّهُ مَالَكُمْ مِن مَّلْكُمْ مِن مَّلْكُمْ مِن نَكَكِيرٍ ﴿ فَإِذَا اللَّهُ مَالَكُمْ مِن نَكَكِيرٍ فَي اللَّهُ الللهُ الللهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللَ

والناس إلب علينا فيك ليس لنا إلا الرماح وأطراف القنا وزر

وكقوله تعالى: ﴿ بَل لَهُم مَّوْعِدُ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ مَوْبِلًا ﴿ ﴾ ، والموئل اسم مكان من وأل يئل ، إذا وجد ملجأ يعتصم به ، ومنه قول الأعشىٰ ميمون بن قيس:

وقد أخالس رب البيت غفلته وقد يحاذر مني ثم ما يئل أي ثم ما ينجو.

# \* قوله تعالى: ﴿ وَعِجْبُواْ أَن جَآءَ هُم شَندِرُ مِنْ هُمْ ﴿ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن كفار قريش عجبوا من أجل أن جاءهم رسول منذر منهم، وما ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، من عجبهم المذكور، ذكره في غير هذا الموضع، وأنكره عليهم وأوضح تعالى سببه ورده عليهم في آيات أخر، فقال في عجبهم المذكور: ﴿ قَالَ الْمَجِيدِ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُمْ مُنذِدٌ مِنْ اللَّهُمْ مُنذِدٌ مُنْ اللَّهُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ ال

/ وقال تعالى في إنكاره عليهم في أول سورة يونس: ﴿ الْمَرْ تِلْكَ ٢٠ عَلَيْتُ الْكِنْبِ الْمُوكِيْدِ ﴾ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًّا أَنَّ أَوْحَيَّنَا ۚ إِلَى رَجُلِ مِنْهُمُ أَنَّ أَنْذِرِ

ٱلنَّاسَ ﴾، وذكر مثل عجبهم المذكور في سورة الأعراف عن قوم نوح وقوم هود، فقال عن نوح مخاطباً لقومه: ﴿ أَوَ عَجِبْتُمْ أَن جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِّن رَّيِّكُمْ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنكُمْ لِيُنذِرَّكُمْ وَلِنَـنَّقُواْ وَلَعَلَكُمْ تُرْخَمُونَ ۞﴾، وقال عن هود مخَاطِباً لعاد: ﴿ أَوْ عَجِبْتُمْ أَن جَآءَكُمْ ذِكْرٌ مِن ۚ زَيِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِّنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَأَذْ كُرُوّا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجٍ ﴾ الآية.

وبين أن سبب عجبهم من كون المنذر منهم أنه بشر مثلهم، زاعمين أن الله لا يرسل إليهم أحداً من جنسهم، وأنه لو أراد أن يرسل إليهم أحداً لأرسل إليهم ملكاً، لأنه ليس بشراً مثلهم وأنه لا يأكل ولا يشرب ولا يمشي في الأسواق.

والآيات في ذلك كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَمَامَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذَ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا ۚ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا ۞ قُل لَّوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَكَيَهُ كُذُّ يَمْشُونَ مُطْمَيِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ مَلَكًا رَّسُولًا ١٠٠٠ ، وقوله تعالى: ﴿ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَالَى : ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَثَرَفَنْكُمْمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱللَّهُ نَيَا مَا هَنِذَا إِلَّا بِشَرٌّ مِّثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ شَ وَلَإِنّ أَطَعْتُم بَشَرًا مِّثْلَكُمْ ۚ إِنَّاكُمْ ۚ إِذَا لَّحَاسِمُونَ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَاذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسْوَاقِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُ كَانَت تَأْنِهِمْ رُسُلُهُمْ بِٱلْبِيِّنَتِ فَقَالُوٓا أَبْسَرُ يَهْدُونِنَا﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِٱلنُّذُرِ شَى فَقَالُوٓا أَبَشَرًا مِّنَّا وَرِحِدًا نَّتِّبُّهُ ۚ إِنَّا إِذَا لَّفِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ١٠٠٠ وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرُّ مِّنْكُنَّا﴾ الآية، وقولَه تعالَّى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلآ ٢١ أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكً مَ لَكُمَّ الزَّلْنَا مَلَكًا لَّقُضِي ٱلْأَمْرُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ١ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَكُهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنَذَرْتُكُم صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةِ عَادٍ وَتَمُودَ ١٠ إِذْ جَآءَ تَهُمُ ٱلرُّسُلُ مِن بَيْنِ

وقد رد الله تعالى على الكفار عجبهم من إرسال الرسل من البشر، في آيات من كتابه.

كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَا كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسُواقِ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن مُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَجًا وَذُرِّيَةً ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوْجِى إِلَيْهِم مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَيِّ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوْجِى إِلَيْهِم مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَيِّ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن مَنْ أَهْلِ ٱلْقُرَيِّ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن مَنْ أَهْلِ ٱللّهِ كُلُونُ أَلْلَهُ مِنْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا كَانُوا خَلِينَ إِلَى اللّهُ مَلْكُونُ اللّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُونُ ٱلطَّعَامَ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ (إِنْ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ مِنْ يَشَاءُ مِنْ اللّهُ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن عَبْدَاهُمْ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ اللّهُ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن عَبْدَاهُمْ وَمَا كَانُوا خَلِدِينَ اللّهُ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن عَبْدَاهُمْ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ اللّهُ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَوْحَى ، ولو كان بشراً مثلكم .

إلى غير ذلك من الآيات.

٢٢ / \* قوله تعالى: ﴿ وَأَنطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ اَمْشُواْ وَاصْبِرُواْ عَلَىٰ عَالِهَ مِنْهُمْ أَنِ اَمْشُواْ وَاصْبِرُواْ عَلَىٰ

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ ءَالِهَتِ نَا لَوْلَا آئَ صَبَرْنَا عَلَيْهَا ﴾.

قوله تعالى: ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ مِنْ بَيْنِناً ﴾ الآية.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن كفار مكة أنكروا أن الله خص نبيه محمداً على القرآن عليه وحده، ولم ينزله على أحد آخر منهم، وما دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء في آيات أخر، مع الرد على الكفار في إنكارهم خصوصه على بالوحي، كقوله تعالى عنهم: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْبَايَّنِ عَظِيمٍ ﴿ يعنون المغيرة بالوحيين مكة والطائف، وبالرجلين من القريتين الوليد بن المغيرة في مكة، وعروة بن مسعود في الطائف، زاعمين أنهما أحق بالنبوة منه.

وقد رد جل وعلا ذلك عليهم في قوله تعالى: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ ﴾ للإنكار المشتمل رَجِّمَتَ رَبِّكِ ﴾؛ لأن الهمزة في قوله: ﴿ أَهُمُ يَقْسِمُونَ ﴾ للإنكار المشتمل على معنى النفي، وكقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ لَن نُؤْمِنَ حَتَىٰ نُؤْتِنَ مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللَّهُ ﴾.

الرسالة حيث يشاء، ويخص بها من يشاء، إلا من عنده خزائن الرحمة، وله ملك السموات والأرض.

/ وقوله تعالى: ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ قد بين في موضع ٢٣ آخر أن ثمود قالوا مثله لنبي الله صالح عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وذلك في قوله تعالى عنهم: ﴿ أَءُلْقِيَ الذِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلَ هُوَ كَذَابُ أَشِرُ ﴿ مَا يُعْمِلُونَ عَلَيْهِم ذلك في قوله: ﴿ سَيَعْلَمُونَ عَدَامَنِ الْكَذَابُ آشِرُ ﴿ اَلَا تَعَالَى عَلَيْهِم ذلك في قوله: ﴿ سَيَعْلَمُونَ عَدَامَنِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُم ذلك في قوله: ﴿ سَيَعْلَمُونَ عَدَامَنِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولِ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُل

قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُم مُّلُكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾
 الآية.

قد قدمنا بعض الكلام عليه في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانِ رَجِيمٍ ﴿ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

\* قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْنَادِ ﴿ كَذَّبَ الْأَفْرَابُ ﴿ كَنَّا الْأَوْنَادِ ﴿ وَأَصْعَابُ لَتَيْكَةِ أَوْلَتِهِكَ الْأَحْزَابُ ﴿ إِن كُلُّ الْأَكْوَابُ ﴿ إِن كُلُّ الْأَكْدَابُ اللَّهُ الْمُسَلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ إِنْ كُلُّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللِّلُولُولُولُولُولُولُولُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللللللِّلْمُ الللْمُلِمُ الللللِّلْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِّل لَّنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ شَيْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في مواضع متعددة من هذا

الكتاب المبارك، في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَا عِندِى مَا شَتَعَجِلُونَ بِدِيَ ﴾، وفي سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَثُمُ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَنهُم بِدِي ﴾ الآية، وفي سورة الرعد في الكلام على قوله على قوله تعالى: ﴿ وَيَستَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِتُةِ قَبْلُ الْحَسَنَةِ ﴾ الآية، وفي سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَستَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ ﴾ الآية.

۲۶ / وقد قدمنا أن القط، النصيب من الشيء، أي عجل لنا نصيبنا
 من العذاب الذي توعدنا به.

وأن أصل القط كتاب الجائزة؛ لأن الملك يكتب فيه النصيب الذي يعطيه لذلك الإنسان، وجمعه قطوط، ومنه قول الأعشى:

ولا الملك النعمان حين لقيته بغبطته يعطي القطوط ويأفق

وقوله: ويأفق، أي يفضل بعضهم على بعض في العطاء المكتوب في القطوط.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا سَخَرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ ﴾ إلى قوله
 ﴿ أُوَّابُ شَيَهُ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له، في سورة الأنبياء، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحُنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَظَنَّ دَاوُرِدُ أَنَّمَا فَلَنَّهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَّابِ إِنَّ فَعَفَرْنَا لَهُ ذَالِكً ﴾ الآية.

قد قدمنا الكلام على مثل هذه الآية من الآيات القرآنية التي يفهم منها صدور بعض الشيء من الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم،

وبينا كلام أهل الأصول في ذلك في سورة طه، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعَصَيْنَ ءَادَمُ رَبَّهُ فَعَوَىٰ ﴿ إِنَّكُمْ فَعَوَىٰ الْإِنَّا ﴾ .

واعلم أن ما يذكره كثير من المفسرين في تفسير هذه الآية الكريمة، مما لا يليق بمنصب داود عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، كله راجع إلى الإسرائيليات، فلا ثقة به، ولا معوَّل عليه، وما جاء منه مرفوعاً إلى النبي على لا يصح منه شيء.

/ \* قوله تعالى: ﴿ يَكَ الْوَدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحَكُم ٢٥ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِ وَلَا تَتَبِعِ ٱلْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الآية .

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ، قد بينا الحكم الذي دل عليه ، في سورة البقرة ، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ عَلَى قِلْهِ وَالْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ الآية .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَأَحَمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِالْخَقِّ وَلَا تَنَّيِعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ قد أمر نبيه داود فيه بالحكم بين الناس بالحق، ونهاه فيه عن اتباع الهوى، وأن اتباع الهوى علة للضلال عن سبيل الله؛ لأن الفاء في قوله: ﴿ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ تدل على العلم العلم

وقد تقرر في الأصول، في مسلك الإيماء والتنبيه، أن الفاء من حروف التعليل، كقوله: سهى فسجد، وسرق فقطعت يده، لعلة السهو في الأول، ولعلة السرقة في الثاني.

وأتبع ذلك بالتهديد الشديد لمن اتبع الهوى، فأضله ربنا عن سبيل الله، في قوله تعالى بعده يليه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ لَهُمَّ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﴿ إِنَّ ٱللَّهِ لَهُمَّ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﴿ ﴾.

ومعلوم أن نبي الله داود لا يحكم بغير الحق، ولا يتبع الهوى فيضله عن سبيل الله، ولكن الله تعالى يأمر أنبياءه عليهم الصلاة والسلام، وينهاهم، ليشرع لأممهم.

ولذلك أمر نبينا عَلَيْ بمثل ما أمر به داود، ونهاه أيضاً عن مثل ذلك، في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاْحَكُم بَيْنَهُم بِالْقِسَ طِّ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ وَلا تَتَبِع أَهْوَاءَهُم وَاحْدَرُهُم أَن كَمْ بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ إِيكُ ﴾، وكقوله تعالى: ﴿ وَلا تُطِع / الْكَفِينَ ٢٦ يَقْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللهُ إِيكَ ﴾، وكقوله تعالى: ﴿ وَلا تُطِع / الْكَفِينَ وَوَله وَالله عَالَى: ﴿ وَلا تُطِع مِنْهُم ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴿ إِنَ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَيْلُه ﴾ الآية.

وقد قدمنا الكلام على هذا، في سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا تَجَعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًاءَاخُرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخَذُولًا ﴿ لَا يَعَالَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَاهًاءَاخُرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخَذُولًا ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

وبيّنا أن من أصرح الأدلة القرآنية الدالة على أن النبي ﷺ يخاطب بخطاب، والمراد بذلك الخطاب غيره، يقيناً، قولَه تعالى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُما أَوْ كِلاَهُما فَلا تَقُل لَمُما أَقِّ وَلا نَهُم ماتت وهو الآية، ومن المعلوم أن أباه ﷺ توفي قبل ولادته، وأن أمه ماتت وهو صغير، ومع ذلك فإن الله يخاطبه بقوله تعالى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ اللَّهِ بَرَ اللهِ يَخاطبه بقوله تعالى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ اللَّهِ بَرَ مَا اللهِ يَخاطبه بقوله تعالى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَندَه الكبر أحدهما، ولا كلاهما؛ لأنهما قد ماتا قبل ذلك بزمان.

فتبين أن أمره تعالى لنبيه ونهيه له في قوله: ﴿ فَلاَ تَقُل لَمُّمَا أُنِّ وَلاَ نَهُرُهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا وَلَا يَراد بِه هو نفسه عَلَي لسانه لأمته، ولا يراد به هو نفسه عَلَيْه، وقد قدمنا هناك أن من أمثال العرب: إياك أعني واسمعي يا جارة، وذكرنا في ذلك رجز سهل بن مالك الفزاري الذي خاطب به امرأة،

وهو يقصد أخرى، وهي أخت حارثة بن لأم الطائي، وهو قوله:

يا أخت خير البدو والحضارة كيف ترين في فتى فزارة

أصبح يهوى حرة معطارة إياك أعني واسمعي يا جارة

وذكرنا هناك الرجز الذي أجابته به المرأة.

وقول بعض أهل العلم: إن الخطاب في قوله: ﴿ إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرُ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا الآية، / هو الخطاب بصيغة المفرد، الذي ٧٧ يراد به عموم كل من يصح خطابه، كقول طرفة بن العبد في معلقته:

ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلًا ويأتيك بالأخبار من لم تزود

أي ستبدي لك ويأتيك أيها الإنسان الذي يصح خطابك؛ وعلى هذا فلا دليل في الآية = غير صحيح، وفي سياق الآيات قرينة قرآنية واضحة دالة على أن المخاطب بذلك هو النبي عليه وعليه فالاستدلال بالآية استدلال قرآني صحيح، والقرينة القرآنية المذكورة، هي أنه تعالى قال في تلك الأوامر والنواهي التي خاطب بها رسوله ﷺ، التي أولها ﴿ وَبِأَلْوَ لِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ ٱلَّكِبَرَ ﴾ الآية، ما هو صريح في أن المخاطب بذلك هو النبي ﷺ، لا عموم كل من يصح منه الخطاب، وذلك في قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ مِمَّا أُوْحَىٰ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكْمَةِ وَلَا يَجْعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَّذَّحُورًا ١٠٠٠ ﴿

# قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ﴾ .

وقد قدمنا الآيات الموضحة له في آخر سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَاخَلَقْنَا ٱلسَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلۡحَقِّ ۗ ﴾، وفي آخر سورة قد أفلح المؤمنون، في الكلام على قوله: ﴿ أَفَكَسِبْتُمُّ أَنَّمَّا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا ﴾ الآية.

# \* قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّارِ ﴾

الإشارة في قوله: (ذلك) راجعة إلى المصدر الكامن في الفعل الصناعي، (ذلك) أي خلقنا السماوات والأرض باطلاً هو ظن الذين الصناعي، (ذلك) أي خلقنا السماوات والأرض باطلاً هو ظن الذين كفروا بنا. والنفي في قوله: / (ما خلقنا) منصب على الحال لا على عاملها الذي هو (خلقنا)؛ لأن المنفي بأداة النفي التي هي (ما) ليس خلقه للسماوات والأرض، بل هو ثابت، وإنما المنفي بها هو كونه باطلاً، فهي حال شبه العمدة وليست فضلة صريحة؛ لأن النفي منصب عليها هي خاصة، والكلام لا يصح دونها. والكلام في هذا معلوم في محله.

ونفي كون خلقه تعالى للسماوات والأرض باطلاً، نزه عنه نفسه ونزهه عنه عباده الصالحون؛ لأنه لا يليق بكماله وجلاله تعالى.

أما تنزيهه نفسه عنه ففي قوله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَدُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَا اللَّهُ ال

ثم نزه نفسه عن كونه خلقهم عبثاً بقوله تعالى: ﴿ فَتَعَكَى ٱللَّهُ الْمَكُ ٱلْحَقُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِيْرِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى وتقدس وتنزه عن كونه خلقهم عبثاً.

وأما تنزيه عباده الصالحين له عن ذلك، ففي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ لَآيَنَتِ لِأُولِي اللَّالَبِ فَي خَلْقِ ٱللَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِيكَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمٌ وَيَتَفَكَرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَتَ هَلَا ابْطِلاً سُبْحَننَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّادِ فَي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَطِلاً سُبْحَننَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّادِ فَقُولُهُ ، فقوله تعالى عنه أن تكون خلقت السماوات والأرض باطلاً. فقولهم: (سبحانك) تنزيه له، كما نزه السماوات والأرض باطلاً. فقولهم: (سبحانك) آنخَقُ الآية الآية .

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴿ اللَّهِ عَلَى أَن مَن ظَن بالله ما لا يليق به جل وعلا، فله النار.

وقد بين تعالى في موضع آخر أن من ظن بالله ما لا يليق به أرداه وجعله من الخاسرين، وجعل النار مثواه. وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَكِن ظَنَنتُم أَنَّ اللَّهَ / لا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَذَلِكُمْ ظَنْكُمُ ٢٩ اللَّهِ عَلَى ظَنْتُم بِرَيِّكُم أَرَدَ لَكُمْ فَأَصَبَحْتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ فَإِن يَصَبِرُواْ فَالنَّارُ مَثُوّى لَمُنَّ فَإِن يَصَبِرُواْ فَالنَّارُ مَثُوّى لَمُنَّ اللّهِ اللّهِ .

وقولنا في أول هذا المبحث: الإشارة في قوله: (ذلك) راجعة إلى المصدر الكامن في الفعل الصناعي، قد قدمنا إيضاحه في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَلَا ٱلْقُرُءَانَ يَهْدِى لِلَّتِى هِي أَقُومُ ﴾، وبينا هناك أن الفعل نوعان: أحدهما الفعل الحقيقي، والثاني الفعل الصناعي، أما الفعل الحقيقي، فهو الحدث المتجدد، المعروف عند النحويين بالمصدر.

وأما الفعل الصناعي، فهو المعروف في صناعة علم النحو بالفعل الماضي، والفعل المضارع، وفعل الأمر على القول بأنه مستقل عن المضارع.

ومعلوم أن الفعل الصناعي ينحل عند النحويين عن مصدر وزمن، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

المصدر اسم ما سوى الزمان من مدلولي الفعل كأمْنِ من أَمِن

وعند جماعات من البلاغيين، أنه ينحل عن مصدر وزمن ونسبة، وهو الأقرب، كما حرره بعض علماء البلاغة في مبحث الاستعارة التبعية، وبذلك تعلم أنه لا خلاف بينهم في أن المصدر والزمن كامنان في الفعل الصناعي، فيصح رجوع الإشارة

والضمير إلى كل من المصدر والزمن الكامنين في الفعل الصناعي.

فمثال رجوع الإشارة إلى المصدر الكامن في الفعل، قوله هنا: ﴿ ذَالِكَ ظَنُّ النَّيْنَ كَفَرُوا ﴾ الآية؛ فإن المصدر الذي هو الخلق، كامن في الفعل الصناعي، الذي هو الفعل الماضي في قوله: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ ﴾ وَالْأَرْضَ / وَمَا بَطِلًا ذَالِكَ ﴾ أي خلقُ السماوات المذكور الكامن في مفهوم (خلقنا) ظنُّ الذين كفروا.

ومثال رجوع الإشارة إلى الزمن الكامن في مفهوم الفعل الصناعي، قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِّ ذَالِكَ يَوَّمُ ٱلْوَعِيدِ ﴿ أَي ذَلَكُ الرَّمِنِ الكامن في الفعل هو يوم الوعيد.

ومثال رجوع الضمير للمصدر الكامن في مفهوم الفعل قوله تعالى: ﴿ أَعَدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقُوكَ ﴾ فقوله: (هو)، أي العدل الكامن في مفهوم (اعدلوا)، كما تقدم إيضاحه.

\* قوله تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ آمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّادِ ﴿ اللَّهِ كَالْمُقَسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ آمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّادِ ﴿ اللَّهِ كَالْمُ الْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّادِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

أم في قوله: (أم نجعل الذين)، وقوله: (أم نجعل المتقين) كلتاهما منقطعة. و (أم) المنقطعة، فيها لعلماء العربية ثلاثة مذاهب:

الأول: أنها بمعنى همزة استفهام الإِنكار.

الثاني: أنها بمعنى بل الإضرابية.

والثالث: أنها تشمل معنى الإنكار والإضراب معاً، وهو الذي اختاره بعض المحققين.

وعليه فالإضراب بها هنا انتقالي لا إبطالي، ووجه الإنكار بها عليهم واضح؛ لأن من ظن بالله الحكيم الخبير، أنه يساوي بين الصالح المصلح، والمفسد الفاجر، فقد ظن ظناً قبيحاً جديراً بالإنكار.

وقد بين جل وعلا هذا المعنى، في غير هذا الموضع، وذم حكم من يحكم به، وذلك في قوله تعالى في سورة الجاثية: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَحُواْ السَّيِّعَاتِ / أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ٣١ سَوَاءَ مَعْيَكُهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَعَكُمُونَ شَاكَ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

\* قوله تعالى: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَكَبَرُوا عَاينتِهِ وَلِيَنَدُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَكَبَرُوا عَاينتِهِ وَلِيَنَذَكُرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَ إِنْ ﴾ .

قوله تعالى: (كتاب) خبر مبتدأ محذوف، أي هذا كتاب، وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه أنزل هذا الكتاب، معظماً نفسه جل وعلا، بصيغة الجمع، وأنه كتاب مبارك، وأن مِنْ حِكَمِ إنزاله أن يتدبر الناس آياته، أي يتفهموها ويتعقلوها ويمعنوا النظر فيها، حتى يفهموا ما فيها من أنواع الهدى، وأن يتذكر أولوا الألباب، أي يتعظ أصحاب العقول السليمة من شوائب الاختلال.

وكل ما ذكره في هذه الآية الكريمة جاء واضحاً في آيات أخر.

أما كونه جل وعلا، هو الذي أنزل هذا القرآن، فقد ذكره في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا آنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا آنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ عَالَى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ عَالَى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ عَالَى: ﴿ مُو اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَلَيْكَ ٱلْكَانَاتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكَلَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَا اللَّهُ ﴾، والآيات عليه ذلك كثيرة معلومة.

وأما كون هذا الكتاب مباركاً، فقد ذكره في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ وَهَاذَا كِتَابُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ الآية،

وقوله تعالى: ﴿ وَهَلَا كِلْكُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَتَبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَكُمُ لَوَ الْمَارِكُ وَاتَّقُواْ لَعَلَكُمُ لَوَى الْمَارِكُ كَثير البركات، من خير الدنيا والآخرة.

ونرجو الله القريب المجيب، إذ وفقنا لخدمة هذا الكتاب المبارك، أن يجعلنا مباركين أينما كنا، وأن يبارك لنا وعلينا، وأن يسملنا ببركاته العظيمة / في الدنيا والآخرة، وأن يعم جميع إخواننا المسلمين الذين يأتمرون بأوامره بالبركات والخيرات، في الدنيا والآخرة، إنه قريب مجيب.

وأما كون تدبر آياته، من حِكَم إنزاله، فقد أشار إليه في بعض الآيات، بالتحضيض على تدبره، وتوبيخ من لم يتدبره، كقوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ ٱلقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفًا لُهَا (إَنَّ) ﴿ ، وقوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ ٱلقُرُءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلْنَفًا كَثِيرًا (إِنَّ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ ٱلقُرُءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلْنَفًا كَثِيرًا (إِنَّ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبُرُواْ ٱلْقَوْلَ آمْ جَآءَهُم مَّ الْمَرْيَاتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأَوْلِينَ (إِنَّ ﴾ .

وأما كونُ تذكُّر أولي الألباب، مِنْ حِكَم إنزاله، فقد ذكره في غير هذا الموضع، مقترناً ببعض الحكم الأخرى، التي لم تذكر في آية صَ هذه، كقوله تعالى في سورة إبراهيم: ﴿ هَذَا بَكَغُ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُوا بِهِ وَلِيعَلَمُوا أَنْمَا هُوَ إِلَكُ وَحِدُ وَلِيدً كُرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴿ هَذَا بَكَ فَقد بين في هذه الآية الكريمة أن تذكر أولي الألباب من حكم إنزاله، مبيناً منها حكمتين أخريين من حكم إنزاله، وهما إنذار الناس به، وتحقيق معنى لا إله إلا الله.

وكون إنذار الناس وتذكر أولي الألباب، من حكم إنزاله، ذكره في قوله تعالى: ﴿المَّمَسَ إِنَّ كِنَابُ أَنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدَرِكَ حَرَبُ مِّنَهُ لِيُنْدُر بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ إِنَّ لأن اللام في قوله: (لتنذر)، متعلقة بقوله: (أنزل)، والذكرى اسم مصدر بمعنى التذكير، والمؤمنون في الآية لا يخفى أنهم هم أولوا الألباب.

وذكر حكمة الإنذار في آيات كثيرة، كقوله: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ الْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عَلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ثَالَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلَا الْفُرُوانَ لِلْأَنْذِرَكُمْ بِهِ عَوَمَنَ بَلَغَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ نَنزِيلَ الْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ لِلنَّنذِرَ الرَّحِيمِ ﴿ لِلنَّنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ لِيُمُنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا ﴾ الآية.

وذكر في آيات أخر، أن من حكم إنزاله الإنذار والتبشير معاً، كقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرْنِنُهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَبِهِ ٣٣ فَوَمَا لُدُّا اللهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَبِهِ ٣٣ فَوَمَا لُدُّا اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ المُلْمُ الهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُلُمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُلْمُلْمُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُلُمُ المُلْمُلُمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُلُمُ المُلْمُلُم

وقد قدمنا مراراً كون لعلّ من حروف التعليل.

وذكر حكمة التبيين المذكورة مع حكمة الهدى والرحمة، في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيلِهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيلِهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا آنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيلِهِ وَهُدًى

وبين أن من حكم إنزاله تثبيت المؤمنين، والهدى والبشرى للمسلمين، في قوله تعالى: ﴿ قُلْ نَزَّلُهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّبِيكَ بِٱلْحَقِّ لِلمُسْلِمِينَ ﴿ وَكُلْ نَزَّلُهُ رُوحُ اللَّهُ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ الللِهُ الللْمُ الللْمُ اللْمُؤَاللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وبين أن من حكم إنزاله إلى النبي ﷺ، أن يحكم بين الناس بِما أراه الله، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا آَنُزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَكَ ٱللَّهُ ﴾ الآية.

والظاهر أن معنى قوله: ﴿ مِمَا آَرَبُكَ ٱللَّهُ ﴾ أي بما علمك من العلوم في هذا القرآن العظيم، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِنْبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَا أَهُ مِنْ عَبَادِنَا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ نَعْنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْنَ ٱلْغَنْفِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وبين جل وعلا أن من حكم إنزاله إخراج الناس من الظلمات اليي النور، / وذلك في قوله تعالى: ﴿ الْمَرْ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ ٱلظَّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾ الآية.

وبيّن أن من حِكَم إنزاله التذكرة لمن يخشى، في قوله تعالى: ﴿ طُه شَيَ اللَّهُ اللَّ

وهذا القصر على التذكرة إضافي، وكذلك القصر في قوله تعالى الذي ذكرناه قبل هذا ﴿ وَمَآ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتنبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ الآية، بدليل الحِكم الأخرى التي ذكرناها.

وبين أن من حكم إنزاله قرآناً عربياً وتصريف الله فيه من أنواع الموعيد أن يتقي الناس الله، أو يحدث لهم هذا الكتاب ذكراً، أي موعظة وتذكراً يهديهم إلى الحق، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفَنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَلَّقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَهُمْ ذِكْراً شَهُ . والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرِدَ سُلَيْمَنَ ﴾ الآية.

ذكر في هذه الآية الكريمة، أنه وهب سليمان لداود، وقد بين

في سورة النمل أن الموهوب ورث الموهوب له، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَن ُ دَاوُردً ﴾ .

وقد بينا في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى عن زكريا ﴿ فَهَبَ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيًّا ﴿ فَهَبَ إِنَّ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ الآية، أنها وراثة علم ودين لا وراثة مال.

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلِيمَنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ عَكَا ﴾
 الآية.

قد قدمنا الكلام على هذه الآية، وعلى ما يذكره المفسرون فيها، من / الروايات التي لا يخفى سقوطها، وأنها لا تليق بمنصب ٣٥ النبوة، في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَ وِإِنِّ فَاعِلُ ذَالِكَ عَدًا ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللّهُ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ فَسَخَّرْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجَرِى بِأَمَّرِهِ دُخَآءً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ أَمَابَ الْ

قد قدمنا الكلام عليه موضحاً بالآيات القرآنية في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجَرِى بِأَمْرِهِ ﴾ الآية.

وفسرنا هناك قوله هنا: (حيث أصاب) وذكرنا هناك أوجه الجمع بين قوله هنا: ﴿ وُلِمُلَيَّمُن الرِّيحَ عَاصِفَةً ﴾، ووجه الجمع أيضاً بين عموم الجهات المفهوم من قوله هنا: ﴿ حَيْثُ آصَابَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَيْثَ أَراد، وبين خصوص الأرض قوله هنا: ﴿ حَيْثُ آصَابَ ﴿ إِنَّ قُولُه ﴿ تَجْرِى بِأُمْرِهِ ۚ إِلَى اللَّرْضِ اللَّهِ بَرَكُنا فِيها ﴾ المباركة المذكور هناك في قوله ﴿ تَجْرِى بِأُمْرِهِ إِلَى اللَّرْضِ اللَّهِ بَرَكُنا فِيها ﴾ الآية.

#### قوله تعالى: ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّآءٍ وَغَوَّاسٍ آثِبًا ﴾ الآية.

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ الشَّيَطِينِ مَن يَغُوضُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنَّالَهُمْ حَفِظِينَ ﴿ وَمِنَ الشَّيَطِينِ مَن يَغُوضُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنَّالَهُمْ حَفِظِينَ ﴿ وَمِنَ اللَّهُ مُ حَفِظِينَ ﴿ وَمِنَ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ حَفِظِينَ ﴿ وَمِنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

قوله تعالى: ﴿ وَٱذَكُرْ عَبْدَنَاۤ أَيُوْبَ إِذ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِّى مَسَّنِى مَسَنِي مَسَّنِى مَسَلِي مَسْنِي مَالِكُونِ مَالَمُ مَا مَا السَّيْنِ مَسْنِي مَالْنِي مَسْنِي مَسْنِي مَسْنِي مَسْنِي مَا السَّيْنِ مَا السَّيْنِ مَا السَّيْنِ مَا السَّيْنِ مَا السَّيْنِ مَا السَّى الْمَالِي مَا السَّالِ مَا السَّالِ مَا السَّالِ مَا السَّالِي مَا السَّالِ مَا السَّالِي مَا السَّالِ مَا السَّالِي مَا السَّالِي مَا السَلْمِ مَا السَّالِي مَا السَلْمُ مَا السَّالِي مَا السَلْمُ الْمَالِمُ مَا السَلْمُ اللْمَا الْمَالِمُ مَا السَلْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ مَا السَلْمُ الْمَالِمُ مَالْمَ الْمَالِمُ مَا السَلْمُ الْمَالِمُ مَا السَلْمُ الْمَالِمُ مَا السَلْمُ الْمَالِمُ مَا الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِي مَا الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية مع التعرض لإزالة ما فيه من الإشكال في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُوَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ ﴾ .

# \* قوله تعالى: ﴿ وَأَذَكُرْ عِبَدَنَآ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَاقَ ﴾ الآية.

أمر الله جل وعلا نبيه على في هذه الآية الكريمة أن يذكر عبده إبراهيم، ولم يقيد ذلك الذكر بكونه في الكتاب، مع أنه قيده بذلك في سورة مريم، في قوله تعالى ﴿ وَاذْكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ إِبْرَهِيمَ ۚ إِنَّهُم كَانَ صِدِّيقًا فَي سورة الآية.

#### قوله تعالى: ﴿ وَأَذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَٱلْبَسَعَ ﴾ الآية.

أطلق هنا أيضاً الأمر بذكر إسماعيل، وقيّده في سورة مريم بكونه في الكتاب، في قوله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ إِسْمَعِيلَ إِنَّهُمْ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ ﴾ الآية، وفي ذلك إشارة إلى أنه ﷺ مأمور أيضاً بذكر جميع المذكورين في الكتاب؛ ولذلك جاء ذكرهم كلهم في القرآن العظيم كما لا يخفى.

#### قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعِندَهُمْ قَضِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ إِنْ ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه، في سورة الصافات في الكلام على قوله تعالى : ﴿ وَعِندَهُمُ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينُ شَيَّ ﴾ .

## 

/ما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن نعيم الجنة لا نفاد له، أي ٣٧ لا انقطاع له ولا زوال، ذكره جل وعلا في آيات أخر، كقوله تعالى فيه: ﴿ عَطَآهُ غَيْرٌ مَجۡذُوذِ ﴿ إِنَّ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مَاعِندَكُرُ يَنفَذُّ وَمَاعِندَ اللّهِ اللّهِ مَا قَلْهُ .

# 

قد قدمنا ما يوضحه من الآيات القرآنية في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك، ذكرنا بعضها في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ ٱلَّذِينَ ٱلتَّبِعُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوا ﴾ الآية، وذكرنا بعضه في سورة الأعراف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿حَقَّى إِذَا الْمَارَكُواْفِيهَا جَمِيعًا ﴾ الآية، وغير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَنَا ْ خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَّادٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ اللهِ عَلَيْ مِن طِينٍ اللهِ عَلَيْ مِن اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُو

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمَعْلِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُعْكِنِفِينَ اللّهَ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة هود، وذكرنا الأحكام المتعلقة بالآيات في الكلام على قوله تعالى عن نبيه نوح: ﴿ وَيَنْقَوْمِ لَآ السَّالُ إِنَّ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللَّهِ ﴾ الآية.

#### \* قوله تعالى: ﴿ وَلَنْعَلَمُنَّ نَبَأَهُ مُبَعّدَ حِينٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﴾ .

الحين المذكور هنا، قال بعض العلماء: المراد به بعد الموت. ٣٨ ويدل له / ما قدمنا في سورة الحجر، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَى يَأْلِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴿ وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَى يَأْلِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴿ وَاعْبُدُ رَبِّكَ حَتَى يَأْلِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴿ وَاعْبُدُ رَبِّكَ حَتَى يَأْلِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴾.

وقال بعض العلماء: الحين المذكور هنا، هو يوم القيامة.

ولا منافاة بين القولين؛ لأن الإنسان بعد الموت تتبين له حقائق الهدى والضلال.

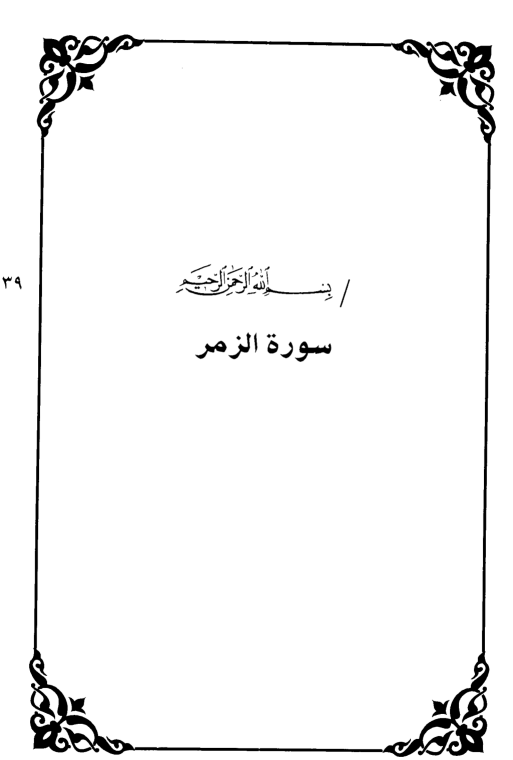
واللام في لتعلمن موطئة للقسم، وقد أكد في هذه الآية الكريمة أنهم سيعلمون نبأ القرآن، أي صدقه وصحة جميع ما فيه، بعد حين، بالقسم ونون التوكيد.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من تهديد الكفار بأنهم سيعلمون نبأه بعد حين، قد أشار إليه تعالى في سورة الأنعام، في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَّبَ بِهِ عَوْمُكَ وَهُو ٱلْحَقُّ قُل لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ ﴿ لِكُلِّ نَبَا مِ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَكَالِ اللَّهِ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ .

قال غير واحد من العلماء: (لكل نبأ مستقر) أي لكل خبر حقيقة ووقوع، فإن كان حقاً تبين صدقه ولو بعد حين، وإن كان كذباً تبين كذبه، وستعلمون صدق هذا القرآن ولو بعد حين.









٤١

# إِنْهُ الْمُؤَالُحِيْدِ

\* قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَرَيذِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَرَيذِ

قد دل استقراء القرآن العظيم، على أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه، أتبع ذلك ببعض أسمائه الحسني، المتضمنة صفاته العليا.

ففي أول هذه السورة الكريمة، لما ذكر تنزيله كتابه، بين أنّ مبدأ تنزيله كائن منه جل وعلا، وذكر اسمه الله، واسمه العزيز، واسمه الحكيم، وذكر مثل ذلك في أول سورة الجاثية، في قوله تعالى: ﴿ حَمْ إِنَّ مَنْ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَكِيمِ إِنَّ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَأَيْتِ تِعالَى: ﴿ حَمْ إِنَّ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَأَيْتِ لِللهُ وَمِينَ اللهِ المُولِينِ الْعَرِيزِ الْعَكِيمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ المُعْرِيزِ الْعَكِيمِ أَلَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا تَنْ لِللهُ الْعَزِيزِ الْعَرِيزِ الْعَرِيزِ الْعَرِيزِ الْعَرَيْدِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَزِيزِ الْعَرِيزِ الْعَرَيْدِ اللهُ الله

وقد تكرر كثيراً في القرآن ذكره بعض أسمائه وصفاته، بعد ذكر تنزيل القرآن العظيم، كقوله في أول سورة المؤمن: ﴿حَمَ إِنَّ تَنزِيلُ الْكِنَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ إِنَّ عَافِرِ اللَّمَانِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِى الطَّوَلِ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلِهُ وَالله عالى في أول فصلت الطَّولِ لَا إِللهُ إِلَا هُو الرَّحِيمِ ﴿ وَقُولُه تعالى في أول فصلت ﴿حَمَ إِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ فَي أُولُ هُود: ﴿ اللَّهُ مُعَ اللهُ عُمَ اللهُ عُمَ اللهُ عُمَ اللهُ عُمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مُعَ اللهُ عَلَيْهُ مُعَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

فصلت: ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيزٌ ﴿ لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ الْمَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ الْمَائِلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزبِيزِ اللَّهُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ وَاللَّهُ لَالْعَزبِينِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن رَّبِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

٤٢ / ولا يخفى أن ذكره جل وعلا هذه الأسماء الحسنى العظيمة، بعد ذكره تنزيل هذا القرآن، يدل بإيضاح على عظمة القرآن العظيم، وجلالة شأنه وأهمية نزوله، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَعَبُدِ ٱللَّهَ مُخَلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ۞ ﴿ أَلَا لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

أمر الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن يعبده في حال كونه مخلصاً له الدين، أي مخلصاً له في عبادته من جميع أنواع الشرك صغيرها وكبيرها، كما هو واضح من لفظ الآية.

والإخلاص: إفراد المعبود بالقصد في كل ما أمر بالتقرب به إليه، وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من كون الإخلاص في العبادة لله وحده، لا بد منه، جاء في آيات متعددة.

وقد بين جل وعلا أنه ما أمر بعبادة إلا عبادة يخلص له العابد فيها، أما غير المخلص، فكل ما أتى به من ذلك جاء به من تلقاء نفسه، لا بأمر ربه. قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيعَبْدُوا اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ الآية، وقال جل وعلا: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنَ أَعَبُدُ اللّهَ مُغْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ وَمُ اللّهِ مُغْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ وَمُ اللّهِ مُغْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ وَلَا يَعْبُدُ اللّهَ مُغْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ وَلَا اللّهَ اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهَ اللّهُ ويني ﴿ قُلُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ويني ﴿ فَلُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن دُونِهِ ﴾.

وقد قدمنا الكلام على العمل الصالح، وأنه لا بد فيه من الإخلاص، في أول سورة الكهف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَلَا لِللَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ أي التوحيد الصافي من شوائب الشرك، أي هو المستحق لذلك وحده، وهو الذي أمر به.

/ وقول من قال من العلماء: إن المراد بالدين الخالص كلمة ٢٣ لا إله إلا الله، موافق لما ذكرناه. والعلم عند الله تعالى.

ثم لما ذكر جل وعلا إخلاص العبادة له وحده، بين شبهة الكفار التي احتجوا بها للإشراك به تعالى، في قوله تعالى هنا:

﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِدِ ۗ أَوْلِيكَآءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلُفَىۤ ﴾ .

فبين أنهم يزعمون أنهم ما عبدوا الأصنام إلا لأجل أن تقربهم من الله زلفي، والزلفي القرابة.

فقوله: (زلفي)، ما ناب عن المطلق من قوله: (ليقربونا) أي: ليقربونا إليه قرابة تنفعنا بشفاعتهم، في زعمهم.

ولذا كانوا يقولون في تلبيتهم: لبيك لا شريك لك، إلا شريكاً هو لك، تملكه وما ملك.

وقد قدمنا في سورة المائدة، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱبْتَغُوّا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ أن هذا النوع من ادعاء الشفعاء، واتخاذ المعبودات من دون الله وسائط، من أصول كفر الكفار.

وقد صرح تعالى بذلك في سورة يونس في قوله جل وعلا: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَ إِنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَ إِنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَ إِنفَعُكُونَا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ أَتُنبِعُونَ ٱللَّهَ يِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ شَفَعَكُونَا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ أَتُنبِعُونَ ٱللَّهَ يِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ شَاهُ مِنهُ مَن السَّمَواتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَتَعَالَى عَمّا يُشْرِكُونَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وقوله: (كفار)، صيغة مبالغة، فدل ذلك على أن الذين قالوا: (ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى) جامعون بذلك بين الكذب والمبالغة في الكفر بقولهم ذلك، وسيأتي إن شاء الله لهذا زيادة إيضاح في سورة الناس.

\* قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَرَادَ ٱللَّهُ أَن يَتَخِذَ وَلَدًا لَآصَطَفَى مِمَّا يَخَـلُقُ مَا يَشَاأَهُ سُبْحَانَةٌ هُو ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴿ إِنَّ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة النحل، في الكسلام على قيوليه تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِللَّهِ ٱلْبَنَتِ سُبَحَنَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ اللَّهِ الْبَنَتِ سُبَحَنَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ اللهِ .

#### قوله تعالى: ﴿ خَلَقًاكُمْ مِّن نَفْسٍ وَبِحِدةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه خلق بني آدم من نفس واحدة هي أبوهم آدم، ثم جعل من تلك النفس زوجها، يعني حواء.

أي وبث جميع بني آدم منهما. وأوضح هذا في مواضع أخر من كتابه، كقوله تعالى في أول سورة النساء: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً ﴾، وقوله في الأعراف: ﴿ هُو ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيسَكُنَ إِلَيْهَا ﴾ الآية. وتأنيث الوصف، بقوله: (واحدة) مع أن الموصوف به مذكر، وهو آدم، نظراً إلى تأنيث لفظ النفس، وإن كان المراد بها مذكراً، ونظير ذلك في كلام العرب قوله:

أبوك خليفة ولدته أخرى وأنت خليفة ذاك الكمال

# / \* قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَكَمِ ثَمَنِيَةَ أَزْوَجٍ ﴾ . • ٤

قد قدمنا إيضاح هذه الأزواج الثمانية بنص القرآن العظيم، في سورة آل عمران في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَكِمِ وَٱلْحَرْثِ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ يَغُلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِّنَ بَعْدِ
 خَلْقٍ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحج، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَنَا يُنَا لَكُ النَّاسُ إِن كُنتُمُ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرابِ الله المذكورة هنا. تُرَابِ الله المذكورة هنا.

## \* قوله تعالى: ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِن اللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمْ ﴾.

قد بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه غني عن خلقه الغنى المطلق، وأنه لا يضره كفرهم به، والآيات الموضحة لهذا المعنى كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰۤ إِن تَكْفُرُوۤا أَنَكُمُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا

فَإِنَ ٱللَّهَ لَغَنِيُّ حَمِيدُ ﴿ فَ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ فَكَفَرُواْ وَتَوَلُّواْ وَٱللَّهُ وَٱللَّهُ وَاللّهُ عَنِيُّ حَمِيدُ ﴿ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَدًا اللَّهِ وَلَدًا اللَّهِ وَلَدًا اللّهِ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَالْوَا ٱتَّخَدَ ٱللّهُ وَلَدًا اللّهِ وَلَلّهُ الْغَنِيُّ ﴾ الآية ، وقوله تعالى: ﴿ فَيَتَأَيّّهُا ٱلنّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَامُ إِلَى ٱللّهِ وَٱللّهُ هُو الْغَنِيُّ وَأَنشُهُ ٱلْغَنِيُ وَأَنشُهُ ٱلْغَنِيُ وَأَنشُهُ ٱلْغَنِيُ وَأَنشُهُ ٱلْغَنِيُ وَأَنشُهُ ٱلْغَنِيُ وَأَنشُهُ الْغَنِيُ وَأَنشُهُ الْغَنِيُ وَأَنشُهُ الْغَنِيُ وَأَنشُهُ الْغَنِيُ وَأَنشُهُ الْغَنِي وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمُّ إِلَى رَبِّكُمُ مَّ إِلَى رَبِّكُمُ مَرَّجِعُكُمْ ﴾ الآية.

قد قدمنا إيضاحه، مع إزالة الإشكال، والجواب عن الأسئلة الواردة على تلك الآيات في سورة بن إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَيْ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ فَي سورة وَ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أَخْرَيْ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ فَي سورة وَوضحنا ذلك، / مع إزالة الإشكال في بعض الآيات، في سورة النحل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ اللَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِعِلًم ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَنَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ مُنِيبًا إِلَيْهِ مُمَّ إِذَا خَوَّلُهُ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِللَهِ أَندَادًا لِيَهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِللَهِ أَندَادًا لِيَضِلَ عَن سَبِيلِهِ ﴿ .
 لَيْضِلَ عَن سَبِيلِهِ ﴿ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يونس، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَامَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۖ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَايِمًا ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَمَتَّعُ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا ۚ إِنَّكَ مِنْ أَصْحَكِ
 ٱلنَّارِ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له، مع الإشارة إلى بحث أصولي،

في سورة الحجر، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ .

# قوله تعالى: ﴿ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً ﴾ .

الظاهر أن معنى الآية: أن الإنسان إذا كان في محل لا يتمكن فيه من إقامة دينه على الوجه المطلوب، فعليه أن يهاجر منه، في مناكب أرض الله الواسعة، حتى يجد محلاً تمكنه فيه إقامة دينه.

وقد أوضح تعالى هذا المعنى في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّلُهُمُ الْمَلَيْمِكَةُ ظَالِمِي آنفُسِمِ قَالُواْ فِيمَ كُنْمُ قَالُواْ كُنَا مُسَتَضَعَفِينَ فِي اللَّرْضُ اللَّهِ وَسِعَةً فَنُهَا حِرُواْ فِيهَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ يَعِبَادِي لَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّ أَرْضَى وَسِعَةٌ فَإِيَّنِي فَأَعْبُدُونِ شَيْ ﴾، ولا يخفى أن الترتيب ٤٧ بالفاء في قوله: ﴿ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ ﴾ بالفاء في قوله: ﴿ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ ﴾ دليل واضح على ذلك.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهَلِيهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَأَهْلِيهِمْ أَلْقِيكُمُ أَوْ أَلْمُ إِنْ الْأَيْ فَا إِنَّ الْمُبِينُ إِنْ الْأَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ الْحَلَيْ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْعُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَ

قد قدمنا الآيات الموضحة له من أوجه، في سورة يونس، في الكلام على قوله تعالى: ﴿قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ وَمَا كَانُواْ مُهَّتَدِينَ ﴿ مُهَّتَدِينَ ﴿ مُهَّتَدِينَ ﴿ مُهْتَدِينَ ﴿ مُهْتَدِينَ ﴿ مُهْتَدِينَ ﴿ مُهْتَدِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ مِّن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِّنَ ٱلنَّادِ وَمِن تَعَلِيمٌ ظُلَلُ مِّن ٱلنَّادِ وَمِن تَعَلِيمٌ ظُلَلُ أَنْ
 ذَلِكَ يُحَوِّفُ ٱللَّهُ بِهِ عِبَادَهُ ﴾ الآية .

قد قدمنا الآيات الموضحة له، في سورة الأنبياء، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَوْ يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ حِينَ لَا يَكُفُّونِ عَن وُجُوهِهِمُ

ٱلنَّـارَ وَلَا عَن ظُهُورِهِـمْ ﴾ الآية، وذكرنا طرفاً من ذلك في سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا جَهَنَّمُ لِلْكَلْفِرِينَ حَصِيرًا ۞﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱجۡتَنَبُواْ ٱلطَّلغُوتَ أَن يَعۡبُدُوهَا وَأَنابُواْ إِلَى اللَّهِ ﴾ اللّه .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة، من تحقيق معنى لا إله إلا الله، قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة الفاتحة، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَــتَّبِعُونَ ٱحْسَنَهُ ۚ ﴾.

أظهر الأقوال في الآية الكريمة، أن المراد بالقول: ما جاء به النبي / ﷺ من وحي الكتاب والسنة. ومن إطلاق القول على القرآن قولُه تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصُلُّ ﴿ وَمَا هُوَ بِالْهُزَلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ ا

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَيَـتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ أَي يقدمون الأحسن الذي هو دونه في الحُسن، ويقدمون الأحسن مطلقاً على الحسن. ويدل لهذا آيات من كتاب الله.

أما الدليل على أن القول الأحسن المتبع ما أنزل عليه على من الوحي، فهو في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوَا اَحْسَنَ مَا النوراة : ﴿ وَاتَّبِعُوا اَحْسَنَ مَا الله على الموسى يأمره بالأخذ بأحسن ما في التوراة : ﴿ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا ﴾ .

وأما كون القرآن فيه الأحسن والحسن، فقد دلت عليه آيات من كتابه. واعلم أولاً أنه لا شك في أن الواجب أحسن من المندوب، وأن المندوب أحسن من مطلق الحسن، فإذا سمعوا مثلاً قوله تعالى: ﴿ وَاَفْعَكُوا الْمَخْيِر لَعَلَّكُمْ تُعُلِّحُونَ ﴾ قدموا فعل الخير المندوب، وقدموا هذا الأخير على مطلق الواجب على فعل الخير المندوب، وقدموا هذا الأخير على مطلق الحسن الذي هو الجائز، ولذا كان الجزاء بخصوص الأحسن الذي هو الواجب والمندوب، لا على مطلق الحسن، كما قال تعالى: ﴿ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن في سورة النحل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن اللهِ وَكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن اللهِ وَكَانُوا يَعْمَلُونَ اللهُ مَن عَمِلَ صَلِحًا مِن اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله المباح حسن، كما قال ماحب المراقي:

ما ربنا لم ينه عنه حسن وغيره القبيح والمستهجن

ومن أمثلة الترغيب في الأخذ بالأحسن وأفضليته، مع جواز الأخذ بالحسن / قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ ٤٩ وَلَين صَبَرْتُم لَهُو خَيْرٌ لِلصَّكِينِ فَالأمر في قوله: ﴿ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَتُم بِهِ أَنَّ لَهُو خَيْرٌ لِلصَّكِينِ فَالأمر في قوله: ﴿ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَتُم بِهِ أَنَّ للجواز، والله لا يأمر إلا بحسن؛ فدل ذلك على أن الانتقام حسن، ولكن الله بين أن العفو والصبر خير منه وأحسن في قوله: ﴿ وَلَين صَبَرْتُم لَهُو خَيْرٌ لِلصَّكِينِ فَي اللهِ وَالصبر خير منه وأحسن في القرآن، كقوله تعالى في إباحة الانتقام: ﴿ وَلَمَنِ ٱلنَّصَرَ بَعَدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْمٍ مِن سَبِيلٍ فَي إباحة الانتقام: ﴿ وَلَمَنِ ٱلنَّصَرَ بَعَدَ ظُلْمِهِ فَالْوَلَيْكَ مَا عَلَيْمٍ مِن سَبِيلٍ فَي أَنه بين أن الصبر والغفران خير منه، في قوله بعده: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ فَي ، وكقوله في جواز الانتقام: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْمُورِ فَي ، وكقوله في جواز الانتقام: ﴿ فَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْجَهْرَ فِالسَّوْءِ مِنَ ٱلقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمٌ ﴾ مع أنه عن ألقول إلاً مَن ظُلِمٌ مَن من شَيْلِ فَي اللهُ اللهُ وَيْ مِنَ ٱللَّهُ الْجَهْرَ فِاللَّهُ اللَّهُ وَيْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ ا

أشار إلى أن العفو خير منه، وأنه من صفاته جل وعلا مع كمال قدرته، وذلك في قوله بعده: ﴿ إِن نُبَدُواْ خَيْرًا اَوْ تُخَفُّوهُ اَوْ تَعَفُّواْ عَن سُوَءٍ فَإِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوّاً فَدِيرًا ﴿ فَي قوله بعده : ﴿ إِن نُبَدُواْ خَيْرًا وَتُخَفُّوهُ اَوْ تَعَفُواْ عَن سُوتِ فَإِن الله كَانَ عَفُوّاً فَدِيرًا ﴿ فَي مَا عَلَى مِن تصدق فأبدى صدقته : ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَتِ فَنِعِمًا هِيٍّ ﴾، ثم بين أن إخفاءها وإيتاءها الفقراء خير من إبدائها الذي مدحه بالفعل الجامد، الذي هو إيتاءها المدح، الذي هو نعم، في قوله: ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا فِي وَلِه : ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا فِي وَلِه : ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا فِي وَلِه : ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا فَي وَلِه : ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا فِي وَلِه : ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا فَي وَلِه : ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَا وَهُو خَيْرٌ لَكُمُ اللهُ مَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِهُ الله وَلِهُ الله وَلِهُ الله وَلَا الله وَلِهُ الله وَلَوْ السَّاءِ الله وَلِه الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِهُ الله وَلِهُ الله وَلَوْ السَّدُولُ وَلَوْ السَّعَالَ وَاللّهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا اللهُ وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلِه وَلَوْ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الله وَلَوْ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّ

وكقوله في نصف الصداق اللازم للزوجة بالطلاق قبل الدخول: (فنصف ما فرضتم)، ولا شك أن أخذ كل واحد من الزوجين النصف حسن؛ لأن الله شرعه في كتابه في قوله: ﴿ فَنِصْفُ مَا فَرَضَتُم ﴾، مع أنه رغب كل واحد منهما أن يعفو للآخر عن نصفه، وبين أن ذلك أقرب للتقوى، وذلك في قوله بعده: ﴿ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقُوكُ وَلَا تَنسُوا أَلْفَضَ لَ بَيْنَكُمُ ﴾.

وقد قال تعالى: ﴿ وَجَزَّرُواْ سَيِتَاةٌ مِنْلُهَا ﴾، ثم أرشد إلى الأحسن بقوله: ﴿ فَمَنْ عَفَ وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللّهِ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾، ثم أرشد إلى الأحسن في قوله: ﴿ فَمَن تَصَدَّوَ كَ فَهُو كَ فَارَةٌ لَهُمْ .

• • / واعلم أن في هذه الآية الكريمة أقوالًا غير الذي اخترنا.

منها ما روي عن ابن عباس في معنى ﴿ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ ﴾ ، قال: «هو الرجل يسمع الحسن والقبيح ، فيتحدث بالحسن، وينكف عن القبيح فلا يتحدث به ».

وقيل: يستمعون القرآن وغيره، فيتبعون القرآن.

وقيل: إن المراد بأحسن القول: لا إله إلا الله. وبعض من يقول بهذا يقول: إن الآية نزلت فيمن كان يؤمن بالله قبل بعث الرسول الله على كزيد بن عمرو بن نفيل العدوي، وأبي ذر الغفاري، وسلمان الفارسي.

إلى غير ذلك من الأقوال.

قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّادِ (إِنْ ﴾.

أظهر القولين في الآية الكريمة، أنهما جملتان مستقلتان، فقوله: (أفمن حق عليه كلمة العذاب) جملة مستقلة، لكن فيها حذفاً، وحذف ما دل المقام عليه واضح لا إشكال فيه.

والتقدير: أفمن حق عليه كلمة العذاب، تخلصه أنت منه؟ والاستفهام مضمن معنى النفي، أي لا تخلص أنت يا نبي الله أحداً سبق في علم الله أنه يعذبه من ذلك العذاب، وهذا المحذوف دل عليه قوله بعده ﴿ أَفَأَنتَ تُنْقِذُ مَن فِي ٱلنَّارِ شَيْ ﴾.

وقد قدمنا مراراً قولي المفسرين في أداة الاستفهام المقترنة بأداة عطف كالفاء والواو وثم، كقوله هنا: ﴿أَفَمَنْ حَقَّ﴾، وقوله: ﴿أَفَأَنتَ تُنقِذُ﴾.

/أما القول بأن الكلام جملة واحدة شرطية، كما قال ١٥ الزمخشري: أصل الكلام: أمن حق عليه كلمة العذاب فأنت تنقذه، جملة شرطية، دخل عليها همزة الإنكار، والفاء فاء الجزاء، ثم دخلت الفاء التي في أولها للعطف على محذوف يدل عليه الخطاب، تقديره: أأنت مالك أمرهم، فمن حق عليه العذاب فأنت تنقذه؟ والهمزة الثانية هي الأولى كررت لتوكيد معنى الإنكار والاستبعاد،

ووضع (من في النار) موضع الضمير، فالآية على هذا جملة واحدة = فإنه لا يظهر كل الظهور.

واعلم أن ما دلت عليه هذه الآية الكريمة قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في أول سورة يس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَقَدُ حَقَّ الْقَوَلُ عَلَى آ كُثَرِهِم ﴾ الآية، وبينا دلالة الآيات على المراد بكلمة العذاب.

\* قوله تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوَاْ رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِّن فَوْقِهَا غُرَفُ مِّن فَوْقِهَا غُرَفُ مَّ نَبَّيَّةً ﴾ الآية.

٢٥ / \* قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ أُللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱللَّسَمَآءِ مَآءً فَسَلَكُهُ مِ يَنَالِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ﴾.

الينابيع: جمع ينبوع، وهو الماء الكثير.

وقوله: (فسلكه) أي أدخله، كما قدمنا إيضاحه بشواهده العربية والآيات القرآنية في سورة هود، في الكلام على قوله تعالى: ﴿قُلْنَا الْحِيْلِ النَّائِينِ النَّائِينِ اللَّالِةِ .

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من سورة الزمر، قد أوضحناه في أول سورة سبأ في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخِرُجُ مِنْهَا﴾ الآية.

# قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ مِزَرْعًا تُحْذَلِفًا أَلْوَانُهُ ﴾ .

قد قدمنا الكلام على ما يماثله من الآيات في سورة الروم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰكِهِ عَلَى ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْلِكَ ٱلكلام على قوله تعالى: ألسِنَدِكُمُ وَٱلْوَٰذِكُمُ ﴾، وأحلنا عليه في سورة فاطر، في قوله تعالى: ﴿ ٱلْمَرْتَرُ أَنَّ ٱللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَٱخْرَجْنَا بِهِ ء ثَمَرَتِ ثُخْنَافًا ٱلْوَانُهَا ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يَهِيجُ فَ تَرَيْهُ مُضْفَىرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًاً إِنَّ فِ ذَالِكَ لَذِ كُرَى لِأُوْلِى ٱلْأَلْبَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِ كُرَى لِأُوْلِى ٱلْأَلْبَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِ كُرَى لِأُوْلِى ٱلْأَلْبَ إِنَ فَي .

قوله: (ثم يهيج) أي ثم بعد نضارة ذلك الزرع وخضرته ييبس، ويتم جفافه، ويثور من منابته، فتراه أيها الناظر مصفراً يابساً، قد زالت خضرته ونضارته، (ثم يجعله حطاماً) أي فتاتاً، متكسراً، هشيماً، تذروه الرياح، (إن في ذلك) المذكور من حالات ذلك الزرع، المختلف الألوان، (لذكرى) أي عبرة وموعظة وتذكيراً / (لأولى الألباب) أي لأصحاب العقول السليمة من شوائب الاختلال. ٥٣

فقد ذكر جل وعلا مصير هذا الزرع على سبيل الموعظة والتذكير، وبين في موضع آخر أن ما وعظ به خلقه هنا من حالات هذا الزرع شبيه أيضاً بالدنيا، فوعظ به في موضع، وشبه به حالة

قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ
 مِّن رَّبِّةٍ ﴾ .

قد تقدم الكلام عليه في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشَرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ إِنَّ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِن تَحَرِّصُ عَلَىٰ هُدَنهُمُ فَإِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوَجٍ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الكهف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَجْعَل لَلُمْ عِوَجًا ۚ إِنَّ قَيْتُمَا ﴾ الآية.

وقوله في هذه الآية الكريمة: (قرآناً) / انتصب على الحال، وهي حال مؤكدة، والحال في الحقيقة هو (عربياً)، و (قرآناً) توطئة له، وقيل: انتصب على المدح.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (عربياً)، أي لأنه بلسان عربي، كما قال تعالى: ﴿ لِسَانُ ٱلَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَـٰذَا

لِسَانُ عَكَرِثُ مُّبِينًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى فَي أُولَ سُورة يوسف: ﴿ إِنَّا اَنَانَهُ قُرُءَ الْاَعْرَبِيّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَقَالَ فَي أُولَ الزخرف: ﴿ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرُءَ الْاَعْرَبِيّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَقَالَ فَي طَه: ﴿ وَكَذَلِكَ اللّهُ عُرَانَكُهُ قُرُءَانًا عَرَبِيّا وَصَرَّفَنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَلّقُونَ أَوْ يُعْدِثُ هُمُ فَكُمُ اللّهُ وَكَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ قُرُءَانًا أَعْجَمِيّاً لَقَالُواْ لَوْلاَ فُصِلتَ عَايَلُهُ وَقَالَ تعالى فِي الشعراء: ﴿ وَإِنّهُ لِنَازِيلُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللهُ وَقَالَ تعالى فِي الشعراء: ﴿ وَإِنّهُ لِنَازِيلُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللّهُ وَعَمَلِكُ عَلَيْهُ وَعَرَبِي مُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَعَمَلِكُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ وَعَلَيْكُ أَوْحَيّنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيّا لِللّهُ وَلَا تعالى فِي الشعراء: ﴿ وَلَكَ اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن وَلِي وَلا اللّهُ عَرَبِيّا وَلَئِنِ النّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن وَلِي وَلا وَاقِلْ اللّهُ مَن اللّهُ مِن وَلِي وَلا وَاقِ اللّهُ مَن اللّهُ مِن وَلِي وَلاَ اللّهُ عَلَى مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى فَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلَا اللّهُ

وهذه الآيات القرآنية تدل على شرف اللغة العربية وعظمها دلالة لا ينكرها إلا مكابر.

### \* قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدُقِ ﴾ الآية.

أوضح جل وعلا أن الذي في هذه الآية بمعنى الذين، بدليل قوله بعده: ﴿ أُوْلَيْهِكُ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ شَ لَهُمْ مَّا يَشَاءُ وبَ عِندَرَبِهِمْ ذَالِكَ جَزَاءُ اللهُ عَده : ﴿ أُوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ شَ لَهُمْ مَّا يَشَاءُ وبَ عِندَرَبِهِمْ ذَالِكَ جَزَاءُ اللهُ عَسِنِينَ فَي ﴾ .

وقد ذكرنا في غير هذا الموضع أن الذي تأتي بمعنى الذين، في القرآن قوله تعالى في القرآن قوله تعالى في القرآن قوله تعالى في آية الزمر هذه: / ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ ﴾ الآية، وقوله تعالى في ٥٥ سورة البقرة: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ أي الذين استوقدوا؛ بدليل قوله بعده: ﴿ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلْمَنَ لِلَا يُبْصِرُونَ اللهِ ،

وقوله فيها أيضاً: ﴿ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ ٱلنَّاسِ ﴾ أي كالذين ينفقون ؛ بدليل قوله بعده: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَا كَسَبُواً ﴾ الآية ، وقوله تعالى في التوبة: ﴿ وَخُضَّتُم كَالَّذِى خَاضُواً ﴾ على القول بأن الذي موصولة لا مصدرية ، ونظيره من كلام العرب قول أشهب بن رميلة:

وإن الذي حانت بفلج دماؤهم هم القوم كل القوم يا أم خالد وقول عديل بن الفرخ العجلي:

فبت أساقي القوم إخوتي الذي غوايتهم غيُّ ورشدهم رشد وقول الراجز:

يا رب عبس لا تبارك في أحد في قائم منهم ولا فيمن قعد إلا الذي قاموا بأطراف المسد

قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِمَّ ذَالِكَ جَزَاءُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّ عَلَّ عَلّه

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْآَنَهَا ۖ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَيَجْزِيهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ ٱلَّذِى كَانُواْ
 يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

قد قدمنا الآيات الموضحة له، في هذه السورة الكريمة، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَبَشِّرْ عِبَادِ شَيْ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ الْكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَنَجْ رَبِنَهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ شَيْ ﴾.

07

## / \* قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنفال، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَاللَّهُ وَمَنِ ٱتَبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي الكلام وعلى قراءة الجمهور (بكاف عبده) بفتح العين وسكون الباء، بإفراد العبد، والمراد به النبي عَيْقُ ، كقوله: ﴿ فَسَيَكْفِيكُ مُهُمُ ٱللَّهُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّهُ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ ﴾ الآية .

وأما على قراءة حمزة والكسائي (عِبادَهُ) بكسر العين وفتح الباء بعدها ألف، على أنه جمع عبد، فالظاهر أنه يشمل عباده الصالحين من الأنبياء وأتباعهم.

# \* قوله تعالى: ﴿ وَيُحُوِّفُونَكَ بِأَلَّذِينَ مِن دُونِهِ \* .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن الكفار عبدة الأوثان، يخوفون النبي عَلَيْ بالأوثان التي يعبدونها من دون الله؛ لأنهم يقولون له: إنها ستضره وتخبله، وهذه عادة عبدة الأوثان لعنهم الله، يخوفون الرسل بالأوثان، ويزعمون أنها ستضرهم وتصل إليهم بالسوء.

ومعلوم أن أنبياء الله عليهم صلوات الله وسلامه لا يخافون غير الله، ولا سيما الأوثان التي لا تسمع ولا تبصر، ولا تضر ولا تنفع، ولذا قال تعالى عن نبيه إبراهيم لما خوّفوه بها: ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُتُم وَلا تَعَافُونَ أَنَّكُم أَشْرَكْتُم بِأُللَّهِ مَا لَمْ يُنزِّلُ بِهِ عَلَيْكُم أَشُركتُم بِأُللَّهِ مَا لَمْ يُنزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمُ شُلُطَانَا فَأَيُّ أَلفَريقَيْنِ أَحَق بُالأَمْنِ ﴾ الآية.

وقال عن نبيه هود وما ذكره له قومه من ذلك: ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا اللَّهِ عَنْ نَبِيهِ هُود وما ذكره له قومه من ذلك: ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ وَٱشْهَدُوۤ الَّذِي بَرِيٓ ءُ مِّمَا تُشْرِكُونُ ۖ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكَالَمُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكَ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَمْ عَلَيْكُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَل

دُونِهِ ۚ فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّ لَا نُنظِرُونِ ۞ إِنِّ قَوَكَلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَقِّ وَرَبِّكُم مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ اِبْنَاصِيَلِمَ ۚ إِنَّ رَبِّ عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمِ ۞ .

وقال تعالى في هذه السورة الكريمة، مخاطباً نبينا ﷺ، بعد أن ذكر تخويفهم له بأصنامهم: ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُبَ ٱللَّهُ قُلُ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلُ هُنَّ كَنْ شَعْدَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلُ هُنَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَوَكَ لَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ يَوَكَ لَلْهُ مَنْ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَوَكَ لَلْهُ مَنْ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَوَكَ لَا المُتَوكِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللِهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللِهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ ال

ومعلوم أن الخوف من تلك الأصنام من أشنع أنواع الكفر والإشراك بالله.

وقد بين جل وعلا في موضع آخر، أن الشيطان يخوف المؤمنين \_ أيضاً \_ الذين هم أتباع الرسل، من أتباعه وأوليائه من الكفار، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَنُ يُحَوِّفُ أَوَلِياَءَهُمْ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَنُ يُحَوِّفُ أَوَلِياءَهُمْ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُّؤْمِنِينَ ﴾.

والأظهر أن قوله: ﴿ يُحَوِّفُ أَوْلِياآءَهُ ﴾ حذف فيه المفعول الأول، أي يخوفكم أولياءه، بدليل قوله بعده: ﴿ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ ﴾ الآية.

ما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة، من أن المعبودات من دونه، لا تقدر أن تكشف ضراً أراد الله به أحداً، أو تمسك رحمة أراد بها أحداً، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ لِمَ تَعَبُّدُمَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْضِرُ وَلَا يُعْنِى عَنكَ شَيْعًا ﴿ إِنْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قَالَ هَلَ

يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ شِيَّ أَقَ يَنفَعُونَكُمْ أَقَ يَضُرُّونَ شِيَّ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ شِيَّ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ شِيَّ فَالْمُمْسِكَ لَهَا وَمَا يَفْتَح اللّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَامُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُو / الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ شَيَّ ، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن ٥٨ يَمُسَسْكَ اللّهُ بِضُرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُوَّ وَإِن يُرِدُكَ بِغَيْرٍ فَلَا رَآدً لِفَضَلِهِ . يَصِيبُ بِهِ عَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ . ﴿ الآية ، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة .

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱشْمَأَزَّتَ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبُشِرُونَ ﴿ فَيَهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبُشِرُونَ ﴿ فَيَهِ مَ إِذَا هُمْ يَسْتَبُشِرُونَ ﴿ فَيَهِ مَ إِذَا هُمْ مَ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مِنْ عَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَلَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّا اللّه

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الصافات، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كَذَاكِ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّا كَذَاكِ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّا كَذَاكِ لَهُمْ لَآ إِلَهُ عِلَى هَوْلَهُ مُ لَا إِلَهُ اللَّهُ يَسْتَكَبِرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَاكِ نَفْعَلُ بِأَلْمُ اللَّهُ يَسْتَكَبِرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَاكِ نَفْعَلُ بِأَلْهُ مِنْ اللَّهُ يَسْتَكَبِرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَاكِ مَا لَكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّا مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّالَةُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ مَا اللَّهُ مَا اللَّالِمُ اللَّهُ

قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَا قَنْدَوْا بِهِ عِن سُوَّ عِ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةً ﴾.

وقد قدمنا طرفاً من هذا في سورة آل عمران، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَكَن يُقِبَكُ مِنْ أَحَدِهِم مِّلْءُ ٱلْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ بِدِّيـ ﴾ الآية.

## قوله تعالى: ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّءَاتُ مَا كَسَبُواْ ﴾.

قوله: (وبدا لهم) أي ظهر لهم (سيئات ما كسبوا)، أي جزاء سيئاتهم التي اكتسبوها في الدنيا، فالظاهر أنه أطلق السيئات هنا مراداً بها جزاؤها، ونظيره من القرآن قوله تعالى: ﴿ وَجَزَا وَالْسَيِنَةِ سَيِّنَةُ مِثْلُهَا ﴾، ونظير ذلك أيضاً إطلاق العقاب، على جزاء العقاب، في قوله تعالى: ﴿ هَ ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ مُثَمّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَعْصُرُنَّ لُهُ اللّهُ ﴾ الآية.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أنهم يبدوا لهم يوم القيامة حقيقة ما كانوا يعملونه في الدنيا، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ يُنَبُّوُا ٱلْإِنْكُ تَعالى: ﴿ يُنَبُّوُا ٱلْإِنْكُ

يَوْمَيِذِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ شَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ عَلِمَتَ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتَ وَأَخَرَتَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَلَذَا ٱلْكِتَكِ لَا يُغَادِرُ وَإَخْرَتَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَلَا اللَّهِ ، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ كَبِيرَةً إِلّا أَخْصَلَهَا وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ﴾ الآية ، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلزَّمَٰنَهُ طَكَيْرَهُ فِي عُنُقِدٍ ۗ وَنُحْرِجُ لَهُ يُومَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبَا يَلْقَلُهُ مَنشُورًا شَ اللَّهُ اللَّهُ مَا يُلُكُ حَسِيبًا ﴿ وَهُ إِلَى غير ذلك من الآيات.

/ \* قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ ٢٠ نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمِ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يونس، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَامَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ﴿ الآية .

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَتَابِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَبِّكُم ﴾.
 رَبِّكُم ﴿.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في هذه السورة الكريمة في قوله تعالى: ﴿ فَبَشِّرْ عِبَادِ شِ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ ٱحْسَنَهُ ﴿ وَقدمنا طرفاً منه في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَنَجْزِيَنَّهُمُ الجَرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ شِ ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى ٱلْعَذَابَ لَوْ أَتَ لِى كَرَى ٱلْعَذَابَ لَوْ أَتَ لِى كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ شِيَّ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له من جهات في سورة الأعراف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى تَأْوِيلُهُ يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَل لَنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشَفَعُواْ لَنَا ٓ أَوْنُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَل لَنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشَفَعُواْ لَنَا ٓ أَوْنُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا فَعْمَلُ مَا اللهِ عَمْلُ اللهِ عَمْلُكُ اللهِ عَمْلُ اللهِ عَمْلُكُ اللهِ عَمْلُ عَلَيْرَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَمْلُكُ اللهِ عَلَى اللهِ عَمْلُ عَلَيْرًا اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْدَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْدُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُولُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ ا

قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى ٱللَّهِ وَجُوهُهُم مُّسَوَدَةً ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه وعلى ما يماثله من الآيات في سورة الله عمران في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهً ﴾ الآية.

## قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُّوكَى لِللَّمْتَكَيِّرِينَ ﴿ إِلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُّوكَى لِللَّمْتَكَيِّرِينَ ﴿ إِلَيْ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ

71 / تقدم إيضاحه بالآيات القرآنية، مع بيان جملة من آثار الكبر السيئة، في سورة الأعراف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَأُهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّاعِرِينَ شَيْكُ.

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَبِنَ الشَّرِكَةِ لَيْنَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَبِنَ الشَّرَكَةَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ .

تقدم الكلام عليه في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَكُوا يَعْمَلُونَ اللَّهِ ﴾ .

وقد ذكرنا في سورة المائدة الآية المتضمنة للقيد الذي لم يذكر في هذه الآيات، على قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ لَيُظُرُونَ ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ لَيَظُرُونَ ﴿ ثَالَمُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يس، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴾.

### قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِئْبُ ﴾.

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة الكهف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنْبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِي الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَثُغْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ كِتَبُا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهِ عَلَى الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَثُغْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ كِتَبُا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهِ عَلَى الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَثُغْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ كِتَبُا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ ال

\* قوله تعالى: ﴿ وَجِاْئَ، بِٱلنَّبِيَّنَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْخَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَوُقِيَتُ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتُ ﴾. الآية.

وقال بعض العلماء: الشهداء أمة محمد ﷺ، يشهدون على الأمم، كما قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾.

وقيل: الشهداء الذين قتلوا في سبيل الله.

وأظهر الأقوال في الآية عندي: أن الشهداء هم الرسل من البشر، الذين أرسلوا إلى الأمم؛ لأنه لا يقضى بين الأمة حتى يأتي رسولها، كما صرح تعالى بذلك في سورة يونس في قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولُ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قُضِى بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ اللهِ مَهُ مَ فَصرح جل وعلا بأنه يسأل الرسل عما أجابتهم به أممهم، كما قال تعالى: ﴿ فَلَنسَّعَلَنَ النِّينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنسَّعَلَنَ الْمُرْسَلِينَ اللهُ وقال تعالى: ﴿ فَلَنسَّعَلَنَ النِّينَ اللهُ الرَّسُلَ فَيقُولُ مَاذَا أُجِبَتُهُ ﴾،

وقد يشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِثْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ وَجِثْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلَآءِ شَهِيدًا ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِثْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ على هؤلاء الذين هم أمته، يدل على أن الشهيد على كل أمة هو رسولها.

وقد بين تعالى أن الشهيد على كل أمة من أنفس الأمة، فدل على أنه ليس من الملائكة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِى كُلِّ عَلَى أَمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِمٍ ﴿ وَالرسل من أنفس الأمم، كما قال تعالى في نبينا محمد ﷺ: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمُّ رَسُوكُ مُ مَن أَنفُسِكُم ﴾، وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِم ﴾ الآية.

والمسوغ للإيجاز بحذف الفاعل في قوله تعالى: ﴿ وَجِأْى ٓ ءَ اللَّهِ عِلَى اللَّهِ وَجِأْى ٓ ءَ وَجِأْمَ ٓ ءَ اللّ ٦٣ بِٱلنَّبِيِّينَ ﴾ هو / أنه من المعلوم الذي لا نزاع فيه، أنه لا يقدر على المجيء بهم إلا الله وحده جل وعلا.

وقرأ هذا الحرف عامة السبعة غير الكسائي وهشام عن ابن عامر: (وجيء) بكسر الجيم كسرة خالصة.

وقرأه الكسائي وهشام عن ابن عامر بإشمام الكسر والضم.

وإنما كان الإشمام هنا جائزاً، والكسر جائزاً؛ لأنه لا يحصل في الآية البتة لَبُسُ بين المبني للفاعل والمبني للمفعول، إذ من المعلوم أن قوله هنا: (وجيء) مبني للمفعول ولا يحتمل البناء للفاعل بوجه، وما كان كذلك جاز فيه الكسر الخالص وإشمام الكسرة الضم، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

واكسر أو اشمم فا ثلاثي أعل عيناً وضم جاكبوع فاحتمل أما إذا أسند ذلك الفعل إلى ضمير الرفع المتصل، فإن ذلك قد

يؤدي إلى اللبس، فيشتبه المبني للمفعول بالمبني للفاعل، فيجب حينئذ اجتناب الشكل الذي يوجب اللبس، والإتيان بما يزيل اللبس من شكل أو إشمام، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

\* وإن بشكل خيف لبس يجتنب

ومن أمثلة ذلك قول الشاعر، وقد أنشده صاحب اللسان:

وإني على المولى وإن قل نفعه دفوع إذا ما صمت غير صبور

فقوله: صمت، أصله: صيمت، بالبناء للمفعول، فيجب الإشمام أو الضم؛ لأن الكسر الخالص يجعله محتملًا للبناء للفاعل كبعت وسرت.

وقول جرير يرثي المرار بن عبد الرحمن بن أبي بكرة:

وأقول من جزع وقد فتنابه ودموع عيني في الرداء غزار / للدافنين أخا المكارم والندا لله ما ضمنت بك الأحجار ٦٤

أصله فوتنا بالبناء للمفعول، فيجب الكسر أو الإشمام؛ لأن الضم الخالص يجعله محتملًا للفاعل، كقلنا وقمنا.

# \* قوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَ فَرُوٓ ا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًا ﴾ .

الزمر: الأفواج المتفرقة، واحده زمرة، وقد عبر تعالى عنها هنا بالزمر، وعبر عنها في «الملك» بالأفواج في قوله تعالى: ﴿ كُلَّمَا أُلِقِيَ فِيهَا فَقِجُ ﴾ الآية، وعبر عنها في الأعراف بالأمم في قوله تعالى: ﴿ قَالَ ادْخُلُواْ فِي أَلَمَ مَن الْجِنِ وَالْإِسِ فِي النَّارِ كُلَمَا دَخُلَتُ أُمَّةً لَّعَنتُ أَخَلُهُمْ فَي النَّارِ كُلَمَا دَخُلَتُ أُمَّةً لَعَنتُ أَخْلَهُمْ لِأُولَدَهُمْ ﴾ الآية، وقال في أَخْلَهُمْ كَا أَدَارَكُواْ فِيهَا جَمِيعًا قَالَتَ أُخْرَدَهُمْ لِأُولَدَهُمْ ﴾ الآية، وقال في فصلت: ﴿ وَحَقَ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمَمِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ اللّهِ وَالْإِنسِ فصلت: ﴿ وَحَقَ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمَمِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ اللّهِ وَالْإِنسِ فَاللّهُ اللّهُ وَالْإِنسِ فَاللّهُ اللّهَ وَاللّهِ اللّهِ اللّهَ وَاللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

إِنَّهُمْ كَانُواْ خَسِرِينَ ۞﴾، وقال تعالى: ﴿هَنذَا فَوْجٌ مُّقَٰنَحِمُ مَّعَكُمُ لَا مَرْحَبًا ا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُواْ النَّارِ ۞﴾.

ومن إطلاق الزمر على ما ذكرنا قوله:

وتسرى الناس إلى منزله زمراً تنتابه بعد زمر وقول الراجز:

إن العفاة بالسيوب قد غمر حتى احزألت زمراً بعد زمر

قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوابُهَا ﴾.

لم يبين جل وعلا هنا عدد أبوابها المذكورة، ولكنه بين ذلك في سورة الحجر في قوله: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ مَا مَنْكُمُ أَبُوبِ لِللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

· / وقوله تعالى: ﴿ فُتِحَتُ أَبُوَبُهَا ﴾ قرأه نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر: (فُتِّحَت) بتشديد التاء دلالة على التكثير. وقرأه عاصم وحمزة والكسائي (فُتِحَت) بتخفيف التاء.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُ ٓ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنَكُمْ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنَكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُواْ بِلَنَ وَلَنكِنَ حَقَّتُ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ (إِنَّ \* .

قد قدمنا الآيات الموضحة له، في سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّامُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

\* قُولُه تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَا سَلَكُمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَ فَأَدْخُلُوهَا خَالِدِينَ شَيْكِ.

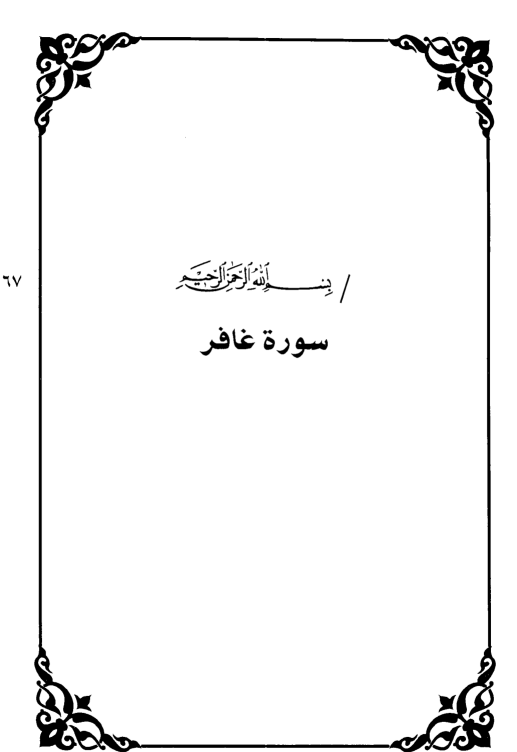
قد قدمنا الآيات الموضحة له، في سورة النحل، في الكلام

على قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ لَنَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتِيكَةُ طَيِّبِينٌ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ شَيْ﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَكَمُدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعُدَهُ وَأَوْرَثِنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوّا أُمِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآةً ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن أهل الجنة إذا دخلوها وعاينوا ما فيها من النعيم، حمدوا ربهم وأثنوا عليه، ونوهوا بصدق وعده لهم، وذكر هذا المعنى في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ غِلِّ جَرِي مِن تَعْلِيمُ ٱلْأَنْهُرُ وَقَالُوا ٱلْحَمَّدُ لِلّهِ تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّ اللّهَ يَتِ اللّهَ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَيِّنَا بِاللّهَ اللّهَ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَيِّنَا بِاللّهَ اللّهَ وَوَله وَنُودُوا أَن تِلكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَهُ اللّهِ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنا اللّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَيِّنَا بِاللّهِ وقوله وَنُودُوا أَن تِلكُمُ الجَنَّةِ أَصِيبَ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَقًا ﴾ الآية ، وقوله وَنَادَئَ أَصْحَبُ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَقًا ﴾ الآية ، وقوله تعالى: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدَخُلُونَهَا يُحَلَّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهبٍ وَلُولُوا اللّهَ مُنْ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ مُنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهبٍ وَلُولُوا اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهبٍ وَلَوله وَلِيا اللّهُمُ فِيها حَرِيرٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل







79

# إِنْهُ الْحَرَالُحِيْمِ الْمُعَرِّالُحِيْمِ الْحَرَالُحِيْمِ الْحَرَالُحِيْمِ الْحَرَالُحِيْمِ الْحَرَالُحِيْمِ

قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾.

جمع جل وعلا في هذه الآية الكريمة، بين الترغيب والترهيب والوعد والوعد والوعيد؛ لأن مطامع العقلاء محصورة في أمرين، هما جلب النفع ودفع الضر، وهذا المعنى الذي تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ فَنِيّ عِبَادِئَ أَنّ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ وَأَنّ عَدَابِي هُوَ الْعَدَابُ الْأَلِيمُ ﴿ وَفُوله تعالى: ﴿ قَالَ عَذَابِي أَنْ عَدَابِي هُو الْعَدَابُ الْأَلِيمُ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ قَالَ عَذَابِي أَنّ مَكَابِي هُو الْعَدَابُ الْأَلِيمُ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ قَالَ عَذَابِي مَنْ أَشَاءً وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلّ شَيْءٍ فَسَاكَتُ بُهَا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ ﴾ الآية، وقوله تعالى في آخر الأنعام: ﴿ إِنّ وَبَكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنّهُ لَعَفُورٌ رَحِيمُ ﴿ وَوله تعالى في الأعراف: ﴿ إِنّ رَبّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنّهُ لَعَفُورٌ رَحِيمُ ﴿ وَالّايات بمثل ذلك كثيرة معروفة.

### قوله تعالى: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ٓءَاينتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه لا يجادل في آيات الله، أي لا يخاصم فيها محاولاً ردها، وإبطال ما جاء فيها، إلا الكفار.

وقد بين تعالى في غير هذا الموضع الغرض الحامل لهم على الجدال فيها مع بعض صفاتهم، وذلك في قوله: ﴿ وَبُحَدِلُ اللَّايِنَ كَا فَيُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهَ وَاللَّهُ وَحَدَدُلُوا وَاللَّهُ وَحَدَدُلُوا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَحَدَدُلُوا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَحَدَدُلُوا وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

/ وقد قدمنا في سورة الحج أن الذين يجادلون الله، منهم أتباع يتبعون رؤساءهم المضلين، من شياطين الإنس والجن، وهم المذكورون في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِدُ لُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِعِلْدٍ وَيَسَّبِعُ كُلُب عَلَيْهِ أَنَّهُم مَن تَوَلّاهُ فَأَنَّهُم يُضِلُّهُ وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ اللهُ . السّعيرِ اللهُ .

وأن منهم قادة، هم رؤساؤهم المتبوعون، وهم المذكورون في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنْكِ مُ مُنِيرٍ شَيْ ثَانِي عِطْفِهِ عِلْمِ لَيُعْتِلُ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الآية.

وبين تعالى في موضع آخر أن من أنواع جدال الكفار، جدالهم للمؤمنين الذين استجابوا الله وآمنوا به وبرسوله، ليردوهم إلى الكفر بعد الإيمان، وبين بطلان حجة هؤلاء، وتوعدهم بغضبه عليهم وعذابه الشديد، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي ٱللّهِ مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ جُحَّنَّهُم دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِم وَعَلَيْهِم غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابُ مَسَدِيدٌ اللهُ عُمَّنَهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابُ مَسَدِيدُ اللهُ ال

## \* قوله تعالى: ﴿ فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي ٱلْبِلَادِ ﴿ فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلُّهُمُ مِن ٱلْبِلَادِ ﴿ فَكَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَنْ الْبِلَادِ ﴿ فَكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّ

نهى الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة، ليشرع لأمته، عن أن يغره تقلب الذين كفروا في بلاد الله، بالتجارات والأرباح، والعافية وسعة الرزق، كما كانت قريش تفيض عليها الأموال من

أرباح التجارات وغيرها من رحلة الشتاء والصيف المذكورة في قوله تعالى: ﴿ إِلَا اللَّهِمْ رَحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴿ أَي إِلَى اللَّهِ وَالشَّام، وهم مع ذلك كفرة فجرة، يكذبون نبي الله ويعادونه.

والمعنى: لا تغتر بإنعام الله عليهم، وتقلبهم في بلاده في إنعام وعافية، فإن الله جل وعلا يستدرجهم بذلك الإنعام، فيمتعهم به قليلًا، ثم يهلكهم فيجعل مصيرهم إلى النار.

/ وقد أوضح هذا المعنى في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ لَا اللهُ اللهُ

والفاء في قوله: (فلا يغررك) سببية، أي لا يكن تقلبهم في بلاد الله، متنعمين بالأموال والأرزاق، سبباً لاغترارك بهم، فتظن بهم ظناً حسناً؛ لأن ذلك التنعم تنعم استدراج، وهو زائل عن قريب، وهم صائرون إلى الهلاك والعذاب الدائم.

قوله تعالى: ﴿ وَكَانَالِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّلِكَ عَلَى ٱلَّذِينَ
 كَفَرُوٓ الْمَهُمُ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ إِنَّ ﴿ .

قرأ هذا الحرف نافع وابن عامر (كلمات) بصيغة الجمع المؤنث السالم، وقرأه الباقون ﴿ كُلِمَتُ رَبِّكِ﴾ بالإفراد.

قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدتَّهُمْ
 وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ

٧٢ / لم يبين هنا الآية المتضمنة لوعدهم بالجنات، هم ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم.

ولكنه جل وعلا أوضح وعده إياهم بذلك في سورة الرعد في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱلبِّعَاءَ وَجُهِ رَبِّهِمْ وَٱقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَٱنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنهُمْ سِرًا وَعَلانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنةِ السَّيِئةَ أُولَئِيكَ لَمُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ شَيَّ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَٱزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابِ شَيْ ﴾ الآية (١).

# \* قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ رَبَّنَا ٓ أَمَتَّنَا الثَّنكَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا ٱثْنُتَيْنِ ﴾ .

التحقيق الذي لا سنبغي العدول عنه، أن المراد بالإماتين في هذه الآية الكريمة: الإماتة الأولى، التي هي كونهم في بطون أمهاتهم نطفاً وعلقاً ومضغاً، قبل نفخ الروح فيهم، فهم قبل نفخ الروح فيهم لاحياة لهم، فأطلق عليهم بذلك الاعتبار اسم الموت.

والإماتة الثانية هي إماتتهم وصيرورتهم إلى قبورهم عند انقضاء آجالهم في دار الدنيا.

<sup>(</sup>۱) من قوله: «لم يبين...» إلى هنا ليس من كلام المؤلف، كما هو واضح، وهو من إضافات متمم الكتاب، فأبقيناه كما هو.

وأن المراد بالإحياءتين: الإحياءة الأولى في دار الدنيا، والإحياءة الثانية، التي هي البعث من القبور إلى الحساب، والجزاء، والخلود الأبدي الذي لا موت فيه، إما في الجنة وإما في النار.

والدليل من القرآن على أن هذا القول في الآية هو التحقيق، أن الله صرح به واضحاً في قوله جل وعلا: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُم مُ أَمُورَتُا فَأَحْيَكُم مُ ثُمَّ يُمِيتُكُم ثُمَّ يُحَيِيكُم ثُمَّ إِلَيْهِ وَكُنتُم مُ ثُمَّ يُحَيِيكُم ثُمَّ إِلَيْهِ وَكُنتُم مُ ثَمَّ مَعُونَ اللّه والله في الآية لا معوّل عليه.

/والأظهر عندي أن المسوغ الذي سوغ إطلاق اسم الموت ٧٣ على العلقة والمضغة مثلًا، في بطون الأمهات، أن عين ذلك الشيء الذي هو نفس العلقة والمضغة، له أطوار، كما قال تعالى: ﴿وَقَدَ خَلَقَكُمُ أَطُوارًا ﴿ وَهَا عَلَى اللَّهُ وَعَلَمُ مُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عنه الحياة تارة وتكون فيه أخرى.

وقد ذكر له الزمخشري مسوغاً غير هذا، فانظره إن شئت.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَعْتَرَفَنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلٍ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

قد بين جل وعلا في غير هذا الموضع، أن الاعتراف بالذنب في ذلك الوقت لا ينفع، كما قال تعالى: ﴿ فَأَعَرَّفُوا بِذَنْهِمْ فَسُحَقًا لِأَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ شَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَهْلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ شَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (فهل إلى خروج من سبيل)، قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى تَأْوِيلُهُ يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَل لَّنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشَفَعُواْ لَنَا آوَنُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَا نَعْمَلُ ﴾.

قول تعالى: ﴿ ذَالِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِى ٱللَّهُ وَحَدَهُ
 فَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكَ بِهِ مَوْمِنُوأَ ﴾ الآية.

قد تقدم الكلام عليه في سورة الصافات، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ۞ إِنَّهُمْ كَانُوۤاْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ يَسۡتَكَبِرُونَ ۞ الَّاية.

/ \* قوله تعالى: ﴿ فَٱلْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ ٱلْكَبِيرِ شَيْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الكهف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ٓ أَحَدًا شَ

قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَتِهِ ٤ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه جل وعلا هو الذي يري خلقه آياته، أي الكونية القدرية، ليجعلها علامات لهم على ربوبيته، واستحقاقه العبادة وحده.

ومن تلك الآيات: الليل والنهار، والشمس والقمر، كما قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِتِهِ ٱلَّيْتُلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ الآية.

ومنها: السماوات والأرضون، وما فيهما، والنجوم، والرياح والسحاب، والبحار والأنهار، والعيون والجبال والأشجار، وآثار قوم

وما ذكره جل وعلا في آية المؤمن هذه، من أنه هو الذي يُرِي خلقه آياته، بينه وزاده إيضاحاً في غير هذا الموضع، فبين أنه يريهم آياته في الآفاق وفي أنفسهم، وأن مراده بذلك البيان أن يتبين لهم أن ما جاء به محمد / عَلَيْ حق، كما قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَلِنَا فِي ٧٥ الْآفَاقِ وَفِي أَنْهُمُ أَنَّهُ أَلَى اللّهُمْ أَنَّهُ أَلَى اللّهُمْ أَنَّهُ أَلَى اللّهُمْ أَنَّهُ أَلَى اللّهُمْ أَنَّهُ اللّهُ أَنَّهُ أَلَى اللّهُمْ أَنَّهُ اللّهُ ال

والآفاق جمع أفق وهو الناحية، والله جل وعلا قد بين من غرائب صنعه وعجائبه، في نواحي سماواته وأرضه، ما يتبين به لكل عاقل أنه هو الرب المعبود وحده، كما أشرنا إليه، من الشمس، والقمر، والنجوم، والأشجار، والجبال، والدواب، والبحار، إلى غير ذلك.

وبين أيضاً أن من آياته التي يريهم ولا يمكنهم أن ينكروا شيئاً منها: تسخيره لهم الأنعام ليركبوها ويأكلوا من لحومها، وينتفعوا بألبانها وزبدها وسمنها وأقطها، ويلبسوا من جلودها وأصوافها وأوبارها وأشعارها، كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّذِي جَعَكَلَ لَكُمُ الْأَنْعَلَمَ لِلرَّكَبُمُ وَيِهَا مَنَافِعُ وَلِتَبَّلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي لِتَرْكُبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُونَ ﴾ ولكم فيها مَنَافِعُ وَلِتَبَّلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي

صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تَحْمَلُونَ ﴿ وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ عَأَى عَايَنتِ ٱللَّهِ تُنكِرُونَ ﴿ وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ عَأَى عَايَنتِ ٱللَّهِ تُنكِرُونَ ﴾ .

وبين في بعض المواضع، أن من آياته التي يريها بعض خلقه: معجزات رسله؛ لأن المعجزات آيات، أي دلالات وعلامات على صدق الرسل، كما قال تعالى في فرعون: ﴿ وَلَقَدُ أَرَيْنَهُ ءَايَلِتَنَا كُلَّهَا فَكَذَبَ وَأَبَا لَيْنَهُ ءَايَلِتِنَا كُلَّهَا فَكَذَبَ وَأَبَا اللَّهَا فَكَذَبَ وَأَبَا اللَّهَا فَكَذَبَ وَأَبَا اللَّهَا فَكَذَبَ وَأَبَا اللَّهَا فَيَ اللَّهَا فَيْ اللَّهَا فَيْ اللَّهَا فَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا فَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا فَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا فَيْ اللَّهُ اللَّهُ

وبين في موضع آخر، أن من آياته التي يريها خلقه: عقوبته المكذبين رسله، كما قال تعالى في قصة إهلاكه قوم لوط: ﴿ وَلَقَد تَرَكَ نَامِنُهَا عَاكِةً بَيِنَــَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَقَد تَرَكَ نَامِنُهَا عَاكِةً بَيِنَــَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَقَد

وقال في عقوبته فرعون وقومه بالطوفان والجراد والقمل إلخ: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجِرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَ ءَايَنتِ مُّفَصَّلَتِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَيُنَزِّلْكُ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقًا ﴾.

أطلق جل وعلا في هذه الآية الكريمة الرزق، وأراد المطر؛ ٢٦ لأن المطر / سبب الرزق، وإطلاق المسبب وإرادة سببه لشدة الملابسة بينهما أسلوب عربي معروف، وكذلك عكسه الذي هو إطلاق السبب وإرادة المسبب، كقوله:

أكلت دماً إن لم أرُعْكِ بضرَّةٍ بعيدة مهوى القرط طيبة النشر فأطلق الدم وأراد الدية؛ لأنه سببها.

وقد أوضحنا في رسالتنا المسماة «منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز» أن أمثال هذا أساليب عربية، نطقت بها العرب في لغتها، ونزل بها القرآن، وأن ما يقوله علماء البلاغة من أن في الآية

ما يسمونه المجاز المرسل الذي يعدون من علاقاته السبية والمسببية، لا داعي إليه، ولا دليل عليه يجب الرجوع إليه.

وإطلاق الرزق في آية المؤمن هذه على المطر جاء مثله في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في أول سورة الجاثية: ﴿ وَمَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَخِيا بِهِ الْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾، فأوضح بقوله: ﴿ فَأَخِيا بِهِ الْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾، فأوضح بقوله: ﴿ فَأَخِيا بِهِ الْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾ أن مراده بالرزق المطر؛ لأن المطر هو الذي يحيي الله به الأرض بعد موتها.

وقد أوضح جل وعلا أنه إنها سمى المطر رزقاً لأن المطر سبب الرزق، في آيات كثيرة من كتابه، كقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ الآية، والباء في قوله: (فأخرج به) سببية كما ترى، وكقوله تعالى في سورة إبراهيم: ﴿ اللّهُ الّذِي خُكَ السَّمَاءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ أَلْفُلْكَ ﴾ الآية، وقوله تعالى في سورة قَ: الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ أَلْفُلْكَ ﴾ الآية، وقوله تعالى في سورة قَ: ﴿ وَنَزَلُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ مُبَرَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَنَاتٍ وَحَبَّ الْمُصِيدِ إِنَّ وَالنَّخْلَ بَاسِقَتِ فَاللَّهُ نَضِيدُ إِنَّ وَالنَّخْلَ بَاسِقَتِ فَاطَلَعُ نَضِيدُ إِنَّ وَالنَّخْلَ بَاسِقَتِ فَاطَلُعُ نَضِيدُ إِنَّ وَاللَّهُ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مَنَ السَّمَآءِ مَآءُ مُبَرَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَنَاتٍ وَحَبَّ الْمُصِيدِ إِنَّ وَالنَّخْلَ بَاسِقَتِ فَاطَلُعُ نَضِيدُ إِنَّ وَالنَّخْلُ بَاسِقَاتٍ فَاطَلُعُ نَضِيدُ إِنَّ وَالنَّخْلُ بَاسِقَاتٍ فَاطَلُعُ نَضِيدُ إِنَّ وَاللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

/وبين في آيات أخر أن الرزق المذكور شامل لما يأكله الناس، ٧٧ وما تأكله الأنعام، لأن ما تأكله الأنعام يحصل بسببه للناس الانتفاع بلحومها، وجلودها، وألبانها، وأصوافها وأوبارها وأشعارها، كما تقدم، كقوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ مِتَّدَم، كقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلّذِي تَقدم، وقوله: ﴿ هُو ٱلّذِي الْمَاعَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ أَنْكُمُ مُ وَالنَّهُمُ أَفَلًا يُبْصِرُونَ ﴿ فَي اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن عَير لَهُ اللّهُ اللهُ مَن عير فقوله: (فيه تسيمون) أي تتركون أنعامكم سائمة فيه تأكل منه من غير فقوله: (فيه تسيمون) أي تتركون أنعامكم سائمة فيه تأكل منه من غير

أن تتكلفوا لها مؤونة العلف، كما تقدم إيضاحه بشواهده العربية في سورة النحل، وكقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ الْزَوْجَامِن سُورة النحل، وكقوله تعالى: ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا نَبَاتٍ شَتَّى شَيُّ كُلُواْ وَارْعَواْ أَنْعَلَمُكُم ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمُرْعَلَهَا شَيْ وَالْجَبَالُ أَرْسَلُهَا شَيْ مَلَاعًا لَكُو وَلِأَنْعَلِمُ أَنْ شَيْ الله غير ذلك من الآيات.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَتَذَكَّ رُ إِلَّا مَن يُنِيبُ شِنْ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أن الناس ما يتذكر منهم، أي ما يتعظ بهذه الآيات المشار إليها في قوله: ﴿هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ عَالِمَ اللَّهُ مَا يَتِهِ وَيُنَزِّكُ لَكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقًا ﴾.

﴿ وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ۞ أي من رزقه الله الإِنابة إليه.

والإنابة: الرجوع عن الكفر والمعاصي إلى الإيمان والطاعة.

وهؤلاء المنيبون، المتذكرون، المتعظون، هم أصحاب العقول السليمة من شوائب الاختلال، المذكورون في قوله تعالى في أول سورة آل عمران: ﴿ وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ وَمَا يَذَكُرُ أُولُواْ اللَّهُ وَلِيدُ وَلِيذَكُرُ أُولُواْ اللَّالَبَبِ ﴿ وَلِيعَلَمُواْ أَنَّمَا هُوَ إِلَكُ وَلِيدُ وَلِيذَكُرُ أُولُواْ اللَّالَبَبِ ﴿ وَلِيعَلَمُواْ أَنَّمَا هُوَ إِلَكُ وَلِيدُ وَلِيذَكُرُ أُولُواْ اللَّالَبَبِ ﴿ وَلِيكَالُمُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِيدًا لَا اللَّهُ اللَّهُ

٧٧ / وقد دلت آية المؤمن هذه، وما في معناها من الآيات، على أن غير أولي الألباب المتذكرين المذكورين آنفاً، لا يتذكر ولا يتعظ بالآيات، بل يعرض عنها أشد الإعراض.

وقد جاء هذا المعنى موضحاً في آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَكَأْيِن مِّنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ فِي ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرُ مُعْرِضُونَ فِي ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوْاْ ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرُ

مُّسَتَمِرُّ ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا ءَايَةً يَسَتَسْخُرُونَ ﴿ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ قُلِ النَّكُرُ وَ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ قُلِ النَّكُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الْآيَكَ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا تَأْنِيهِ مَ مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْضِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا تَأْنِيهِ مَ مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْضِينَ ﴾ في الأنعام ويس، إلى غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَدْعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾.

قد قدمنا الكلام على نحوه من الآيات في أول سورة الزمر، في الكلام على قوله: ﴿ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ۖ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۗ.

قوله تعالى: ﴿ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِن عَبَادِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِن عِبَادِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِن عَبَادِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِن عِبَادِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِن عَبَادِهِ عَلَى مَن يَقَلَ عَلَى مَن يَشَآءُ مِن عَبَادِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِن عَبْدِي عَلَى مَن عَبْدَا عَلَى مَن عَلَى مَن يَشَآءُ مِن عَبْدِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مُ مُن عَبْدِهِ عَلَى مَن يَسَالَ عَلَى مَن يَسَالَهُ مِن عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَيْ مَا عَلَى مَا عَلَى مَن يَشَالَهُ مِنْ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مِن يَسَالَعُ مِنْ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في أول سورة النحل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُنزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَأَنْ أَنْدِرُوۤ أَنَّـ لُمَ إِلَكَهَ إِلَآ أَنَا فَأَتَّقُونِ ﴿ ثَالَهُ .

وقوله تعالى في آية المؤمن هذه: ﴿ يَوْمَ هُم بَارِزُونَ لَا يَخَفَى عَلَى ٱللّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ ﴾ جاء مثله في آيات كثيرة، كقوله في بروزهم ذلك اليوم: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ وَبَرَزُواْ لِلّهِ / ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّادِ ﴿ الْوَحِدِ الْقَهَّادِ ﴿ الْوَحِدِ الْقَهَّادِ ﴿ اللّهِ مَعَلَى اللّه مَنهم شيء ذلك وقوله تعالى: ﴿ وَبَرَرُواْ لِلّهِ جَمِيعًا فَقَالَ ٱلضَّعَفَتُواُ لِلّذِينَ ٱسْتَكَبَرُواْ إِنّا كُنّا لَكُمْ تَبَعًا ﴾ الآية، وكقوله في كونهم لا يخفي على الله منهم شيء ذلك اليوم: ﴿ يَوْمَ إِذِ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيَةٌ ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ اليوم: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ اللهِ مَنهم مُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيةٌ ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱللّهُ مَنهم شيء ذلك وَلا فِي ٱللّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهِ شَيْءُ فِي ٱللّهُ لَا إِنَّهُمْ يَلّمُونَ صُدُورَهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مُنْ أَولَ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ ع

الكلام على قوله تعالى: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْدُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرُهُمْ يَوْمَ ٱلْأَزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنَاجِرِ كَالْمُعْلِينَ ﴾ .

الإِنذار: هو الإِعلام المقترن بتهديد خاصة، فكل إنذار إعلام، ولِيس كل إعلام إنذاراً.

وقد أوضحنا معنى الإنذار وأنواعه في أول سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ كِنْتُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِللَّهِ مِنْهُ اللَّهِ . لِلنَّذِرَ بِهِ ﴾ الآية .

والظاهر أن قوله هنا: ﴿يَوْمَ ٱلْآذِفَةِ﴾ هو المفعول الثاني للإنذار لا ظرف له، لأن الإنذار والتخويف من يوم القيامة واقع في دار الدنيا.

والآزفة: القيامة. أي أنذرهم يوم القيامة، بمعنى خوفهم إياه وهددهم بما فيه من الأهوال العظام، ليستعدوا لذلك في الدنيا بالإيمان والطاعة.

٨ / وإنما عبر عن القيامة بالآزفة، لأجل أزوفها أي قربها، والعرب تقول: أزف الترحل، بكسر الزاي، يأزف، بفتحها، أزفاً، بفتحتين، على القياس، وأزوفاً فهو آزف، على غير قياس، في المصدر الأخير والوصف = بمعنى قرب وقته وحان وقوعه، ومنه قول نابغة ذبيان:

أزف الترحل غير أن ركابنا لما تزل برحالنا وكأن قد

ويروى: أفد الترحل، ومعناها واحد.

والمعنى ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يُوْمَ ٱلْآزِفَةِ ﴾ أي يوم القيامة القريب مجيؤها ووقوعها.

وقد قدمنا هذا في أول سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَتَىَ أَمَرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسَعَبُطِلُوهُ ﴾ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَلَامِ اللَّهِ الكريمة: ﴿ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَلَطِمِينَ ﴾ الظاهر فيه، أن (إذ) بدل من يوم، وعليه فهو من قبيل المفعول به، لا المفعول فيه، كما بينا آنفاً.

والقلوب: جمع قلب، وهو معروف.

ولدى: ظرف بمعنى عند.

والحناجر: جمع حنجرة، وهي معروفة.

ومعنى كون القلوب لدى الحناجر في ذلك الوقت، فيه لعلماء التفسير وجهان معروفان:

/أحدهما: ما قاله قتادة وغيره، من أن قلوبهم يومئذ، ترتفع ٨١ من أماكنها في الصدور، حتى تلتصق بالحلوق، فتكون لدى الحناجر، فلا هي تخرج من أفواههم فيموتوا، ولا هي ترجع إلى

أماكنها في الصدور فيتنفسوا. وهذا القول هو ظاهر القرآن.

والوجه الثاني: هو أن المراد بكونِ القلوب لدى الحناجر، بيان شدة الهول، وفظاعة الأمر، وعليه فالآية كقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ اللَّهُ مَلَكُ وَبَلَغَتِ اللَّهُ الْمُثَلُونُ وَبَلَغَتُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللل

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ كَيْظِمِينَ ﴾ معناه مكروبين ممتلئين خوفاً وغماً وحزناً.

والكظم: تردد الخوف والغيظ والحزن في القلب، حتى يمتلىء منه، ويضيق به.

والعرب تقول: كظمت السقاء، إذا ملأته ماء وشددته عليه.

وقول بعضهم: (كاظمين) أي ساكتين. لا ينافي ما ذكرنا؛ لأن الخوف والغم الذي ملأ قلوبهم يمنعهم من الكلام، فلا يقدرون عليه، ومن إطلاق الكظم على السكوت قول العجاج:

وربَّ أسراب حجيج كُظَّم عن اللَّغا ورفَتِ التكلُّم

ويرجع إلى هذا القول معنى قول من قال: (كاظمين) أي لا يتكلمون إلا من أذن له الله وقال الصواب، كما قال تعالى: ﴿ لَا يَتَكُلَّمُونَ إِلَا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمْنَ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ لَا يَتَكُلَّمُونَ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمْنَ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَا عَلَى اللهُ عَل

/ / وقوله: ﴿ كَظِمِينَ ﴾ حال من أصحاب القلوب على المعنى. والتقدير: إذ القلوب لدى الحناجر، أي إذ قلوبهم لدى حناجرهم في حال كونهم كاظمين، أي ممتلئين خوفاً وغمّاً وحزناً.

ولا يبعد أن يكون حالًا من نفس القلوب؛ لأنها وصفت بالكظم

الذي هو صفة أصحابها. ونظير ذلك في القرآن: ﴿ إِنِّ رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوكِبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمْرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَيجِدِينَ ﴿ فَي فَإِنه أَطْلَق فِي هذه الآية الكريمة على الكواكب والشمس والقمر صفة العقلاء في قوله تعالى: ﴿ رَأَيْنُهُمْ لِي سَيجِدِينَ ﴾ والمسوغ لذلك وصفه الكواكب والشمس والقمر بصفة العقلاء التي هي السجود.

ونظير ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ إِن نَّشَأَ نُنَزِلَ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ءَايَةُ فَظَلَّتُ أَعَنَكُهُمْ لَهَا خَضِعِينَ ﴿ إِن لَسَّمَآ أَنَيْنَا طَآبِعِينَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ قَالَتَآ أَنَيْنَا طَآبِعِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ مَا خَضِعِينَ ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ مَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ۞ ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة البقرة وسورة الأعراف، وأحلنا عليه مراراً.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ يَعُلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيُنِ وَمَا تُخَفِي السَّهُ وُرُ شَكَ .

قد قدمنا الكلام على ما يماثله من الآيات في أول سورة هود، وفي غيرها، وأحلنا عليه أيضاً مراراً.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَكِتِنَا وَسُلُطَانِ مُّ مِينَ بِعَايَكِتِنَا وَسُلُطَانِ مُّ مِينٍ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ فَقَالُواْ سَلِحِرُ مُّ مِينٍ ﴿ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُواْ سَلِحِرُ صَالِحَالُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه أرسل نبيه موسى عليه / وعلى نبينا الصلاة والسلام، بآياته وحججه الواضحة، كالعصا واليد ٨٣ البيضاء، إلى فرعون وهامان وقارون، فكذبوه وزعموا أنه ساحر.

وأوضح هذا المعنى في آيات كثيرة، كقوله تعالى عن فرعون وقومه: ﴿ وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْنِنَا بِهِ مِنْ ءَايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا ﴾، وقوله تعالى عن فرعون: ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُمُ ٱلَّذِى عَلّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ وَ إِنَّهُ لَكَيْرُكُمُ ٱلَّذِى عَلّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ وَ إِنَّهُ لَكَيْرُهُمُ وَقَد بيناها في حَوْلَهُ وَ إِنَّ هَذَا الْكتاب المبارك.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنِّ عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَّا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴿ هَا مُتَكَبِّرٍ لَّا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴿ هَا لَهُ عَالَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الل

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن نبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، عاذ بربه، أي اعتصم به وتمنَّع، (من كل متكبر)، أي متصف بالكبر، (لا يؤمن بيوم الحساب) أي لا يصدق بالبعث والجزاء.

وسبب عياذ موسى بربه المذكور، أن فرعون قال لقومه: ﴿ ذَرُونِيَ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلْيَدَّعُ رَبَّهُ ۚ إِنِّ آَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمُ أَوْ أَن يُظَهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ (إِنَّ أَن يُعَلِّمُ مَا الْأَرْضِ الْفَسَادَ (إِنَّ أَن يُعَلِّمُ الْفَسَادَ (إِنَّ أَن يُعَلِّمُ الْفَسَادَ (إِنَّ أَن يُعَلِّمُ الْفَسَادَ (إِنَّ أَن يُعَلِّمُ اللهُ الل

فعياذ موسى المذكور بالله إنما هو في الحقيقة من فرعون، وإن كانت العبارة أعم من خصوص فرعون؛ لأن فرعون لا شك أنه متكبر لا يؤمن بيوم الحساب، فهو داخل في الكلام دخولاً أولياً، وهو المقصود بالكلام.

وما ذكره جل وعلا في آية المؤمن هذه، من عياذ موسى بالله ٨٤ من كل / متكبر لا يؤمن بيوم الحساب، كفرعون وعتاة قومه، ذكر نحوه في سورة الدخان في قوله تعالى عن موسى مخاطباً فرعون وقومه: ﴿ وَإِنِي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِي كُو أَن تَرَجُمُونِ ﴿ اللّهِ يَهِ .

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنْمُ اللهِ عَلَيْمَ اللهِ عَالَى : ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ كَجُلا أَن يَقُولَ رَجِّكَ اللهُ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أن رجلاً مؤمناً من آل فرعون (يكتم إيمانه) أي يخفي عنهم أنه مؤمن، أنكر على فرعون وقومه إرادتهم قتل نبي الله موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، حين قال فرعون: ﴿ ذَرُونِ ٓ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلْيَدُّ عُرَبَّهُ ۖ الآية، مع أنه لا ذنب له يستحق به القتل، إلا أنه يقول: ربي الله.

وقد بين في آيات أخر أن من عادة المشركين قتل المسلمين، والتنكيل بهم، وإخراجهم من ديارهم من غير ذنب، إلا أنهم يؤمنون بالله ويقولون: ربنا الله، كقوله تعالى في أصحاب الأخدود، الذين حرقوا المؤمنين: ﴿ قُيلَ أَصَكُ الْأُخَدُودِ ﴿ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ ﴿ الْأَعْدُودِ ﴿ اللَّهُ عَلَيّا الله عَنْ مَا يَفْعَلُونَ بِاللَّمُ وَمِنْ اللَّهُ وَمَا نَقَعُوا مِنْهُمْ إِلّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللّهِ الْعَرْبِيزِ الْحَمِيدِ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ أُذِن لِلَّذِينَ يُقَلّتُلُونَ بِأَنَّهُمْ طُلِمُوا اللّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى عَن الذين كانوا سحرة لفرعون، وصاروا من رَبّنا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَن الذين كانوا سحرة لفرعون، وصاروا من خيار المؤمنين، لما هددهم فرعون قائلاً: ﴿ لَأُفَطّعَنّا أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنَ اللّهُ عَنهم أَلْ اللّهُ عَنهم أَلْ اللّهُ عَلَى عَن الذين وَمَا لَنقِمُ مِنّا إِلّا أَن عَامَنَا بِنَاكُمُ مَنْ اللّهُ عَنهم في خَلَفٍ مُمّ لَأُصُلِبَكُمُ الْمُعَيِّ فَي وَمَا لَنقِمُ مِنّا إِلّا أَنْ عَامَنَا بِعَايَتِ رَبّنالُمُ اللّه عنهم في جَاءَتَنا ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

/ والتحقيق أن الرجل المؤمن المذكور في هذه الآية من جماعة ٥٥ فرعون، كما هو ظاهر قوله تعالى: ﴿ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾.

فدعوى أنه إسرائيلي، وأن في الكلام تقديماً وتأخيراً، وأن (من

آل فرعون) متعلق بِ (يكتم)، أي وقال رجل مؤمن يكتم إيمانه من آل فرعون، أي يخفي إيمانه عن فرعون وقومه = خلاف التحقيق، كما لا يخفى.

وقيل: إن هذا الرجل المؤمن هو الذي قال لموسى: ﴿ إِنَّ الْمَكَذُ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَٱخْرُجُ﴾. وقيل غيره.

واختلف العلماء في اسمه اختلافاً كثيراً، فقيل: اسمه حبيب، وقيل اسمه شمعان، وقيل اسمه حزقيل، وقيل غير ذلك، ولا دليل على شيء من ذلك.

والظاهر في إعراب المصدر المنسبك من أن وصلتها في قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (أن يقول ربي الله) أنه مفعول من أجله.

وقال البخاري رحمه الله في صحيحه في تفسير هذه الآية الكريمة: حدثنا علي بن عبد الله، حدثنا الوليد بن مسلم، حدثنا الأوزاعي، قال: حدثني يحيى بن أبي كثير، قال: حدثني محمد بن إبراهيم التيمي، حدثني عروة بن الزبير قال: قلت لعبد الله بن عمرو بن العاص: أخبرني بأشد ما صنع المشركون برسول الله على قال: بينا رسول الله على يصلي بفناء الكعبة إذ أقبل عقبة بن أبي معيط فأخذ بمنكب رسول الله على ولوى ثوبه في عنقه فخنقه خنقاً شديداً، فأقبل أبو بكر فأخذ بمنكبه ودفع عن رسول الله على وقال: «أتقتلون وجلاً أن يقول ربي الله وقد جاءكم بالبينات من ربكم».

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَمَدِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَمْدِيكُمْ إِلَّا مَا أَرْدَىٰ وَمَا أَمْدِيكُمْ إِلَّا مَا أَرْدِيلُ مَا أَرْدِيلُ مَا أَرْدِيلُونُ مِنْ أَمْ إِلَّا مَا أَرْدِيلُ مِنْ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ إِلَىٰ إِلَيْ اللَّهُ مِنْ إِلَا مَا أَنْ إِلَىٰ مَا أَرْدِيلُ مَا أَرْدِيلُ مِنْ إِلَّا مَا أَرْدِيلُ مِنْ أَنْ إِلَا سَلِيلًا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ مِنْ إِلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّلْحُلْمُ اللَّلْمُ اللّ

/الظاهر أن (أرى) في هذه الآية الكريمة علمية، عرفانية،

تتعدى لمفعول واحد، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

لعلم عرفان وظَنِّ تُهَمةٌ تعديةٌ لـواحـد ملتـزمـةٌ

وعليه فالمعنى: قال فرعون: ما أعلمكم وأعرفكم من حقيقة موسى، وأنه ينبغي أن يقتل، خوف أن يبدل دينكم، ويظهر الفساد في أرضكم، (إلا ما أرى) أي أعلم وأعرف أنه الحق والصواب، فما أخفي عنكم خلاف ما أظهره لكم، وما أهديكم بهذا إلا سبيل الرشاد، أي طريق السداد والصواب.

وهذان الأمران اللذان ذكر تعالى عن فرعون أنه قالهما في هذه الآية الكريمة قد بين في آيات أخر أن فرعون كاذب في كل واحد منهما.

أما الأول منهما وهو قوله: ﴿ مَا آُرِيكُمُ إِلَّا مَا آُرَى ﴾ فقد بين تعالى كذبه فيه في آيات من كتابه، وأوضح فيها أنه يعلم ويتيقن أن الآيات التي جاءه بها موسى حق، وأنها ما أنزلها إلا الله، وأنه جحدها هو ومن استيقنها معه من قومه ليستخفوا بها عقول الجهلة منهم، كقوله تعالى في سورة النمل: ﴿ وَأَدْخِلُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءً فِي قِيتُم عَالَيْنَا مُبْصِرةً قَالُواْ فِي قَلْما جَاءَتُهُم عَايَلْنَا مُبْصِرةً قَالُواْ فَوَما فَلْسِقِينَ إِنَّى فَلَما جَاءَتُهُم عَايَلْنَا مُبْصِرةً قَالُواْ هَوَا فَلْما وَعُلُواً فَأَنظُ رَكَيْف هَذَا سِحْرُ مُبِينُ إِنَى وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً فَأَنظُ رَكَيْف كَانَ عَلَقِبَةُ أَلْمُا وَعُلُواً فَأَنظُ رَكَيْف كَانَ عَلَقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ فَلَى .

فقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا ﴾ دليـل واضح عـلى أن فـرعون كـاذب في قوله: ﴿ مَاۤ أُرِيكُمُ إِلَّا مَاۤ أَرَىٰ﴾.

وكقوله تعالى في سورة بني إسرائيل: ﴿ قَالَ لَقَدُّ عَلِمْتَ مَآ أَنزَلَ

هَنَوُّلاَءَ إِلَّا رَبُّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِّ لَأَظُنْكَ يَنفِرْعَوْثُ مَثْبُورًا ﴿ فَقُول يَنفِرْعَوْثُ مَثْبُورًا ﴿ فَقُول نَبِي الله موسى لفرعون: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَنَوُّلاَءَ إِلَّا رَبُ كَاللَّهُ مَوْكِداً إخباره بأن فرعون عالم بذلك بالقسم، قد للسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ / مؤكداً إخباره بأن فرعون عالم بذلك بالقسم، قد دل أيضاً على أنه كاذب في قوله: ﴿ مَآ أُرِيكُمْ إِلَّا مَآ أُرَىٰ ﴾ .

وكان غرض فرعون بهذا الكذب التدليسُ والتمويه؛ ليظن جهلة قومه أن معه الحق، كما أشار تعالى إلى ذلك في قوله: ﴿ فَٱسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ فَاسْتَخَفَّ.

وأما الأمر الثاني وهو قوله: ﴿ وَمَاۤ أَهَدِيكُو اِلَّاسَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ فَهَا أَهُمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى : ﴿ فَٱلْبَعُوا اللَّهُ الْمَرَ فَوْمَهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ وَقُولُهُ وَمَا هَدَىٰ ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ﴿ وَمَا هَدَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا هُمَا هَدَىٰ ﴿ وَمَا هَدَىٰ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

وقال بعض العلماء في قوله: ﴿ مَا أُرِيكُمُ إِلَّا مَا أَرَىٰ ﴾: أي ما أشير عليكم إلا بما أرى لنفسي، من قتل موسى. والعلم عند الله تعالى.

### \* قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُجُنِّنَ إِلَّا مِثْلَهَا ﴾ .

هذه الآية الكريمة وأمثالها من الآيات الدالة على أن السيئات لا تضاعف، ولا تجزى إلا بمثلها، بَيْنها وبين الآيات الأخرى الدالة على أن السيئات ربما ضوعفت في بعض الأحوال، كقوله تعالى في نبينا على أن السيئات ربما ضوعف ألْحيَوْة وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ، وقوله تعالى في نبينا على إذا لَا قَنْكَ ضِعْفَ ٱلْحيَوْة وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ، وقوله تعالى في نسائه رضي الله عنهن: ﴿ يُنِسَاءَ ٱلنَّيِيّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلْحِشَةٍ مُّبَيّنَةٍ فَي نسائه رضي الله عنهن: ﴿ يُنِسَاءَ ٱلنَّيِيّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلْحِشَةٍ مُّبَيّنَةٍ مُن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلْحِشَةٍ مُّبَيّنَةٍ مُن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلْحِشَةٍ مُّبَيّنَةً مِن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلْحِشَةٍ مُّبَيّنَةً وَمُن عَلَى الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن جَاءَ مُوضِحاً في سورة النمل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن جَاءَ

بِٱلسَّيِّتَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ هَلِ تَجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۗ فَ .

 \* قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْ فَيهَا بِغَيْرِ أَوْ فَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُوْلَكَنِكَ يَدُخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ (أَنَّهُ .

/قد أوضحنا معنى هذه الآية الكريمة، وبينا العمل الصالح ٨٨ بالآيات القرآنية، وأوضحنا الآيات المبينة لمفهوم المخالفة في قوله: ﴿ وَهُوَ مُؤْمِنُ ﴾ في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك، في سورة النحل، في الكلام قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَا مُ حَيَوةً طَيِّبَةً ﴾ الآية، وفي أول سورة الكهف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ اللّهِ عَلَى قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمَ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَنْكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُبَرِّنَ فِيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُكُونِينَ اللّهِ فَي الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلّذِينَ اللّهِ فَي الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلّذِينَ اللّهِ فَي الكلام على قوله تعالى فيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُبَرِّنَ فَيهِ أَبَدًا ﴿ وَهُ اللّهِ فَي الكلامِ عَلَى قوله تعالى فيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُمُونَ اللّهِ فَي الكلامِ عَلَى قوله تعالى فيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُبَالِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ الللللمُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللل

قوله تعالى: ﴿ وَتَدْعُونَنِ إِلَى ٱلنَّارِ ۞ تَدْعُونَنِى إِلَى ٱلنَّارِ ۞ تَدْعُونَنِى لِإَكْ فُرَ بِأَللَهِ وَأُشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ ﴾.

الظاهر أن جملة قوله: (تدعونني لأكفر بالله) بدل من قوله: (وتدعونني إلى النار)؛ لأن الدعوة إلى الكفر بالله والإشراك به دعوة إلى النار.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الكفر والإشراك بالله مستوجب لدخول النار، بينه تعالى في آيات كثيرة من كتابه، كقوله: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللهِ فَقَدَّ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَلهُ النَّارُ ﴾، وقد قدمنا ما فيه كفاية من ذلك في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُثْرِكَ بِاللهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمُ وَأُفَوِّضُ أَمْرِى إِلَى ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا أَمُرِى إِلَى ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكْرُولُ وَكَالَهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكْرُولُ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكُرُولُ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

التحقيق الذي لا شك فيه، أن هذا الكلام من كلام مؤمن آل فرعون الذي ذكر الله عنه، وليس لموسى فيه دخل.

رُوقوله: ﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمُ ﴿ يعني أنهم يوم القيامة يعلمون صحة ما كان يقول لهم، ويذكرون نصيحته، فيندمون حيث لا ينفع الندم، والآيات الدالة على مثل هذا من أن الكفار تنكشف لهم يوم القيامة حقائق ما كانوا يكذبون به في الدنيا كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَكَذَّبَ بِهِ عَوَمُكَ وَهُو الْحَقُّ قُل لَسَّتُ عَلَيْكُم بِوكِيلِ ﴿ لَكُلِّ بَهِ مُسَتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَلَنَعْلَمُنَ نَامُ بُعَدَ حِينٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَنَعْلَمُونَ ﴿ وَلَنَعْلَمُونَ ﴿ وَلَنَعْلَمُونَ ﴿ وَلَلْكَ مَن الَّايَاتِ . ﴿ وَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ فَلَا سَيْعَلَمُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ فَلَا سَيَعْلَمُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءَكَ فَطَاءَكَ فَطَمُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءَكَ فَطَاءَكَ فَنَصُرُكَ الْيَوْمُ حَدِيدُ ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءَكَ فَنَصُرُكَ الْيُومُ حَدِيدُ ﴿ فَلَكُ مَن الآيات .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأُفَوضُ أَمْرِى إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهَ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ شَى فَوَقَلْهُ اللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُواً ﴾ دليل واضح على أن التوكل الصادق على الله، وتفويض الأمور إليه، سبب للحفظ والوقاية من كل سوء. وقد تقرر في الأصول أن الفاء من حروف التعليل، كقولهم: سها فسجد، أي سجد لعلة سهوه، وسرق فقطعت يده، أي لعلة سرقته، كما قدمناه مراراً.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من كون التوكل على الله سبباً للحفظ، والوقاية من السوء، جاء مبيناً في آيات أخر، كقوله تعالى:

﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ ۚ ﴿ وَوَلَه تَعَالَى : ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﷺ فَٱنقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضَّلٍ لَمْ يَمْسَسَّهُمْ سُوَءٌ ﴾.

وقد ذكرنا الآيات الدالة على ذلك بكثرة في أول سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَلَّا تَنَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ أَلَّا تَنَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ أَلَّا تَنَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ أَلَّا تَنْبَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ أَلَّا تَنْبَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ أَلَّا تَنْبَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّلْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

/ والظاهر أن (ما) في قوله: ﴿ سَيِّعَاتِ مَامَكُرُواً ﴾ مصدرية، . ٩ أي فوقاه الله سيئات مكرهم، أي أضرار مكرهم وشدائده، والمكر: الكند.

فقد دلت هذه الآية الكريمة، على أن فرعون وقومه أرادوا أن يمكروا بهذا المؤمن الكريم، وأن الله وقاه، أي حفظه ونجاه من أضرار مكرهم وشدائده، بسبب توكله على الله، وتفويضه أمره إليه.

وبعض العلماء يقول: نجاه الله منهم مع موسى وقومه وبعضهم يقول: صعد جبلاً فأعجزهم الله عنه ونجاه منهم. وكل هذا لا دليل عليه، وغاية ما دل عليه القرآن أن الله وقاه سيئات مكرهم، أي حفظه ونجاه منها.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَحَاقَ بِحَالِ فِرْعَوْنَ سُوءً اللهِ الْمَوْمِن، وقاه الله الْمَدَابِ ﴿ فَكَانَ اللهُ معناه أنهم لما أرادوا أن يمكروا بهذا المؤمن، وقاه الله مكرهم، ورد العاقبة السيئة عليهم، فرد سوء مكرهم إليهم، فكان المؤمن المذكور ناجياً في الدنيا والآخرة، وكان فرعون وقومه هالكين في الدنيا والآخرة والبرزخ.

فقال في هلاكهم في الدنيا: ﴿ وَأَغْرَقْنَا عَالَ فِرْعَوْنَ ﴾ الآية، وأمثالها من الآيات.

وقال في مصيرهم في البرزخ: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾.

وقال في عذابهم في الآخرة: ﴿ وَبَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْمَذَابِ ۞﴾.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة، من حيق المكر السَّيِّء، بالماكر، أوضحه تعالى في قوله: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾.

والعرب تقول: حاق به المكروه يحيق به حيقاً وحيوقاً، إذا نزل به وأحاط به. ولا يطلق إلا على إحاطة المكروه خاصة، /يقال: حاق به السوء والمكروه، ولا يقال: حاق به الخير، فمادة الحيق من الأجوف الذي هو يائي العين، والوصف منه حائق، على القياس، ومنه قول الشاعر:

فأوطأ جُرْد الخيل عقر دِيارِهم وحاقَ بهمْ من يأس ضبَّة حائقُ

وقد قدمنا أن وزن السيئة بالميزان الصرفي «فيعلة»، من السوء، فأدغمت ياء الفيعلة الزائدة في الواو التي هي عين الكلمة، بعد إبدال الواو ياء، على القاعدة التصريفية المشار إليها في الخلاصة بقوله:

إن يسكن السابق من وَاوِ وَيَا واتصلا ومن عروض عَرِيا فياءً الواو اقلِبَنَّ مدغماً وشذَّ معطى غير ما قدرسما

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضُّعَفَتُواُ لِللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَفَتُواُ لِللَّهِ مَعْنَا وَلَا اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ

قوله تعالى: ﴿ يَتَحَاجُّونَ فِي ٱلنَّارِ ﴾ أصله يتفاعلون، من الحجة، أي يختصمون ويحتج بعضهم على بعض.

وما تضمنته هذا الآية الكريمة، جاء موضحاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴿ إِنَّ خَالِى اللهِ عَالِي اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّا تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَيِّ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ ٱلْقَوْلَ يَـقُولُ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكَبِّرُواْ لَوْلَا أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ شَ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ أَخَنُ صَكَدَدْنَكُمْ عَنِ ٱلْمُكَن بَعَدَ إِذْ جِآءَكُمُ بَلَ كُنتُم تُجْرِمِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتُضۡعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسۡتَكَبُرُواْ بَل مَكُرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَّا أَن نَّكُفُرَ بِٱللَّهِ وَنَجَعَلَ لَهُ أَندَادًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّما دَخَلَتْ أُمَّةً لَّعَنَتْ أُخْنَهَا حَتَّى إِذَا ٱذَارَكُواْ فِيهَا جَمِيعًا قَالَتْ أُخْرَنهُمْ لِأُولَلهُمْ رَبَّنَا هَلَوُلآءِ أَصَلُونَا فَعَاتِهِمْ / عَذَابًا ضِعْفًا مِّنَ ٱلنَّارِّ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لا ٩٢ نَعْلَمُونَ ﴿ وَقَالَتَ أُولَىٰهُمْ لِأُخْرَىٰهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمَّ عَلَيْنَا مِن فَضْلٍ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَالَى : ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ ٱلَّذِينَ ٱتُّبِعُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ وَرَأَوُا ٱلْعَكَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ لَق أَتُ لَنَاكَرَةً فَنَتَبَرًّأ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُوا مِنَّأَهُ، وقوله تعالى: ﴿ وَبَرَزُواْ لِلَّهِ جَمِيعًا فَقَالَ ٱلضُّ عَفَدَوُّا لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوٓا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلَ أَنتُم مُّغَنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ ٱللَّهِ مِن شَيْءً قَالُواْ لَوَ هَدَىنَا ٱللَّهُ لَهَدَيْنَكُمْ مَوْآةً عَلَيْنَا أَجَزَعْنَا أَمَّ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصِ ﴿ إِنَّ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِيَ ٱلْأَمَرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ

وَعْدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَّتُكُمْ فَأَخَلَفْتُكُمُ وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُمْ مِّن سُلْطَانٍ إِلَّا أَن دَعُوْتُكُمْ فَالسَّتَجَبِّتُمْ لِيَ فَكَ تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُمْ مَّا أَنا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُه بِمُصْرِخِكُمْ إِلَّى فَكَ تَلُومُونِي وَنَ قَبْلُ ﴾، والآيات بمثل هذا كثيرة، وقد قدمنا الكلام عليها في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِى ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ
 رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ (إِنَّ اللَّهُ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أن أهل النار طلبوا من خزنة جهنم أن يدعوا لهم الله أن يخفف عنهم من شدة عذاب النار.

وقد بين في سورة الزخرف أنهم نادوا مالكاً خاصة، من خزنة أهل النار، ليقضي الله عليهم، أي ليميتهم فيستريحوا بالموت من عذاب النار.

وقد أوضح جل وعلا في آيات من كتابه، أنهم لا يجابون في واحد من الأمرين، فلا يخفف عنهم العذاب، الذي سألوا تخفيفه في سورة المؤمن هذه، ولا يحصل لهم الموت الذي سألوه في سورة الزخرف.

94

يَكُونُ لِزَامًا ﴿ فَهُ مَ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمُ لِيَحُونُ لِزَامًا ﴿ وَلَا هُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمُ لِيَعْلَوُنَ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ وَلَهُمَّ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴿ فَهُ \* .

وقال تعالى: ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ ﴾، وقال وقال تعالى: ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ ﴾، وقال تعالى: ﴿ كُلُمَا نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ كُلُما نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُحْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَعْيَىٰ ﴿ )، وقال تعالى: ﴿ وَيَنَجَنَّهُمُ ٱلْأَشْفَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ يَأْتُولُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

\* قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيِّنَكَتِّ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه مع الآيات التي بمعناه في سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ مَا لَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ اللَّهُ نَيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّهِ مَا يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ اللَّهُ نَيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة آل عمران في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيِّ قَلْتَلَ مَع مُ رِبِّيتُونَ كَثِيرُ ﴾ الآية، وذكرنا طرفاً من ذلك في الصافات، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِئْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ وَسَتَأْتِي له زيادة إيضاح إن شاء الله في سورة المجادلة.

98 /\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ وَأَوْرَثَنَا بَنِيَ اللهُ لَهُ دَىٰ وَأَوْرَثَنَا بَنِيَ إِللهُ وَلِي ٱلْأَلْبَ فَي إِللهُ وَلِي ٱلْأَلْبَ فَي . وَذِكَرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَ فَي .

اللام في قوله: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ موطئة للقسم، وصيغة الجمع في (آتينا) (وأورثنا) للتعظيم.

والمراد بالهدى ما تضمنته التوراة من الهدى في العقائد والأعمال، (وأورثنا بني إسرائيل الكتاب) وهو التوراة، وقوله: (هدى وذكرى لأولي الألباب) مفعول من أجله، أي لأجل الهدى والتذكير.

وقال بعضهم: (هدى) حال، وورود المصدر المنكر حالاً معروف، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

ومصدر منكر حالاً يقع بكثرة كبغتة زيد طلع وقال القرطبي: (هدى) بدل من الكتاب، أو خبر مبتدأ محذوف.

مُوسَى ٱلْكِنَابَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِى آَحْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُم لِلِقَآءِ رَبِّهِمْ لَيُؤْمِنُونَ شَيْ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِى ٱلْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ الآية. إلى غير ذلك من الآيات.

/ \* قوله تعالى: ﴿ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبُرُّ مَّا هُم هُ اللَّهِ عَالَى .

قد قدمنا إيضاحه في سورة الأعراف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَأَهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا ﴾، وذكرنا هناك بعض النتائج السيئة الناشئة عن الكبر.

 « قوله تعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ .

قد قدمنا أن هذه الآية من البراهين الدالة على البعث، وأوضحنا كل البراهين الدالة على البعث بالآيات القرآنية بكثرة في سورة البقرة، وسورة النحل، وأحلنا على مواضع ذلك مراراً.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِيحَتِ وَلَا ٱلْمُسِيحَ عُ ﴾ الآية .

قول تعالى في هذه الآية الكريمة: (وما يستوي الأعمى والبصير) قد قدمنا الكلام علي سورة هود، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُ مَثُلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَعِ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعُ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلَا الْمُسِحَ مُ ﴾ قد قدمنا إيضاح معناه بالآيات القرآنية، في سورة ص في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّادِ ﴿ أَنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآلِئِكُةٌ لَّا رَبِّ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَكَ مَنْ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَكَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآلِئِكَةٌ لَّا رَبِّ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَكَاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآلِئِكَةٌ لَّا رَبِّ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَلْكَاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآلِئِكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

رقد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الفرقان، في الكلام على قول عالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ مَا عَلَى قول هـ تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ مَا عَلَى اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِ آَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّ

قال بعض العلماء: ﴿ أَدْعُونِي آَسَتَجِبُ لَكُونِ : اعبدوني أَثبكم عن عبادتكم، ويدل لهذا قوله بعده: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَّتَكَبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَّتَكَبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ .

وقال بعض العلماء: ﴿ أَدْعُونِي آَسْتَجِبَ لَكُو ﴾ أي اسألوني أعطكم.

ولا منافاة بين القولين؛ لأن دعاء الله من أنواع عبادته.

وقد أوضحنا هذا المعنى، وبينا وجه الجمع بين قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ مع قوله تعالى: ﴿ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ ﴾، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ اللّهُ الّذِى جَعَلَ لَكُمُ الّيْتَلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ
 وَالنّهَارَ مُبْصِرًا إِن اللّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النّاسِ وَلَاكِنَ أَكْثَرَ
 النّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ إِنَ اللّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النّاسِ وَلَاكِنَ أَكْثُولُ إِنَّ اللّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ إِنَّهُ اللّهُ لَا يُسْتُكُرُونَ ﴿ إِنَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْيَلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ اللَّمُ ٱلَّيْلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ اللَّهُ النَّهَارَ نُشُورًا ﴿ إِنَّ الكلام على النَّهَارَ نُشُورًا ﴿ إِنَّ الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَمَحَوْنًا عَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَضَلًا مِن تَريكُمُ ﴾.

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمَّ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعَٰثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرابِثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ فَإِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ إِنَّهُ .

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا قَوَلُنَا لِشَيْءِ إِذَآ أَرَدُنكُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ۚ ﴿ إِنَّمَا قَوَلُنَا لِشَيءِ إِذَآ أَرَدُنكُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ۖ ﴿ وَبِينا أُوجِه القراءة في قوله: (فيكون) هناك.

\* قوله تعالى: ﴿ ٱدْخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَبِشَلَ
 مَثُوى ٱلْمُتَكِيِّرِينَ ﴿ الْمُخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَبِشَلَ
 مَثُوى ٱلْمُتَكِيِّرِينَ ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

لم يبين هنا جل وعلا عدد أبواب جهنم، ولكنه بين ذلك في سورة الحجر، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ۞ لَمَا سَبَعَةُ الْمَوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ۞ لَمَا سَبَعَةُ الْبَوَبِ لِكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُـنُءٌ مُقَسُومٌ ۞ .

 \* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَوْمُ مَن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ .

 قصصناعليّك وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أن الله تبارك وتعالى قص على نبيه على نبيه على أنباء بعض الرسل، أي كنوح، وهود، وصالح، وإبراهيم، ولوط، وشعيب، وموسى، وأنه لم يقصص عليه أنباء رسل آخرين، بينه في غير هذا الموضع، كقوله في سورة النساء: ﴿ وَرُسُلًا قَدَّ قَصَصَىٰنَهُمْ عَلَيْكُ مِن / قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقَصَصَهُمْ عَلَيْكُ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا اللهُ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا اللهُ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا اللهُ مَن / قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقصَصُهُمْ عَلَيْكُ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا اللهُ مُوسَىٰ يَأْتِكُمْ نَبُوا اللهِ عَلَيْكُ مِنْ بَعْدِهِمْ يَالِمُهُمْ بِالْمِينَاتِ ﴾ الله في سورة إبراهيم في قوله: ﴿ أَلَيْ يَا يَكُمُ نَبُوا اللّهِ عَلَيْكُ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْمَلُهُمْ بِالْمِينَاتِ ﴾ الآية، وفي سورة الفرقان في قوله تعالى: ﴿ وَعَادُ وَتَمُودُا وَأَصْعَبَ الرّسِ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَالِكَ كَمِيرًا اللهِ في غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِىَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونِ ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِى بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونِ ﴾ .

قوله هنا: (فإذا جاء أمر الله) أي قامت القيامة، كما قدمنا إيضاحه في قوله تعالى: ﴿ أَنَى آَمَرُ اللَّهِ فَلا تَسْتَعَجِلُوهُ ﴾ أي فإذا قامت القيامة قضي بين الناس بالحق الذي لا يخالطه حيف ولا جور، كما

قال تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِئْبُ وَجِأَىٓ ءَ بِٱلنَّبِيِّنَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وتَرَى ٱلْمَلَيِّكَةَ حَآفِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمٌ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ ﴾ .

والحق المذكور في هذه الآيات: هو المراد بالقسط المذكور في سورة يونس في قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةِ رَّسُولُ أُمَّةٍ رَّسُولُ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ فَيُ سَوِرَةً بِالْقِسْطِ ﴾.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أنه إذا قامت القيامة يخسر المبطلون، أوضحه جل وعلا في سورة الجاثية في قوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ مُلّكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ إِذِي خَسَّرُ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

والمبطل: هو من مات مصراً على الباطل.

وخسران المبطلين المذكور هنا، قد قدمنا بيانه في سورة يونس، في الكلام على قوله تعالى: ﴿قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ وَمَا كَانُواْ مُهَتَدِينَ ﴾.

/ \* قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَكُمَ لِتَرْكَبُواْ ٩٩ مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَكُمَ لِتَرْكَبُمُ فِي هِا مَنْفِعُ وَلِتَ بَلُغُواْ عَلَيْهَا حَاجَةً فِى صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قد قدمنا أن لفظة «جَعَل»، تأتي في اللغة العربية لأربعة معانٍ، ثلاثة منها في القرآن:

الأول: إتيان «جَعَل» بمعنى اعتقد، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ الْمُكَيِكَةُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَكُ ٱلرَّمَكِنِ إِنَاثًا ﴾ أي اعتقدوهم إناثاً، ومعلوم أن هذه تنصب المبتدأ والخبر.

الثاني: «جَعَل» بمعنى صيَّر، كقوله: ﴿ حَتَّى جَعَلْنَكُهُمْ حَصِيدًا خَلِمِينَ شِيَّهُ، وهذه تنصب المبتدأ والخبر أيضاً.

الثالث: «جَعَل» بمعنى خلق، كقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورِ ﴾ أي خلق السماوات والأرض وخلق الظلمات والنور.

والظاهر أن منه قوله هنا: ﴿ اللَّهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَلَمَ ﴾ أي خلق لكم الأنعلم ﴿ وَالْأَنْعَلَمَ خَلَقَهَا خَلَقَ اللَّهِ مَا عَمِلَتُ اللَّهُ وَوَلَهُ : ﴿ وَالْأَنْعَلَمُ خَلَقَهَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُمَا فَهُمْ ﴾ الآية.

والرابع، وهو الذي ليس في القرآن: «جَعَل» بمعنى شرع، ومنه قوله:

وقد جعلت إذا ما قمت يثقلني ثوبي فأنهض نهض الشارب السَّكِرِ

وما ذكره الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة، من الامتنان بهذه النعم الكثيرة التي أنعم عليهم بها، بسبب خلقه لهم الأنعام، وهي الذكور والإناث من الإبل والبقر والضأن والمعز، ١٠٠ كما قدمنا إيضاحه في سورة أل عمران في / الكلام على قوله: (والأنعام والحرث) = بينه أيضاً في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمُ فِيهَا وَفَّ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمُ فِيهَا دِفَ مُ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تَرْبُحُونَ وَحِينَ شَرَحُونَ ﴿ وَالدفء ما يتدفئون به في الثياب المصنوعة بَلِغِيهِ إِلَا بِشِقِ ٱلْأَنْفُسُ ﴾، والدفء ما يتدفئون به في الثياب المصنوعة

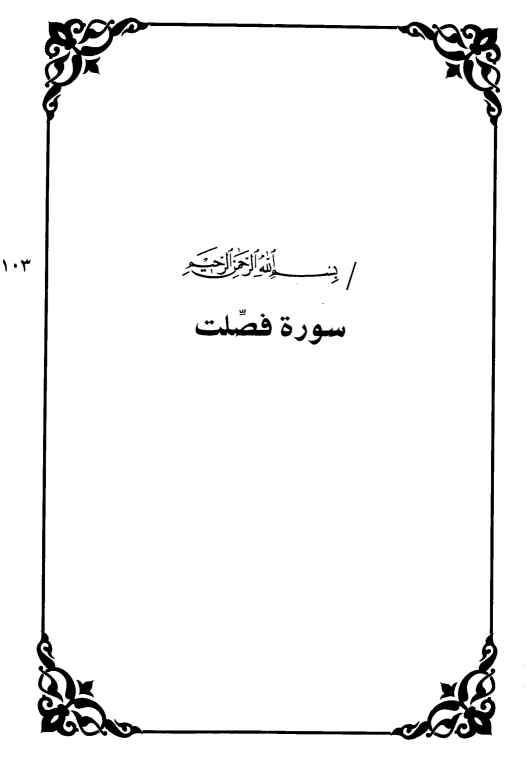
من جلود الأنعام وأوبارها وأشعارها وأصوافها، وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّن جُلُودِ ٱلْأَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأُوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَنَّا وَمَتَنعًا إِلَىٰ حِينِ ١٠٠٥ وقوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقَنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَت أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمُّ لَهُا مَالِكُونَ شَ وَذَلَّلْنَهَا لَمُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴿ وَلَئُمْ فِيهَا مَنَفِعُ وَمَشَارِبُّ أَفَلًا يَشْكُرُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُوْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةٌ نُسْقِيكُم مِّنَّا فِي بُطُونِهِ عِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَّبَنَّا خَالِصًا سَآبِغًا لِّلشَّدرِبِينَ ﴿ وَالَّهُ \* وقوله تعالى : ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَكِمِ لَعِبْرَةً لَنُسَقِيكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمُّ فِيهَا مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ شَ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ حَمُولَةً وَفَرْشَ أَ كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ وَلَا تَنَّبِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَانِّ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ مُّبِينٌ ﴿ إِنَّ مَكْنِيةَ أَزُوبَ مِّ مِن الصَّانِ اثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْرِ ٱلْسَانِيُّ ﴿ إِلَى قوله: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَكَدَاءَ إِذْ وَصَّلَكُمُ ٱللَّهُ بِهَلَذَّا ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٌ ﴾، وقوله تعالى: ﴿جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجُنَا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزْوَاجًا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْفُلِّكِ وَٱلْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ١٩٨٥ الآية، إلى غير ذلك من الآبات.

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنْقِبَهُ اللَّهِ مَا يَعْقِبَهُ ٱللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ الآية .

قد ذكرنا الآيات الموضحة له في مواضع متعددة من هذا الكتاب / المبارك، وبينا مواضعها في سورة الروم، في الكلام على ١٠١ قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبِّلِهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ .

\* قوله تعالى: ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا سُنَّتَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ أَو خَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ فَ عَبَادِهِ أَو خَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ فَ عَبَادِهِ أَو خَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ فَ عَبَادِهِ عَبَادِهِ أَو خَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة يونس في الكلام على قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة يونس في الكلام على قوله تعالى ﴿ فَنَادُوا وَلَا تَعْلَى اللَّهُ وَلَا تَعْلَى ﴿ فَنَادُوا وَلَا تَعْلَى اللَّهُ وَلَا تَعْلَى اللَّهُ وَلَا قَوْلُهُ وَلَا قَالَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ ال





1.0

## إِنْهُ الْحَرَالُحِيْدِ إِنْهُ الْحَرَالُحِيْدِ الْحَرَالُحِيْدِ الْحَرَالُحِيْدِ الْحَرَالُحِيْدِ الْحَرَالُ

\* قوله تعالى: ﴿ حَمْ إِنْ تَنزِيلُ مِنَ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ إِنْ ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه وعلى نظائره من الآيات، في أول سورة الزمر.

قوله تعالى: ﴿ كِنَابُ فُصِّلَتَ ءَايَنتُهُ ﴾ .

(كتاب) خبر مبتدأ محذوف، أي هذا كتاب، والكتاب: فِعَال بمعنى مفعول، أي مكتوب.

وإنما قيل له كتاب؛ لأنه مكتوب في اللوح المحفوظ، كما قال تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرُءَانُ بَجِيدُ ﴿ فِي لَوْجٍ مَحَفُوظٍ ﴿ فَي اللهِ مَكتوب أيضاً في صحف عند الملائكة، كما قال تعالى: ﴿ كَلّا إِنّهَا نَذَكِرَةٌ ﴿ فَنَ شَآءَ وَكُرُهُ اللَّهِ فَكَوْمَةٍ مُطَهَّرَةٍ ﴿ إِنَّهَا نَذَكِرَةً ﴿ فَنَ شَآءَ وَكُرُهُ اللَّهُ فَا مُكَرَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّاللَّالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقال تعالى في قراءة النبي ﷺ لما تضمنته الصحف المكتوب فيها القرآن: ﴿ رَسُولُ مِّنَ ٱللَّهِ يَنْلُوا صُحُفًا مُّطَهَّرَةً ۞ فِيهَا كُنُبُّ قَيِّمَةٌ ۞ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فُصِّلَتْ ءَايَنْتُهُ ﴾.

التفصيل ضد الإجمال، أي فصل الله آيات هذا القرآن، أي بينها

وأوضح فيها ما يحتاج إليه الخلق من أمور دينهم ودنياهم.

والمسوغ لحذف الفاعل في قوله تعالى: ﴿ فُصِّلَتْ ءَايَنتُهُ ﴾ هو العلم بأن تفصيل آيات هذا القرآن لا يكون إلا من الله وحده.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من تفصيل آيات هذا الكتاب، المحاء موضحاً / في آيات أخر، مبيناً فيها أن الله فصله على علم منه، وأن الذي فصله حكيم خبير، وأنه فصّله ليهدي به الناس ويرحمهم، وأن الذي فصله حكيم خبير، وأنه لا شك أنه منزل من الله، كقوله وأن تفصيله شامل لكل شيء، وأنه لا شك أنه منزل من الله، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ حِثْنَهُم بِكِنْكِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدَى وَرَحْمَة لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ حِثْنَهُم بِكِنْكِ فَصَلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدَى وَرَحْمَة لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَى مِن دُوبِ اللهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ اللّذِي بَيْنَ وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ هَذَا الْقُرْءَانُ أَن يَفْتَرَى مِن رَبِّ الْمَاكِينَ ﴿ مَا كَانَ هَذَا اللّهُ مَن وَلِهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ اللّذِي بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلّ شَيْءٍ مَكَما كَانَ حَدِيثَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ اللّهِ عَلَى الللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى وَهُوله تعالى وَهُولُهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَكُن اللّهُ وَلَكُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَوْلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

\* قوله تعالى: ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ يَهْ بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكَ ثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ يَهُ .

قوله: (قرآناً عربياً) قد تكلمنا عليه وعلى الآيات التي بمعناه في القرآن في سورة الزمر، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُرُّءَانَا عَرَبِيًّا غَيْرَ فِي عِوْجٍ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ أَيُ اللَّهِ الْكَرِيمة : ﴿ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ أَي فَصَلَتَ آيَاتُه، في حال كونه قرآناً عربياً، لقوم يعلمون.

وإنما خصهم بذلك؛ لأنهم هم المنتفعون بتفصيله، كما

خصهم بتفصيل الآيات في سورة يونس في قوله تعالى: ﴿ مَا خَلَقَ اللّهُ وَصِهُم بِتَفْصِيلِ الآياتِ في سورة الأنعام في وَلِكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ يُفَصِّلُ ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ وَهُو الَّذِى آنَشَا كُم مِّن نَفْسِ قوله تعالى: ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيكتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ وَهُو الَّذِى آنَشَا كُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ فَمُسْتَقَدُّ وَمُسْتَوْدَعُ قَدَّ فَصَّلْنَا ٱلْآيكتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ ﴿ وَهُو اللّهِ اللّهِ عَير ذلك مِن الآيات .

وقد أوضحنا وجه تخصيص المنتفعين بالأمر المشترك دون غيرهم في سورة فاطر في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ الَّذِينَ عَيْرَهُم فِي سورة فاطر في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ الَّذِينَ الْمَعْمُونَ ﴾، وبينا هناك أن تخصيصهم ١٠٧ بالإنذار دون غيرهم، في آية فاطر هذه، وفي قوله تعالى في يَس إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الدِّكَر وَخَشِي الرَّحْنَن بِالْغَيْبِ ﴾، وقوله في يَس النازعات: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَغْشَنها ﴿ اللَّحْنَن بِالْغَيْبِ ﴾، وقوله في الأنعام: ﴿ وَأَنذِر بِهِ اللَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُعَشَرُوا إِلَى رَبِّهِم لَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ وَلِيُّ وَلا شَفِيعُ ﴾ الآية، به أن أصل الإنذار عام شامل للمذكورين وغيرهم، كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ بَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلُ الْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ وَلِيَّكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللّ

وإنما خص المذكورين بالإنذار؛ لأنهم هم المنتفعون به؛ لأن من لم ينتفع بالإنذار، ومن لم ينذر أصلاً، سواء في عدم الانتفاع، كما قال الله تعالى: ﴿ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَيَ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ حال بعد حال. وقد قدمنا الكلام عليه وبعض شواهده العربية في أول سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِيُمُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِّن لَّدُنْهُ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية، وبسطنا الكلام عليه في أول سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ كِننَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْدِكَ حَرَجٌ مِّنَهُ الكلام على قوله تعالى: ﴿ كِننَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْدِكَ حَرَجٌ مِّنَهُ النَّذِرَ بِدِ، وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَأَغَرَضَ أَكُثُرُهُمْ ۗ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يَس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ أَكُثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَفِي سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثُرُ مَن فِ الْأَرْضِ الْأَنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثُرُ مَن فِ الْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ شَ ﴾ أي لا يسمعون سماع قبول وانتفاع.

١٠٨ / وقد أوضحنا ذلك بالآيات القرآنية في سورة النمل في الكلام
 على قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ وَلَا شَيْمِعُ ٱلدُّعَاءَ ﴾ الآية .

قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آَكِنَةٍ مِّمَّا لَدَّعُونَا ۚ إِلَيْهِ وَفِي الْكَانِ الْحَوْلُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابُ ﴾ .

ذكر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن الكفار صرحوا للنبي عَلَيْكُ بأنهم لا يستجيبون له ولا يؤمنون به، ولا يقبلون منه ما جاءهم به، فقالوا له: قلوبنا التي نعقل بها ونفهم في أكنة، أي أغطية.

والأكنة، جمع كنان، وهو الغطاء والغلاف الذي يغطي الشيء ويمنعه من الوصول إليه.

ويعنون: أن تلك الأغطية مانعة لهم من فهم ما يدعوهم إليه ﷺ، وقالوا: إن في آذانهم التي يسمعون بها وقراً، أي: ثقلاً، وهو الصمم.

وأن ذلك الصمم مانع لهم من أن يسمعوا من النبي عَلَيْ شيئاً مما يقول، كما قال تعالى عنهم: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لَا شَمَّعُواْ لِهَذَا اللَّهُرَّ اللَّهُ وَالْعَوْاْ فِيهِ ﴾.

وأن من بينهم وبينه حجاباً مانعاً لهم من الاتصال والاتفاق؛ لأن ذلك الحجاب يحجب كلاً منهما عن الآخر، ويحول بينهم وبين رؤية ما يبديه على من الحق.

وهذا الإشكال الذي أشرنا إليه في هذه الآيات قوي، ووجه كونه مشكلاً ظاهر؛ لأنه تعالى ذمهم على دعواهم الأكنة والوقر والحجاب في هذه الآية الكريمة من فصلت، وبين في الآيات الأخرى أن ما ذمهم على ادعائه واقع بهم فعلاً، وأنه تعالى هو الذي جعله فيهم.

فيقال: فكيف يذمون على قول شيء، هو حق في نفس الأمر؟

والتحقيق في الجواب عن هذا الإشكال، هو ما ذكرنا مراراً من أن الله إنما جعل على قلوبهم الأكنة، وطبع عليها وختم عليها، وجعل الوقر في آذانهم، ونحو ذلك من الموانع من الهدى، بسبب أنهم بادروا إلى الكفر وتكذيب الرسل طائعين مختارين، فجزاهم الله

على ذلك الذنب الأعظم، طمس البصيرة، والعمى عن الهدى، جزاء وفاقاً.

فالأكنة والوقر والحجاب المذكورة إنما جعلها الله عليهم مجازاة لكفرهم الأول.

ومن جزاء السيئة تمادي صاحبها في الضلال، ولله الحكمة البالغة في ذلك.

والآيات المصرحة بمعنى هذا كثيرة في القرآن، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا عُلَفًا لِللَّهَ مُ اللَّهُ مِكُفّرِهِمْ ﴾.

فقول اليهود في الآية: ﴿ قُلُوبُنَا غُلَفُنَا ﴾ كقول كفار مكة: ﴿ قُلُوبُنَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُو

وقد رد الله على اليهود دعواهم بِ (بل) التي هي للإضراب الإبطالي، في قوله: ﴿ بَلَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾.

فالباء في قوله: (بكفرهم) سببية، وهي دالة على أن سبب الطبع على قلوبهم هو كفرهم، والأكنة والوقر والطبع كلها من باب واحد.

وكقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُواْ ثُمَّ كَفَرُواْ فَطْبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمَّ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ يَفْقَهُونَ ﴿ يَفْقَهُونَ ﴿ يَفْقَهُونَ ﴿ يَفْقَهُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الكفر . على قلوبهم بسبب ذلك الكفر .

وقد قدمنا مراراً أنه تقرر في الأصول أن الفاء من حروف التعليل، ومن المعلوم أن العلة الشرعية سبب شرعى.

وكذلك الفاء في قوله: ﴿فَهُمَّ لَا يَفْقَهُونَ ١٠ فَهِي سببية أيضاً،

أي فطبع على قلوبهم، فهم بسبب ذلك الطبع (لا يفقهون) أي لا يفهمون من براهين الله وحججه شيئاً.

وذلك ما يبين أن الطبع والأكنة يؤول معناهما إلى شيء واحد، وهو ما ينشأ عن كل منهما من عدم الفهم؛ لأنه قال في الطبع: ﴿ فَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ آلَ ﴾، وقال في الأكنة: ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكُوبُهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ آلَ ﴾، وقال في الأكنة: ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ أي كراهة أن يفقهوه، أو لأجل ألا يفقهوه، كما قدمنا إيضاحه.

وكقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا زَاغُواْ أَزَاغَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمُّ ﴾ فبين أن زيغهم الأول /كان سبباً لإزاغة الله قلوبهم، وتلك الإزاغة قد تكون بالأكنة ١١١ والطبع والختم على القلوب.

وكقوله تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفَّكُ مَرَّفًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفِّكُ مَرَّفًا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِم ﴾ الآية.

وإيضاح هذا الجواب: أن الكفار قالوا للنبي عَلَيْهِ: ﴿ قُلُوبُنَا فِي الْحَارِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابٌ ﴾ يقصدون بذلك إخباره عَلَيْهُ بأنهم لا يؤمنون به بوجه، ولا يتبعونه بحال، ولا يقرون بالحق الذي هو كون كفرهم هذا هو الجريمة والذنب الذي كان سبباً في الأكنة والوقر والحجاب.

 وهذا المعنى أوضحه رده تعالى على اليهود في قوله عنهم: ﴿ وَقَوْ لِهِمْ قُلُو بُنَا غُلُفٌ بَلَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ .

وقد حاول الفخر الرازي في تفسير هذه الآية الكريمة الجواب على الإشكال المذكور، فقال: فإن قيل: إنه تعالى حكى هذا المعنى عن الكفار في معرض الذم، وذكر أيضاً ما يقرب منه في معرض الذم، فقال: ﴿ وَقَالُوا قُلُولُنَا غُلُفُ أَ بَلَ لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾، ثم إنه تعالى ذكر هذه الأشياء الثلاثة بعينها في معنى التقرير والإثبات في سورة الأنعام، فقال: ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُراً ﴾ فكيف الجمع بينهما؟

قلنا: إنه لم يقل ها هنا: إنهم كَذَبوا في ذلك، إنما الذي ذمهم ١١٢ عليه أنهم / قالوا: إنا إذا كنا كذلك، لم يجز تكليفنا وتوجيه الأمر والنهى علينا.

وهذا الثاني باطل، أما الأول: فلأنه ليس في الآية ما يدل على أنهم كذبوا فيه. اهـ منه. والأظهر هو ما ذكرنا.

قال صاحب الكشاف في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبِيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنِكُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهَ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ فَيْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَالِقُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِي اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّالَّالِي وَاللَّالِي وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِ

فإن قلت: هل لزيادة (من) في قوله: (ومن بيننا وبينك حجاب، لكان حجاب) فائدة؟ قلت: نعم؛ لأنه لو قيل: وبيننا وبينك حجاب، لكان المعنى أن حجاباً حاصل وسط الجهتين.

وأما بزيادة (مِنْ) فالمعنى: أن حجاباً ابتدأ منا وابتدأ منك؛ فالمسافة المتوسطة لجهتنا وجهتك مستوعبة بالحجاب، لا فراغ فيها. انتهى منه.

واستحسن كلامه هذا الفخر الرازي، وتعقبه ابن المنير على الزمخشري، فأوضح سقوطه، والحق معه في تعقبه عليه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابُ ﴾ قد قدمنا تفسيره وإيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَّشَتُورًا ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِنَّهَا أَنَّا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَاهُكُمْ إِلَاهُ وَحِدُ ﴾.

/ أمر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة نبيه ﷺ أن يقول ١١٣ للناس: ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ٓ أَنَّمَاۤ إِلَاهُكُمْ إِلَكُ ۗ وَحِدٌ ﴾.

والقصر في قوله: ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ ﴾ إضافي، أي لا أقول لكم: إني ملك، وإنما أنا رجل من البشر.

وقوله: ﴿ مِتْلُكُمْ ﴾ في الصفات البشرية، ولكن الله فضلني بما أوحى إلى من توحيده.

كما قال تعالى عن الرسل في سورة إبراهيم: ﴿ قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ اللَّهُ مَنْ عَبَادِهِ ۚ ﴾ أي كما منَّ عِلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ ﴾ أي كما منَّ علينا بالوحى والرسالة.

وما ذكره الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة ذكره في آخر سورة الكهف في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى ٓ أَنَّا َ إِلَهُكُمْ اللهُكُمْ اللهُكُمْ اللهُ لَكُونُ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ الآية.

وقد أوضحنا وجه حصر ما أوحي إليه ﷺ في مضمون «لا إله الله» في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ مَا يُوحَى إِلَى الله الله على قوله نعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ مَا يُوحَى إِلَى النَّهُ الله على قوله فَهَلُ أَنتُم شُلِمُونَ فِي الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ المَّوْمُ ﴾.

وبينا في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك إنكار المشركين كون الرسل من البشر، وأنهم ينبغي أن يكونوا من الملائكة، وما رد الله عليهم به ذلك من الآيات القرآنية، أوضحنا ذلك في سورة ص، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعِبُوا أَن جَآءَهُم مُّنذِرُ مِنْهُم ۗ وفي سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَامَنَعُ النّاسَ أَن يُؤْمِنُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَلَكَ السَّمَآءِ مَلَكَ رَسُولًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْهُ اللَّهُ ا

١١٤ /\* قوله تعالى: ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ اللَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ اللَّهُ اللَّ

قد استدل بعض علماء الأصول بهذه الآية الكريمة على أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة؛ لأنه تعالى صرح في هذه الآية الكريمة بأنهم مشركون، وأنهم كافرون بالآخرة، وقد توعدهم بالويل على شركهم وكفرهم بالآخرة، وعدم إيتائهم الزكاة، سواء قلنا إن الزكاة في الآية هي زكاة المال المعروفة، أو زكاة الأبدان بفعل الطاعات واجتناب المعاصى.

ورجح بعضهم القول الأخير؛ لأن سورة فصلت هذه من القرآن النازل بمكة قبل الهجرة، وزكاة المال المعروفة إنما فرضت بعد الهجرة سنة اثنتين، كما قدمناه في سورة الأنعام، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَءَا تُوا حَقَّهُ مُ يَوْمَ حَصَادِهِ مَا .

وعلى كل حال، فالآية تدل على خطاب الكفار بفروع الإسلام. أعني امتثال أوامره واجتناب نواهيه.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من كونهم مخاطبين بذلك، وأنهم يعذبون على الكفر، ويعذبون على المعاصي، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى عنهم مقرراً له: ﴿ مَا سَلَكَ كُمْ فِي سَقَرَ شَيَ قَالُواْ لَرُ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ شَي وَكُنّا غَنُوضٌ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ شَي وَكُنّا غَنُوضٌ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ شَي وَكُنّا فَكُونُ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ شَي وَكُنّا فَكُونُ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ شَي وَكُنّا فَكُذِبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ شَي حَتَّى أَتَنَنا ٱلْيَقِينُ شَي ﴿

فصرح تعالى عنهم، مقرراً له، أن من الأسباب التي سلكتهم في سقر، أي أدخلتهم النار، عدم الصلاة، وعدم إطعام المسكين، وعدّ ذلك مع الكفر بسبب التكذيب بيوم الدين.

/ ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ خُذُوهُ فَغُلُّوهُ ﴿ أَنَّ لَلْمَحِيمَ صَلُّوهُ ﴿ مَا لَوْهُ الْمَا عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَهُمْ أَجُرُّ غَيْرُ مَمْنُونِ ( ) .

الأجر جزاء العمل، وجزاء عمل الذين آمنوا وعملوا الصالحات هو نعيم الجنة، وذلك الجزاء (غير ممنون) أي غير مقطوع، فالممنون اسم مفعول مَنَّهُ بمعنى قطعه، ومنه قول لبيد بن ربيعة في معلقته:

لمعفر فهدٍ تنازع شِلْوَهُ غُبْسٌ كواسِبُ ما يمن طعامها فقوله: ما يمن طعامها، أي ما يقطع.

وقول ذي الأصبع:

إني لعمرك ما بابي بذي غلق على الصديق ولا خيري بممنون

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن أجرهم غير ممنون، نص الله تعالى عليه في آيات أخر من كتابه، كقوله تعالى في آخر سبورة الانشقاق: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَدِي هَامَةً أَجُّرُ غَيْرُ مَنُونِ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَدِي هَامَنُواْ وَعَمِلُواْ مَمَنُونِ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ مَمَنُونِ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَدِي فَلَهُمْ أَجُرُّ غَيْرُ مَنُونِ ﴾، وقوله تعالى في سورة هود: ﴿ ﴿ وَأَمَّا ٱلشَّمَاوِتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكُ عَطَاتًا اللَّهَ مَنُونِ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكُ عَطَاتًا عَلَا مَعْ مُؤْدِ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكُ عَطَاتًا عَلَا مَعْ مُؤْدِ ﴿ إِلَيْ مَا شَاءَ رَبُّكُ عَطَاتًا عَلَا اللَّهُ مَا وَذِ إِلَيْ مَا شَاءَ رَبُّكُ عَطَاتًا عَيْرٌ مُعَذُوذٍ ﴿ ﴾ .

فقوله: (غير مجذوذ) أي مقطوع؛ وبه تعلم أن (غير مجذوذ) و (غير ممنون) معناهما واحد.

وقوله تعالى في صَ: ﴿ إِنَّ هَنذَالَرِزْقُنَا مَالَهُ مِن نَّفَادٍ ۞﴾ أي ما له من انتهاء ولا انقطاع، وقوله في النحل: ﴿ مَاعِندَكُمْ يَنفُدُّ وَمَاعِندَ ٱللَّهِ بَاقِّ﴾.

١٠ / وهذا الذي ذكرنا هو الذي عليه الجمهور، خلافاً لمن قال: إن معنى (غير ممنون) غير ممنون عليهم به، وعليه، فالمن في الآية من جنس المن المذكور في قوله تعالى: ﴿ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُمُ بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَى ﴾.

ومن قال: إن معنى (غير ممنون) غير منقوص، محتجاً بأن العرب تطلق الممنون على المنقوص، قالوا: ومنه قول زهير:

فضل الجياد على الخيل البِطاء فلا يعطي بذلك مَمْنوناً ولا نَزِقًا فضل الجياد على الخيل البِطاء فلا فقوله: «ممنوناً» أي منقوصاً.

وهذا وإن صح لغة، فالأظهر أنه ليس معنى الآية، بل معناها هو ما قدمنا. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْقِهَا وَبَــُركَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي آرْبَعَةِ أَيّامٍ ﴾ .

الظاهر أن معنى قوله هنا: (في أربعة أيام) أي في تتمة أربعة أيام.

وتتمة الأربعة حاصلة بيومين فقط؛ لأنه تعالى قال: ﴿ هُ قُلَ اَيِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ ثم قال: (في أربعة أيام) أي في تتمة أربعة أيام، ثم قال: ﴿ فَقَضَلْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾، فتضم اليومين إلى الأربعة السابقة، فيكون مجموع الأيام التي خلق فيها السماوات والأرض وما بينهما، ستة أيام.

/ وهذا التفسير الذي ذكرنا في الآية لا يصح غيره بحال؛ ١١٧ لأن الله تعالى صرح في آيات متعددة من كتابه بأنه خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام، كقوله في الفرقان: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱلسَّحَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشُ ٱلرَّحْمَنُ فَسَّلُ بِهِ عَلِي السّجدة: ﴿ ٱللّهُ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱلسَّحَدة: ﴿ ٱللّهُ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ مَن وَلِي وَلَا خَبِيرًا اللهِ مَن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا وَاللّهُ مَا اللهُ مَن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ ﴾ الآية، وقوله تعالى في قَ: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا شَفِيعٍ ﴾ الآية، وقوله تعالى في الأعراف: بَنْ فَلَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيَّامِ ثُمَّ ٱللّهُ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيَّامٍ ثُمَّ ٱلسَّوَىٰ عَلَى الْعَراف: اللّهَ مَن الآيات.

فلو لم يفسر قوله تعالى: ﴿ فِي آرَبَعَةِ آيَامِ ﴾ بأن معناه: في تتمة أربعة أيام، لكان المعنى أنه تعالى خلق السماوات والأرض وما بينهما في ثمانية أيام؛ لأن قوله تعالى: ﴿ فِي آرَبَعَةِ آيَامٍ ﴾ إذا فسر بأنها أربعة

كاملة، ثم جمعت مع اليومين الذين خلقت فيهما الأرض المذكورين في قوله: ﴿ فَ قُلِّ أَيِنَكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِاللَّذِى خَلَقَ اَلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾، واليومين الذين خلقت فيهما السماوات المذكورين في قوله تعالى: ﴿ فَقَضَلْهُنَّ سَبَعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾، لكان المجموع ثمانية أيام.

وذلك لم يقل به أحد من المسلمين.

والنصوص القرآنية مصرحة بأنها ستة أيام، فعلم بذلك صحة التفسير الذي ذكرنا، وصحة دلالة الآيات القرآنية عليه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا ﴾ قد قدمنا الكلام على أمثاله من الآيات في سورة النحل في الكلام على / قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ الكلام على / قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ الآية.

وقوله تعالى: ﴿ وَبَكَرُكَ فِيهَا ﴾ أي أكثر فيها البركات، والبركة الخير.

وقوله تعالى: ﴿ وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقُوٰتَهَا ﴾ التقدير والخلق في لغة العرب معناهما واحد، والأقوات جمع قوت، والمراد بالأقوات أرزاق أهل الأرض ومعايشهم وما يصلحهم.

وقد ذكرنا في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» أن آية فصلت هذه، أعني قوله تعالى: ﴿ وَقَدَّرَ فِيهَاۤ أَقُواتَهَا ﴾ يفهم منها الجمع بين الآيات الدالة على أن الأرض خلقت قبل السماء، كقوله هنا: ﴿ هُ قُلِّ أَيِنَكُمُ لَتَكُفُّرُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾، ثم رتب على ذلك بِ (ثم) قوله: ﴿ مُمَّ أَسَتُوكَ إِلَى السَّمَاءَ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَقَضَنْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾، مع بعض الآيات الدالة على أن

السماء خلقت قبل الأرض، كقوله تعالى في النازعات: ﴿ ءَأَنتُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمِهُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ السَّمَآءُ بَنَهَا ﴿ وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا آ اللَّهُ الْأَنْ الْأَنْ الْأَرْضُ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا آ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى قوله: ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا آ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

فقلنا في كتابنا المذكور ما نصه: قوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ الآية، هذه الآية تدل على أن خلق الأرض قبل خلق السماء، بدليل لفظة (ثم) التي هي للترتيب والانفصال.

وكذلك آية حمّ السجدة، تدل أيضاً على خلق الأرض قبل السماء؛ لأنه قال فيها: ﴿ هُ قُلْ أَيِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ إلى أن قال: ﴿ ثُمَّ ٱسۡتَوَى إِلَى ٱلسَّمَاءِ وَهِي دُخَانُ ﴾ الآية.

مع أن آية النازعات تدل على أن دحو الأرض بعد خلق السماء؛ لأنه قال فيها: ﴿ مَأْنَتُمُ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ ٱلسَّمَأَةُ بَنَهَا ﴿ مَأَنتُمُ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ ٱلسَّمَأَةُ بَنَهَا ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَلْهَا آ ﴾ .

/اعلم أولاً أن ابن عباس رضي الله عنهما سئل عن الجمع بين ١١٩ آية السجدة وآية النازعات، فأجاب بأن الله تعالى خلق الأرض أولاً قبل السماء غير مدحوة، ثم استوى إلى السماء فسواهن سبعاً في يومين، ثم دحا الأرض بعد ذلك، وجعل فيها الرواسي والأنهار وغير ذلك.

فأصل خلق الأرض قبل خلق السماء، ودحوها بجبالها وأشجارها ونحو ذلك بعد خلق السماء.

ويدل لهذا أنه قال: ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا ﴿ آَ هُمَ عَلَهَا اللَّهُ ﴾، ولم يقل: خلقها، ثم فسر دحوه إياها بقوله: ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنْهَا إِنَّ ﴾.

وهذا الجمع الذي جمع به ابن عباس بين هاتين الآيتين واضح

لا إشكال فيه، مفهوم من ظاهر القرآن العظيم، إلا أنه يرد عليه إشكال من آية البقرة هذه.

وإيضاحه: أن ابن عباس جمع بأن خلق الأرض قبل خلق السماء، ودحوها بما فيها بعد خلق السماء، وفي هذه الآية التصريح بأن جميع ما في الأرض مخلوق قبل خلق السماء؛ لأنه قال فيها: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ ﴾ الآية.

وقد مكثت زمناً طويلاً أفكر في حل هذا الإشكال، حتى هداني الله إليه ذات يوم ففهمته من القرآن العظيم.

وإيضاحه: أن هذا الإشكال مرفوع من وجهين، كل منهما تدل عليه آية من القرآن:

الأول: أن المراد بخلق ما في الأرض جميعاً قبل خلق السماء: الخلق اللغوي الذي هو التقدير، لا الخلق بالفعل الذي هو الإبراز من العدم إلى الوجود. والعرب تسمي التقدير خلقاً، ومنه قول زهير:

١٢٠ / ولأنت تَفْري ما خلقت وبعض القوم يخلُقُ ثم لا يَفْري

والدليل على أن المراد بهذا الخلق التقدير: أنه تعالى نص على ذلك في سورة فصلت، حيث قال: ﴿ وَقَدَّرَ فِيهَاۤ أَقُواَتُهَا ﴾، ثم قال: ﴿ ثُمَّ اَشْتَوَىٰۤ إِلَى اُلسَّمَآ وَهِى دُخَانُ ﴾ الآية.

الوجه الثاني: أنه لما خلق الأرض غير مدحوة، وهي أصل لكل ما فيها، كان كل ما فيها كأنه خلق بالفعل؛ لوجود أصله فعلاً.

والدليل من القرآن على أن وجود الأصل يمكن به إطلاق الخلق على الفرع وإن لم يكن موجوداً بالفعل، قولُه تعالى: ﴿ وَلَقَدَ

خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ﴾ الآية؛ فقوله: ﴿ خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَكُمْ ثُمَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَ

وجمع بعض العلماء بأن معنى قوله: ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَكُهُا آَنَ ﴾ أي مع ذلك، فلفظة (بعد) بمعنى مع. ونظيره قوله تعالى: ﴿ عُتُلِّ بَعْدَذَلِكَ زَنِيمٍ آَنَ ﴾، وعليه فلا إشكال في الآية.

ويستأنس لهذا القول بالقراءة الشاذة، وبها قرأ مجاهد: والأرض مع ذلك دحاها.

وجمع بعضهم بأوجه ضعيفة؛ لأنها مبنية على أن خلق السماء قبل الأرض، وهو خلاف التحقيق.

منها: أن (ثم) بمعنى الواو.

ومنها: أنها للترتيب الذكري، كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ } ءَامَنُوا﴾ الآية.

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَدِبِيحَ وَحِفْظًا ﴾. ١٢١

المصابيح: النجوم.

وما تضمنته هذه الآية من تزيين السماء الدنيا بالنجوم، قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية، في سورة الأنعام، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِنَهُ تَدُوا بِهَا ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَحِفَظاً ﴾ قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في سورة الحجر، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَحَفِظُنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانِ رَجِيمٍ ﴿ الآية .

قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمُ بِهِ عَكَفُرُونَ ﴿ قَالُواْ لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمُ بِهِ عَكَفْرُونَ ﴿ إِنَّا لِمَا أَرْسِلْتُمُ الْحَدَاقِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في سورة ص، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعِجْنُواْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمُ ﴿ .

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيعًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامِ
 خَمِسَاتِ﴾.

الصرصر: وزنه بالميزان الصرفي «فعفل»، وفي معنى الصرصر لعلماء التفسير وجهان معروفان:

أحدهما: أن الريح الصرصر هي الريح العاصفة الشديدة الهبوب، التي يسمع لهبوبها صوت شديد، وعلى هذا، فالصرصر من الصرة، التي هي الصيحة المزعجة.

ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأَقَبَلَتِ آمْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ ﴾ أي في صيحة، ومن هذا المعنى: صرير الباب والقلم، أي صوتهما.

۱۲۲ / الـوجـه الثـانـي: أن الصـرصـر مـن الصـر الـذي هـو البـرد الشديد المحرق، ومنه على أصح التفسيرين قوله تعالى: ﴿كَمَثَلِ رَبِحٍ فِهَا صِرُّ ﴾ الآية. أي فيها برد شديد محرق، ومنه قول حاتم الطائى:

أوقد فإن الليل ليل قر والريح يا واقد ريح صرتُ علل يسرى نارك من يمر إن جلبت ضيفاً فأنت حرتُ فقوله: ريح صر، أي باردة شديدة البرد.

والأظهر أن كلا القولين صحيح، وأن الريح المذكورة جامعة بين الأمرين، فهي عاصفة شديدة الهبوب، باردة شديد البرد.

وما ذكره جل وعلا من إهلاكه عاداً بهذه الريح الصرصر، في تلك الأيام النحسات، أي المشؤومات النكدات؛ لأن النحس ضد السعد، وهو الشؤم = جاء موضحاً في آيات من كتاب الله.

وقد بين تعالى في بعضها عدد الأيام والليالي التي أرسل عليهم الريح فيها، كقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا عَادُّ فَأَهْلِكُواْ بِرِيجٍ صَرَصَ عَاتِيَةٍ ﴿ الله سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لِيَالِ وَثَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى ٱلْقَوْمَ فِيهَا صَرَّعَىٰ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ سَخَلُ خَاوِيَةٍ ﴿ فَهَا صَرَّعَىٰ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ عَجَازُ اللّهُ عَلَيْهِ إِلّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ أَلِرِيحَ ٱلْمَقِيمَ ﴿ فَي عَالَمُ عَلَيْهِ إِلّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ ﴿ وَفِيهُ مَا لَذَرُ مِن شَيْءٍ أَلَتَ عَلَيْهِ إِلّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ ﴿ فَي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيَعَاصَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَعْسِ شُسْتَمِرٍ ﴿ فَي النّاسَ كَأَنّهُمْ أَعْجَازُ عَالَى : ﴿ إِنّا آرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيَعَاصَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَعْسِ شُسْتَمْرٍ ﴿ فَي النّاسَ كَأَنّهُمْ أَعْجَازُ عَلَيْهِ إِلّا مَعْلَيْهُ مِلْ اللّهُ عَلَيْهُ إِلّا مَعْلَيْهُ إِلّا مَعْمَانُ عَلَيْهِ إِلّا مَعْلَيْهُ مِلْ اللّهُ عَلَيْهُ إِلّا مَعَالَمُ عَلَيْهِ إِلّا مَعْلَيْهُ مِلْ اللّهُ عَدْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلّا مَعْلَيْهُ عَلَيْهُ وَمَا ٱسْتَعْجَلْتُمُ بِهِ أَلْنَاسَ كَأَنّهُمْ أَعْمَانُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلّا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلّا مُولِي اللّهُ عَلَيْهُمْ أَلَكُمْ اللّهُ عَلَيْهُ إِلّا مُعْمَلَهُمْ عَلَيْهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ال

وهذه الريح الصرصر هي المراد بصاعقة عاد في قوله تعالى: ﴿ فَقُلُ أَنَذَرُتُكُمُ صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةِ عَادِ ﴾ الآية .

/ وقرأ هذا الحرف نافع، وابن كثير، وأبو عمر: (نَحْسات) ١٢٣ بسكون الحاء. وعليه، فالنحس وصف أو مصدر نزل منزلة الوصف.

وقرأه ابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي: (نَحِسات) بكسر الحاء، ووجهه ظاهر.

وقد قدمنا أن معنى النحسات: المشؤومات النكدات.

وقال صاحب الدر المنثور: وأخرج الطستي عن ابن عباس رضي الله عنهما، أن نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله عز وجل: ﴿ فِي يَوْمِ نَحْسِ ﴾. قال: النحس، البلاء والشدة. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت زهير بن أبي سلمى يقول:

سواء عليه أي يوم أتيته أساعة نحس تتقى أم بأسعد

وتفسير النحس بالبلاء والشدة تفسير بالمعنى؛ لأن الشؤم بلاء وشدة. ومقابلة زهير النحس بالأسعد في بيته يوضح ذلك، وهو معلوم.

ويزعم بعض أهل العلم، أنها من آخر شوال، وأن أولها يوم الأربعاء وآخرها يوم الأربعاء، ولا دليل على شيء من ذلك.

وما يذكره بعض أهل العلم من أن يوم النحس المستمر، هو يوم الأربعاء الأخير من الشهر، أو يوم الأربعاء مطلقاً، حتى إن بعض المنتسبين لطلب العلم وكثيراً من العوام صاروا يتشائمون بيوم الأربعاء الأخير من كل شهر، حتى إنهم لا يقدمون على السفر والتزوج ونحو ذلك فيه، ظانين أنه يوم نحس وشؤم، وأن نحسه مستمر على جميع الخلق في جميع الزمن، لا أصل له ولا معول عليه، ولا يلتفت إليه من عنده علم؛ لأن نحس ذلك اليوم مستمر على عاد فقط الذين أهلكهم الله فيه، فاتصل لهم عذاب البرزخ والآخرة بعذاب الدنيا، فصار ذلك الشؤم مستمراً عليهم استمراراً عليهم استمراراً عليهم استمراراً وازرة وزر أخرى.

وقد أردنا هنا أن نذكر بعض الروايات التي اغتر بها من ظن استمرار نحس ذلك اليوم، لنبين أنها لا معول عليها.

قال صاحب الدر المنثور: وأخرج ابن أبي حاتم عن زر بن حبيش ﴿ فِي يَوْمِ نَحْسِ مُّسْتَمِرِ الْأَنِي ﴾ قال: «يوم الأربعاء».

وأخرج ابن المنذر وابن مردويه، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: «قال لي جبريل: اقض باليمين مع الشاهد. وقال: يوم الأربعاء يوم نحس مستمر».

وأخرج ابن مردويه عن علي قال: «نزل جبريل على النبي ﷺ باليمين مع الشاهد، والحجامة، ويوم الأربعاء يوم نحس مستمر».

وأخرج ابن مردويه عن عائشة قالت: كان رسول الله ﷺ يقول: «يوم نحس: يوم الأربعاء».

وأخرج ابن مردويه عن أنس قال: «سئل رسول الله عليه عن الأيام، وسئل عن يوم الأربعاء، قال: يوم نحس. قالوا: كيف ذلك يا رسول الله؟ قال: أغرق فيه الله فرعون وقومه، وأهلك عاداً وثمود».

وأخرج وكيع في الغرر وابن مردويه والخطيب بسند ضعيف عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «آخر أربعاء في الشهر يوم نحس مستمر».

فهذه الروايات وأمثالها لا تدل على شؤم يوم الأربعاء على من لم يكفر بالله ولم يعصه؛ لأن أغلبها ضعيف، وما صح معناه منها فالمراد بنحسه شؤمه على أولئك الكفرة العصاة الذين أهلكهم الله بسبب كفرهم ومعاصيهم.

الكفر المعاصي، أما من كان متقياً لله مطيعاً له في يوم الأربعاء المذكور، والمعاصي، أما من كان متقياً لله مطيعاً له في يوم الأربعاء المذكور، فلا نحس ولا شؤم فيه عليه، فمن أراد أن يعرف النحس والشؤم والنكد والبلاء والشقاء على الحقيقة، فليتحقق أن ذلك كله في معصية الله وعدم امتثال أمره، والعلم عند الله تعالى.

 \* قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ ﴾.

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ المراد بالهدى فيه هدى الدلالة والبيان والإرشاد، لا هدى التوفيق والاصطفاء.

والدليل على ذلك قوله تعالى بعده: ﴿ فَاَسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ ﴾؛ لأنها لو كانت هداية توفيق لما انتقل صاحبها عن الهدى إلى العمى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَأَسَّتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ﴾ أي اختاروا الكفر على الإيمان، وآثروه عليه، وتعوضوه منه.

وهذا المعنى الذي ذكرنا يوضحه قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ السَّتَحَبُّوا ٱلْكَفْرَ عَلَى السَّتَحَبُّوا ٱلْكُفْرَ عَلَى السَّتَحَبُّوا ٱلْكُفْرَ عَلَى اللهِ السَّتَحَبُّوا ٱلْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَانِ ﴾ فقوله في آية التوبة هذه: ﴿ إِنِ ٱسْتَحَبُّوا ٱلْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَانِ ﴾ موافق في المعنى لقوله هنا: ﴿ فَاسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ ﴾ .

ونظير ذلك في المعنى قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوٰةَ الْحَيَوٰةَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فلفظة «استحب» في القرآن كثيراً ما تتعدى بِـ (على)؛ لأنها في معنى اختار وآثر.

/وقد قدمنا في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ١٢٦ ﴿ هُ مَثُلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَالَأَعْمَىٰ ﴾ الآية، أن العمى الكفر، وأن المراد بالأعمى في آيات عديدة الكافر.

فمن إطلاق القرآن الهدى على معناه العام قوله هنا: ﴿ وَأَمَّا تُمُودُ فَهَدَيَّنَهُمْ ﴾ أي بينا لهم طريق الحق وأمرناهم بسلوكها، وطرق الشر ونهيناهم عن سلوكها، على لسان نبينا صالح عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، ﴿ فَاسْتَحَبُّوا ٱلْعَكَىٰ عَلَى ٱلْهَدَىٰ ﴾ أي اختاروا الكفر على الإيمان بعد إيضاح الحق لهم.

ومن إطلاقه على معناه العام قوله تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ ﴾ بدليل قوله بعده: ﴿ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا شَيْكِ ﴾ لأنه لو كان هدى توفيق لما قال: ﴿ وَإِمَّا كَفُورًا شَيْكِ ﴾ .

ومن إطلاقه على معناه الخاص قوله تعالى: ﴿ فَيِهُ دَنَّهُمُ الْتَعَالَى: ﴿ فَيِهُ دَنَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ مَ وقوله: ﴿ وَمَن اللَّهَ مُوالَّذِينَ اللَّهَ اللَّهُ فَهُوَ اللَّهُ عَلَى ﴾، وقوله: ﴿ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِّ ﴾.

وبمعرفة هذين الإطلاقين تتيسر إزالة إشكال قرآني، وهو أنه

تعالى أثبت الهدى لنبينا ﷺ في آية، وهي قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَهَدِّى آَيَةُ وَهِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّكَ لَهَمَّدِى وَهُمْ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَخْبَلْتَ ﴾ .

فيعلم مما ذكرنا: أن الهدى المثبت له على هو الهدى العام ١٢٧ / الذي هو البيان والدلالة والإرشاد، وقد فعل ذلك على فبين المحجة البيضاء، حتى تركها ليلها كنهارها لا يزيغ عنها هالك.

والهدى المنفي عنه في آية: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ هو الهدى الخاص الذي هو التفضل بالتوفيق؛ لأن ذلك بيد الله وحده، وليس بيده ﷺ، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللّهَ فِتَنْتَهُ فَلَن تَمَلِكَ لَهُ مِن يُرِدِ اللّهَ فَان يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمّ فَإِنَّ اللّهِ اللّهَ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُم فَ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِن تَحَرِضُ عَلَىٰ هُدَنهُم فَإِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِن تَحَرِضُ عَلَىٰ هُدَنهُم فَإِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ ﴾، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُك لِلنَّاسِ ﴾ الآية، لا منافاة فيه بين عموم الناس في هذه الآية وخصوص المتقين في قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِئْبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنْقِينَ فِي ﴾؛ لأن الهدى العام للناس هو الهدى العام، والهدى الخاص بالمتقين هو الهدى الخاص، كما لا يخفى.

وقد بينا هذا في غير هذا الموضع. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَنعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُؤنِ ﴾ الآية.

الفاء في قوله: (فأخذتهم) سببية، أي فاستحبوا العمى على الهدى، وبسبب ذلك أخذتهم صاعقة العذاب الهون.

واعلم أن الله جل وعلا عبر عن الهلاك الذي أهلك به ثمود

بعبارات مختلفة، فذكره هنا باسم الصاعقة في قوله: ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَلِعِقَةً مَثْلَ صَلِعِقَةِ عَادِ صَلِعِقَةً أَلْعَذَابِ الْمُونِ ﴾، وقوله: ﴿ فَقُلُ أَنذَرْتُكُو صَلِعِقَةً مِّثْلَ صَلِعِقَةِ عَادِ وَثَمُودَ ﴿ فَقُلُ أَنذَرْتُكُو صَلِعِقَةً مِّثْلَ صَلِعِقَةً عَادِ

وعبر عنه أيضاً بالصاعقة في سورة الذاريات في قوله تعالى: ﴿ وَفِي ثَمُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمُّ تَمَنَّعُواْ حَتَّى حِينٍ ۞ فَعَتَوَاْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّعِقَةُ وَهُمَّ يَنْظُرُونَ ۞ .

وعبر عنه بالرجفة في سورة الأعراف في قوله تعالى: ﴿ فَعَقَرُواْ النَّاقَةَ وَعَكَوَاْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ وَقَالُواْ يَكَكِيلِحُ ٱثْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِنَّ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ ﴾ الآية.

وعبر عنه بالتدمير في سورة النمل في قوله تعالى: ﴿ فَٱنظُرُ كَيْفَ كَالَهُ اللَّهُمُ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَٱنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَلِقَهُمُ مُكْرِهِمُ أَنَّا دَمَّرُنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَانظُرُ

وعبر عنه بالطاغية في الحاقة في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ثَمُودُ فَأُمَّا ثَمُودُ فَأُمَّا ثَمُودُ فَأُمَّا ثَمُودُ

وعبر عنه بالدمدمة في الشمس في قوله تعالى: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَعَرُوهُ اللهِ مَ فَكَذَّبُوهُ فَعَرَّوْهَا ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَعَرَّوْهَا ﴿ فَكَذَّبُوهُ الْفَاعَاءُ اللهِ مَ فَكَذَّبُوهُ اللهِ مَ فَكَوَّدُهَا ﴿ فَكَذَّبُوهُ اللهِ مَ فَكَوَّدُهَا اللهِ اللهِ مَ فَكَذَّبُوهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

وعبر عنه بالعذاب في سورة الشعراء في قوله تعالى: ﴿ فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُواْ نَكِمِينَ ﴿ فَعَقَرُوهَا فَأَضَبَحُواْ نَكِمِينَ ﴿ فَلَمَا أَلَعَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ﴾ الآية.

ومعنى هذه العبارات كلها راجع إلى شيء واحد، وهو أن الله أرسل عليهم صيحة أهلكتهم، والصيحة الصوت المزعج المهلك.

والصاعقة تطلق أيضاً على الصوت المزعج المهلك، وعلى النار المحرقة، وعليهما معاً، ولشدة عظم الصيحة وهولها ١٢٩ من فوقهم، رجفت بهم الأرض من / تحتهم، أي تحركت حركة قوية، فاجتمع فيها أنها صيحة وصاعقة ورجفة، وكون ذلك تدميراً واضح. وقيل لها طاغية؛ لأنها واقعة مجاوزة للحد في القوة وشدة الإهلاك.

والطغيان في لغة العرب: مجاوزة الحد.

ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَمَّا طَغَا ٱلْمَآءُ ﴾ الآية، أي جاوز الحدود التي يبلغها الماء عادة.

واعلم أن التحقيق أن المراد بالطاغية في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ثَمُودُ فَأَمَّا ثَمُودُ فَأَمَّا ثَمُودُ فَأَمَّا فَعُودُ وَأَمَّا فَيْ فَي فَوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأَمَّلِكُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ بَهَا ، كما يوضحه قوله بعده: ﴿ وَأَمَّا عَادُ فَأَمَّلِكُ وَأَ بِرِيجٍ صَرَصَرٍ عَاتِيَةٍ ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأَمَّلِكُ وَأَ بِرِيجٍ صَرَصَرٍ عَاتِيَةٍ ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأَمَّلِكُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ فَا أَمْلِكُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

خلافاً لمن زعم أن الطاغية مصدر، كالعاقبة والعافية، وأن المعنى أنهم أهلكوا بطغيانهم، أي بكفرهم وتكذيبهم نبيهم، كقوله: ﴿ كَذَّبَ تُمُودُ بِطَغْوَنُهَا شَيْكُ.

وخلافاً لمن زعم أن الطاغية هي أشقاهم، الذي انبعث فعقر الناقة، وأنهم أهلكوا بسبب فعله وهو عقره الناقة.

وكل هذا خلاف التحقيق، والصواب إن شاء الله هو ما ذكرنا، والسياق يدل عليه، واختاره غير واحد.

وأما قوله تعالى: ﴿ فَكَمَّكُمْ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ ﴾ فإنه لا يخالف ما ذكرنا؛ لأن معنى دمدم عليهم ربهم بذنبهم، أي أطلق عليهم العذاب وألبسهم إياه، بسبب ذنبهم.

قال الزمخشري في معنى دمدم: وهو من تكرير قولهم: ناقة مدمومة، إذا ألبسها الشحم.

وأما إطلاق العذاب عليه في سورة الشعراء فواضح، فاتضح رجوع معنى الآيات المذكورة إلى شيء واحد.

/ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ صَاعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُونِ ﴾ ١٣٠ من النعت بالمصدر؛ لأن الهون مصدر بمعنى الهوان، والنعت بالمصدر أسلوب عربي معروف، أشار إليه في الخلاصة بقوله:

ونعتـوا بمصـدر كثيـرا فالتزموا الإفراد والتذكيرا وهو موجه بأحد أمرين:

أحدهما: أن يكون على حذف مضاف. أي العذاب ذي الهون.

والثاني: أنه على سبيل المبالغة، فكأن العذاب لشدة اتصافه بالهوان اللاحق بمن وقع عليه، صار كأنه نفس الهوان، كما هو معروف في محله.

وقوله تعالى: ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴿ كَالْتُوكِيدُ فَي المعنى لقوله: ﴿ فَاسْتَحَبُّواْ الْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ ﴾؛ لأن كلا منهما سبب لأخذ الصاعقة إياهم، فالفاء في قوله: (فأخذتهم) سببية، والباء في قوله: (بما كانوا) سببية، والعلم عند الله تعالى.

## قوله تعالى: ﴿ وَنَجَّيْنَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه أهلك ثمود بالصاعقة، ونجى من ذلك الإهلاك الذين آمنوا وكانوا يتقون الله، والمراد بهم صالح ومن آمن معه من قومه.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، جاء مبيناً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في سورة هود: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمُّ الْجَيِّنَا صَلِحًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَمِنْ خِرْي يَوْمِهِ ذَّ إِنَّ رَبَّكَ هُو الْقَوِيُّ الْعَرِيرُ فَي وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ الصَّيْحَةُ ﴾ الآية، وقوله تعالى في النمل: الْعَرِيرُ فَي وَلَعَنْ الله فَي النمل: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا إِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ اعْبُدُواْ الله فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَعْتَصِمُونَ فَي ﴾ إلى قوله تعالى في ثمود: ﴿ فَيَلْكَ بُيُوتُهُمْ يَغْتَصِمُونَ فَي ﴾ إلى قوله تعالى في ثمود: ﴿ فَيَلْكَ بُيُوتُهُمْ اللهَ يَغْتَصِمُونَ فَي فَا ظَلَمُواْ إِنَ فِي ذَلِكَ لَاكَ لَاكِنَةً لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ فَي وَالْجَيْنَا اللهُ ومن آمن معه.

\* قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَآءُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمَّ يُوْزَعُونَ اللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمَّ يُوزَعُونَ اللَّهِ ﴾.

قرأ هذا الحرف عامة القراء غير نافع ﴿ يُحْشَرُ ﴾ بضم الياء وفتح الشين مبنياً للمفعول ﴿ أَعَدَاءُ ٱللَّهِ ﴾ بالرفع على أنه نائب الفاعل.

وقرأه نافع وحمزة من السبعة (نَحشُرُ أَعْدَاءَ اللَّهِ) بالنون المفتوحة الدالة على العظمة، وضم الشين مبنياً للفاعل، (أَعْدَاءَ اللَّهِ) بالنصب على أنه مفعول به.

أي واذكر يوم يُحْشرَ أعداء الله، أي يجمعون إلى النار.

وما دلت عليه هذه الآية، من أن لله أعداء، وأنهم يحشرون يوم القيامة إلى النار، جاء مذكوراً في آيات أخر.

فبين في بعضها أن له أعداء، وأن أعداء، هم أعداء المؤمنين، وأن جزاءهم النار، كقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوَّا لِلَهِ وَمَلَيْكَيْهِ وَمَلَيْكِ عَدِه وَأَن جزاءهم النار، كقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوَّا لِلَهِ وَمَلَيْكِ عَلَى وَوَله تعالى: وَرَسُلِهِ وَجَرِيلَ وَمِيكُلْلَ فَإِنَّ اللّهَ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمِن رِبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِ بُونَ بِهِ عَدُوّ اللّهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَلَيُلْقِهِ ﴿ يَتَأَيُّمُ اللّهِ اللّهُ عَدُولًا عَدُولُ عَدُولًا عَدُولُ مَعُدُولًا مَا اللّه الله عَدَالَ اللّهُ عَلَى اللّه عَدْ اللّه عَدْ اللّه مِن اللّه الله عَدْ اللّه مِن اللّهات.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَهُمَّ يُوزَعُونَ ﴿ إِنَّ اللهِ أَي يرد أُولهم إلى آخرهم، ويلحق آخرهم بأولهم، حتى يجتمعوا جميعاً، ثم يدفعون في النار، وهو من قول العرب: وزعت الجيش، إذا حبست أوله على آخره حتى يجتمع.

وأصل الوزع الكف، تقول العرب: وزعه يزعه وزعاً، فهو وازع له، /إذا كفه عن الأمر، ومنه قول نابغة ذبيان:

على حين عاتبت المشيب على الصبا فقلت ألما أصح والشيب وازع

وقول الآخر:

ولن يزع النفس اللجوج عن الهوى من الناس إلا وافر العقل كامله

وبما ذكرنا تعلم أن أصل معنى (يوزعون) أي يكف أولهم عن التقدم، وآخرهم عن التأخر، حتى يجتمعوا جميعاً.

وذلك يدل على أنهم يساقون سوقاً عنيفاً، يجمع به أولهم مع آخرهم.

وقد بين تعالى أنهم يساقون إلى النار في حال كونهم عطاشاً، في قوله تعالى: ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا اللَّهِ ﴾.

ولعل الوزع المذكور في الآية يكون في الزمرة الواحدة من زمر أهل النار؛ لأنهم يساقون إلى النار زمراً زمراً، كما قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الزمر في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَسِيقَ اللَّذِينَ كَفُرُوٓ اللَّهِ جَهَنَّمَ زُمَرًا ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ حَتَىٰ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ
 وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يَس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٓ أَفَوْهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا آيَدِيهِمْ ﴾ الآية، وفي سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَكُنْمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثَا ﴿ وَلَا يَكُنْمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ﴾ .

وبينا هناك وجه الجمع بين قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَكُنْمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا ۞ ﴾ مع قوله: ﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتْنَكُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَا مُشْرِكِينَ ۞ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا اللهِ اللهُ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا اللهِ اللهُ اللهُ

قد قدمنا الكلام عليه في سورة ص في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّادِ ﴿ ذَالِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّادِ ﴿ ذَالِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّادِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَسْتَعَيْتِبُواْ فَمَا هُم مِّنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ﴿ إِن اللَّهِ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهِ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّ

قد بينا معناه مع شواهده العربية في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَا يُؤَذَّنُ لِلَّذِينَ كَ فَرُواْ وَلَا هُمَّ يُسْتَعْنَبُونَ ﴿ ثُمَّ لَا يُؤَذَّنُ لِلَّذِينَ كَ فَرُواْ وَلَا هُمَّ يُسْتَعْنَبُونَ ﴾.

 \* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَيَّضَٰ نَا لَهُمْ قُرَنَاءَ فَزَيَّنُواْ لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾.

لعلماء التفسير في تفسير قوله: ﴿ ﴿ وَقَيَّضَـنَا ﴾ عبارات يرجع بعضها في المعنى إلى بعض.

كقول بعضهم: ﴿ ﴿ وَقَيَّضَّنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ ﴾ أي جئناهم بهم، وأتحناهم لهم.

وكقول بعضهم: (قيضنا) أي هيأنا.

وقول بعضهم: (قيضنا) أي سلَّطنا.

وقول بعضهم: أي بعثنا ووكلنا.

وقول بعضهم: (قيضنا) أي سببنا.

وقول بعضهم: قدَّرنا.

ونحو ذلك من العبارات، فإن جميع تلك العبارات راجع إلى شيء واحد، وهو أن الله تبارك وتعالى هيأ للكافرين قرناء من الشياطين يضلونهم عن الهدى، ويزينون لهم الكفر والمعاصي، وقدّرهم عليهم.

والقرناء: جمع قرين، وهم قرناؤهم من الشياطين، على التحقيق. / وقوله ﴿ فَزَيَّنُواْ لَهُم مَّابَيْنَ أَيْدِيهِم ﴾ أي من أمر الدنيا، حتى آثروه ١٣٤ على الآخرة ﴿ وَمَا خَلْفَهُم ﴾ أي من أمر الآخرة، فدعوهم إلى التكذيب به، وإنكار البعث.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أنه تعالى قيض للكفار قرناء من الشياطين يضلونهم عن الهدى، بينه في مواضع أخر من كتابه. وزاد في بعضها سبب تقييضهم لهم، وأنهم مع إضلالهم لهم

يظنون أنهم مهتدون، وأن الكافر يوم القيامة يتمنى أن يكون بينه وبين قرينه من الشياطين بعد عظيم، وأنه يذمه ذلك اليوم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّمْكِن نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَانَا فَهُو لَهُ قَرِينٌ ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّمْكِن نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَانَا فَهُو لَهُ قَرِينٌ ﴿ وَمَن يَعْشُ وَابَّهُمْ لَيُصَدُّونَ اللَّهِ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

فترتيبه قوله: (نقيّض له شيطاناً)، على قوله: (ومن يعش عن ذكر الرحمن) ترتيب الجزاء على الشرط، يدل على أن سبب تقييضه له هو غفلته عن ذكر الرحمن.

ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿مِن شَكِرٌ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ ﴿ اللهِ الناسِ اللهِ الناسِ هو كثير الوسوسة، ليضل بها الناس، والخناس هو كثير التأخر والرجوع عن إضلال الناس، من قولهم: خَنَس، بالفتح، يخنُس، بالضم، إذا تأخر.

فهو وسواس عند الغفلة عن ذكر الرحمن، خناس عند ذكر الرحمن، خناس عند ذكر الرحمن، كما دلت عليه آية الزخرف المذكورة، ودل عليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لِيَسَ لَهُ سُلُطَنَ عَلَى ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّ لُونَ الْذِينَ سُلُطَنَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ عَمَ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ لِللَّا الذين سُلُطَنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ عَمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُم بِهِ مشركون، غافلون عن ذكر الرحمن، وبسبب يتولونه والذين هم به مشركون، غافلون عن ذكر الرحمن، وبسبب ذلك قيضه الله لهم فأضلهم.

ومن الآيات الدالة على تقييض الشياطين للكفار ليضلوهم، الله تعالى: / ﴿ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكَفِرِينَ تَوُرُهُمُ أَزًا ﴿ ﴾، وقد أوضحنا الآيات الدالة على ذلك في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ الآية، وبينا هناك أقوال أهل العلم في معنى (تؤزهم أزاً).

وبينا أيضاً هناك أن من الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعُشُرُهُمْ جَمِيعًا يَهَعَشَرَ ٱلْجِنِ قَدِ ٱسْتَكَثَرَتُم مِنَ ٱلْإِنسُ ﴾ أي استكثرتم من إضلال الإنس في دار الدنيا، وقوله: ﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيّ مُن إضلال الإنس في دار الدنيا، وقوله: ﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُونَهُمْ فِي ٱلْغَيّ ثُمُ مَا يَضِا قوله تعالى: ﴿ هَ ٱلْمَ أَعَهَدْ إِلَيْكُمْ يَكِنِيَ أَن اللّهَ يَطُنُ وَمِنها أيضاً قوله تعالى: ﴿ هَ ٱلْمَ أَعَهَدْ إِلَيْكُمْ يَكِنِينَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل مِن الآيات.

وقد دل قوله في آية الزخرف: ﴿ فَبِئُسَ ٱلْقَرِينُ ﴿ عَلَى أَن قرناء الشياطين المذكورين في آية فصلت وآية الزخرف وغيرهما، جديرون بالذم الشديد، وقد صرح تعالى بذلك في سورة النساء في قوله: ﴿ وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيَطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءً قَرِينًا ﴿ وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيَطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءً قَرِينًا ﴿ وَمَن يَكُنِ الشَّيَطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءً قَرِينًا ﴿ وَمَن يَكُنِ الشَّيَطِانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءً قَرِينًا ﴿ وَمَن يَكُن الشَّيَطُانُ اللهُ قَرِينًا فَسَاءً وَبِئُل اللهُ وَبِئُل اللهُ وَبِئُل اللهُ وَبِئُل اللهُ وَبِئُل اللهُ عَلَى المُخلاصة بقوله: جامد لإنشاء الذم، كما ذكره في الخلاصة بقوله:

واجعل كبئس ساء واجعل فَعُلا من ذي ثلاثة كنعم مسجلا

وبين تعالى أنهم بسبب ذلك الظن الفاسد هم أخسر الناس أعمالًا، في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ نُلْيَتُكُمْ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِ الْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ ﴾.

/ وقوله تعالى في آية الزخرف: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ من ١٣٦

قولهم: عشا بالفتح عن الشيء، يعشو بالضم ، إذا ضعف بصره عن إدراكه؛ لأن الكافر أعمى القلب، فبصيرته تضعف عن الاستنارة بذكر الرحمن، وبسب ذلك يقيض الله له قرناء الشياطين.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوِّلُ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَقَدْحَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٓ أَكْثَرِهِمْ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسَمَعُواْ لِهَنَدَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿خُذُواْمَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَٱسۡمَعُواْ ﴾.

 لأن انتفاء الخوف والحزن، والوعد الصادق بالخلود في الجنة المذكور في آية الأحقاف هذه، يستلزم جميع ما ذكر في هذه الآية الكريمة من سورة فصلت.

\* قوله تعالى: ﴿ آدْفَعْ بِاللَّتِي هِيَ آحْسَنُ فَإِذَا اللَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكَ وَبَيْنَكُ وَبَيْنَكُ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمُ ﴿ آدُفَعْ بِاللَّهِ وَمَا يُلَقَّلُهَ آ إِلَّا اللَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَ آ إِلَّا اللَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَ آ إِلَّا اللَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَ آ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴿ وَمَا يَنزَعَنَّكَ مِنَ الشَّيْطُانِ نَنْغُ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ إِلَّا اللَّهُ مُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ آلَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

قد أوضحناه مع الآيات التي بمعناه في آخر سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَذِ ٱلْعَفُو وَأَمْنُ بِٱلْعُرُفِ ﴾، إلى قوله: ﴿ إِنَّهُم سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ فَأَنَّهُ ﴾ .

### قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِتِهِ ٱلَّيْـ لُ وَٱلنَّهَـ اللهِ الآية .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنَ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ لَا تَسَاجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَصَرِ ﴾ الآية.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة النمل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَلَّا يَسَجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْ َ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ فَإِنِ ٱسۡتَكَبُرُواْ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكِ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ اللَّهِ ﴿ .

قوله تعالى: ﴿ فَإِنِ ٱسۡتَكَبُرُواْ ﴾ أي فإن تكبر الكفار عن

توحید الله، والسجود له وحده، وإخلاص العبادة له، (فالذین عند ربك) وهم الملائكة، (یسبحون له باللیل) أي یعبدونه وینزهونه دائماً ۱۳۸ لیلاً ونهاراً، (وهم لایسامون) / أي لایملون من عبادة ربهم، لاستلذاذهم لها، وحلاوتها عندهم، مع خوفهم منه جل وعلا كما قال تعالى: ﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَيْكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ﴾.

وقد دلت هذه الآية الكريمة من سورة فصلت على أمرين:

أحدهما: أن الله جل وعلا إن كفر به بعض خلقه، فإن بعضاً آخر من خلقه يؤمنون به، ويطيعونه كما ينبغي، ويلازمون طاعته دائماً بالليل والنهار.

والثاني منهما: أن الملائكة يسبحون الله ويطيعونه دائماً لا يفترون عن ذلك.

وهذان الأمران اللذان دلت عليهما هذه الآية الكريمة، قد جاء كل منهما موضحاً في غير هذا الموضع.

أما الأول منهما: فقد ذكره جل وعلا في قوله: ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَوُلُهُ: ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَوُلُلَآ فَقَدُ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكَلِفِرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

وأما الثاني منهما: فقد أوضحه تعالى في آيات من كتابه، كقوله تعالى في الأنبياء: ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ لَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِادَتِهِ عِندَهُ لَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِادَتِهِ عَلَا يَسْتَكُمِرُونَ فَيْ يُسَيِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ فَيْ ﴾، وقوله تعالى في آخر الأعراف: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ عَلَى فَي آخر الأعراف: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسَّجُدُونَ اللَّهِ اللهِ عَير ذلك من الآيات.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَهُمْ لَا يَسْتُمُونَ ١ هَا إِنَّ اللَّهُ أَي

لا يملون. والسآمة الملل، ومنه قول زهير:

سئمت تكاليف الحياة ومن يعش ثمانين حولًا، لا أبا لك، يسأم

قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

/هذه الآية الكريمة قد أوضحنا الكلام عليها، مع ما في معناها ١٣٩ من الآيات، وبينا أن تلك الآيات فيها البرهان القاطع على البعث بعد الموت، وذكرنا معها الآيات التي يكثر الاستدلال بها في القرآن على البعث بعد الموت، وهي أربعة براهين قرآنية.

ذكرنا ذلك في سورة البقرة، وفي سورة النحل، وغيرهما، وأحلنا عليه مراراً.

قوله تعالى: ﴿ أَفَهَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرٌ أَم مَّن يَأْتِي عَامِنًا يَوْمَ ٱلْقَيٰمَةِ ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه، مع ما يماثله من الآيات، في سورة الفرقان، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ اللَّهِ الآية.

## قوله تعالى: ﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَاآَءً ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة البقرة، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴿ ﴾، وفي سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية.

قول تعالى: ﴿ مَن عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَن أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنْتُمْ الْحَسَنْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمُ فَلَهَا ﴾، وفي سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَمَن شَكَر فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ عَلَى الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن شَكَر فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ عَلَى الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن شَكَر فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ عَلَى الكلام على الكلام على الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن شَكَر فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لَنُفْسِهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُولَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## \* قوله تعالى: ﴿ وَمَارَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ١٠٠٠ .

ما ذكره جل وعلا في الآية الكريمة من كونه ليس بظلام المعبيد، / ذكره في مواضع أخر، كقوله تعالى في سورة آل عمران: ﴿ ذَلِكَ بِمَاقَدَّمَتَ أَيْدِيكُمُ وَأَنَّ اللّهَ لَيْسَ بِظَلَّا مِ لِلْعَبِيدِ ﴿ اللّهِ بِمَاقَدَّمَتَ أَيْدِيكُمُ وَأَنَّ اللّهَ لَيْسَ بِظَلَّا مِ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَلِكَ بِمَاقَدَّمَتَ أَيْدِيكُمُ وَأَنَّ اللّهَ عَهِدَ إِلَيْتِنَا ﴾ الآية، وقوله في الأنفال: ﴿ ذَلِكَ بِمَاقَدَّمَتَ أَيْدِيكُمُ وَأَنَّ اللّهَ كَيْسِ بِظَلّمِ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَقُولُه في وَقُولُه في اللّهِ لَيْسَ بِظُلّمِ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَقُولُه في اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللهُ اللللللللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ

وفي هذه الآيات سؤال معروف، وهو أن لفظة «ظلَّم» فيها صيغة مبالغة، ومعلوم أن نفي المبالغة لا يستلزم نفي الفعل من أصله؛ فقولك مثلاً: زيد ليس بِقَتَّالٍ للرجال، لا ينفي إلا مبالغته في قتلهم، فلا ينافي أنه ربما قتل بعض الرجال.

ومعلوم أن المراد بنفي المبالغة في الآيات المذكورة هو نفي الظلم من أصله.

والجواب عن هذا الإشكال من أربعة أوجه:

الأول: أن نفي صيغة المبالغة في الآيات المذكورة، قد بينت آيات كثيرة أن المراد به نفي الظلم من أصله.

ونفي صيغة المبالغة إذا دلت أدلة منفصلة على أنه يراد به نفي أصل الفعل، فلا إشكال؛ لقيام الدليل على المراد.

والآيات الدالة على ذلك كثيرة معروفة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفَهَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَلَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْعًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ فَيَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ القَيْمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْعًا ﴾ الآية. إلى غير ذلك من الآيات، كما قدمنا إيضاحه في سورة الكهف والأنبياء.

/الوجه الثاني: أن الله جل وعلا نفى ظلمه للعبيد، والعبيد في ١٤١ غاية الكثرة، والظلم المنفي عنهم تستلزم كثرتهم كثرته، فناسب ذلك الإتيان بصيغة المبالغة للدلالة على كثرة المنفي التابعة لكثرة العبيد المنفي عنهم الظلم، إذ لو وقع على كل عبد ظلم ولو قليلاً، كان مجموع ذلك الظلم في غاية الكثرة، كما ترى.

وبذلك تعلم اتجاه التعبير بصيغة المبالغة، وأن المراد بذلك نفي أصل الظلم عن كل عبد من أولئك العبيد، الذين هم في غاية الكثرة، سبحانه وتعالى عن أن يظلم أحداً شيئاً، كما بينته الآيات القرآنية المذكورة.

وفي الحديث: «يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي» الحديث.

الوجه الثالث: أن المسوغ لصيغة المبالغة، أن عذابه تعالى بالغ من العظم والشدة أنه لولا استحقاق المعذبين لذلك العذاب بكفرهم ومعاصيهم، لكان مُعَذِّبهم به ظلاَّماً بليغ الظلم متفاقِمَه، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً.

وهذا الوجه والذي قبله أشار لهما الزمخشري في سورة الأنفال.

الوجه الرابع: ما ذكره بعض علماء العربية وبعض المفسرين، من أن المراد بالنفي في قوله ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴿ اللهِ نَفِي نسبة الظلم إليه؛ لأن صيغة فعّال تستعمل مراداً بها النسبة فتغني عن ياء النسب، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

ومع فاعل وفعَّال فَعِلْ في نَسَب أغنى عَنِ اليا فَقُبِلْ

ومعنى البيت المذكور: أن الصيغ الثلاثة المذكورة فيه التي هي فاعل كظالم، وفعًال كظلام، وفعل كفرح، كل منها قد تستعمل مراداً بها النسبة، فيستغنى بها عن ياء النسب، ومثاله في «فاعل» قول الحطيئة في هجوه الزبرقان بن بدر التميمى:

١٤٢ / دع المكارم لا ترحل لبغيتها واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسي

فالمراد بقوله «الطاعم الكاسي» النسبة، أي ذو طعام وكسوة. وقول الآخر، وهو من شواهد سيبويه:

وغررتني وزعمت أنك لأبِنٌ في الصيف تامر

أي ذو لبن وذو تمر. وقول نابغة دبيان:

كِليني لِهَمِّ يا أميمة ناصب وليل أقاسيه بطيء الكواكبِ

فقوله: «ناصب» أي ذو نصب.

ومثاله في «فعَّال» قول امرىء القيس:

وليس بذي رمح فيطعنني به وليس بذي سيف وليس بنبَّال

فقوله: «وليس بنبَّال» أي ليس بذي نبل، ويدل عليه قوله قبله: وليس بذي رمح، وليس بذي سيف.

وقال الأشموني بعد الاستشهاد بالبيت المذكور: قال المصنف \_\_\_ يعني ابن مالك \_\_ : وعلى هذا حمل المحققون قوله تعالى: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ إِنْ اللهِ أَي بذي ظلم. اهـ.

وما عزاه لابن مالك جزم به غير واحد من النحويين والمفسرين.

ومثاله في «فَعِل» قول الراجز، وهو من شواهد سيبويه: لست بليلي ولكني نَهِر لا أدلج الليل ولكن أبتكر فقوله: «نَهِر» بمعنى نهاريّ.

وقد قدمنا إيضاح معنى الظلم بشواهده العربية، في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك، والعلم عند الله تعالى.

## قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾.

تقدم الكلام على نحوه في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: / ﴿ قُلَ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَقِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقِّنِهَا ۚ إِلَّا هُؤَّ ﴾، وفي الأنعام عند ١٤٣ قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعِنْدَهُ مِنَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُؤً ﴾.

#### \* قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنثَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنثَىٰ وَمَا تَغِيثُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادً ﴾ الآية.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَظُنُّواْ مَا لَهُمْ مِّن تَّحِيصٍ شَيْ ﴾.

الظن هنا بمعنى اليقين؛ لأن الكفار يوم القيامة إذا عاينوا العذاب، وشاهدوا الحقائق، علموا في ذلك الوقت أنهم ليس لهم من محيص، أي ليس لهم مفر ولا ملجأ.

والظاهر أن المحيص مصدر ميمي، من حاص يحيص بمعنى حاد وعدل وهرب.

وما ذكرنا من أن الظن في هذه الآية الكريمة بمعنى اليقين والعلم، هو التحقيق إن شاء الله؛ لأن يوم القيامة تنكشف فيه الحقائق، فيحصل للكفار العلم بها لا يخالجهم في ذلك شك، كما قال تعالى عنهم، إنهم يقولون يوم القيامة: ﴿ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعَنَا فَارَجِعَنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ الْمُومِ مَريبًا وقال تعالى: ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذَ وُقِفُوا عَلَى رَبِّهم قَالَ أَليسَ هَلَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَبِّنَا ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذَ وُقِفُوا عَلَى رَبِّهم قَالَ أَليسَ هَلَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَبِّنَا ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذَا وَقِفُوا عَلَى رَبِّهم قَالَ أَليسَ هَلَا اللّه اللّه الكلام على قوله وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ بَلِ ادَرَكَ عِلْمُهُمْ فِ ٱلْآخِرَةً ﴾ الآية.

ومعلوم أن الظن يطلق في لغة العرب، التي نزل بها القرآن على معنيين:

أحدهما: الشك، كقوله: ﴿ إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغَنِّي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْئًا ﴾، وقوله تعالى عن الكفار: ﴿ إِن نَّظُنُّ إِلَّا ظَنَّا وَمَا نَحَنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴿ إِن نَّظُنُّ إِلَّا ظَنَّا وَمَا نَحَنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴿ إِن نَّظُنُّ إِلَّا ظَنَّا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

ونظير ذلك من كلام العرب قول دريد بن الصمة:

فقلت لهم ظنوا بألفي مدجج سراتهم في الفارسي المسرد وقول عميرة بن طارق:

بأن تغتزوا قومي وأقعد فيكم وأجعل مني الظن غيباً مرجما والظن في البيتين المذكورين بمعنى اليقين.

والفعل القلبي في الآية المذكورة التي هي قوله: ﴿ وَظُنُّواْ مَا لَهُم مِن يَحِيصِ فَي اللَّهِ المذكورة التي هي قوله: ﴿ وَظُنُّواْ مَا لَهُم مِن يَحِيصِ فَي المفعولين بسبب النفي بلفظة (ما) في قوله: ﴿ مَا لَهُم مِّن يَحِيصِ فَي كما أشار له في الخلاصة بقوله:

\* والتزم التعليق قبل نفي «ما» \*

قوله تعالى: ﴿ وَلَ إِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِّنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءً مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَارِمَةً وَلَ إِن رُّجِعْتُ إِلَى رَبِّى إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسْنَى ﴿ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الكهف، في الكلام

على قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن رُّدِدتُّ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ ﴾.

١٤٥ / \* قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَنِ أَعْرَضَ وَنَتَا بِجَانِبِدِ. وَ وَإِذَا مَسَّـُ ٱلشَّرُّ فَذُو دُعَآ عِمَرِيضٍ ۞ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له، وبعض الأحاديث الصحيحة الموافقة لها في سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ٱلضَّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۗ أَوْ قَاعِدًا أَوْقَابِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّكَأَن لَّرَ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي آنفُسِمِمْ ﴾
 الآية.

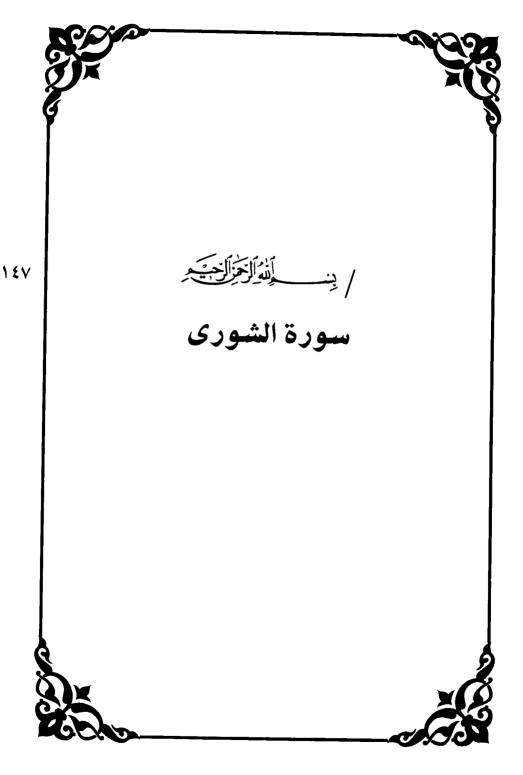
قد قدمنا الكلام عليه في سورة المؤمن في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَتِهِ ءَوَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقَاً ﴾ الآية.

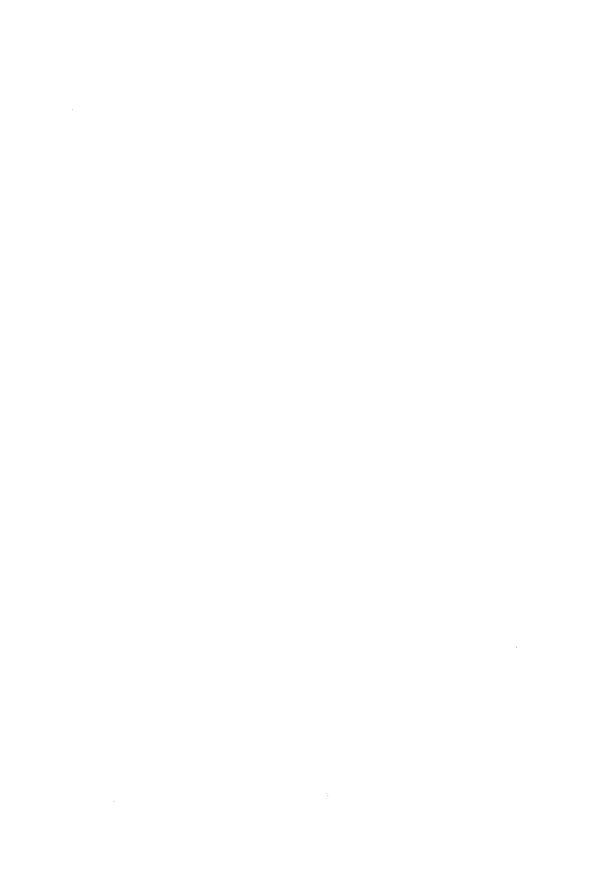
\* قوله تعالى: ﴿ أَلا إِنَّهُمْ فِ مِرْبَيَةٍ مِّن لِّقَاآءِ رَبِّهِمٌّ ﴾.

المرية: الشك.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من شك الكفارفي البعث والجزاء، قد قدمنا الآيات الموضحة له، ولما يترتب عليه من الخلود في النار، في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ بَلَ كَذَّبُوا بِالسّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبُوا السَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال







189

# إِنْهُ الْآمِرُ الْحَيْدِ الْمُعْرِلُاتِ مِنْ الْمُعْرِلُاتِ مِنْ الْمُعْرِلُونِ مِنْ الْمُعْرِلُونِ مِنْ الْم

\* قوله تعالى: ﴿ حَمْ ۞ عَسَقَ ۞ كَذَالِكَ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّهُ الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ .

قد قدمنا الكلام على الحروف المقطعة في أول سورة هود.

وقول الزمخشري في تفسير هذه الآية ﴿ كَلَالِكَ يُوحِي إِلَيْكَ ﴾ أي مثل ذلك الوحي، أو مثل ذلك الكتاب، يوحي إليك وإلى الرسل من قبلك الله. يعني أن ما تضمنته هذه السورة من المعاني، قد أوحى الله إليك مثله، وفي غيرها من السور، وأوحاه من قبلك إلى رسله، على معنى أن الله تعالى كرر هذه المعاني في القرآن وفي جميع الكتب السماوية، لما فيها من التنبيه البليغ، واللطف العظيم، لعباده من الأولين والآخرين. اه منه.

وظاهر كلامه أن التشبيه في قوله: (كذلك يوحي) بالنسبة إلى الموحَى باسم المفعول.

والأظهر أن التشبيه في المعنى المصدري الذي هو الإيحاء.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَإِلَى اَلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ﴾ لم يصرح هنا بشيء من أسماء الذين من قبله الذين أوحي إليهم، كما أوحي إليه، ولكنه قد بين أسماء جماعة منهم في سورة النساء، وبين فيها أن بعضهم لم يقصص خبرهم عليه، وأنه أوحى إليهم وأرسلهم لقطع حجج الخلق في دار الدنيا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّا آوَحَيْنَا اللَّهُ كَمَا آوَحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيَّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوحَيْنَا / إِلَى إِبْرَهِيمَ وَاسْمَعِيلَ وَايِّكُ كَمَا آوَحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيَّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَالْحَيْنَا / إِلَى إِبْرَهِيمَ وَاسْمَعِيلَ وَإِيْنِ وَيُونُس وَهَنرُونَ وَسُلَيَمَنَ وَءَاتَيْنَا وَإِسْحَقَ وَيَعَقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَآيُوبَ وَيُونُس وَهَنرُونَ وَسُلَتَهَنَّ وَءَاتَيْنَا دَاوُدِ دَ رَبُورًا ﴿ وَ وَلُسُلًا قَدَّ قَصَصَمْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَمُنذِرِينَ لِتُلّا يَكُونَ عَلَيْكَ وَكُمْ اللّهُ مُوسَىٰ تَصَعِيلِما ﴿ وَكُولُنَا مَرَانِ اللّهُ مُوسَىٰ تَصَعَلِيمًا ﴿ وَاللّهُ اللّهُ مُوسَىٰ اللّهُ عَرْبِيزًا حَكِيمًا فَيْهِ لَا مُوسَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مَا اللّهِ مُجَمَّةُ اللّهُ مُوسَىٰ اللّهُ وَكُولَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مُوسَىٰ اللّهُ مُوسَىٰ اللّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ مَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مُوسَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَوْلُ اللّهُ عَلَيْكُ مَا اللّهُ مُوسَىٰ اللّهُ مُوسَىٰ اللّهُ اللهُ اللّهُ مُوسَىٰ اللّهُ مَالْهُمْ عَلَيْكُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُعْمَلًا اللّهُ مُوسَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْكُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

وقد قدمنا في أول سورة الزمر أن استقراء القرآن قد دل على أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك ببعض أسمائه الحسنى وصفاته العليا، وذكرنا كثيراً من أمثلة ذلك.

وقرأ هذا الحرف عامة السبعة غير ابن كثير ﴿ يُوحِي ﴾ بكسر الحاء بالبناء للفاعل، وعلى قراءة الجمهور هذه فقوله: (الله العزيز الحكيم) فاعل يوحي.

وقرأه ابن كثير (يُوحَى إليك) بفتح الحاء بالبناء للمفعول، وعلى هذه القراءة، فقوله: (الله العزيز الحكيم) فاعل لفعل محذوف تقديره يوحي، كما قدمنا إيضاحه في سورة النور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لَمُ فِيهَا بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ﴿ يَجَالُ ﴾ الآية.

وقد قدمنا معانى الوحي مع الشواهد العربية في سورة النحل

في الكلام على قوله تعالى ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّالِ ﴾، وغير ذلك من المواضع.

#### \* قوله تعالى: ﴿ وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ شِينًا ﴾.

وصف نفسه جل وعلا في هذه الآية الكريمة، بالعلو والعظمة، وهما من / الصفات الجامعة كما قدمنا في سورة الأعراف، في الكلام ١٥١ على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰ عَلَى ٱلۡعَرْشِ﴾.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من وصفه تعالى نفسه بهاتين الصفتين الجامعتين المتضمنتين لكل كمال وجلال، جاء مثله في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُما وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُما وَهُوَ ٱلْعَلِي ٱلْعَظِيمُ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَلَا يَتُودُهُ عِفْظُهُما وَهُو الْعَلِي اللّهَ كَانَ عَلِيّا اللّهَ عَلِي اللّهَ مَا وقوله تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيكَا مُ فِي وَلَا اللّهَ مَا لَا يَاتٍ . وَلَا اللّهِ اللّهُ عَيْرِ ذَلْكُ مِنِ الآيات .

\* قوله تعالى: ﴿ تُكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَتَفَطَّرُنَ مِن فَوْقِهِنَّ وَٱلْمَلَيْكِدُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِرَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾.

قرأ هذا الحرف عامة السبعة غير نافع والكسائي ﴿ تَكَادُ ﴾ بالتاء الفوقية؛ لأن السماوات مؤنثة، وقرأه نافع والكسائي، ﴿ يَكَادُ ﴾ بالياء التحتية، لأن تأنيث السماوات غير حقيقي.

وقرأه عامة السبعة غير أبي عمرو، وشعبة عن عاصم ﴿ يَتَفَطَّرُنَ ﴾ بتاء مثناة فوقية مفتوحة بعد الياء وفتح الطاء المشددة، مضارع تفطر، أي تشقق.

وقرأه أبو عمرو وشعبة عن عاصم (ينفطرن) بنون ساكنة بعد

الياء وكسر الطاء المخففة، مضارع انفطرت، كقوله: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآهُ اَنفَطَرَتْ إِنَّ السَّمَآهُ السَّمَآهُ

وقوله: (تكاد) مضارع كاد، التي هي فعل مقاربة، ومعلوم أنها تعمل في المبتدأ والخبر، ومعنى كونها فعل مقاربة أنها تدل على قرب اتصاف المبتدأ بالخبر.

۱۵۲ / وإذاً، فمعنى الآية: أن السماوات قاربت أن تتصف بالتفطر، على القراءة الأولى، والانفطار، على القراءة الثانية.

واعلم أن سبب مقاربة السماوات للتفطر في هذه الآية الكريمة، فيه للعلماء وجهان كلاهما يدل له قرآن:

الوجه الأول: أن المعنى تكاد السماوات يتفطرن خوفاً من الله، وهيبة وإجلالًا، ويدل لهذا الوجه قوله تعالى قبله: ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلَىٰ الْعَظِيمُ فَيْ ﴾؛ لأن علوه وعظمته سبّب للسماوات ذلك الخوف والهيبة والإجلال، حتى كادت تتفطر.

وعلى هذا الوجه فقوله بعده: ﴿ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسَتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ مناسبته لما قبله واضحة؛ لأن المعنى: أن السماوات في غاية الخوف منه تعالى والهيبة والإجلال له، وكذلك سكانها من الملائكة فهم يسبحون بحمد ربهم أي ينزهونه عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله، مع إثباتهم له كل كمال وجلال، خوفاً منه وهيبة وإجلالاً، كما قال تعالى: ﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ عِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَتِكَةُ مِن فَوْقِهِمْ وَيَقْعَلُونَ مَا فَرَا لَمُ الْمَلَتِكَةُ وَهُمْ لَا يَسَتَكُمِرُونَ ﴿ وَيَسَيِّحُ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن دَابَةٍ وَٱلْمَلَتِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴿ وَيَسَالِهُ عَالَى اللهُ وَالْمَلَتِهُ مَا فَي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن دَابَةٍ وَٱلْمَلَتِهِ كَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴿ وَيَسَالِهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

فهم لشدة خوفهم من الله، وإجلالهم له يسبحون بحمد ربهم، ويخافون على أهل الأرض، ولذا يستغفرون لهم خوفاً عليهم من سخط الله وعقابه.

ويستأنس لهذا الوجه بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَهَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا ﴾ ؟ لأن الإشفاق الخوف.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يعني / لخصوص الذين آمنوا وتابوا إلى الله واتبعوا سبيله، كما أوضحه ١٥٣ تعالى بقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحِمُلُونَ ٱلْعَرْشُ وَمَنَّ حَوَّلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ عَلَى الله وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُولًا ﴾.

فقوله: ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ يوضح المراد من قوله: ﴿ لِمَن فِي الْأَرْضُ ﴾.

ويزيد ذلك إيضاحاً قوله تعالى عنهم، إنهم يقولون في استغفارهم للمؤمنين: ﴿ فَأَغُفِرُ لِللَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ ﴾؛ لأن ذلك يدل دلالة واضحة على عدم استغفارهم للكفار.

الوجه الثاني: أن المعنى ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنْفَطَّرُنَ ﴾ من شدة عظم الفرية التي افتراها الكفار على خالق السماوات والأرض جل وعلا، من كونه اتخذ ولداً، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً، وهذا الوجه جاء موضحاً في سورة مريم في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ التَّخَذَ الرَّحْنُ وَلَدًا إِنَّ الْمَعْنَ الدَّحْنُ وَلَدًا اللهِ وَمَا يَنْفَطُرُنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَيَخِرُ الْجِبالُ هَدًا إِنَّ أَن دَعُواْ لِلرَّحْنِ وَلَدًا اللهِ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْنِ أَن يَنْفَلُ رَن مِنْهُ يَنْخِي لِلرَّحْنِ أَن يَنْفَلُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ إِلَا عَلَيْ الرَّحْنِ عَبْدًا اللهِ كَما يَنْجَعِي الرَّحْمَانِ وَلَدًا اللهِ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَانِ أَن يَنْفِي الرَّحْمَانِ أَن اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمَا إِلَا عَلَيْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَقَالُولُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

108

وغاية ما في هذا الوجه أن آية الشورى هذه فيها إجمال في سبب تفطر السماوات، وقد جاء ذلك موضحاً في آية مريم المذكورة.

وكلا الوجهين حق.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿ يَتَفَطَّرُنَ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾ فيه للعلماء أوجه:

قيل: (يتفطرن)، أي السماوات، (من فوقهن) أي الأرضين. ولا يخفى بعد هذا القول، كما ترى.

/ وقال بعضهم: (من فوقهن) أي كل سماء تتفطر فوق التي تليها.

وقال الزمخشري في الكشاف: فإن قلت لم قال: ﴿ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾ قلت: لأن أعظم الآيات وأدلها على الجلال والعظمة فوق السماوات، وهي العرش والكرسي، وصفوف الملائكة المرتجة بالتسبيح والتقديس حول العرش، وما لا يعلم كنهه إلا الله تعالى من آثار ملكوته العظمى، فلذلك قال: ﴿ يَتَفَطَّرُنَ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾ أي يبتدىء الانفطار من جهتهن الفوقانية.

أو لأن كلمة الكفر جاءت من الذي تحت السموات، فكان القياس أن يقال: يتفطرن من تحتهن من الجهة التي جاءت منها الكلمة، ولكنه بولغ في ذلك فجعلت مؤثرة في جهة الفوق، كأنه قيل: يكدن يتفطرن من الجهة التي فوقهن، دع الجهة التي تحتهن.

ونظيره في المبالغة قوله عز وجل: ﴿ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِمِمُ الْحَمِيمُ وَنَظيرِه في المبالغة قوله عز وجل: ﴿ يُصَبَّهُ مِن فَوْقِ رُءُوسِمِمُ الْحَمِيمُ وَاللّهُ مَا فِي أَجْزَائِهِم الْحَمِيمُ وَاللّهُ مَا فَي أَجْزَائِهِم الْحَمِيمُ الْبَاطِنة. أهـ. محل الغرض منه.

وهذا إنما يتمشى على القول بأن سبب التفطر المذكور هو افتراؤهم على الله في قولهم: ﴿ اللَّهُ نَكُ الرَّمْنُ وَلَدًا شَكَ ، وقد قدمنا آنفاً أنه دلت عليه آية مريم المذكورة، وعليه فمناسبة قوله: ﴿ وَالْمَلَتُهِ كُذُ يُسَبِّحُونَ بِحَمّدِ رَبِّمٍ م ﴾ لما قبله: أن الكفار وإن قالوا أعظم الكفر وأشنعه، فإن الملائكة بخلافهم، فإنهم يداومون ذكر الله وطاعته.

ويوضح ذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِنِ ٱسۡتَحَبُرُواْ فَٱلَّذِينَ عِنكَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ مِالَّيْهُ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَالَى: ﴿ فَإِن اللَّهُ وَاللَّهُ عَالَى: ﴿ فَإِن يَكُفُرُ مِهَا هَتَوُلُآءَ فَقَدُ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكَنفِرِينَ اللَّهِ ﴾، كما قدمنا إيضاحه في آخر سورة فصلت.

## \* قوله تعالى: ﴿ أَلا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُو َ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُو َ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُو َ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ إِنْ ﴾ .

/ أكد جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه هو الغفور الرحيم، ١٥٥ وبيَّن فيها أنه وحده المختص بذلك.

وهذان الأمران اللذان تضمنتهما هذه الآية الكريمة، قد جاءا موضحين في غير هذا الموضع.

أما اختصاصه هو جل وعلا بغفران الذنوب، فقد ذكره في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا الله ﴾، والمعنى: لا يغفر الذنوب إلا الله، وفي الحديث: «رب إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً، ولا يغفر الذنوب إلا أنت» الحديث، وفي حديث سيد الاستغفار: «اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني» الحديث، وفيه «وأبوء بذنبي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت».

ووجه دلالة هذه الآية على أن الله وحده هو الذي يغفر

الذنوب، هو أن ضمير الفصل بين المسند والمسند إليه في قوله: ﴿ أَلَا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ أَلَا عِلَى ذلك كما هو معلوم في محله.

وأما الأمر الثاني، وهو توكيده تعالى أنه هو الغفور الرحيم، فإنه أكد ذلك هنا بحرف الاستفتاح الذي هو (ألا)، وحرف التوكيد الذي هو (إنَّ).

وقد أوضح ذلك في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهَ يَعْفِرُ اللَّهَ عَلَى: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارُ لِمَن اللَّهُ فَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارُ لِمَن اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ وَقِولَه في الكفار: ﴿ قُلُ لِللَّذِينَ كَفُرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُ لَهُ مَ مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾، وقوله في الكفار: ﴿ قُلُ لِللَّذِينَ كَفُرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُ لَهُ مَ مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾، وقوله في الكفار: ﴿ قُلُ لِللَّذِينَ كَفُرُوا إِن الله ثالث ثلاثة: ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللهِ وَيَسِلُمُ اللَّهُ وَالاَيات بمثل ذلك كثيرة.

فنرجو الله جلا وعلا الكريم الرؤوف الغفور الرحيم، أن يغفر لنا جميع ذنوبنا، ويتجاوز عن جميع سيئاتنا، ويدخلنا جنته على ما كان منا، ويغفر لإخواننا المسلمين. إنه غفور رحيم.

١٥٦ / \* قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۗ أَوْلِيَآ اللَّهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ وَمَاۤ أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۗ أَوْلِيَآ اللَّهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ وَمَاۤ أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ﴾.

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ التَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ ﴾ أي أشركوا معه شركاء يعبدونهم من دونه، كما أوضح تعالى ذلك في قوله: ﴿ وَالَّذِينَ التَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَآ ءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللّهِ رُلْفَىۤ إِنَّ اللّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَذِبُ صَافَى : ﴿ وَالّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيكَآ وُهُمُ مُ كَذِبُ صَافَاتُ اللّهَ لَا يَهْدِى كَنَوُواْ أَوْلِيكَآ وُهُمُ مُ كَذِبُ صَافَارٌ اللّهَ لَا يَهْدِى كَفَرُواْ أَوْلِيكَا وَهُمُ مُ كَذِبُ صَافَاتُ اللّهَ لَا يَعْدِى كَفَرُواْ أَوْلِيكَا وَهُمُ مُ لَا اللّهُ مَا اللّهَ لَا يَعْدِى كَفَرُواْ أَوْلِيكَا وَهُمُ مُ لَا يَعْدِيلُهُمْ اللّهُ اللّهُ لَيْ اللّهَ لَا يَعْدِى اللّهَ لَا يَعْدِى اللّهُ مُنْ هُو لَا يَعْدِيلُهُ مَا هُمْ فِيلِهِ يَعْتَلِفُونَ اللّهُ لَا يَعْدِى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

الطَّلْغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتُّ أُولَتَهِكَ أَصْحَبُ النَّارِّهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النَّورِ إِلَى الظُّلُمَاتُ أُولَتِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ اللَّهِ مَ اللَّهُ عَالَى: ﴿ إِنَّهُ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللّهُ الللل

وقد وبخهم تعالى على اتخاذهم الشيطان وذريته أولياء من دونه تعالى في قوله: ﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوُّ بِثْسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلًا ﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوُّ بِثْسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلًا ﴿ أَفَا لَكُمْ عَدُوُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّهُ الللللَّا اللَّالَةُ اللَّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقد أمر جل وعلا باتباع هذا القرآن العظيم، ناهياً عن اتباع الأولياء المُتَّخَذين من دونه تعالى، في أول سورة الآعراف في قوله تعالى: ﴿ اتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَبِّكُرُ وَلَا تَنَبِعُواْ مِن دُونِهِ وَلَا تَلْبِعُواْ مِن دُونِهِ وَلَا تَلْبِعُواْ مِن دُونِهِ وَلِيامً قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ أَنْ اللهُ مَا تَذَكَّرُونَ أَنْ اللهُ اللهُ

وقد علمت من الآيات المذكورة أن أولياء الكفار الذين اتخذوهم وعبدوهم من دون الله نوعان:

 تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَآيِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُّ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ لِأَكْمُمُ لَمُشْرِكُونَ شِیَّ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

والنوع الثاني: هو الأوثان، كما بين ذلك تعالى بقوله: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا ٓ إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ اللَّهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمَ ﴾ أي رقيب عليهم، حافظ عليهم كل ما يعملونه من الكفر والمعاصي، وفي أوله اتخاذهم الأولياء يعبدونهم من دون الله.

وفي الآية تهديد لكل مشرك.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ١ اللَّهِ الْكُرِيمة عَلَيْهِم بِوَكِيلِ اللَّهِ الْ

وبما ذكرنا تعلم أن التحقيق في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم وِكِيلِ ﴿ هُ مَا جرى مجراه من الآيات، ليس منسوخاً بآية السيف، والعلم عند الله تعالى.

#### قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الشعراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينُ ﴿ لِلسَانِ عَرَفِي مَّبِينِ ﴿ مَّ لِيكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينُ ﴿ فَي بِلِسَانٍ عَرَفِي مَّبِينِ فَي مَ وفي المؤمن في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُرِّءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عَوَجٍ ﴾ ، وفي غير ذلك من المواضع .

## قوله تعالى: ﴿ وَإِنْنَذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَما ﴾.

خص الله تبارك وتعالى في هذه الآية الكريمة إنذاره ﷺ بأم القرى ومن حولها، والمراد بأم القرى مكة حرسها الله.

ولكنه أوضح في آيات أخر أن إنذاره عام لجميع الثقلين، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلَيْكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾، وقوله وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ الآية، كما أوضحنا ذلك مراراً في هذا الكتاب المبارك.

وقد ذكرنا الجواب عن تخصيص أم القرى ومن حولها هنا وفي سورة الأنعام في قوله تعالى: ﴿ وَلِنُنذِرَ أُمَّ القُرَىٰ وَمَنْ حَوَّلَماً وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِوَّدِ ﴾ الآية، في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب»، فقلنا فيه: والجواب من وجهين:

/ الأول: أن المراد بقوله: ﴿ وَمَنْ حَوْلُهَا ﴾ شامل لجميع ١٥٩ الأرض، كما رواه ابن جرير وغيره، عن ابن عباس.

الوجه الثاني: أنا لو سلمنا تسليماً جدلياً أن قوله ﴿ وَمَنْ حَوْلُماً ﴾ لا يتناول إلا القريب من مكة المكرمة حرسها الله، كجزيرة العرب

مثلًا، فإن الآيات الأخر نصت على العموم، كقوله: ﴿لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا شَ﴾، وذِكْرُ بعض أفراد العام بحكم العام لا يخصصه عند عامة العلماء، ولم يخالف فيه إلا أبو ثور، وقد قدمنا ذلك واضحاً بأدلته في سورة المائدة.

فالآية على هذا القول كقوله: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ فَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ فَإِنهُ لا يدل على عدم إنذار غيرهم، كما هو واضح. والعلم عند الله تعالى. اهـ منه.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَنُنذِرَيَّوْمَ ٱلْجُمِّعِ لَارَيْبَ فِيدٍّ ﴾.

تضمنت هذه الآية الكريمة أمرين:

أحدهما: أن من حكم إيحائه تعالى إلى نبينا على هذا القرآن العربي إنذار يوم الجمع، فقوله تعالى: ﴿ وَلُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ ﴾ معطوف على قوله: ﴿ وَلِنُذِرَ أُمَّ القُرى ﴾ أي لأجل أن تنذر أم القرى وأن تنذر يوم الجمع، فحذف في الأول أحد المفعولين، وحذف في الثاني الحدهما، فكان ما أثبت في كل منهما دليلاً على ما حذف في الثاني، ففي الأول حذف المفعول الثاني، والتقدير: لتنذر أم القرى أي أهل مكة ومن حولها، عذاباً شديداً إن لم يؤمنوا، وفي الثاني حذف المفعول الأول، أي وتنذر الناس يوم الجمع وهو يوم القيامة، أي تخوفهم مما فيه من الأهوال والأوجال، ليستعدوا لذلك في دار الدنيا.

والثاني: أن يوم الجمع المذكور لا ريب فيه، أي لا شك في وقوعه.

17. /وهذان الأمران اللذان تضمنتهما هذه الآية الكريمة، جاءا موضحين في آيات أخر.

أما تخويفه الناس يوم القيامة، فقد ذكر في مواضع من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَاتَقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَدُرُهُمْ يَوْمَ الْآذِنَةِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ تَنَاقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمَ الْوَلْدَنَ شِيبًا ﴿ السَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِدِّ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَلَا يَظُنُ أُولَئِكَ أَنَهُم مَّبَعُونُونٌ ﴾ السَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِدِ عَهُومُ النَّاسُ لِرَبِ تعالى: ﴿ أَلَا يَظُنُ أُولَئِكَ أَنَّهُم مَّبَعُونُونٌ ﴾ المَّامِينَ ﴾ والآيات بمثل ذلك كثيرة.

وأما الثاني منهما: وهو كون يوم القيامة لا ريب فيه، فقد جاء في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ اللّهُ لا ٓ إِلَهُ إِلّا هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقَيْمَةِ لا رَبِّبَ فِيهِ ﴾، وقوله: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعَنَهُمْ لِيَوْمِ لَا رَبِّبَ فِيهِ ﴾، وقوله: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعَنَهُمْ لِيَوْمِ لَا رَبِّبَ فِيهِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ السّاعَةَ التِيةُ لَا رَبِّبَ فِيها ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ حَقُّ وَالسَّاعَةُ لا رَبِّبَ فِيها قُلْتُم مَّا نَدْرِى مَا السَّاعَةُ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

وإنما سمي يوم القيامة يوم الجمع؛ لأن الله يجمع فيه جميع الخلائق. والآيات الموضحة لهذا المعنى كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّ ٱلْأَوَّلِينَ وَٱلْآخِرِينِ ۚ فَيَ لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَتِ يَوْمٍ مَّعَلُومٍ فَيْ ، وقوله تعالى: ﴿ اللّهُ لاَ إِللهَ إِلّا هُوَّ لَهُ الْفَصَلُ جَمَعْنَكُمْ وَالْأَوَلِينَ فَيْ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ اللّهُ لاَ إِللهَ إِلّا هُوَّ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِينَمَةِ ﴾ الآية ، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمَعْنَكُمْ لِيَوْمِ الْجَمَعُنَكُمْ لِيَوْمِ الْقِينَمَةِ ﴾ الآية ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَكَ يَوْمُ تَجْمُوعُ لَكُ النّاسُ وَذَلِكَ يَوْمُ الْخَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لاَرْيَبَ فِيهِ وَوُفِيتَ مَشْهُودُ فَيْ اللّهُ النّاسُ وَذَلِكَ يَوْمُ لَكُومِ اللّهَ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

وقد بين تعالى شمول ذلك الجمع لجميع الدواب والطير في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَابَّةِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَايِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيِّهِ إِلَّا أُمُّمُ أَمْثَالُكُمْ مَّا

١٦١ فَرَّطْنَا فِي / ٱلْكِتَكِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴿ ﴾، والآيات الدالة على الجمع المذكور كثيرة.

### \* قوله تعالى: ﴿ فَرِيقٌ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴿ فَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴿ ﴾.

ما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن الله خلق الخلق، وجعل منهم فريقاً سعداء وهم أهل الجنة، وفريقاً أشقياء وهم أصحاب السعير، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الّذِي خَلَقَكُمُ فَيَنَا فُو اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ على وشقي وسعيد خلقهم، على الصحيح، ونصوص الوحي الدالة على ذلك كثيرة جداً.

وقد ذكرنا في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب، وجه الجمع بين قوله: ﴿ وَلِذَالِكَ خَلْقَهُمُ ﴿ على التفسير المذكور، وبين قوله: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ فَهَا خَلَقَتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ فَهَا وَسَنْذَكُمُ ذَلِكُ إِنْ شَاء الله في سورة الذاريات.

وقد قدمنا معنى السعير بشواهده العربية في أول سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَهْدِيدِ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ١٠٠٠ .

والجنة في لغة العرب: البستان. ومنه قول زهير بن أبي سلمي:

كأن عينيَّ في غَرْبَكِيْ مُقَتَّكَةٍ من النواضح تسقى جنة سُحُقا فقوله: جنة سحقاً، يعنى بستاناً طويل النخل.

وفي اصطلاح الشرع: هي دار الكرامة التي أعد الله لأوليائه يوم القيامة.

/ والفريق: الطائفة من الناس، ويجوز تعدده إلى أكثر من ١٦٢ اثنين، ومنه قول نصيب:

فقال فريق القوم لا، وفريقهم نعم، وفريق قال ويحك ما ندري والمسوغ للابتداء بالنكرة في قوله: (فريق في الجنة) أنه في معرض التفصيل.

ونظيره من كلام العرب قول امرىء القيس:

فلما دنوت تسديتها فثوب نسيت وثوب أَجُرّ

قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ .

ما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن ما اختلف فيه الناس من الآحكام فحكمه إلى الله وحده، لا إلى غيره، جاء موضحاً في آيات كثيرة.

فالإشراك بالله في حكمه كالإشراك به في عبادته، قال في حكمه: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴿ إِنَّ اللهُ عَامِر من السبعة: ﴿ وَلَا تُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴿ السبعة: ﴿ وَلَا تُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴿ اللهُ يَ

وقال في الإشراك به في عبادته: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَىعُمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ فَهَن كَانَ سَواء كما ترى إيضاحه إن شاء الله.

وبذلك تعلم أن الحلال هو ما أحله الله، والحرام هو ما حرمه الله، والدين هو ما شرعه الله، فكل تشريع من غيره باطل، والعمل به بدل تشريع الله عند من يعتقد أنه مثله أو خير منه، كفر بواح لا نزاع فيه.

وقد دل القرآن في آيات كثيرة، على أنه لا حكم لغير الله، وأن البحم لله اتباع / تشريع غيره كفر به، فمن الآيات الدالة على أن الحكم لله وحده قوله تعالى: ﴿ إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِللّهِ أَمَرَ أَلّا تَعَبُدُوۤا إِلّاۤ إِيّاهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنِ الْحُكُمُ إِلّا لِللّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِنِ الْحُكُمُ إِلّا لِللّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا إِلّا لِللّهِ يَقُشُ الْمُحَقِّ وَهُو خَيْرُ الْفَصِلِينَ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِ لِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿ فَلَ اللّهِ مَا اللّهُ إِلّا وَجَهامُ لَهُ الْمُكُوفُ وَإِلَيْهِ أَحَدًا اللّهِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجَهامُ لَهُ الْمُكُومُ وَإِلَيْهِ أَنْ كُونَ فَلَ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُحَمُّدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكُمُ وَإِلَيْهِ مَرْجَعُونَ ﴿ وَلَا يَات بمثل ذلك كثيرة.

وقد قدمنا إيضاحها في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ الْحَدَا شَ ﴾ .

#### مسألة

اعلم أن الله جل وعلا بين في آيات كثيرة صفات من يستحق أن يكون الحكم له، فعلى كل عاقل أن يتأمل الصفات المذكورة، التي سنوضحها الآن إن شاء الله، ويقابلها مع صفات البشر المشرعين للقوانين الوضعية، فينظر هل تنطبق عليهم صفات من له التشريع.

سبحان الله وتعالى عن ذلك.

فإن كانت تنطبق عليهم ولن تكون، فليتبع تشريعهم، /وإن ١٦٤ ظهر يقيناً أنهم أحقر وأخس وأذل وأصغر من ذلك، فليقف بهم عند حدهم، ولا يجاوزه بهم إلى مقام الربوبية.

سبحانه وتعالى أن يكون له شريك في عبادته، أو حكمه أو ملكه.

فمن الآيات القرآنية التي أوضح بها تعالى صفات من له الحكم والتشريع قوله هنا: ﴿ وَمَا اَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى اللّهِ ﴾ ، ثم قال مبيناً صفات من له الحكم: ﴿ ذَلِكُمُ اللّهُ رَبِّ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ إِنَّ مَبيناً صفات من له الحكم: ﴿ ذَلِكُمُ اللّهُ رَبِّ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ إِنَّ فَاطِرُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ الْأَنْعَلَمِ أَزْوَجًا فَمِنَ الْأَنْعَلَمِ أَزُوبَجًا وَمِنَ الْأَنْعَلَمِ أَزُوبَجًا وَمِنَ الْأَنْعَلَمِ أَزُوبَكُمُ فَالِيدُ يَذَرَقُوكُمْ فِيةً لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى اللّهُ مَقَالِيدُ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ شَي لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَونِ وَالْأَرْضُ يَبشُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ اللّهُ ﴾ .

فهل في الكفرة الفجرة المشرعين للنظم الشيطانية، من يستحق أن يوصف بأنه الرب الذي تفوض إليه الأمور، ويتوكل عليه، وأنه فاطر السماوات والأرض، أي خالقهما ومخترعهما على غير مثال سابق، وأنه هو الذي خلق للبشر أزواجاً، وخلق لهم أزواج الأنعام الثمانية المذكورة في قوله تعالى: ﴿ ثَمَنِيكَةَ أَزُوجٍ مِّنَ ٱلضَّانِ ٱثَنَيْنِ ﴾ الشمانية المذكورة في قوله تعالى: ﴿ ثَمَنِيكَ أَزُوجٍ مِّنَ ٱلضَّانِ ٱثَنَيْنِ ﴾ الآية، وأنه ﴿ لَيْسَ كُمثِلِهِ مَنَى أَوْهُ وَلَهُ وَلَوْمُ وَلَهُ واللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ واللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ واللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَوْ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ لَا لَا لَا مُوالِولُولُو لَا لَهُ وَلَهُ لَهُ وَلَا لَهُ لَا ل

فعليكم أيها المسلمون أن تتفهموا صفات من يستحق أن يشرع ويحلل ويحرم، ولا تقبلوا تشريعاً من كافر خسيس حقير جاهل.

ونظير هذه الآية الكريمة قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْنُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْهَ خِرْ ذَلِكَ خَيْرٌ وَٱخْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ فَا لَهُ عَالَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْنُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْهَ خِرْ ذَلِكَ خَيْرٌ وَٱخْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ فَاللَّهِ مَا لَا عَلَيْهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ فَا لَهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَلَا لَكُولُوا لِللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَلَا لَهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّمُ فَيْكُولُوا لَهُ عَلَّا لَهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ فَا لَلْهُ وَٱللَّهُ وَٱللَّهُ فَيْلًا لَهُ عَلَّا مُنْكُولُ إِلَّا لَهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا لَا لَهُ عَلَيْكُ عَلَّيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ

فقوله فيها: ﴿ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ كقوله في هذه: ﴿ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ كقوله في هذه: ﴿ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾.

وقد عجب نبيه على الله المحاكمة إلى الله من الذين المحاكمة الله من الذين المحاكمة الله من لم يتصف بصفات من له الحكم، المعبر عنه في الآية بالطاغوت، وكل تحاكم إلى غير شرع الله فهو تحاكم إلى الطاغوت، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ عَيْرُ مُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّلْغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ عَويُرِيدُ الشَّيطَانُ أَن يُصَالِّمُ مَن لَكُ لَا بَعِيدًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ال

فالكفر بالطاغوت، الذي صرح الله بأنه أمرهم به في هذه الآية، شرط في الإيمان، كما بينه تعالى في قوله: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُوْمِلُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُةَ وَٱلْوُنُقَى ﴾.

فيفهم منه أن من لم يكفر بالطاغوت لم يتمسك بالعروة الوثقى، ومن لم يتمسك بها فهو مترد مع الهالكين.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ لَهُ غَيْبُ ٱلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ اللَّهِ مَا لَهُ مَ ذَلك قوله تعالى: ﴿ لَهُ غَيْبُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ اللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَ مِن دُونِهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَ مِن دُونِهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَ مِن دُونِهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ عَلَى اللَّهُ مِن دُونِهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَاللَّهُ مِن دُونِهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ عَلَى اللَّهُ مِن مُونِ وَلِي وَلَا يُشْرِكُ فِي اللَّهُ مِن وَلِي اللَّ

فهل في الكفرة الفجرة المشرعين من يستحق أن يوصف بأن له غيب السماوات والأرض؟! وأن يبالغ في سمعه وبصره لإحاطة سمعه بكل المسموعات وبصره بكل المبصرات؟! وأنه ليس لأحد دونه من ولى؟!

سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخُرُ لَا ٓ إِلَاهُ أَلَٰكُمُ وَالِلَهُ إِلَّا هُمُ أَلَٰكُ كُمُ وَالِلَهِ وَتُجَعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْمُكُمُ وَالِلَهُ إِلَّا هُمُ اللَّهُ إِلَّا وَجْهَا أُمَّ لَهُ ٱلْمُكُمُ وَالِلَهِ وَتُجَعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ ال

فهل في الكفرة الفجرة المشرعين من يستحق أن يوصف بأنه الإله الواحد؟! وأن كل شيء هالك إلا وجهه؟! وأن الخلائق يرجعون إليه؟!

/ تبارك ربنا وتعاظم وتقدس أن يوصف أخس خلقه بصفاته. 177 ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى اللّهُ وَخَدَمُ كَمْ بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى اللّهُ وَخَدَمُ كَمْ اللّهِ الْعَلِيّ ٱلْكَبِيرِ ﴿ اللّهِ اللّهِ الْعَلِيّ ٱلْكَبِيرِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْعَلِيّ ٱلْكَبِيرِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْعَلِيّ ٱلْكَبِيرِ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

فهل في الكفرة الفجرة المشرعين النظم الشيطانية من يستحق أن يوصف في أعظم كتاب سماوي بأنه العلي الكبير؟!

سبحانك ربنا وتعاليت عن كل ما لا يليق بكمالك وجلالك.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللّهُ لآ إِلنّهَ إِلّا هُو لَهُ الْهَ اللّهُ عَلَيْكُم وَ اللّهِ عَلَيْكُم وَ اللّهُ عَلَيْكُم وَ اللّهُ عَلَيْكُم وَ اللّهُ عَلَيْكُم وَ اللّهُ عَلَيْكُم وَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

فهل في مشرعي القوانين الوضعية، من يستحق أن يوصف بأن له الحمد في الأولى والآخرة؟! وأنه هو الذي يصرف الليل والنهار، مبيناً بذلك كمال قدرته، وعظمة إنعامه على خلقه؟!

سبحان خالق السماوات والأرض، جل وعلا، أن يكون له شريك في حكمه، أو عبادته، أو ملكه.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ اللَّاسِ وَمِن الْآيَاهُ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيْمُ وَلَكِنَ أَكَ ثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

فهل في أولئك من يستحق أن يوصف بأنه هو الإله المعبود وحده، وأن عبادته وحده هي الدين القيم؟!

١٦٧ / سبحان الله وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا يِلَهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﷺ.

فهل فيهم من يستحق أن يتوكل عليه، وتفوض الأمور إليه؟!

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ ٱهْوَآءَهُمُ وَالْحَدُرُهُمُ أَن يُفْتِنُوكَ عَنُ بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَاعْلَمَ أَنَّهُ يُرِبُدُ ٱللَّهُ أَن وَاحْدَرُهُمُ أَن يَفْتِنُوكَ عَن بَعْونَ وَمَن أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَاعْلَمَ أَنْبَا يُرِبدُ ٱللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُومِهِمُ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّن ٱلنَّاسِ لَفَسِقُونَ أَنَّ أَفَحُكُمُ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبَعُونَ وَمَن أَصُلُ مِن ٱللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ أَن ﴿ ﴾.

فهل في أولئك المشرعين من يستحق أن يوصف بأن حكمه بما أنزل الله وأنه مخالف لاتباع الهوى؟! وأن من تولى عنه أصابه الله ببعض ذنوبه؟! لأن الذنوب لا يؤاخذ بجميعها إلا في الآخرة، وأنه لا حكم أحسن من حكمه لقوم يوقنون؟!

سبحان ربنا وتعالى عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله.

ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْكُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ يَقُصُ ٱلْحَقُّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَاصِلِينَ ﴾ .

فهل فيهم من يستحق أن يوصف بأنه يقص الحق، وأنه خير الفاصلين؟!

ومنها قوله تعالى: ﴿ أَفَعَنَيْرَ اللّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُو الَّذِي آنزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِئْبَ مُفَصَّلًا وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئْبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِّن رَّيِكَ بِالْحَقِّ فَلا تَكُونَنَّ مِن رَبِّكَ بِالْحَقِّ فَلا تَكُونَنَّ مِن اللّهِ مَن رَبِّكَ وَلَا تَكُونَنَّ مِن اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَن رَبِّكَ صِدْقًا وَعَذَلاً ﴾ الآية .

فهل في أولئك المذكورين من يستحق أن يوصف بأنه هو الذي أنزل هذا الكتاب مفصلاً، الذي يشهد أهل الكتاب أنه منزل من ربك بالحق، / وبأنه تمت كلماته صدقاً وعدلاً، أي صدقاً في الأخبار ١٦٨ وعدلاً في الأحكام، وأنه لا مبدل لكلماته وهو السميع العليم؟!

سبحان ربنا ما أعظمه وما أجل شأنه.

ومنها قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّاَ أَنزَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ مِّن رِّزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنْهُ حَرَامًا وَحَلَالًا قُلْءَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمُّ أَمْ عَلَى ٱللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾.

فهل في أولئك المذكورين من يستحق أن يوصف بأنه هو الذي ينزل الرزق للخلائق، وأنه لا يمكن أن يكون تحليل ولا تحريم إلا بإذنه؟! لأن من الضروري أن من خلق الرزق وأنزله هو الذي له التصرف فيه بالتحليل والتحريم.

سبحانه جل وعلا أن يكون له شريك في التحليل والتحريم.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَآئِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَآئِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

فهل فيهم من يستحق الوصف بذلك؟!

سبحان ربنا وتعالى عن ذلك.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَدَا

حَلَالٌ وَهَاذَا حَرَامٌ لِنَفَتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ شِيَّا مَتَكُ قَلِيلٌ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُ شِيَّا .

فقد أوضحت الآية أن المشرعين غير ما شرعه الله إنما تصف ألسنتهم الكذب، لأجل أن يفتروه على الله، وأنهم لا يفلحون، وأنهم يمتعون قليلاً ثم يعذبون العذاب الأليم، وذلك واضح في بُعْدِ صفاتهم من صفات من له أن يحلل ويحرم.

ومنها قوله تعالى: ﴿ قُلَ هَلُمَّ شُهَدَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَشَهَدُونَ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ اللَّهِ مَا اللَّهِ . الآية . مَنَذَأَ فَإِن شَهِدُواْ فَكَل تَشْهَا دُمَعَهُمُّ اللَّهِ .

فقوله: ﴿ هَلُمُ شُهُدَاءَكُمُ ﴾ صيغة تعجيز، فهم عاجزون عن بيان مستند التحريم، وذلك واضح في أن غير الله لا يتصف بصفات التحليل ولا التحريم، ولما كان التشريع وجميع الأحكام، شرعية كانت أو كونية قدرية، من خصائص الربوبية، كما دلت عليه الآيات المذكورة = كان كل من اتبع تشريعاً غير تشريع الله قد اتخذ ذلك المشرع رباً، وأشركه مع الله.

والآيات الدالة على هذا كثيرة، وقد قدمناها مراراً، وسنعيد منها ما فيه كفاية.

فمن ذلك، وهو من أوضحه وأصرحه: أنه في زمن النبي عليه وقعت مناظرة بين حزب الرحمن، وحزب الشيطان، في حكم من أحكام التحريم والتحليل، وحزب الرحمن يتبعون تشريع الرحمن في وحيه في تحريمه، وحزب الشيطان يتبعون وحي الشيطان في تحليله.

وقد حكم الله بينهما وأفتى فيما تنازعوا فيه فتوى سماوية قرآنية تتلى في سورة الأنعام.

وذلك أن الشيطان لما أوحى إلى أوليائه، فقال لهم في وحيه: سلوا محمداً عن الشاة تصبح ميتة من هو الذي قتلها؟ فأجابوهم أن الله هو الذي قتلها.

فقالوا: الميتة إذاً ذبيحة الله، وما ذبحه الله كيف تقولون إنه حرام، مع أنكم تقولون: إنما ذبحتموه بأيديكم حلال، فأنتم إذاً أحسن من الله وأحَلُّ ذبيحة؟!

فأنزل الله \_ بإجماع من يعتد به من أهل العلم \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذَكِّرِ اَسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ ﴾ يعني الميتة، أي وإن زعم الكفار أن الله ذكاها بيده الكريمة بسكين من ذهب، ﴿ وَإِنَّهُ لَفِسُقُ ﴾ والضمير عائد إلى الأكل المفهوم / من قوله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا ﴾، وقوله: ١٧٠ ﴿ لَفِسُقُ ﴾ أي خروج عن طاعة الله، واتباع لتشريع الشيطان، ﴿ وَإِنَّ الشّيطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ ﴾ أي بقولهم: ما ذبحتموه حلال وما ذبحه الله حرام، فأنتم إذاً أحسن من الله، وأحَلُ تذكية.

ثم بين الفتوى السماوية من رب العالمين، في الحكم بين الفريقين في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ أَطَعَتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُثَرِكُونَ اللَّهِ .

فهي فتوى سماوية من الخالق جل وعلا صرح فيها بأن متبع تشريع الشيطان المخالف لتشريع الرحمن مشرك بالله.

وهذه الآية الكريمة مثل بها بعض علماء العربية لحذف اللام الموطئة للقسم، والدليل على اللام الموطئة المحذوفة عدم اقتران جملة (إنكم لمشركون) بالفاء؛ لأنه لو كان شرطاً لم يسبقه قسم لقيل: فإنكم لمشركون، على حد قوله في الخلاصة:

واقرن بفا حتماً جواباً لو جُعِل شرطاً لإنْ أو غيرها لم ينجعل

وهو مذهب سيبويه، وهو الصحيح، وحذف الفاء في مثل ذلك من ضرورة الشعر.

وما زعمه بعضهم من أنه يجوز مطلقاً، وأن ذلك دلت عليه آيتان من كتاب الله:

إحداهما: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ شَيْكُ.

والثانية: قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ ا أَيْدِيكُمْ ﴾ بحذف الفاء في قراءة نافع وابن عامر من السبعة = خلاف التحقيق.

بل المسوغ لحذف الفاء في آية: ﴿ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴿ اَ اللهِ عَلَى اللهِ المحذوف قبل الشرط المدلول عليه بحذف الفاء، على حد قوله في الخلاصة:

واحذف لدى اجتماع شرط وقسم جواب ما أحرت فهو ملتزم

۱۷ / وعليه، فجملة (إنكم لمشركون) جواب القسم المقدر، وجواب الشرط محذوف، فلا دليل في الآية لحذف الفاء المذكور.

والمسوغ له في آية ﴿ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمُ ﴾ أن (ما) في قراءة نافع وابن عامر موصولة كما جزم به غير واحد من المحققين، أي والذي أصابكم من مصيبة كائن وواقع بسبب ما كسبت أيديكم.

وأما على قراءة الجمهور، فما موصولة أيضاً، ودخول الفاء في خبر الموصول جائز كما أن عدمه جائز، فكلتا القراءتين جارية على أمر جائز.

ومثال دخول الفاء في خبر الموصول قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالُهُم عِندَ رَبِّهِمْ يُنفِقُونَ أَمْوَالُهُم عِندَ رَبِّهِمْ

وَلَاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهِ ، وهو كثير في القرآن.

وقال بعضهم: إن (ما) في قراءة الجمهور شرطية، وعليه فاقتران الجزاء بالفاء واجب. أما على قراءة نافع وابن عامر، فهي موصولة ليس إلا، كما هو التحقيق إن شاء الله.

وكون (ما) شرطية على قراءة، وموصولة على قراءة، لا إشكال فيه؛ لما قدمنا من أن القراءتين في الآية الواحدة كالآيتين.

ومن الآيات الدالة على نحو ما دلت عليه آية الأنعام المذكورة قـوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا سُلْطَكُنُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مَشْرِكُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُم بِهِ السَيطان، أي باتباع ما يزين لهم من الكفر والمعاصي مخالفاً لما جاءت به الرسل، ثم صرح بأن ذلك إشراك به في قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴿ وَالْمَعالَى : ﴿ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ ، وصرح أن الطاعة في ذلك الذي يشرعه الشيطان لهم ويزينه عبادةٌ للشيطان.

ومعلوم أن من عبد الشيطان فقد أشرك بالرحمن، قال تعالى: ﴿ ﴿ اللَّهُ اَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَكِبَنِي ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطِانِّ إِنَّالُمُ لَكُوْ عَدُقٌ مُّبِينُ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَمْ يَطُنُ إِنَّا كُونُوا مَعْدًا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴿ فَيَ اللَّهَ عَلَى مِنكُوْ جِبِلًّا كَثِيرًا ﴾، ١٧٢ ويدخل فيهم متبعو نظام الشيطان دخو لا أوليّاً ﴿ أَفَلَمْ تَكُونُواْ تَعْقِلُونَ ﴿ فَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ثم بين المصير الأخير لمن كان يعبد الشيطان في دار الدنيا، في قوله تعالى: ﴿ هَا ذِهِ جَهَنَّمُ اللَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ الْمَلُوهَا الْيُوْمَ بِمَا كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

وقال تعالى عن نبيه إبراهيم: ﴿ يَتَأَبَّتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَّ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًّا ﴿ فَوله: (لا تعبد الشيطان) أي باتباع ما يشرعه من الكفر والمعاصى، مخالفاً لما شرعه الله.

وقال تعالى: ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا إِنَكُ اَ وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَكُنَا ﴾ يعني ما يعني ما يعبدون إلا شيطانًا ﴿ مريداً.

وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْكَةِ أَهَـُولُآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ آلَجِتَّ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِتَّ الْجِتَّ الْمَاكِثِكُمُ مِيْمِ مُّوْمِنُونَ الْهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِيَّ اللهُ ال

فقوله تعالى: ﴿ بَلَ كَانُواْ يَعَبُدُونَ ٱلْجِنَّ ﴾ أي يتبعون الشياطين ويطيعونهم فيما يشرعون ويزينون لهم من الكفر والمعاصي، على أصح التفسيرين.

والشيطان عالم بأن طاعتهم له المذكورة إشراك به، كما صرح بذلك وتبرأ منهم في الآخرة، كما نص الله عليه في سورة إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى الْأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ الْحَقِّ وَعَدَلُكُمُ وَعَدَ الْحَقِّ وَعَدَلَكُمُ وَعَدَ الْحَقِّ وَعَدَلُكُمُ وَعَدَ الْحَقِّ وَعَدَلُكُمُ وَعَدَلُكُمُ وَعَدَلَكُمُ وَعَدَ الْحَقِّ وَوَلِهِ : ﴿ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكُمُ تُمُونِ مِن وَبَلَ أَنْ فَي دار الدنيا، قَبَلُ ﴾ فقد اعترف بأنهم كانوا مشركين به من قبل أي في دار الدنيا، ولم يكفر بشركهم ذلك إلا يوم القيامة.

وقد أوضح النبي على هذا المعنى الذي بينا، في الحديث لما سأله عدي بن حاتم رضي الله عنه عن قوله: ﴿ أَتَّفَ دُوَا أَحْبَ ارَهُمُ الله مَا مَا سَأَلُهُ مُ أَرْبَ ابًا ﴾ / كيف اتخذوهم أرباباً ؟ وأجابه على أنهم أحلوا لهم ما حرم الله وحرموا عليهم ما أحل الله، فاتبعوهم، وبذلك الاتباع اتخذوهم أرباباً.

ومن أصرح الأدلة في هذا: أن الكفار إذا أحلوا شيئاً يعلمون أن الله حرمه، وحرموا شيئاً يعلمون أن الله أحله، فإنهم يزدادون كفراً

جديداً بذلك، مع كفرهم الأول، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّسِيَّهُ وَكِلَّا مُا اللَّهِيَّةُ وَكِلَّا اللَّهِيَّةُ اللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّمَا ٱللَّهِيَّةُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ وَٱللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهُ اللّ

ومما يزيد ذلك إيضاحاً، أن ما ذكره الله عن الشيطان يوم القيامة، من أنه يقول للذين كانوا يشركون به في دار الدنيا: (إني كفرت بما أشركتمون من قبل) أن ذلك الإشراك المذكور ليس فيه شيء زائد على أنه دعاهم إلى طاعته فاستجابوا له، كما صرح بذلك في قوله تعالى عنه: ﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمُ مِّن سُلُطَنِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُم فَاسَتَجَبُتُمُ مِّن اللهَ الآية، وهو واضح كما ترى.

قول ه تعالى: ﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنعَلِمِ أَزْوَجًا يَذْرَؤُكُمْ فِيذٍ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ تقدم تفسيره في أول سورة فاطر.

وقوله: ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا ﴾ / أي خلق لكم أزواجاً ١٧٤ من أنفسكم، كما قدمنا الكلام عليه في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً ﴾، وبينا أن المراد بالأزواج الإناث، كما يوضحه قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ اَنَ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَبِهَا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَوَدَةً وَرَحْمَةً ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأَنْيَ فَي مِن نُطْفَةٍ إِذَا تُمنَى فَي ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَأَلْتَلِ إِذَا يَغْشَىٰ فَي وَالنّهُ إِذَا تَجَلّى فَي وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْيَ فَي مِن نُطْفَةٍ إِذَا تُمنَى فَي وَاللّهُ إِذَا يَغْشَىٰ فَي وَاللّهُ الذَّا مَلَى اللّهُ الذَّكُم الذِي خَلَقَ الذَّكَرَ وَاللّهُ الذَّي وَقُوله تعالى عَلَم اللهُ اللّهُ الذَّي خَلَقَكُم مِن اللهُ وَعَلَم مِن اللّهِ وقوله في آدم : ﴿ يَتَأَيّمُ النّاسُ اتّقُواْ رَبّكُمُ الّذِي خَلَقَكُم مِن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللّهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الل

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزُوَجًا ﴾ هي الثمانية المذكورة في قوله تعالى: ﴿ ثَمَنِيكَ أَزُوَجً مِّنَ ٱلظَّنَأِنِ ٱثْنَيْنِ ﴾ الآية، وفي قوله: ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَكِمِ ثَمَنِيكَ أَزُوجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَكِمِ ثَمَنِيكَ أَزُوجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَكِمِ ثَمَنِيكَ أَزُوجَهَا وَالبقر وإناثها، كما قدمنا أَزُوجَهُ، وهي ذكور الضأن والمعز والإبل والبقر وإناثها، كما قدمنا إيضاحه في سورة آل عمران في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَكِمِ وَٱلْمُحَرِّثِ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ ﴾ الظاهر أن ضمير الخطاب في قوله: (يذرؤكم) شامل للآدميين والأنعام، وتغليب الآدميين على الأنعام في ضمير المخاطبين في قوله: (يذرؤكم) واضح لا إشكال فيه.

والتحقيق إن شاء الله أن الضمير في قوله: (فيه) راجع إلى ما ذكر من الذكور والإناث من بني آدم والأنعام في قوله تعالى: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا ﴾ سواء قلنا إن المعنى: أنه جعل اللهدميين إناثاً / من أنفسهم أي من جنسهم، وجعل للأنعام أيضاً إناثاً كذلك، أو قلنا إن المراد بالأزواج الذكور والإناث منهما معاً.

وإذا كان ذلك كذلك، فمعنى الآية الكريمة: (يذرؤكم) أي يخلقكم ويبثكم وينشركم (فيه)، أي فيما ذكر من الذكور والإناث، أي في ضمنه، عن طريق التناسل كما هو معروف.

ويوضح ذلك في قوله تعالى: ﴿ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآةً ﴾ ، فقوله تعالى: ﴿ وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآةً ﴾ يوضح معنى قوله: ﴿ يَذْرَؤُكُمْ فِيدٍ ﴾ .

فإن قيل: ما وجه إفراد الضمير المجرور في قوله: (يذرؤكم فيه) مع أنه على ما ذكرتم، عائد إلى الذكور والإناث من الآدميين والأنعام؟

فالجواب: أن من أساليب اللغة العربية التي نزل بها القرآن، رجوع الضمير أو الإشارة بصيغة الإفراد إلى مثنى أو مجموع باعتبار ما ذكر مثلاً.

ومثاله في الضمير: ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمْ إِنَّ أَخَذَ اللَّهُ سَمَعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَلَمَ عَلَىٰ قُلُوكِكُم مَّنَ إِلَكُ عَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِدِّ ﴾ الآية، فالضمير في قوله: (به) مفرد، مع أنه راجع إلى السمع والأبصار والقلوب.

فقـولـه: ﴿ يَأْتِيكُم بِهِ ﴾ أي بمـا ذكـر مـن سمعكـم وأبصـاركـم وقلوبكم، ومن هذا المعنى قول رؤبة بن العجاج:

فيها خطوط من سواد وبلق كأنه في الجلد توليع البهق فقوله: «كأنه» أي ما ذكر من خطوط من سواد وبلق.

ومثاله في الإشارة: ﴿ لَا فَارِضُ وَلَا بِكُرُ عَوَانُ بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ أي بين ذلك المذكور من فارض وبكر، وقول عبد الله بن الزبعرى السهمي:

/ إن للخير وللشر مدى وكلا ذلك وجه وقبل ١٧٦ أي كلا ذلك المذكور من الخير والشر.

وقول من قال: إن الضمير في قوله: (فيه) راجع إلى الرحم، وقول من قال: راجع إلى البعل وقول من قال: راجع إلى البعل المفهوم مِنْ جَعَل، وقول من قال: راجع إلى التدبير، ونحو ذلك من الأقوال؛ خلاف الصواب.

والتحقيق إن شاء الله هو ما ذكرنا، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَيْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيرُ اللَّهِ .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَاثِينِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ .

(مقاليد السموات والأرض) هي مفاتيحهما.

وهو جمع لا واحد له من لفظه، فمفردها إقليد، وجمعها مقاليد على غير قياس. والإقليد المفتاح. وقيل: واحدها مقليد، وهو قول غير معروف في اللغة.

وكونه جل وعلا ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي مفاتيحهما، كناية عن كونه جل وعلا هو وحده المالك لخزائن السماوات والأرض؛ لأن ملك مفاتيحها يستلزم ملكها.

/ وقد ذكر جل وعلا مثل هذا في سورة الزمر في قوله تعالى:

﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية.

وما دلت عليه آية الشورى هذه، وآية الزمر المذكورتان، من أنه جل وعلا هو مالك خزائن السماوات والأرض، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ خَزَابِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ وَلِلّهِ خَزَابِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ وَلِهِ تَعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا عِندَنَا خَزَابِنُهُ وَمَانُنَزِلُهُ وَ إِلّا عِندَنَا خَزَابِنُهُ وَمَانُنَزِلُهُ وَإِلّا عِندَا فَرَابِعُهُ وَمَانُنَزِلُهُ وَاللّا عِندَا فَرَابِعُهُ وَمَانُنَزِلُهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ عَلَيْ إِلَّا عِندَا فَا فَرَابِعُولِهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ وَلِهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

۱۷۸ ويقدر أي يضيق الرزق على من /يشاء تضييقه عليه، كما أوضحناه في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَّقُدِرَ عَلَيْهِ ﴾.

وقد بين جل وعلا في بعض الآيات حكمة تضييقه للرزق على من ضيقه عليه.

وذَكَر أن من حِكَم ذلك أن بسط الرزق للإنسان قد يحمله على البغي والطغيان، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ ٱلرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَعَوّاْ فِي اللَّهُ وَلَكَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَأَةً إِنّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرٌ ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ ۚ إِنَّا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ

\* قوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مُوَا وَٱلَّذِيَ اللَّهِ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ فُكَا وَٱلَّذِيَ اللَّهِ مَا وَصَّيْنَا بِهِ عَ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ ﴾ .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الأحزاب في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّ عَنَ مِيثَاقَهُمْ وَمِناكَ وَمِن نُّوجٍ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنْفَرَّقُوا فِيلًا ﴾.

الضمير في قوله: (فيه)، راجع إلى (الدين) في قوله: (أن أقيموا الدين).

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من النهي عن الافتراق في الدين، جاء مبيناً في غير هذا الموضع، وقد بين تعالى أنه وصى خلقه بذلك، فمن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبّلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَنْبِعُواْ السُّبُلُ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَعَلَي تَنْقُونَ فَي اللّهِ عَن سَبِيلِهِ أَذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَنَ سَبِيلِهِ أَذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَنْ سَبِيلِهِ أَنْ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّه

وقد بين تعالى في بعض المواضع / أن بعض الناس لا يجتنبون ١٧٩ هذا النهي، وهددهم على ذلك، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّ إِلَىّ اَمْرُهُمْ إِلَى ٱللّهِ ثُمَّ يُنَتِئُهُم بِمَا كَانُواْ يَضَعَلُونَ ﴿ فَيُ اللّهِ ثُمَ يُنَتِئُهُم بِمَا كَانُواْ يَضَعَلُونَ ﴿ وَكَانُوا يَضَعَلُونَ ﴿ وَلَهُ عَلَى اللّهِ ثُمَّ يَكُولُونَ ﴿ فَي اللّهِ عَلَيْهُمْ فِي اللّهِ عَلَيْهُمْ فِي اللّهِ عَلَيْهِ فَي اللّهِ عَلَيْهُمْ فِي اللّهِ عَلَيْهُمْ فِي اللّهِ عَلَيْهِ فَي اللّهِ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُمْ فَي اللّهِ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ فَي اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ فَي اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ فَي اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ وَعَلّمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُونَ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ

وقوله تعالى في سورة قد أفلح المؤمنون: ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ ٓ أُمَّتُكُمُ أُمَّةُ وَاللَّهُ مَ اللَّهُمَّ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ۞ فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرَحُونَ ۞ فَذَرُهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِينٍ۞.

فقوله: ﴿ وَإِنَّ هَلَاِهِ ٓ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَلِجِدَةً﴾ أي إن هذه شريعتكم شريعة واحدة، ودينكم دين واحد، وربكم واحد؛ فلا تتفرقوا في الدين.

وقوله جل وعلا: ﴿ فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا ﴾ دليل على أنهم لم يجتنبوا ما نهوا عنه من ذلك.

وقوله تعالى: ﴿ فَذَرَهُم فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَى حِينٍ ﴿ فَه تهديد لهم ووعيد عظيم على ذلك.

ونظير ذلك قوله تعالى في سورة الأنبياء: ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ ۚ أُمَّتُكُمُ ۚ أُمَّةُ وَنِحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعَبُدُونِ ﴿ وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُم ۚ كُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ وَلَا يَتِعَالَى : ﴿ كُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ فَهِ لَا يَاتَ الْمَعْوَلَ اللَّهِ فَهِ لَهُ مَا لَكُ وقد أوضحنا تفسير هذه الآيات أيضاً تهديد لهم ووعيد على ذلك، وقد أوضحنا تفسير هذه الآيات في آخر سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ ۚ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَرَحِدَةً ﴾ الآية.

وقد جاء في الحديث المشهور افتراق اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافتراق النصارى إلى اثنتين وسبعين فرقة، وافتراق هذه الأمة إلى ثلاث وسبعين فرقة، وأن الناجية منها واحدة، وهي التي كانت على ما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه.

# ١٨٠ / \* قوله تعالى: ﴿ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْتَ فِ ﴾.

بين جل وعلا أنه (كبر على المشركين) أي شق عليهم وعظم ما يدعوهم إليه على من عبادة الله تعالى وحده، وطاعته بامتثال أمره واجتناب نهيه، ولعظم ذلك ومشقته عليهم كانوا يكرهون ما أنزل الله، ويجتهدون في عدم سماعه لشدة كراهتهم له، بل يكادون يبطشون بمن يتلو عليهم آيات ربهم لشدة بغضهم وكراهتهم لها.

والآيات الموضحة لهذا المعنى كثيرة في كتاب الله، وفيها بيان أن ذلك هو عادة الكافرين مع جميع الرسل من عهد نوح إلى عهد محمد ﷺ.

فقد بين تعالى مشقة ذلك على قوم نوح وكبره عليهم في مواضع من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَاتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوجٍ إِذْقَالَ لِقَوْمِهِ، يَنْقُومِ إِنْ كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُم مَّقَامِي وَتَذْكِيرِي بِعَاينتِ ٱللّهِ فَعَلَى ٱللّهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ الآية، وقوله تعالى عن نوح ﴿ وَإِنِي كُلّما دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُواْ أَصَدِعَهُمْ فِي اللّهِ مَوَالْمِ مَوَالْمَ مُؤَا فَاسَتَكْبَرُواْ السّتِكْبَارًا ﴿ وَاللّهِ مَا مَا مَعْ وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا وَاللّهُ وَلَقَالُهُ وَاللّهُ وَلَا مَا مُعَالِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا مُعْرَالُهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولَا مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

فقوله تعالى: ﴿ جَعَلُواْ أَصَلِعَهُم فِي ٓ اَذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوّا ثِيابَهُم ﴾ يدل دلالة واضحة على شدة بغضهم وكراهتهم لما يدعوهم إليه نوح، فهو واضح في أنهم كبر عليهم ما يدعوهم إليه من توحيد الله والإيمان به.

وقد بين الله تعالى مثل ذلك في الكفار الذين كذبوا نبينا محمداً عَلَيْةٍ في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَلْتُنَا بَيِّنَاتٍ تَعْرِفُ فِي وَجُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْمُنكَرِّ يَكَادُونَ يَسَّطُونَ بَيِّنَاتٍ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْمُنكِرِّ يَكَادُونَ يَسَّطُونَ

بِٱلَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَكِتِنَا ﴾، فقوله تعالى: ﴿ تَعَرِفُ فِي وُجُومِ ٱلَّذِينَ كَنَرُواْ ٱلْمُنكِّرُ ﴾ الآية، يدل دلالة واضحة على شدة بغضهم وكراهيتهم لسماع تلك الآيات.

واعلم أن هؤلاء الذين يكرهون ما أنزل الله، يجب على كل مسلم أن يحذر كل الحذر من أن يطيعهم في بعض أمرهم؛ لأن ذلك يستلزم نتائج سيئة متناهية في السوء، كما أوضح تعالى ذلك في قوله: ﴿ أَفَلَا يَتَرَبُّرُونَ الْقُرِّءَاكَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا آ إِنَّ النِّينِ الرَّدُواْعَلَى أَدَبُرِهِم مِّنُ بَعِّدِ مَا نَبَيْنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيطُنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ الْهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا نَرُكُ الشَّيطُنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَكُوهُهُمْ وَأَدْبَرَهُمْ إِلَى اللَّهُ وَكُوهُمُ وَأَدْبَرَهُمْ اللَّهُ وَكُوهُمُ وَأَدْبَرَهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَكُوهُمُ وَأَدْبَرَهُمْ وَاللَّهُ وَكُوهُمُ وَأَدْبَرَهُمْ وَاللَّهُ وَكُوهُمُ وَأَدْبَرَهُمْ وَاللَّهُ وَكُوهُمُ وَأَدْبَرَهُمْ وَاللَّهُ وَكُوهُمُ وَالْمَلَيْكُهُ وَاللَّهُ وَكُوهُمُ وَالْمَلَيْكُمُ اللَّهُ وَكُوهُمُ وَالْمَالَةُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مَا مَلَكُونُ وَلَا مَا اللَّهُ وَكُوهُمُ وَلُولُ وَقَالَهُمُ اللَّهُ وَكُوهُ وَلَا مَا المَلْوَا مَا المَالَمُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَكُوهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُلَا اللَّهُ وَلَا مُلَا اللَّهُ وَكُولُوهُ وَلَا مَا لَا اللَّهُ وَلَا مُلَالًا وَلَاللَهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَا مَا المَالَمُ وَاللَّهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

من أن يقول للذين كفروا، الذين يكرهون ما أنزل الله: سنطيعكم في بعض الأمر؛ لأن ذلك يسبب له ما ذكره الله في الآيات المذكورة، ويكفيه زجراً وردعاً عن ذلك قول ربه تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ الْمَلَكِيكَةُ يَضَرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدَبَكَرَهُمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى قُولِهُ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُونَ اللَّهُمُ اللّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

١٨٢ / \* قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَجْتَبِىۤ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُسَآءُ وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُسَآءُ وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُسَآءُ وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُسَاءً وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُسَاءً وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُسَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُسَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُسَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يَسَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مِن يَسَاءً وَيَهُ دِي إِلَيْهِ مِن يَسَاءً وَيَهُ إِلَيْهِ مِن يَسَاءً وَيَهُ وَلَهُ عَلَى إِلَيْهِ مِن يَسَاءً وَيَهُ مِن يَسَاءً وَيَهُ مِن إِلَيْهِ مِن يَسْتُ وَلِي عَلَى إِلَيْهِ مِن إِلَيْكُ مِن إِلَيْهِ مِن إِلَيْكُ مِن إِلَيْهِ مِن إِلْ

الاجتباء في اللغة العربية معناه الاختيار والاصطفاء.

وقد دلت هذه الآية الكريمة على أنه تعالى يجتبي من خلقه من يشاء اجتباءه.

وقد بين في مواضع أخر بعض من شاء اجتباءه من خلقه، فبين أن منهم المؤمنين من هذه الأمة، في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامْنُواْ ٱرْكَعُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَكُواْ ٱلْخَيْرَ ﴾ إلى قوله: ﴿ هُوَ ٱجْتَبَلَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مُمَّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِناً ﴾ الآية.

وبين في موضع آخر أن منهم آدم، وهو قوله تعالى: ﴿ أُمُ اَجْنَبُهُ وَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴿ أَنَ مَنهم إبراهيم في قوله: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ إلى قوله: ﴿ شَاكِرًا لِإَنْعُمِةً اَجْتَبَكُ ﴾ الآية. إلى غير ذلك من الآيات الدالة على اجتباء بعض الخلق بالتعيين.

وقوله تعالى: ﴿ وَيَهْدِئَ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ شَ ﴾ أي من سبق في

علمه أنه ينيب إلى الله، أي يرجع إلى ما يرضيه من الإيمان والطاعة. ونظير هذه الآية قوله تعالى في سورة الرعد: ﴿ قُلَّ إِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهِدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴿ اللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهِدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِن كِتَابٍ ۗ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِن كِتَابٍ ۗ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ ﴾.

تقدمت الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمۡ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ ﴾.

/ \* قول ه تعالى: ﴿ أَللَّهُ ٱلَّذِي آَنزَلَ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ ١٨٣ وَٱلْمِيزَانُّ ﴾.

بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه هو الذي أنزل الكتاب في حال كونه متلبساً بالحق الذي هو ضد الباطل، وقوله: ﴿ ٱلۡكِئُنَبُ ﴾ اسم جنس مراد به جميع الكتب السماوية.

وقد أوضحنا في سورة الحج أن المفرد الذي هو اسم جنس يطلق مراداً به الجمع، وذكرنا الآيات الدالة على ذلك مع الشواهد العربية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿ وَالْمِيزَانَّ ﴾ يعني أن الله جل وعلا هو الذي أنزل الميزان، والمراد به العدل والإنصاف.

وقال بعض أهل العلم: الميزان في الآية: هو آلة الوزن المعروفة.

ومما يؤيد ذلك أن الميزان مفعال، والمفعال قياسي في اسم الآلة.

وعلى التفسير الأول وهو أن الميزان: العدل والإنصاف، فالميزان الذي هو آلة الوزن المعروفة داخل فيه؛ لأن إقامة الوزن بالقسط من العدل والإنصاف.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الله تعالى هو الذي أنزل الكتاب والميزان أوضحه في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في سورة الحديد: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسَطِّ ﴾.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي والله تعالى ١٨٤ أعلم: أن الميزان / في سورة الشورى وسورة الحديد هو العدل والإنصاف، كما قاله غير واحد من المفسرين.

وأن الميزان في سورة الرحمن هو الميزان المعروف، أعني آلة الوزن التي يوزن بها بعض المبيعات.

ومما يدل على ذلك أنه في سورة الشورى وسورة الحديد عبر بإنزال الميزان لا بوضعه، وقال في سورة الشورى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي َ أَنزَلَ اللَّهُ ٱلَّذِي أَنزَلَ اللَّهُ اللَّذِي أَنزَلَ اللَّهُ اللَّذِي أَنزَلَ اللَّهُ اللَّهِ الْكِنْبَ وَأَلْمِيزَانَ ﴾، وقال في الحديد: ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنبَ وَٱلْمِيزَانَ ﴾.

وأما في سورة الرحمن فقد عبر بالوضع لا الإِنزال، قال:

فإن قيل: قد اخترتم أن المراد بالميزان في سورة الشورى وسورة الحديد، هو العدل والإنصاف، وأن المراد بالميزان في سورة الرحمن هو آلة الوزن المعروفة، وذكرتم نظائر ذلك من الآيات القرآنية، وعلى هذا الذي اخترتم /يشكل الفرق بين الكتاب ١٨٥ والميزان؛ لأن الكتب السماوية كلها عدل وإنصاف.

#### فالجواب من وجهين:

الأول منهما: هو ما قدمنا مراراً من أن الشيء الواحد إذا عبر عنه بصفتين مختلفتين جاز عطفه على نفسه، تنزيلاً للتغاير بين الصفات منزلة التغاير في الذوات، ومن أمثلة ذلك في القرآن قوله تعالى: ﴿ سَبِّحِ ٱللَّهَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ وَاللَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴿ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُوالِّ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللْمُوالِّ وَلَاللَّهُ وَلَا الللْمُولِي وَلَّهُ وَلَا الللْمُولِي وَلِمُ اللللْمُولِي وَلِمُ الللْمُولِي وَلِمُ الللْمُولِي وَلِلْمُولِي الللللْمُولِي الللْمُولِي وَلِمُولِي الللْمُولِي وَلِمُ اللللْمُولِ

العطف لتغاير الصفات. ونظير ذلك من كلام العرب قول الشاعر:

إلى الملك القرم وابن الهما م وليث الكتيبة في المزدحم

وأما الوجه الثاني: فهو ما أشار إليه العلامة ابن القيم رحمه الله في "إعلام الموقعين" من المغايرة في الجملة بين الكتاب والميزان.

وإيضاح ذلك: أن المراد بالكتاب هو العدل والإنصاف المصرح به في الكتب السماوية.

وأما الميزان، فيصدق بالعدل والإنصاف الذي لم يصرح به في الكتب السماوية، ولكنه معلوم مما صُرِّح به فيها.

فالتأفيف في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَقُل لَمُّمَا أُفِّ ﴾ من الكتاب؛ لأنه مصرح به في الكتاب، ومنع ضرب الوالدين مثلاً المدلول عليه بالنهي عن التأفيف، من الميزان، أي من العدل والإنصاف الذي أنزله الله مع رسله.

۱۸۶ / وقبول شهادة العدلين في الرجعة والطلاق، المنصوص في قوله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُو ﴾ من الكتاب الذي أنزله الله؛ لأنه مصرح به فيه.

وقبول شهادة أربعة عدول في ذلك، من الميزان الذي أنزله الله مع رسله.

وتحريم أكل مال اليتيم المذكور في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْمَتَكُمَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ﴾ الآية، من الكتاب.

وتحريم إغراق مال اليتيم وإحراقه، المعروف (١) من ذلك، من الميزان الذي أنزله الله مع رسله.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

وجلد القاذف الذكر للمحصنة الأنثى ثمانين جلدة، ورد شهادته، والحكم بفسقه، المنصوص في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحَصَنَتِ ثُمَّ لَمَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاء فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلَّدَةً ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ ﴾ الآية، من الكتاب الذي أنزله الله.

وعقوبة القاذف الذكر لذكر مثله، والأنثى القاذفة لذكر أو لأنثى، بمثل تلك العقوبة المنصوصة في القرآن، من الميزان المذكور.

وحلية المرأة التي كانت مبتوتة، بسبب نكاح زوج ثان وطلاقه لها بعد الدخول، المنصوص في قوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا ﴾، أي فإن طلقها الزوج الثاني بعد الدخول وذوق العسيلة، (فلا جناح عليهما) أي لا جناح على المرأة التي كانت مبتوتة، والزوج الذي كانت حراماً عليه، أن يتراجعا بعد نكاح الثاني وطلاقه لها = من الكتاب الذي أنزل الله.

وأما إن مات الزوج الثاني بعد أن دخل بها وكان موته قبل أن يطلقها، / فحلِّيتها للأول الذي كانت حراماً عليه، من الميزان الذي ١٨٧ أنزله الله مع رسله.

وقد أشرنا إلى كلام ابن القيم المذكور، وأكثرنا من الأمثلة لذلك في سورة الأنبياء في كلامنا الطويل على قول تعالى: ﴿ وَدَاوُدُدَ وَسُلَيْمُنَ إِذْ يَحَكُمَانِ فِي ٱلْحَرْثِ ﴾ الآية.

#### \* قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبُ إِنْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له، في أول سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَنَّ أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسَتَعُجِلُوهُ ﴾ الآية، وفي سورة

الأحزاب في الكلام على قوله: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ وَأَنذِرَهُمْ يَوْمَ ٱلْأَزِفَةِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۗ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۗ وَالَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

ذكر تعالى في هذه الآية الكريمة ثلاث مسائل:

الأولى: أن الكفار الذين لا يؤمنون بالساعة، يستعجلون بها أي يطلبون تعجيلها عليهم، لشدة إنكارهم لها.

والثانية: أن المؤمنين مشفقون منها، أي خائفون منها.

والثالثة: أنهم يعلمون أنها الحق، أي أن قيامها ووقوعها حق لا شك فيه.

وكل هذه المسائل الثلاث المذكورة في هذه الآية الكريمة جاءت موضحة في غير هذا الموضع.

أما استعجالهم لها، فقد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الرعد في الكلام /على قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَةِ قَبْلَ الرعد في الكلام /على قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِوَقَدْخَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَاتُ ﴾، وفي غير ذلك من المواضع.

وأما المسألة الثانية، التي هي إشفاق المؤمنين وخوفهم من الساعة، فقد ذكره في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَهُم مِّنَ ٱلسَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴿ يَغَافُونَ بَالْغَيْبِ وَهُم مِّنَ ٱلسَّاعَةِ مُشْفِقُونَ إِللَّهُ ، وقوله تعالى: ﴿ يُعَوْنَ بِالنَّذِرِ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلأَبْصَارُ ﴿ إِللَّهُ ، وقوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ فَيَا فَوْنَ يَوْمًا كَانَ شَرُّمُ مُسْتَطِيرًا ﴿ إِللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

119

وأما المسألة الثالثة، وهي علمهم أن الساعة حق، فقد دلت عليه الآيات المصرحة بأنها لا ريب فيها؛ لأنها تتضمن نفي الريب فيها عن المؤمنين، والريب: الشك، كقوله تعالى عن الراسخين في العلم: ﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَارَيْبَ فِيهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ اللّهُ لاَ إِلَهُ إِلّا هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعَنَهُمْ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلُلْكَ بِأَنَّ ٱللّهَ هُو ٱلْحَقُ وَلَنْهُ كُلُ اللّهِ هُو الْحَقَ وَلَيْبَ فِيهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلُلْكَ بِأَنَّ ٱللّهَ هُو ٱلْحَقُ وَأَنَّهُ كُلُ اللّهِ هُو ٱلْمَقَ وَلَيْبَ فِيهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلِكَ بِأَنَّ ٱللّهَ هُو ٱلْحَقُ وَأَنَّهُ كُلُ اللّهُ هُو ٱلْحَقُ وَأَنَّهُ مَنْ فِي ٱلْمَوْقَ وَأَنَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَلَكُ مِن الآيات .

\* قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِى ٱلسَّاعَةِ لَفِى ضَلَالٍ بَعِيدٍ شَا ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ بَلَ كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبُ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا شَ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يُمَارُونَ ﴾، مضارع مارى، يماري مراء ومماراة، إذا خاصم وجادل.

/ ومنه قوله تعالى: ﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَّاءً ظَهِرًا ﴾ .

وقوله: ﴿ لَفِي ضَلَالِ بَعِيدٍ إِنَّ ﴾ أي بعيد عن الحق والصواب.

وقد قدمنا معاني الضلال في القرآن واللغة العربية، مع الشواهد، في سورة الشعراء في الكلام على قوله تعالى ﴿قَالَ فَعَلَنُهَآ إِذَا وَأَنَا مِنَ الضَّآلِينَ ﴾، وفي مواضع أخر من هذا الكتاب المبارك.

قوله تعالى: ﴿ قُل لَا آَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُّ ﴾.
 قد بينا في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَنقَوْمِ لَا

أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا ﴾ الآية، أن جميع الرسل عليهم الصلوات والسلام لا يأخذون أجراً على ذلك.

وقد ذكرنا في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب، وجه الجمع بين تلك الآيات، وآية الشورى هذه، فقلنا فيه:

اعلم أولاً أن في قوله تعالى ﴿ إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْيَكُ ﴾ أربعة أقوال:

الأول: ورواه الشعبي وغيره عن ابن عباس، وبه قال مجاهد وقتادة وعكرمة وأبو مالك والسدي والضحاك وابن زيد وغيرهم، كما نقله عنهم ابن جرير وغيره، أن معنى الآية ﴿ قُل لا آسَّعُلُكُو عَلَيْهِ أَجُرًا إِلّا أَنْ تُودُونِي في قرابتي التي بيني وبينكم، أي إلا أن تودوني في قرابتي التي بيني وبينكم، فتكفوا عني أذاكم وتمنعوني من أذى الناس، كما تمنعون كل من بينكم وبينه مثل قرابتي منكم، وكان على لله في كل بطن من قريش بينكم وبينه مثل قرابتي منكم، وكان على التبليغ؛ لأنه مبذول لكل رحم، فهذا الذي سألهم ليس بأجر على التبليغ؛ لأنه مبذول لكل أحد؛ لأن كل أحد يوده أهل قرابته وينتصرون له من أذى الناس.

۱۹۰ / وقد فعل له ذلك أبو طالب، ولم يكن أجراً على التبليغ؛ لأنه لم يؤمن.

وإذا كان لا يسأل أجراً إلا هذا الذي ليس بأجر، تحقق أنه لا يسأل أجراً، كقول النابغة:

ولا عيب فيهم غير أن سيوفهم بهن فلول من قراع الكتائب ومثل هذا يسميه البلاغيون تأكيد المدح بما يشبه الذم.

وهذا القول هو الصحيح في الآية، واختاره ابن جرير، وعليه فلا إشكال.

الثاني: أن معنى الآية ﴿ إِلَّا الْمَودَةَ فِي الْقُرْبَيُ ﴾ أي لا تؤذوا قرابتي وعترتي واحفظوني فيهم، ويروى هذا القول عن سعيد بن جبير وعمرو بن شعيب وعلي بن الحسين، وعليه فلا إشكال أيضاً؛ لأن المودة بين المسلمين واجبة فيما بينهم، وأحرى قرابة النبي على مثل المودة بين المسلمين واجبة فيما بينهم، وأحرى قرابة النبي على مثل المؤمنين في تراحمهم وتوادهم كالجسد الواحد، إذا أصيب منه عضو المؤمنين في تراحمهم وتوادهم كالجسد الواحد، إذا أصيب منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى »، وقال على: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه »، والأحاديث في مثل هذا كثيرة جداً.

وإذا كان نفس الدين يوجب هذا بين المسلمين، تبين أنه غير عوض عن التبليغ.

وقال بعض العلماء: الاستثناء منقطع على كلا القولين، وعليه فلا إشكال.

فمعناه على القول الأول: ﴿ لَآ أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجَّرًا ﴾ لكن أذكركم قرابتي فيكم.

/ وعلى الثاني: لكن أذكركم الله في قرابتي، فاحفظوني فيهم. ١٩١

القول الثالث، وبه قال الحسن: (إلا المودة في القربى) أي إلا أن تتوددوا إلى الله وتتقربوا إليه بالطاعة والعمل الصالح. وعليه فلا إشكال؛ لأن التقرب إلى الله ليس أجراً على التبليغ.

القول الرابع: (إلا المودة في القربى)، أي إلا أن تتوددوا إلى قراباتكم وتصلوا أرحامكم. ذكر ابن جرير هذا القول عن عبد الله بن

القاسم، وعليه أيضاً فلا إشكال؛ لأن صلة الإنسان رحمه ليست أجراً على التبليغ.

فقد علمت الصحيح في تفسير الآية، وظهر لك رفع الإشكال على جميع الأقوال.

وأما القول بأن قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرَّيِّ ﴾ منسوخ بقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَاسَأَلْتُكُمُ مِّنَ أَجْرِ فَهُو لَكُمْ ۖ ﴾، فهو ضعيف، والعلم عند الله تعالى. انتهى منه.

وقد علمت مما ذكرنا فيه أن القول الأول هو الصحيح في معنى الآية، الله الثاني هو معنى الآية، فيحسبون أن معنى ﴿ إِلَّا اَلْمَوَدَّةَ فِي اَلْقُرْبَيُّ ﴾ إلا أن تودوني في أهل قرابتي.

وممن ظن ذلك محمد السجاد، حيث قال لقاتله يوم الجمل: أذكِّرك حَم، يعني سورة الشورى هذه، ومراده أنه من أهل قرابة رسول الله على فيلزم حفظه فيهم؛ لأن الله تعالى قال في حَم هذه: ﴿ إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيِّ ﴾، فهو يريد المعنى المذكور، يظنه هو المراد بالآية، ولذا قال قاتله في ذلك:

١٩٢ / يذكرني حاميم والرمح شاجر فهالَّ تلا حاميم قبل التقدم

وقد ذكرنا هذا البيت والأبيات التي قبله في أول سورة هود، وذكرنا أن البخاري ذكر البيت المذكور في سورة المؤمن، وذكرنا الخلاف في قائل الأبيات الذي قتل محمداً السجاد بن طلحة بن عبيد الله يوم الجمل، هل هو شريح بن أبي أوفى العبسي كما قال البخاري، أو الأشتر النخعي، أو عصام ابن مقشعر، أو مدلج بن كعب السعدي، أو كعب بن مدلج.

وممن ظن أن معنى الآية هو ما ظنه محمد السجاد المذكور، الكميت، في قوله في أهل قرابة رسول الله ﷺ:

وجدنا لكم في آل حاميم آية تأولها منا تقييٌّ ومُعْرِبُ

والتحقيق إن شاء الله أن معنى الآية هو القول الأول: ﴿ إِلَّا الْمُودَّةَ فِي اللَّهُ وَيَكُم وتحفظوني فيها، الْمُودَّةَ فِي الْقُرْبَيِّ ﴾ أي إلا أن تودوني في قرابتي فيكم وتحفظوني فيها، فتكفوا عني أذاكم وتمنعوني من أذى الناس، كما هو شأن أهل القرابات.

#### \* قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدُ لَهُ فِيهَا حُسْنَا ﴾.

الاقتراف معناه الاكتساب، أي من يعمل حسنة من الحسنات ويكسبها نزد له فيها حسناً، أي نضاعفها له.

فمضاعفة الحسنات هي الزيادة في حسنها، وهذا المعنى توضحه آيات من كتاب الله تعالى، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةَ يُضَاعِفُهَا وَيُوْتِ مِن لَدُنّهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ فَيَ وَقُولُه تعالى: ﴿ مَن جَآءَ بِالْمَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الّذِي يُقُرِضُ اللّهَ قَرْضًا بِاللّهَ مَسَنَا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَأَضَعَافًا كَثِيرةً ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَوةَ وَءَاتُوا كَسَنَا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَأَضَعَافًا كَثِيرةً ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَوةَ وَءَاتُوا الرّكُوةَ وَأَقْرِضُوا اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا وَمَا لُقَيِّمُوا لِأَنفُسِكُمُ مِّنْ خَيْرِ تَجِدُوهُ عِندَ اللّهِ هُو خَيْرًا وَأَعْظَمَ الْجِرا وَاعظم أجرا زيادة في حسنه ، كما لا يخفى ، إلى غير ذلك من الآيات .

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ ١٩٣ ٱلسَّيَّاتِ ﴾ .

بين تعالى في هذه الآية الكريمة أنه هو وحده الذي يقبل التوبة

وقد قدمنا معنى التوبة وأركانها، وإزالة ما في أركانها من الإشكال، في سورة النور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ الل

## \* قوله تعالى: ﴿ وَلَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاآلُ ﴾ .

## قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النور في الكلام على ١٩٤ قوله تعالى: / ﴿ لَا تَعَسَّبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَأْوَالهُمُ ٱلنَّالُّ﴾ اللَّاية.

# قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَامِ شَ ﴾.

قوله: (ومن آياته) أي من علاماته الدالة على قدرته واستحقاقه للعبادة وحده، (الجوار) وهي السفن، واحدتها جارية، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَمَّا طَغَا ٱلْمَآءُ حَمَلْنَكُمْ فِ ٱلْجَارِيَةِ ﴿ لَهُ يَعْنِي سَفَيْنَةَ نُوحٍ ، وسميت جارية لأنها تجري في البحر.

وقوله: ﴿ كَالْأَعَلَامِ شَيْ ﴾ أي كالجبال، شبه السفن بالجبال؛ لعظمها. وعن مجاهد أن الأعلام القصور، وعن الخليل: أن كل مرتفع تسميه العرب علماً، وجمع العلم أعلام.

وهذا الذي ذكره الخليل معروف في اللغة، ومنه قول الخنساء ترثى أخاها صخراً:

وإن صخراً لتأتم الهداة به كأنه علم في رأسه نار

/ وقرأ هذا الحرف نافع وأبو عمرو (الجواري) بياء ساكنة بعد ١٩٥ الراء في الوصل فقط دون الوقف، وقرأه ابن كثير بالياء المذكورة في

الوصل والوقف معاً، وقرأه الباقون (الجوار) بحذف الياء في الوصل والوقف معاً.

\* قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَجۡلِنبُونَ كَبُتَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ ﴾ الآية.

قرأ هذا الحرف حمزة والكسائي (كبير الإِثم)، بكسر الباء بعدها ياء ساكنة وراء، على صيغة الإفراد.

وقرأه الباقون بفتح الباء بعدها ألف فهمزة مكسورة قبل الراء، على صيغة الجمع.

وقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ ﴾ في محل جر عطفاً على قوله: ﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ خَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمۡ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى وَخِيرٍ وَأَبْقَى أَيْضاً للذين يَجتنبون كبائر الإثم والفواحش.

والفواحش جمع فاحشة. والتحقيق إن شاء الله أن الفواحش من جملة الكبائر، والأظهر أنها من أشنعها؛ لأن الفاحشة في اللغة هي الخصلة المتناهية في القبح، وكل متشدد في شيء مبالغ فيه فهو فاحش فيه.

ومنه قول طرفة بن العبد في معلقته:

أرى الموت يعتام الكرام و يصطفي عقيلة مال الفاحش المتشدد فقوله: «الفاحش» أي المبالغ في البخل المتناهي فيه.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من وعده تعالى الصادق للذين العتنبون /كبائر الإثم والفواحش بما عنده لهم من الثواب الذي هو خير وأبقى، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، فبين تعالى في سورة

النساء أن من ذلك تكفيره تعالى عنهم سيئاتهم، وإدخالهم المدخل الكريم وهو الجنة، في قوله تعالى: ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَابِرَ مَا نُنْهُوْنَ عَنْهُ الكريم وهو الجنة، في قوله تعالى: ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَابِرَ مَا نُنْهُوْنَ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدَّ خِلْكُمُ مُدْخَلًا كُرِيمًا ﴿ وَبِين في سورة النجم أنهم باجتنابهم كبائر الإثم والفواحش يصدق عليهم اسم المحسنين، ووعدهم على ذلك بالحسني، والأظهر أنها الجنة، المحسنين، والأظهر أنها الجنة، ويدل له حديث: «الحسني الجنة، والزيادة النظر إلى وجه الله الكريم» في تفسير قوله تعالى: ﴿ لَا لِلَّذِينَ أَحَسَنُوا المَشْتَى وَزِيادَةٌ ﴾ كما قدمناه.

وآية النجم المذكورة هي قوله تعالى: ﴿ وَيَجْزِى الَّذِينَ أَحْسَنُواْ يِالْحَسِّنَى اللَّذِينَ الْحَسَنُواْ فِي قوله: ﴿ اللَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَالْمَغُونَ اللَّهُمُ إِنَّا اللَّهُمُ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَغُفِرَةَ ﴾.

وأظهر الأقوال في قوله: (إلا اللمم)، أن المراد باللمم صغائر الذنوب، ومن أوضح الآيات القرآنية في ذلك قوله تعالى: ﴿ إِن تَجُتَنِبُواْ كَبَايِرَ مَا نُنْهُونَ عَنْهُ ﴾ الآية؛ فدلت على أن اجتناب الكبائر سبب لغفران الصغائر، وخير ما يفسر به القرآن القرآن.

ويدل لهذا حديث ابن عباس الثابت في الصحيح، قال: ما رأيت شيئاً أشبه باللمم مما قال أبو هريرة عن النبي على الله على ابن آدم حظه من الزنا، أدرك ذلك لا محالة، فزنا العين النظر، وزنا اللسان النطق، والنفس تمني وتشتهي، والفرج يصدق ذلك أو يكذبه».

وعلى هذا القول فالاستثناء في قوله: (إلا اللمم) منقطع؛ لأن اللمم الذي /هو الصغائر على هذا القول لا يدخل في الكبائر ١٩٧

والفواحش، وقد قدمنا تحقيق المقام في الاستثناء المنقطع في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمًا ﴾.

وقالت جماعة من أهل العلم: الاستثناء متصل، قالوا: وعليه فمعنى (إلا اللمم) إلا أن يلم بفاحشة مرة ثم يجتنبها ولا يعود لها بعد ذلك.

واستدلوا لذلك بقول الراجز:

إِن تَغْفُر اللَّاهِمَّ تَغْفُر جَمَّا وأي عبد لك ما ألمَّا

وروى هذا البيت ابن جرير والترمذي وغيرهما مرفوعاً، وفي صحته مرفوعاً نظر.

وقال بعض العلماء: المراد باللمم ما سلف منهم من الكفر والمعاصي، قبل الدخول في الإسلام. ولا يخفى بُعْدُه.

وأظهر الأقوال هو ما قدمنا؛ لدلالة آية النساء المذكورة عليه، وحديث ابن عباس المتفق عليه.

واعلم أن كبائر الإثم ليست محدودة في عدد معين، وقد جاء تعيين بعضها، كالسبع الموبقات أي المهلكات؛ لعظمها، وقد ثبت في الصحيح من حديث أبي هريرة أنها «الإشراك بالله، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، والسحر، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات».

وقد جاءت روايات كثيرة عن النبي على في تعيين بعض الكبائر، كعقوق الوالدين، واستحلال حرمة بيت الله الحرام، والرجوع إلى البادية بعد الهجرة، وشرب الخمر، واليمين الغموس، والسرقة، ومنع فضل الكلأ، وشهادة الزور.

/وفي بعض الروايات الثابتة في الصحيح عن ابن مسعود: أن ١٩٨ أكبر الكبائر الإشراك بالله الذي خلق الخلق، ثم قتل الرجل ولده خشية أن يطعم معه، ثم زناه بحليلة جاره. وفي بعضها أيضاً: أن من الكبائر تسبب الرجل في سب والديه، وفي بعضها أيضاً: أن سباب المسلم فسوق وقتاله كفر، وذلك يدل على أنهما من الكبائر.

وفي بعض الروايات: أن من الكبائر الوقوع في عرض المسلم، والسبتين بالسبة.

وفي بعض الروايات: أن منها جمع الصلاتين من غير عذر.

وفي بعضها: أن منها اليأس من روح الله، والأمن من مكر الله، ويدل عليهما قبوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ لَا يَأْيُكُسُ مِن رَّقِح ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ اللَّهَ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْتُكُ مَكَرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ اللَّهِ إِلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَ

وفي بعضها: أن منها سوء الظن بالله، ويدل له قوله تعالى: ﴿ وَيُعَدِّبُ الطَّاآنِينَ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ وَيُعَدِّبُ الطَّاآنِينَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعُنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴿ وَيَعَدُلُونَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴿ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴿ وَلَعَنَهُمْ وَاعْدَالَهُ اللهُ وَلَعَنَهُمْ وَاعْدَالُهُ اللهُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ وَلَعَنَهُمْ وَاعْدَلُهُ اللهُ وَلَعَنَهُمْ وَاعْدَالُهُ اللهُ وَلَعَنَهُمْ وَاعْدَالُهُ اللهُ وَلَعَنَهُمْ وَاعْدَالُهُ اللهُ وَلَعَنَهُمْ وَاعْدَالُهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا اللهُ اللهُ

وفي بعضها: أن منها الإِضرار في الوصية.

وفي بعضها: أن منها الغلول، ويدل له قوله تعالى: ﴿وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَاغَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾. وقدمنا معنى الغلول في سورة الأنفال، وذكرنا حكم الغال.

وفي بعضها: أن من أهل الكبائر الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً، ويدل له قوله تعالى: ﴿ أُولَكِيكَ لَا خَلَقَ لَهُمَ فِي

ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ فَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ اللَّهُ اللَّهِ عَذَابُ أَلِيكُمْ اللَّهُ اللهُ اللهُ

واعلم أن أهل العلم اختلفوا في حد الكبيرة.

فقال بعضهم: هي كل ذنب استوجب حداً من حدود الله.

وقال بعضهم: هي كل ذنب جاء الوعيد عليه بنار أو لعنة أو غضب أو عذاب.

واختار بعض المتأخرين حد الكبيرة بأنها هي كل ذنب دل على عدم اكتراث صاحبه بالدين.

وعن ابن عباس أن الكبائر أقرب إلى السبعين منها إلى السبع، وعنه أيضاً أنها أقرب إلى سبعمائة منها إلى سبع.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: التحقيق أنها لا تنحصر في سبع، وأن ما دل عليه من الأحاديث على أنها سبع لا يقتضي انحصارها في ذلك العدد؛ لأنه إنما دل على نفي غير السبع بالمفهوم، وهو مفهوم لقب، والحق عدم اعتباره.

ولو قلنا إنه مفهوم عدد لكان غير معتبر أيضاً؛ لأن زيادة الكبائر على السبع مدلول عليها بالمنطوق.

وقد جاء منها في الصحيح عدد أكثر من سبع، والمنطوق مقدم على المفهوم، مع أن مفهوم العدد ليس من أقوى المفاهيم.

والأظهر عندي في ضابط الكبيرة أنها كل ذنب اقترن بما يدل على أنه أعظم من مطلق المعصية، سواء كان ذلك الوعيد عليه بنار أو غضب أو لعنة / أو عذاب، أو كان وجوب الحد فيه، أو غير ذلك ٢٠٠ مما يدل على تغليط التحريم وتوكيده.

مع أن بعض أهل العلم قال: إن كل ذنب كبيرة. وقوله تعالى: ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَايَر مَا لُنْهَوْنَ عَنْهُ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِلَّا ٱللَّهُمَ ﴾ يدل على عدم المساواة، وأن بعض المعاصي كبائر وبعضها صغائر، والمعروف عند أهل العلم: أنه لا صغيرة مع الإصرار ولا كبيرة مع الاستغفار، والعلم عند الله تعالى.

#### قوله تعالى: ﴿ وَجَزَاقُا السِّينَةِ سَيِّنَةُ مِّثْلُهَا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في آخر سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبُتُمُ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبِ تُم بِهِ ﴾ الآية، وفي سورة الزمر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَبَشِّرْ عِبَادِ آلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَمَنِ ٱلنَّصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ عَأَوْلَيْهِ مَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلٍ ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَيْهِم مِّن سَبِيلٍ ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَيْهِم مِّن اللهُ عَلَيْهِم مِّن اللهُ الله

قد قدمنا الآيات الموضحة له في الكلام على آية النحل وآية الزمر المذكورتين آنفاً.

\* قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلظَّالِمِينَ لَمَّا رَأَوا ٱلْعَذَابَ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَهَل لَّنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشَفَعُواْ لَنَاۤ أَوْنُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِى كُنّاً نَعْمَلُ أَوْنُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِى كُنّا نَعْمَلُ ﴾.

## قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِناً ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِ كَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ الآية.

٢٠١ / \* قوله تعالى: ﴿ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِنْبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ وَلَكِنَنُ وَلَكِنَنُ وَلَكِنَ جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُدِى بِهِ مَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ .

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿مَا كُنْتَ تَدُرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ يبين الله جل وعلا فيه منته على هذا النبي الكريم، بأنه علمه هذا القرآن العظيم ولم يكن يعلمه قبل ذلك، وعلمه تفاصيل دين الإسلام ولم يكن يعلمها قبل ذلك.

فقوله: (ما كنت تدري ما الكتاب) أي ما كنت تعلم ما هو هذا الكتاب الذي هو القرآن العظيم، حتى علمتكه، وما كنت تدري ما الإيمان الذي هو تفاصيل هذا الدين الإسلامي، حتى علمتكه.

ومعلوم أن الحق الذي لا شك فيه الذي هو مذهب أهل السنة والجماعة أن الإِيمان شامل للقول والعمل مع الاعتقاد.

وذلك ثابت في أحاديث صحيحة كثيرة، منها: حديث وفد عبد القيس المشهور، ومنها حديث: «من قام رمضان إيماناً واحتساباً» الحديث، فسمي فيه قيام رمضان إيماناً، وحديث: «الإيمان بضع وسبعون شعبة»، وفي بعض رواياته: «بضع وستون شعبة أعلاها شهادة ألا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق».

والأحاديث بمثل ذلك كثيرة، ويكفي في ذلك ما أورده البيهقي في «شعب الإيمان».

فهو صلوات الله وسلامه عليه ما كان يعرف تفاصيل الصلوات المكتوبة وأوقاتها، ولا صوم رمضان، وما يجوز فيه وما لا يجوز، ولم يكن يعرف تفاصيل الزكاة ولا ما تجب فيه ولا قدر النصاب وقدر الواجب فيه، ولا تفاصيل الحج، ونحو ذلك، وهذا هو المراد بقوله تعالى: ﴿ وَلَا ٱلْإِيمَانُ ﴾.

وما ذكره هنا من أنه لم يكن يعلم هذه الأمور حتى علمه إياها بأن أوحى / إليه هذا النور العظيم الذي هو كتاب الله، جاء في غير ٢٠٢ هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُن تَعَلَمُ ﴾ الآية، وقوله جل وعلا: ﴿ نَعَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلْعَلِيبَ فَي اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

فقول في آية يوسف هذه: ﴿ وَإِن كُنتَ مِن قَبَلِهِ لَمِنَ أَلَهُ لَهِ الْمِنَ أَلَّا الْإِيمَانُ ﴾ ، الْغَلِفِلِينَ ﴿ وَلِهِ اللَّهِ مَا الْكِئْبُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاّلًا فَهَدَى ﴿ عَلَى أَصِح التفسيرات ، كما قدمناه في سورة الشعراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَعَلْنُهُا إِذَا وَأَنَا مِنَ الطَّالِينَ ﴿ فَالَ فَعَلْنُهُا إِذَا وَأَنَا مِنَ الطَّالِينَ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُدِى بِهِ مَن نَشَاءُ ﴾، الضمير في قوله: (جعلناه) راجع إلى القرآن العظيم المذكور في قوله: ﴿ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا ﴾، وقولُه: ﴿ مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئْبُ ﴾ أي ولكن جعلنا هذا القرآن العظيم نوراً نهدي به من نشاء هدايته من عبادنا.

وسمي القرآن نوراً؛ لأنه يضيء الحق ويزيل ظلمات الجهل والشرك.

وما ذكره هنا من أن هذا القرآن نور، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَنُ مِن رَّيِّكُم وَأَن لِنَا إِلَيْكُم نُورًا فَرَا لَذِى أَن لَنَ الْكُورَ الَّذِى أَن لَن مَعَهُ ﴿ ، وقوله مُعلى : ﴿ وَاتَّبَعُواْ النُّورَ الَّذِى أَن لَن مَعَهُ ﴿ ، وقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَبَعُواْ النُّورَ الَّذِى أَن لَن مَعَهُ ﴿ ، وقوله تعالى : ﴿ قَدْ جَاءَ كُم مِن اللّهِ نُورُ وَكِتَ بُهُم مِن الظُّلُمن إِلَى مَع لَا السّلَامِ وَيُحْرِجُهُم مِن الظُّلُمن إِلَى مَع طِ مُسَلِم وَيُحْرِجُهُم مِن الظُّلُمن إِلَى عَر طِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَي اللّه عالى : ﴿ فَعَامِنُوا إِللّهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّه وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولِه وَاللّهُ وَرَسُولُو وَاللّهُ وَرَسُولُوه وَاللّهُ وَاللّهُ وَرَسُولُوه وَاللّهُ وَرَسُولُوه وَاللّهُ وَرَسُولُوه وَاللّهُ وَرَسُولُوه وَاللّهُ وَرَسُولُوه وَاللّهُ وَرَسُولُوه وَاللّه وَرَسُولُوه وَاللّهُ وَرَسُولُوه وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْمُ وَلَا اللّهُ مَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَلْ وَلَا اللّهُ وَلَلْهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْمُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِلّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ الل

٢٠ / وما دلت عليه هذه الآيات الكريمة من كون هذا القرآن نوراً يدل على أنه هو الذي يكشف ظلمات الجهل، ويظهر في ضوئه الحق، ويتميز عن الباطل، ويميز به بين الهدى والضلال والحسن والقبيح.

فیجب علی کل مسلم أن یستضيء بنوره، فیعتقد عقائده، ویحل حلاله، ویحرم حرامه، ویمتثل أوامره، ویجتنب ما نهی عنه، ویعتبر بقصصه وأمثاله.

والسنة كلها داخلة في العمل به، لقوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَدُمُ أَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَدُمُ عَنَّهُ فَأَننَهُوا ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهُدِئَ إِلَىٰ صِرَطِ ثُسْتَقِيمِ ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهُدِئَ إِلَىٰ صِرَطٍ ثُسْتَقِيمِ

الصراط المستقيم، قد بينه تعالى في قوله: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطِ الْمُسْرَطِي الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْمُسْرَقِيمَ وَلَا الْمُسْرَقِيمِ اللّهِ فَيْدِ ٱلْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَالِينَ ﴿ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَالِينَ ﴾.

وقوله في هذه الآية الكريمة ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهّدِى ﴾ الآية، قد بينا الآيات الموضحة له في سورة فصلت في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُم ﴾ الآية، وبينا هناك وجه الجمع بين قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهّدِى إِنَّكَ لَا تَهّدِى مَنْ الْحَبَيْتَ ﴾ مع قوله: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهّدِى مَنْ الْحَبَيْتَ ﴾.

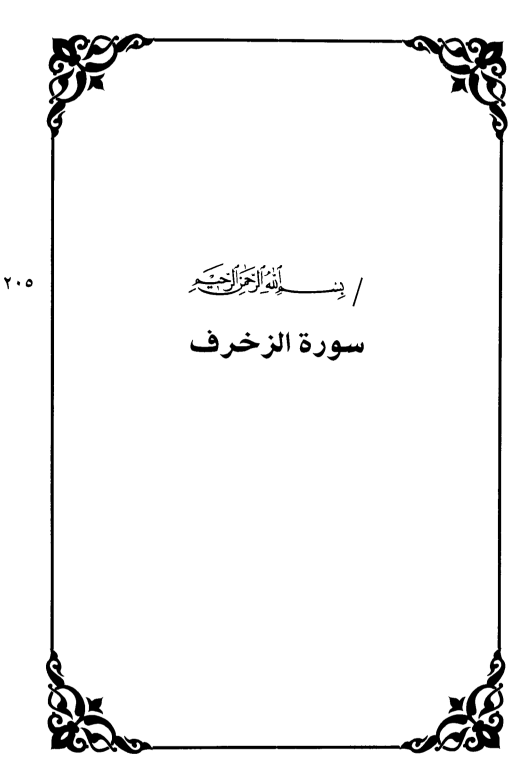
والصراط في لغة العرب: الطريق الواضح، والمستقيم الذي لا اعوجاج فيه، ومنه قول جرير:

أمير المؤمنين على صراط إذا اعوج الموارد مستقيم

\* قوله تعالى: ﴿ أَلا ٓ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ شَنَّ ﴾.

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من كون الأمور كلها تصير الى الله، أي ترجع إليه وحده لا إلى غيره، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ / غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمَّرُ ٢٠٤ كُلُّهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللّهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ فَي وَلِلهَ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللّهِ تُرْجَعُ اللّهُ مُورُ فِي كُنتُم خَيْر أُمَّةٍ أُخْرِجَت لِلنَّاسِ ﴾. إلى غير ذلك من الآيات.





Y . V

## إِنْهُ الْآخِرَالِ حَيْدَ الْحَرَالِ حَيْدَ الْحَرَالِ حَيْدَ الْحَرَالِ حَيْدَ عِلَمُ الْحَرْدَ عِيدَ الْحَرَالُ حَيْدَ عِلَمْ الْحَرَالُ حَيْدَ عِلَمْ الْحَرَالُ حَيْدَ عِلَمْ الْحَرَالُ حَيْدَ عِلَى الْحَرَالُ وَعَلَى الْحَرَالُ الْحَرَالُ حَيْدَ عِلَى الْحَرَالُ وَلَهُ عَلَى الْحَرالُ وَلَهِ عَلَى الْحَرَالُ وَلَهُ عَلَى الْحَرالُ وَالْحَرَالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَهُ عَلَى الْحَرالُ وَلَوْلُ عَلَى الْحَرالُ وَلَهُ عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَهُ عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَالِ عَلَى الْحَرالُ وَلَالَ عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَالُ عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَالَ عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرَالُ وَلَالَ عَلَى الْحَرالُ وَلَالْحِيْلُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْعَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَا عَلَى الْحَرالُ وَلَالْحِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْحَرالُ وَالْحِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْ

\* قوله تعالى: ﴿ حمّ ۞ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ۞ إِنَّا جَعَلْنَهُ وَرُءَ اللهِ عَرَبِيًا ﴾ الآية.

قد قدمنا الكلام على الحروف المقطعة في أوائل السور في أول سورة هود.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرَءَ نَاعَرَبِيًا ﴾ قد قدمنا الكلام عليه في سورة الشعراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينَ ﴿ فَي لِلسَانِ عَرَفِيِّ مُّبِينِ ﴿ مُّ مُنِينِ ﴿ مُعَلَى اللَّهِ مَا لَكُلام على قوله تعالى: ﴿ قُرْءَانَا عَرَبِيًّا غَيْرُ ذِي عِوَجٍ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَهْلَكُنَاۤ أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ الْأَوَّلِينَ ﴾.

الضمير في قوله: (منهم) عائد إلى القوم المسرفين، المخاطبين بقوله: ﴿ أَفَنَضَّرِفِيكَ مُ ٱلدِّكَرَ صَفَحًا أَن كُنتُمَّ قَوَّمًا مُّسَرِفِيكَ فَي ، بقوله: ﴿ أَفَنَضَّرِفِيكَ فَي اللَّهُ الدِّفَةِ بالالتفات من الخطاب إلى الغيبة.

وقوله: ﴿ أَشَدَ مِنْهُم ﴾ مفعول به لأهلكنا، وأصله نعت لمحذوف، والتقدير: فأهلكنا قوماً أشد منهم بطشاً، على حد قوله في الخلاصة: وما من المنعوت والنعت عُقِلْ يجوز حذفه وفي النعت يَقِلّ

وقوله: (بطشاً) تمييز محول من الفاعل، على حد قوله في الخلاصة:

والفاعل المعنى انصبن بأفعلا مفضّلًا كأنت أعلا منزلا والبطش: أصله الأخذ بعنف وشدة.

٢٠/ / والمعنى: فأهلكنا قوماً أشد بطشاً من كفار مكة الذين كذبوا نبينا، بسبب تكذيبهم رسلهم، فليحذر الكفار الذين كذبوك أن نهلكهم بسبب ذلك كما أهلكنا الذين كانوا أشد منهم بطشاً، أي أكثر منهم عَدداً وعُدداً وجلداً.

فعلى الأضعف الأقل أن يتعظ بإهلاك الأقوى الأكثر.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ أَي صَفَتِهِم التي هي إهلاكهم المستأصل، بسبب تكذيبهم الرسل.

وقول من قال: ﴿ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ ﴾ أي عقوبتهم وسنتهم، راجع في المعنى إلى ذلك.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من تهديد الكفار الذين كذبوا محمداً على الله أهلك من هم أقوى منهم، ليحذروا أن يفعل بهم مثل ما فعل بأولئك، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم صَائُواْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُواْ ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا آصَحْثَرَ مِمّا عَمرُوها ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَينظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن قَرْفِ مَن فَينظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم كَانُواْ أَكُمْ وَأَشَدَ وَوله كَانُ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن قَرْفِ مَكَنَّهُم فِي ٱلأَرْضِ الآية، وقوله تعالى: ﴿ أَلَا كُمْ أَهُلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْفِ مَكَنَّهُم فِي ٱلأَرْضِ مَا لَوَ نُمَكِن لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَمَاءَ عَلَيْهِم مِدْرَازًا ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَهْلَكُنَاهُم بِدُنُومِهِم ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ عَلَيْهُم فِي الْمُرْضِ مَا لَوْ نُمَكِن لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَمَاءَ عَلَيْهِم مِدْرَازًا ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَهْلَكُنَاهُم بِدُنُومِهِم ﴿ الآية، وقوله تعالى: ﴿ عَلَيْهُم بِدُنُومِهِم ﴾ الآية، وقوله تعالى:

﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا ءَالْيَنَاهُمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِي فَكَيْف كَانَ عَاقِبَهُ نَكِيرِ ﴿ وَكَذَّبُ اللَّهُ عَالَى : ﴿ أُوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْف كَانَ عَاقِبَةُ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَكَانُواْ أَشَدٌ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعْجِزَمُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنّاتُهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ اللَّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

/ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة من تهديد كفار مكة الذين الأوَّلِين في العقوبة وعذاب كذبوا محمداً على العقوبة وعذاب الاستئصال، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِرُ مَّا الاستئصال، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِرُ مَّا الاستئصال، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِرُ مَّا السَّيِّ وَلاَ يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ إِلاَ نَفُورا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّيِّ وَلاَ يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ إِلاَ سُنَتَ ٱللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى يَعِقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ وَلاَ يَعِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ أَلِا اللَّهُ اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَلَا يَعِيقُ ٱلْمَكُرُ السَّيِّ وَلاَ يَعِيقُ ٱلْمَكُرُ السَّيِّ أَلِلَا اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقد قدمنا بعض الآيات الدالة على هذا في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَتِهِ يلَ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ
 لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ الْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ الْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحُلَّالَ اللَّا

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة بني إسرائيل، في

الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمُ وَيِهَا شُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قرأ هذا الحرف عاصم وحمزة والكسائي ﴿مَهَدًا﴾ بفتح الميم ٢١٠ وسكون / الهاء، وقرأه باقي السبعة ﴿مِهَدَا﴾ بكسر الميم وفتح الهاء بعدها ألف، ومعناهما واحد وهو الفراش.

وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه جعل الأرض لبني آدم مهداً أي فراشاً، وأنه جعل لهم سبلاً أي طرقاً ليمشوا فيها ويسلكوها، فيصلوا بها من قطر إلى قطر. وهذان الأمران اللذان تضمنتهما هذه الآية الكريمة، من كونه تعالى جعل الأرض فراشاً لبني آدم، وجعل لهم فيها الطرق لينفذوا من قطر إلى قطر، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ بِسَاطاً اللّهِ لِيَسَلَّكُواْ مِنْهَا شُبُلًا فِجَاجًا ﴿ وَهُوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِي الْجَاجُاشُ بُلًا لَعَالَهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ وَبَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِي الْجَاجُاشُ بُلًا لَعَالَهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ وَبَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن

وذكر كون الأرض فراشاً لبني آدم في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضَ فَرَشَنَهَا فَيَعْمَ ٱلْمَهِدُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي اَن تَمِيدَ بِكُمْ وَٱنْهَا وَسُبُلاً لَعَلَّكُمْ تَهَدَّدُونَ فِي ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِ - بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ تُحُرِّجُونَ ﴿ وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِ - بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ تُحُرِّرَجُونَ ﴿ إِنَّ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من دلالة إحياء الأرض بعد موتها على خروج الناس من قبورهم أحياء بعد الموت، في قوله تعالى: ﴿ كَنَالِكَ تُخْرَجُونَ ﴿ إِنَاسَ مَن قبورهم أحياء بعد الموت، في قوله تعالى في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ ﴿ مع بقية براهين / البعث في القرآن. وأوضحنا ٢١١ ذلك أيضاً في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِي النَّكُمُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً لَكُم مِنَ المُواضع، وأحلنا على ذلك مراراً كثيرة في هذا الكتاب المبارك.

وقد قدمنا في سورة الفرقان معنى الإنشاء والنشور وما في ذلك من اللغات مع الشواهد العربية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ بِقَدَرِ ﴾.

قال بعض العلماء: أي بقدر سابق وقضاء.

وقال بعض العلماء: أي بمقدار يكون به إصلاح البشر، فلم يكثر الماء جداً فيكون طوفاناً فيهلكهم، ولم يجعله قليلاً دون قدر الكفاية، بل نزله بقدر الكفاية من غير مضرة، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدرِ فَأَسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَدرُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا نُنزِّلُهُ وَ إِلَّا بِقَدرٍ وَقَال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنا خَزَايِنُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ وَإِلَّا بِقَدرٍ مَعْمَو فِي اللَّهُ عِندنِينَ ﴿ وَمَا نُنزِّلُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ وَمَا نُنزّلُهُ وَمَا نُنزَلُهُ وَمَا نُنتُ مَا لَهُ بِعَدرِينِ ﴿ وَمَا أَنتُ مَ لَهُ بِعَدرِينِ ﴿ وَمَا نُنزَلُهُ وَمَا نُنزَلُهُ وَمَا نُنزَلُهُ وَاللَّهُ وَمَا نُنزَلُهُ وَمَا نُنزَلُهُ وَمَا نُنزَلُهُ وَمَا نُنزَلُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْدَدُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَمَا أَنتُ مَا لَهُ بِعَدرَيْنِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## \* قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا ﴾ .

الأزواج الأصناف، والزوج تطلقه العرب على الصنف.

وقد بين تعالى أن الأزواج المذكورة هنا تشمل أصناف النبات وبني آدم وما لا يعلمه إلا الله.

قال تعالى: ﴿ سُبُحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزُوْجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ فَالَ تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ٢١٢ فَأَخْرَجْنَا بِدِهِ أَزْوَجًا مِن نَبَاتٍ شَقَى ﴿ ﴾ ، / وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتْتْ مِن كُلِّ زَقِّج بَهِيج ﴾ أي من كل صنف حسن من أصناف النبات، وقال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَنْبَنَا فِيهَا مِن كُلِّ ذَقْج كَرِيمٍ ﴿ ﴾ .

ومن إطلاق الأزواج على الأصناف في القرآن قوله تعالى: ﴿ لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعَّنَا بِدِيهَ أَزُورَجُ ﴿ فَيَ اللَّهُ مَا مَتَّعَّنَا بِدِيهَ أَزُورَجُ ا مِنْ شَكْلِهِ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِ الللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا ال

وقد قدمنا طرفاً من ذلك في سورة الصافات في الكلام على قوله تعالى: ﴿ المَّشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَكِمِ مَا تَرْكَبُونَ ۞
 لِتَسْتَوُهُ عَلَىٰ ظُهُورِهِ - ثُمَّ تَذَكُرُواْ نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمُ عَلَيْهِ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة المؤمن، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَكَ لَكُمُ الْأَنْعَكُمُ لِتَرْكَبُواْ مِنْهَا﴾ الآية.

وضمير المفرد المذكر الغائب في قوله: ﴿ لِتَسْتَوُواْ عَلَىٰ ظُهُودِهِ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمُ عَلَيْهِ ﴾ راجع إلى لفظ (ما) في قوله: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ مِنَ الفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ

## \* قوله تعالى: ﴿ وَتَقُولُواْ سُبْحَانَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَاذَا وَمَا كَنَا لَهُ مُقْرِنِينَ شَا ﴾ .

يعني جل وعلا أنه جعل لبني آدم ما يركبونه من الفلك التي هي السفن، ومن الأنعام؛ ليستووا، أي يرتفعوا معتدلين على ظهوره، ثم يذكروا في قلوبهم نعمة ربهم عليهم بتلك المركوبات، ثم يقولوا بألسنتهم مع تفهم معنى ما يقولون: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَنَدَا وَمَا صَحُنَا لَهُمُ مُونِينَ شَهُ .

وقوله: ﴿ سُبّحَنَ ﴾ قد قدمنا في أول سورة بني إسرائيل معناه بإيضاح، / وأنه يدل على تنزيه الله جل وعلا أكمل التنزيه وأتمه عن ٢١٣ كل ما لا يليق بكماله وجلاله، والإشارة في قوله: ﴿ هَنْذَا ﴾ راجعة إلى لفظ (ما) من قوله: ﴿ مَا تَرَكَبُونَ شَيْ ﴾ وجمع الظهور نظراً إلى معنى (ما)؛ لأن معناها عام شامل لكل ما تشمله صلتها، ولفظها مفرد فالجمع في الآية باعتبار معناها، والإفراد باعتبار لفظها.

وقوله: ﴿ اللَّذِى سَخَّرُلْنَا هَلَا ﴾ أي الذي ذلل لنا هذا الذي هو ما نركبه من الأنعام والسفن؛ لأن الأنعام لو لم يذللها الله لهم لما قدروا عليها، ولا يخفى أن الجمل أقوى من الرجل، وكذلك البحر لو لم يذلله لهم ويسخر لهم إجراء السفن فيه لما قدروا على شيء من ذلك.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ شَ اللهِ أَي مطيقين. والعرب تقول: أقرن الرجل للأمر وأقرنه، إذا كان مطيقاً له كفؤاً للقيام به، من قولهم: أقرنت الدابة للدابة، بمعنى أنك إذا قرنتهما في حبل قدرت على مقاومتها، ولم تكن أضعف منها، فتجرها؛ لأن الضعيف إذا لُزَّ

في القَرَن أي الحبل مع القوي جَرَّه ولم يقدر على مقاومته، كما قال جرير:

وابن اللبون إذا ما لز في قرن لم يستطع صولة البزل القناعيس وهذا المعنى معروف في كلام العرب، ومنه قول عمرو بن معد يكرب، وقد أنشده قطرب لهذا المعنى:

لقد علم القبائل ما عقيل لنا في النائبات بمقرنينا وقول ابن هرمة:

وأقرنت ما حملتني ولقلما يطاق احتمال الصدِّيا دَعْدُ والهجر وقول الآخر:

٢١٤ /ركبتم صعبتي أشراً وحيفاً ولستم للصعاب بمقرنينا

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن ما ذكر من السفن والأنعام لو لم يذلله الله لهم لما أقرنوا له ولما أطاقوه، جاء مبيناً في آيات أخر، قال تعالى في ركوب الفلك: ﴿ وَءَايَةٌ لَمُّمُ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ وَهُو اللَّذِي سَخَرَ ٱلْبُحَرَ مِن مِثْلِهِ مَا يَرَكَبُونَ ﴿ وَهُو اللَّذِي سَخَرَ الْبُحَرَ لِيَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّ

وقال تعالى في تسخير الأنعام: ﴿ وَذَلَّالْنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا

يَأْكُلُونَ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطَّعِمُواْ ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعَّرِّ كُنَالِكَ سَخَرْنَهَا لَكُمْ لَمُ لَكُمْ لَشُكُرُونَ ﴿ لَنَ يَنَالَ ٱللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَا وَهُمَا وَلَا مِمَا وُلَهُمَا وَلَا مِمَا وُلَكِمْ وَلَا مِمَا وُلَكِمْ لَكُمْ لِشَكَرُونَ ﴿ لَنَ كَالِكَ سَخَرَهَا لَكُو لِللَّهِ مَلَى مَا هَدَى مَا هَدَى وَلِيسِ وَلَكِنَ يَنَالُهُ ٱلنَّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِرِ وَلَكُو لِللَّهِ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِرِ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَى مَا هَدَى فَا لَكُو لِللَّهُ عَلَى مَا هَدَى فَا وَلَا مِنَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ عَلَى مَا هَدَى فَا لَكُو لِللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَى فَا فَا لَكُونُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَى فَا فَا لَا يَاتٍ .

قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُ مِنْ عِبَادِهِ عَجُزْءًا ﴾ .

قال بعض العلماء: ﴿ جُزُّءًا ﴾ أي عدلاً ونظيراً، يعني الأصنام وغيرها من المعبودات من دون الله.

وقال بعض العلماء: ﴿ جُزِّءًا ﴾ أي ولداً.

وقال بعض العلماء: ﴿ جُزِّءًا ﴾ يعني البنات.

/وذكر ابن كثير في تفسير هذه الآية: أن الجزء النصيب، ٢١٥ واستشهد على ذلك بآية الأنعام، أعني قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَهِ مِمَّا ذَراً مِنَ ٱلْحَرَٰثِ وَٱلْأَنْعَكِمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَكَذَا بِلَهِ بِزَعَّمِهِمْ وَهَكَذَا لِشُرِكَآبِنَا ﴾ الآية.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر أن قول ابن كثير هذا رحمه الله غير صواب في الآية؛ لأن المجعول لله في آية الأنعام، هو النصيب مما ذرأ من الحرث والأنعام، والمجعول له في آية الزخرف هذه، جزء من عباده لا مما ذرأ من الحرث والأنعام.

وبين الأمرين فرق واضح كما ترى.

وأن قول قتادة ومن وافقه: إن المراد بالجزء العدل والنظير الذي هو الشريك، غير صواب أيضاً؛ لأن إطلاق الجزء على النظير ليس بمعروف في كلام العرب.

أما كون المراد بالجزء في الآية الولد، وكون المراد بالولد خصوص الإناث، فهذا هو التحقيق في الآية.

وإطلاق الجزء على الولد يوجه بأمرين:

أحدهما: ما ذكره بعض علماء العربية من أن العرب تطلق الجزء مراداً به البنات، ويقولون: أجزأت المرأة إذا ولدت البنات، وأمرأة مجزئة أي تلد البنات، قالوا ومنه قول الشاعر:

إن أجزأت حرة يوماً فلا عجب قد تجزىء الحرة المذكار أحياناً وقول الآخر:

زوجتها من بنات الأوس مجزئة للعوسج اللدن في أبياتها زجل

وأنكر الزمخشري هذه اللغة قائلًا: إنها كذب وافتراء على العرب.

۲۱ / قال في الكشاف في الكلام على هذه الآية الكريمة: ومن بدع التفاسير، تفسير الجزء بالإناث، وادعاء أن الجزء في لغة العرب السم للإناث، وما هو إلا كذب على العرب ووضع مستحدث منحول، ولم يقنعهم ذلك حتى اشتقوا منه: أجزأت المرأة، ثم صنعوا بيتاً وبيتاً:

\* إن أجـــزأت حــرة يــومــاً فـــلا عجــب \*
 \* زوجتها من بنات الأوس مجزئة \*. اهـ منه بلفظه .

وقال ابن منظور في اللسان: وفي التنزيل العزيز: ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُرِ مِنْ عِبَادِهِ عَجُزْءًا ﴾، قال أبو إسحاق: يعني به الذين جعلوا الملائكة بنات الله تعالى وتقدس عما افتروا، قال: وقد أنشدت بيتاً يدل على

أن معنى جزءاً معنى الإناث، قال: ولا أدري البيت هو قديم أم مصنوع؟

\* إن أجزأت حرة يوماً فلا عجب \* البيت.

والمعنى في قوله: ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُمْ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّءًا ﴾ أي جعلوا نصيب الله من الولد الإناث. قال: ولم أجده في شعر قديم ولا رواه عن العرب الثقات، وأجزأت المرأة ولدت الإناث، وأنشد أبو حنيفة:

\* زوجتها من بنات الأوس مجزئة \* البيت

انتهى الغرض من كلام صاحب اللسان.

وظاهر كلامه هذا الذي نقله عن الزجاج أن قولهم: أجزأت المرأة إذا ولدت الإناث، معروف، ولذا ذكره وذكر البيت الذي أنشده له أبو حنيفة كالمسلم له.

والوجه الثاني ــ وهو التحقيق إن شاء الله ــ : أن المراد بالجزء في الآية الولد، وأنه أطلق عليه اسم الجزء؛ لأن الفرع كأنه جزء من أصله، والولد كأنه بضعة من الوالد كما لا يخفى.

/ وأما كون المراد بالولد المعبر عنه بالجزء في الآية خصوص ٢١٧ الإناث فقرينة السياق دالة عليه دلالة واضحة؛ لأن جعل الجزء الممذكور لله من عباده هو بعينه الذي أنكره الله إنكاراً شديداً، وقرَّع مرتكبه تقريعاً شديداً في قوله تعالى بعده: ﴿ أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصَفَىٰكُمْ مِالْبَنِينَ إِنَى وَلِهُ الْمَنْكُمُ لِمَا ضَرَبَ لِلرَّمْكِنِ مَثَلًا ظُلَّ وَجُهُمُ مُ مُسَودًا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَهُو فِي النِّصَامِ غَيْرُ مُبِينِ إِنَى ﴾.

وقرأ هذا الحرف شعبة عن عاصم (جزُءاً) بضم الزاي، وباقي السبعة بإسكانها، وحمزة عند الوقف يسقط الهمزة بنقل حركتها إلى الزاي مع حذف التنوين للوقف.

\* قوله تعالى: ﴿ أَمِ ٱتَّخَذَ مِمَّا يَغَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَىكُمُ بِالْبَنِينَ ﴿ أَمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ

(أم) هنا بمعنى استفهام الإنكار، فالكفار لما قالوا: الملائكة بنات الله، أنكر الله عليهم أشد الإنكار، موبخاً لهم أشد التوبيخ، حيث افتروا عليه الولد، ثم جعلوا له أنقص الولدين وأحقرهما وهو الأنثى، كما قال هنا: ﴿ أَمِ التَّخَدَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ ﴾ وهي النصيب الأدنى من الأولاد، (وأصفاكم) أنتم، أي خصكم وآثركم بالبنين الذين هم النصيب الأعلى من الأولاد؟

وإنكار هذا عليهم وتوبيخهم عليه جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله: ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلًا ﴾ يعني الأنثى، كما أوضحه بقوله: ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِالْأَنْيَ ظُلَّ وَجَهُمُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِالْأَنْيَ ظُلَّ وَجَهُمُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ وَيَعني نَعني نَعني نَعني الكَابَة (وهو كظيم) أي ولدت أنثى (لظل وجهه مسوداً) يعني من الكابة (وهو كظيم) أي ممتلىء حزناً وغماً؟، وكقوله تعالى هنا: ﴿ أَوَمَن يُنشَوُّا فِ الْمِلْيَةِ وَهُو فَلَي النَّهِم مع فيه إنكار شديد وتقريع عظيم لهم بأنهم مع افترائهم عليه جل وعلا الولد جعلوا له أنقص الولدين، الذي لنقصه الخلقي (ينشأ في الحلية) من الحلي والحلل وأنواع الزينة، من صغره الخلقي (ينشأ في الحلية) الزينة نقصه الخلقي الطبيعي، (وهو في الخصام غير مبين)؛ لأن الأنثى غالباً لا تقدر على القيام بحجتها في الخصام غير مبين)؛ لأن الأنثى غالباً لا تقدر على القيام بحجتها

ولا الدفاع عن نفسها، وقد أوضحنا هذا المعنى بشواهده العربية غاية الإيضاح في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا الْمُعْنَى بَهْدِى لِلَّتِي هِ الْمَائِي هِ الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَهِ الْبَنَاتِ سُبْحَنَهُ الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِللَهِ مَا يَكُرُهُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَهُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْفَى ۞ تَلِكَ إِذَا قِسْمَةُ وَلَهُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْفَى ۞ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْفَى ۞ تَلِكَ إِذَا قِسْمَةُ فِي فَاقَنَا ٱلْمُلَتِحِكَةَ إِنسَانًا وَهُمْ شَلِهِدُونَ ۞ أَصَطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنُونَ ۞ مَالَكُمْ لَيْ اللّهُ وَإِنّهُمْ لَكَذِبُونَ ۞ أَصَطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ ۞ مَالَكُمْ لَيْ يَعْدُونَ ۞ أَلَكُمْ اللّهُ وَلِنَهُمْ مَنْ إِفْكِهِمْ مَن الْمُكَوِنَ ۞ أَلَكُمُ النَّكُونَ ۞ أَلَكُمْ اللَّكُونَ ۞ أَلَكُمْ اللّهُ وَلِنَهُمْ مَنْ الْفَكُونَ ۞ أَلَكُمْ اللّهُ وَلِنَهُ مَالَكُمْ اللّهُ وَلِنَهُمْ لَكُونُ ۞ أَمْ لَكُونُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

ووجه التعبير عن الأنثى بما ضرب مثلاً لله في قوله: ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ الْمَاضَرَبَ لِلرَّحْمَٰنِ مَثَلًا ﴾ الآية، ظاهر؛ لأن البنات المزعومة يلزم ادعاؤها أن تكون من جنس من نُسِبَتْ إليه؛ لأن الوالد والولد من جنس واحد، وكلاهما يشبه الآخر في صفاته.

\* قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتِ كُنَّ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَاثًا أَشَهِ دُواْ خَلْقَهُمْ سَتُكُنَبُ شَهَدَ تُهُمْ وَيُسْعَلُونَ اللَّهِ .

قرأ هذا الحرف نافع وابن كثير وابن عامر: (عند الرحمن) بسكون النون وفتح الدال، ظرف، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّاكَ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴾، وقرأه أبو عمرو وعاصم وحمزة والكسائي: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمَ

٢١٩ عِبَنْدُ ٱلرَّمْمَٰنِ﴾ بكسرالعين وباء / موحدة بعدها ألف وضم الدال، جمع عبد، كقوله: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْمَٰنِ﴾ الآية.

وقوله: ﴿أَشَهِدُوا خُلْقَهُمْ ﴾، قرأه عامة السبعة غير نافع ﴿أَشَهِدُوا ﴾ بهمزة واحدة مع فتح الشين، وقرأه نافع (أأشهدوا) بهمزتين الأولى مفتوحة محققة، والثانية مضمومة مسهلة بين بين، وقالون يجعل بين الهمزتين ألف الإدخال على إحدى الروايتين.

وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أربع مسائل:

الأولى: أن الكفار افتروا على الملائكة أنهم إناث زاعمين أنهم بنات الله.

الثانية: أنه وبخهم على ذلك توبيخاً شديداً وأنكر عليهم ذلك في قوله: ﴿ أَشَهِ دُواْ خُلُقَهُم ﴿ يعني هل حضروا خلق الله لهم فعاينوهم إناثاً؟

الثالثة: أن شهادتهم الكاذبة بذلك ستكتب عليهم.

الرابعة: أنهم يسألون عنها يوم القيامة.

وهذه المسائل الأربع التي تضمنتها هذه الآية الكريمة، جاءت موضحة في غير هذا الموضع.

أما الأولى منها، وهي كونهم اعتقدوا الملائكة إناثاً، فقد ذكرها تعالى في مواضع من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ أَفَاصَفَنكُو رَبُّكُم بِٱلْبَنِينَ وَاللَّهَ مِنَ الْمَلْتَهِكَةِ إِنشًا إِنَّكُو لَنقُولُونَ فَوَلّا عَظِيمًا ﴿ وَكَقُولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ مِنَ الْمُلْتَهِكَةِ إِنشًا إِنَّكُو لَنقُولُونَ فَوَلّا عَظِيمًا ﴾، وكقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّخِرَةِ لَيُسَمُّونَ المَلكَتِكَةَ تَسَمِيةَ الْأَننَى ﴿ اللَّهِ ، وقوله تعالى: ﴿ فَالسَّغَفْتِهِمْ الرّبِكَ اللَّهَ وَلَهُمُ الْبَنونِ فَلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَيْر ذلك من الآيات.

وأما المسألة الثانية، وهي سؤاله تعالى لهم على وجه الإنكار والتوبيخ والتقريع: هل شهدوا خلق الملائكة وحضروه، حتى علموا أنهم خلقوا إناثاً، فقد ذكرها /في قوله تعالى: ﴿ أَمْ خَلَقْنَا ٢٧٠ الْمَلَيَهِ كَنَا وَهُمُ شَهِدُونَ ﴿ أَمْ خَلَقَالَ ٢٧٠ الْمَلَيَةِ كَمَةً إِنَكُنَا وَهُمُ شَهِدُونَ ﴿ أَمْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ خَلَقَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ خَلَقَ السَّمَوَةِ وَالْأَرْضِ وَلاَ خَلَقَ السَّمَوَةِ وَالْمَرْضِ وَلاَ خَلَقَ السَّمَوَةِ وَالْمَلَقَ السَّمَوَةِ وَالْمَرْضِ وَلاَ خَلَقَ السَّمَوَةِ وَالْمَرْضِ وَلاَ خَلَقَ السَّمَوَةِ وَالْمَالَةِ وَلَيْ وَالْمَلْمَ وَلَا خَلَقَ السَّمَوْدِ وَالْمَالَةِ وَلَا خَلَقَ السَّمَالَةِ وَلَا خَلَقَ السَّمَالَةِ وَلَا اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

وأما المسألة الثالثة التي هي كون شهادتهم بذلك الكفر ستكتب عليهم، فقد ذكرها تعالى في مواضع من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنظِينَ شَ كِرَامًا كَنبِينَ شَ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ شَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ هَذَا كِنَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ إِنَّا كُناً نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ شَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لانسَمْعُ سِرَّهُمْ وَنَعُونِهُمْ بَلُ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنُبُونَ آَنَا لانسَمْعُ سِرَّهُمْ وَنَعُونُهُمْ فَلَعُونُ مَا تَمْكُرُونَ آَنِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلُ إِنسَنِ ٱلزَمْنَهُ طَلَيْمِ وَقُوله تعالى: ﴿ وَكُلُ إِنسَنِ ٱلزَمْنَهُ طَلَيْمِ وَقُوله تعالى: ﴿ وَقُولُهُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ اللّهِ مَنْ مُنْ مُنْ كُنُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ الْعَنْ مَا يَمُكُنُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ الْعَنْهُ مَا اللّهُ مَنَا اللّهُ فَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ مِنَ اللّهُ وَلَى وَلَيْعُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَعُمُ لَوْ مَنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَعْمَالُونُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

وأما المسألة الرابعة: وهي كونهم يسألون عن ذلك الافتراء والكفر، فقد ذكرها تعالى في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ وَلَيَحْمِلُنَ اَنْقَالُهُمْ وَأَنْقَالًا مَّعَ اَثْقَالِهِمْ وَلِيُسْعَلُنَ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفَتَرُونَ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَوَرَبِكَ لَنَسْعَلَنَهُمْ أَجْمَعِينُ شَيْ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَوَرَبِكَ لَنَسْعَلَنَهُمْ أَجْمَعِينُ شَيْ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِّمَّا رَزَقَنَاهُمْ تَاللّهِ لَسُعَلُونَ شَيْبًا مِّمَّا رَزَقَنَاهُمْ تَاللّهِ لَسَعْلُونَ شَعِيبًا مِّمَّا رَزَقَنَاهُمْ تَاللّهِ لَلْهُمْ تَاللّهُ عَمَّا كُنتُهُمْ تَقْتَرُونَ شَيْ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَآءَ ٱلرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَهُمْ مَّا لَهُم لِلْاَكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّهُمْ إِلَا يَغْرُصُونَ ﴿ ثَالِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَغْرُصُونَ ﴿ ثَالَكُ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَغْرُصُونَ ﴿ ثَالَكُ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَغْرُصُونَ ﴿ ثَالَكُ مُ اللَّهُ مَا عَبَدُنَهُمْ مَّا لَهُم إِلَا يَعْرُصُونَ ﴿ ثَالِكُ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَغْرُصُونَ ﴿ ثَالِكُ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَغْرُصُونَ ﴿ ثَالِكُ مُ اللَّهُ مَا عَبَدُنَهُمْ مَا لَهُم إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَا لَهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُمْ أَلَا لَهُ عَلَيْهُمْ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ إِلَيْهُ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَا عَلَيْهُمْ أَلَّا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ إِلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ أَلَّا لَهُ مُ إِلَّا عَلَيْهُ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ أَوْلُولُوا لَقُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْ إِلَّهُ إِلَّا عَلَيْهُمْ أَمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ أَلَّا عَلَيْهُمْ أَلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْكُونَ إِلَى عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْكُولُولُكُ مِنْ عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ إِلَّا عَلَيْكُ مُلْكُولُكُ مِنْ إِلَّا عَلَيْكُولُ اللَّهُمْ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَا لَكُونَا لَكُولُكُ مِنْ عَلَيْكُمْ إِلَّا عَلَيْكُولُ لَكُ عَلَيْكُولُ لَكُ عَلَيْكُولِكُ مِنْ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُكُ مِنْ عَلَيْكُولُولِكُ عَلَيْكُمْ لَلْكُولُولُ لَكُولُ عَلَيْكُولُولُ لَكُولُولُ لَكُولُ لَلْكُولُولُولُ لَلْمُ إِلَّا عَلَيْكُولُولُ لَكُولُ لَلْعُلِمُ لَلْمُ عَلَيْكُمُ لَلْكُولُولُ لَكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُكُمْ لِلْكُولُولُ لَلْكُولُولُ لَلْمُ لَلَّهُمْ لَلْكُولُولُ لَلْكُولُولُولُولُ لَلْكُولُولُ لَلْكُولُولُ لَلْكُولُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُولُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُولُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُولُولُولُ لَلْكُولُ لَلْكُ

وهذا الإشكال المذكور في آية الزخرف هو بعينه واقع في آية الأنعام، وآية النحل.

أما آية الأنعام، فهي قوله: ﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشَرَكُواْ لَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشَرَكُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ ﴾.

وأما آية النحل، فهي قوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوْشَاءَ ٱللَّهُ مَاعَبَدْنَا مِن دُونِهِ وَن شَيْءِ نَحْنُ وَلَا ٓ ءَابَآؤُنَا﴾ الآية .

فإذا عرفت أن ظاهر آية الزخرف وآية الأنعام وآية النحل: أن ما قاله الكفار حق، وأن الله لو شاء ما عبدوا من دونه من شيء ولا أشركوا به شيئاً، كما ذكرنا في الآيات الموضحة قريباً.

فاعلم أن وجه الإشكال، أن الله صرح بكذبهم في هذه الدعوى التي ظاهرها حق، قال في آية الزخرف: ﴿ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۚ إِنْ هُمُ

إِلَّا يَخَرُّصُونَ ﴿ أَي يَكَذَبُونَ، وقالَ فِي آية الأَنعَامِ: ﴿ كَذَلِكَ كَذَبَ اللَّهِ يَعْرُصُونَ ﴿ كَذَلِكَ كَذَبَ اللَّهِ مِن عَلَمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا أَلْ هَلَ عِندَكُم مِّنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا أَلْ اللَّهُ عَلَى الرَّسُونَ ﴿ وَقَالَ فَي آية النحل: ﴿ كَذَلِكَ فَعَلَ اللَّهِ مَا فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَخُ ٱلْمُبِينُ ﴿ كَذَلِكَ فَعَلَ اللَّهِ مَا فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَخُ ٱلْمُبِينُ ﴾ .

ومعلوم أن الذي فعله الذين من قبلهم، هو الكفر بالله والكذب على الله، في جعل الشركاء له وأنه حرم ما لم يحرمه.

/ والجواب عن هذا: أن مراد الكفار بقولهم: ﴿ لَوَ شَآءَ ٱلرَّمَ نُنُ مَا ٢٢٢ عَبَدُنَهُمُ ﴾، وقولهم: ﴿ لَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا ﴾ مرادهم به أن الله لما كان قادراً على منعهم من الشرك وهدايتهم إلى الإيمان، ولم يمنعهم من الشرك منهم بالشرك في زعمهم.

قالوا: لأنه لو لم يكن راضياً به، لصرفنا عنه؛ فتكذيب الله لهم في الآيات المذكورة منصب على دعواهم أنه راض به، والله جل وعلا يكذب هذه الدعوى في الآيات المذكورة، وفي قوله: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ ﴾.

فالكفار زعموا أن الإِرادة الكونية القدرية تستلزم الرضى، وهو زعم باطل، وهو الذي كذبهم الله فيه في الآيات المذكورة.

وقد أشار تعالى إلى هذه الآيات المذكورة، حيث قال في آية الزخرف: ﴿ أَمْ ءَالَيْنَاهُمْ كِتَبَا مِن قَبَلِهِ عَهُم بِهِ مُسَتَمَسِكُونَ ﴿ أَمْ ءَالَيْنَاهُمْ كِتَبَا مِن قَبَلِهِ عَهُم بِهِ مُسَتَمَسِكُونَ ﴿ أَي الزخرف عن الزخرف على أنا راضون منهم بذلك الكفر، ثم أضرب عن هذا إضراب إبطال مبيناً أن مستندهم في تلك الدعوى الكاذبة هو تقليد آبائهم التقليد الأعمى، وذلك في قوله: ﴿ بَلُ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدْنَا عَالَى اللهُ وَعِبادة الأوثان ﴿ وَإِنَّا عَلَى النَّا اللهُ وَعِبادة الأوثان ﴿ وَإِنَّا عَلَى النَّهِ مُمُّ اللَّهُ وَمُلَّهُ وَمُلَّةً وَمِلْةً وَهِي الكفر وعبادة الأوثان ﴿ وَإِنَّا عَلَى النَّهُ مُ مُنْ مُنْ اللَّهُ وَمُلْهُ وَهُ اللَّهُ وَعَبادة الأوثان ﴿ وَإِنَّا عَلَى النَّا اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

فقوله عنهم: (مهتدون) هو مصب التكذيب؛ لأن الله إنما يرضى بالاهتداء لا بالضلال.

فالاهتداء المزعوم أساسه تقليد الآباء الأعمى، وسيأتي إيضاح رده عليهم قريباً إن شاء الله.

وقال تعالى في آية النحل بعد ذكره دعواهم المذكورة: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَ نِبُواْ الطَّعْفُوتُ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الظَّهَ لَكَةُ ﴾.

۲۲۳ / فأوضح في هذه الآية الكريمة أنه لم يكن راضياً بكفرهم، وأنه بعث في كل أمة رسولاً، وأمرهم على لسانه أن يعبدوا الله وحده، ويجتنبوا الطاغوت، أي يتباعدوا عن عبادة كل معبود سواه.

وأن الله هدى بعضهم إلى عبادته وحده، وأن بعضهم حقت عليه الضلالة، أي ثبت عليه الكفر والشقاء.

وقال تعالى في آية الأنعام: ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ ٱلْحُبِّجَةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَىكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ الْخُبِّجَةُ الْبَلِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَىكُمْ

فملكه تعالى وحده للتوفيق والهداية، هو الحجة البالغة على خلقه، يعني فمن هديناه وتفضلنا عليه بالتوفيق فهو فضل منا ورحمة، ومن لم نفعل له ذلك فهو عدل منا وحكمة؛ لأنه لم يكن له ذلك دَيْناً علينا ولا واجباً مستحقاً يستحقه علينا، بل إن أعطينا ذلك ففضل، وإن لم نعطه فعدل.

وحاصل هذا: أن الله تبارك وتعالى قدر مقادير الخلق قبل أن

يخلق الخلق، وعلم أن قوماً صائرون إلى الشقاء وقوماً صائرون إلى السعادة، فريق في الجنة وفريق في السعير، وأقام الحجة على الجميع ببعث الرسل وتأييدهم بالمعجزات التي لا تترك في الحق لبساً، فقامت عليهم حجة الله في أرضه بذلك.

ثم إنه تعالى وفق من شاء توفيقه، ولم يوفق من سبق لهم في علمه الشقاء الأزلي، وخلق لكل واحد منهم قدرة وإرادة يقدر بها على تحصيل الخير والشر، وصرف قُدرهم وإرادتهم بقدرته وإرادته إلى ما سبق لهم في علمه /من أعمال الخير المستوجبة للسعادة ٢٢٤ وأعمال الشر المستوجبة للشقاء.

فأتوا كل ما أتوا وفعلوا كل ما فعلوا، طائعين مختارين، غير مجبورين ولا مقهورين، ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾، ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ ٱلْحُجَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ ٱلْحُجَّةُ اللَّهُ اللّ

وادعاء أن العبد مجبور لا إرادة له، ضروريُّ السقوط عند عامة العقلاء.

ومن أعظم الضروريات الدالة عليه: أن كل عاقل يعلم أن بين الحركة الاختيارية والحركة الاضطرارية كحركة المرتعش، فرقاً ضرورياً لا ينكره عاقل.

وأنك لو ضربت من يدعي أن الخلق مجبورون، وفقأت عينه مثلاً، وقتلت ولده، واعتذرت له بالجبر، فقلت له: أنا مجبور ولا إرادة لي في هذا السوء الذي فعلته بك، بل هو فعل الله، وأنا لا دخل لي فيه، فإنه لا يقبل منك هذه الدعوى بلا شك، بل يبالغ في إرادة الانتقام منك، قائلاً: إن هذا بإرادتك ومشيئتك.

ومن أعظم الأدلة القطعية الدالة على بطلان مذهب القدرية، وأن العبد لا يستقل بأفعاله دون قدرة الله ومشيئته، أنه لا يمكن أحداً أن ينكر علم الله بكل شيء قبل وقوعه، والآيات والأحاديث الدالة على هذا لا ينكرها إلا مكابر.

وسَبْقُ علم الله بما يقع من العبد قبل وقوعه برهان قاطع على بطلان تلك الدعوى.

وإيضاح ذلك، أنك لو قلت للقدري: إذا كان علم الله في سابق ٢٢٥ أزله تعلق / بأنك تقع منك السرقة أو الزنا في محل كذا في وقت كذا، وأردت أنت بإرادتك المستقلة في زعمك دون إرادة الله ألا تفعل تلك السرقة أو الزنا الذي سبق بعلم الله وقوعه، فهل يمكنك أن تستقل بذلك؟ وتُصيِّر علم الله جهلاً، بحيث لا يقع ما سبق في علمه وقوعه في وقته المحدد له؟

والجواب بلا شك: هو أن ذلك لا يمكن بحال، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْمُحُبَّةُ اللَّهِ عَالَى: ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْمُحُبَّةُ اللَّهِ عَالَى: ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْمُحُبَّةُ اللَّهِ مَا لَكُمْ اللَّهِ اللَّهُ عَالَى: ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

ولا إشكال البتة في أن الله يخلق للعبد قدرة وإرادة يقدر بها على الفعل والترك، ثم يصرف الله بقدرته وإرادته قدرة العبد وإرادته إلى ما سبق به علمه فيأتيه العبد طائعاً مختاراً غير مقهور ولا مجبور، وغير مستقل به دون قدرة الله وإرادته، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ اللّهُ ﴾.

والمناظرة التي ذكرها بعضهم بين أبي إسحاق الإسفراييني وعبد الجبار المعتزلي توضح هذا.

وهي: أن عبد الجبار قال: سبحان من تنزه عن الفحشاء، يعني أن السرقة والزنا ليسا بمشيئة الله؛ لأنه في زعمه أنزه من أن تكون هذه الرذائل بمشيئته.

فقال أبو إسحاق: كلمة حق أريد بها باطل.

ثم قال: سبحان من لا يقع في ملكه إلا ما يشاء.

فقال عبد الجبار: أتراه يشاؤه ويعاقبني عليه؟

فقال أبو إسحاق: أتراك تفعله جبراً عليه، أأنت الرب وهو العبد؟

فقال عبد الجبار: أرأيت إن دعاني إلى الهدى، وقضى علي بالردى، دعاني وسد الباب دوني؟ أتراه أحسن أم أساء؟

/ فقال أبو إسحاق: أرى أن هذا الذي منعك إن كان حقاً واجباً ٢٢٦ لك عليه فقد ظلمك وقد أساء، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً، وإن كان ملكه المحض فإن أعطاك ففضل وإن منعك فعدل.

فبهت عبد الجبار، وقال الحاضرون: والله ما لهذا جواب.

ومضمون جواب أبي إسحاق هذا الذي أفحم به عبد الجبار، هـو معنى قـوك تعـالى: ﴿ قُلَ فَلِلَّهِ ٱلْحُبَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوْ شَآهَ لَهَدَسَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ ال

وذكر بعضهم أن عمرو بن عبيد جاءه أعرابي فشكا إليه أن دابته سرقت وطلب منه أن يدعو الله ليردها إليه، فقال عمرو ما معناه: اللَّاهم إنها سرقت ولم ترد سرقتها؛ لأنك أنزه وأجل من أن تدبر هذا الخنا.

فقال الأعرابي: ناشدتك الله يا هذا إلا ما كففت عني من دعائك هذا الخبيث، إن كانت سرقت ولم يرد سرقتها فقد يريد ردها ولا تُرَدُّ، ولا ثقة لي برب يقع في ملكه ما لا يشاؤه.

فألقمه حجراً.

وقد ذكرنا هذه المسألة في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في الكلام عن آية الأنعام المذكورة في هذا البحث، وفي سورة الشمس في الكلام عن قوله تعالى: ﴿ فَأَلْمَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا هَا اللهُ الل

\* قوله تعالى: ﴿ أَمْ ءَالَيْنَاهُمْ كِتَبًا مِّن قَبُلِهِ عَالَهُ مِهِ عِهِ مُسْتَمْسِكُونَ شَكِهِ .

(أم) هنا تتضمن معنى استفهام الإنكار، يعني جل وعلا أن هذا الذي يزعم الكفار من أنهم على حق في عبادتهم الأوثان، وجعلهم الملائكة بنات الله، لا دليل لهم عليه. ولذا أنكر أن يكون آتاهم كتاباً ٢٢٧ يحل فيه ذلك، وأن يكونوا / مستمسكين في ذلك بكتاب من الله، فأنكر عليهم هذا هنا إنكاراً دالاً على النفي للتمسك بالكتاب المذكور، مع التوبيخ والتقريع.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أن كفرهم المذكور لم يكن عن هدى من الله، ولا كتاب أنزله الله بذلك، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى في سورة فاطر: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ شُرَكَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسّمَوَتِ أَمْ ءَاتَيْنَهُمْ كَيْنَافَهُمْ عَلَى مِن اللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسّمَوَتِ أَمْ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسّمَوَتِ ٱتنافونِي بِكِتَكِ مِن قَبْلِ دُونِ ٱللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسّمَوَتِ ٱتنافونِي بِكِتَكِ مِن قَبْلِ دُونِ ٱللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسّمَوَتِ ٱتنافونِي بِكِتَكِ مِن قَبْلِ

هَنذَا أَوْ أَنكُرَةٍ مِّنَ عِلْمِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَي الروم : هَنذَا أَوْ أَنكُمْ مِلْطَنا فَهُو يَتكَكُمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ يَشْرِكُونَ ﴿ فَي الروم : هَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّلَا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّاللَّا الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّا اللللَّا اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّا الللللَّلْ الللللَّا الللللللَّا الللللَّا الللللَّهُ الللللَّا اللللَّا اللللللَّا اللللل

 \* قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ مَاۤ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ

 / إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَآ إِنَّا وَجَدُنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَنِهِم مُّمَقَّتَدُونَ ﴿ إِنَّا عَلَىٓ أَمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَنِهِم مُّمَقَّتَدُونَ ﴿ إَنَّا وَجَدُنَآ ءَابَآءَكُمْ ﴾ .

 (اللّه قَالَ أَوْلُو جِثْتُكُمْ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدتُّمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمْ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة قد أفلح المؤمنون، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَثَرَّا كُلَّ مَاجَاءَ أُمَّةً رَسُولُهُمَا كَذَبُوهُ ﴾ الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَالِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ ﴿ قَالَ أُولَوَ جِثْتُكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالَمَا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ عَالَمَا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

قرأه نافع وابن كثير وأبو عمرو وحمزة والكسائي وشعبة عن عاصم: (قُلُ أولو جئتكم) بضم القاف وسكون اللام، بصيغة الأمر.

وقرأه ابن عامر وحفص عن عاصم: ﴿ ﴿ قَلَ أُوَلَوْ جِنْتُكُمُ ﴾ بفتح

القاف واللام بينهما ألف، بصيغة الفعل الماضي.

فعلى قراءة الجمهور فالمعنى: قبل لهم يا نبي الله أتقتدون بآبائكم في الكفر والضلال، ولو جئتكم بأهدى، أي بدين أهدى مما وجدتم عليه آبائكم؟ وصيغة التفضيل هنا لمطلق الوصف؛ لأن آباؤهم لا شيء عندهم من الهداية أصلاً.

وعلى قراءة ابن عامر وحفص، فالمعنى: (قال) هـو، أي رسول الله ﷺ.

وقد أوضحنا هذا المعنى بشواهده العربية مراراً في هذا الكتاب المبارك.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من تسفيه رأي الكفار وبيان شدة ضلالهم في تقليدهم آباءهم هذا التقليد الأعمى، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى في البقرة: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُواْ ٢٢٩ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا لَ الْوَلَوْ كَانَ ءَابَا وُلُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْعًا وَلَا بَعْ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا لَا فَعَلَى في المائدة: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَواْ إِلَى مَا النَّرَلُ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُواْ حَسَبُنَا مَا وَجَدِّنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ ءَابَا وَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمُ وَنَا مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا لَوْ كَانَ ءَابَا وُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهُمُ وَالَى اللّهُ وَإِلَى الرّسُولِ قَالُواْ حَسَبُنَا مَا وَجَدّنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أَلَوْقُ كَانَ ءَابَاقُهُمْ لَا يَعْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهُمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا يَهُمْ لَا عَلَيْهِ مَا الْعَالَا فَيْعِلَى الْفَالِيْكُ وَلَا عَلَيْهُ مَا لَا عَلَالَا عَلَى الْعَالَا وَلَا عَلَيْهُ فَعَلَى الْوَالْمَالَا وَالْعَلَا عَلَا عَلَيْكُ وَالْمَالِولَا قَالَالَا عَلَا عَلَيْهُ وَالْمَالَا وَالْعَلَا عَلَا عَلَوْ كَانَ عَالْمَا وَمُ اللّهُ عَلَيْكُونَ عَلَالَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَا عَالَا عَلَا عُلَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالَا عَلَا

وأوضح تعالى في آية لقمان أن ما وجدوا عليه آباءهم من الكفر والضلال طريق من طرق الشيطان يدعوهم بسلوكها إلى عذاب السعير، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا آنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ وَلِذَا قِيلَ هُمُ مَعْنَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالَهَ اللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَعْنَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَقَدْ عَالَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَقَدْ عَالَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَكُومُ وَلَقَدْ عَالَيْهَ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ اللَّهُ وَقُولُهُ عَلَيْهُ مِنْ قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ اللَّهُ إِذْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي

قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَلَاهِ ٱلتَّمَاشِلُ ٱلَّتِيَ أَنتُمْ لَهَا عَكِفُونَ ۞ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا لَهَا عَلَيْهِونَ ۞ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا لَهَا عَلِيدِينَ ۞ قَالُ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُمْ فِي ضَلَالٍ ثُمْيِينٍ ۞ ، والآيات بمثل ذلك كثيرة .

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِى بَرَآءٌ مِّمَا تَعَبُدُونَ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّ إِنَّ إِنَّ مِ مَرَاءٌ مِّمَا تَعَبُدُونَ ﴿ إِنَّا إِلَا ٱلَّذِى فَطَرَفِى فَإِنَّهُ سَيَهُ دِينِ ﴿ إِنَّ إِنَّ مِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّلَّا لَهُ اللَّا الل

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن إبراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام قال لأبيه وقومه: إنه (براء) أي بريء، من جميع معبوداتهم التي يعبودونها من دون الله، أي يعني أنه بريء من عبادة كل معبود، إلا المعبود الذي خلقه وأوجده فهو وحده معبوده.

وقد أوضح تعالى هذا المعنى الذي ذكره عن إبراهيم في مواضع أخر من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَتُمُ مَا كُنتُمْ تَعَبُدُونَ ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَتُمُ مَا كُنتُمْ تَعَبُدُونَ ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَتُمُ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ عَبُدُونَ ﴿ قَالَمُ مَكُولًا لِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴿ اللَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهُولِهِ تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا الشَّمْسَ بَازِعَتُهُ قَالَ هَلَذَا رَبِّ يَهُدِينِ ﴿ مَن اللَّهُ مَسَى بَازِعَتُهُ قَالَ هَلَذَا رَبِّي مَلَا أَنَا مَن اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالَى اللَّهُ مَلَّى اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا الللللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا الللللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا ال

وزاد جل وعلا في سورة الممتحنة براءته أيضاً من العابدين وعداوته لهم وبغضه لهم في الله، وذلك في قوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَء وَأُلْ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَفَرْنَا بِكُرُ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةُ وَٱلْبَعْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوَقِّم نُواْ بِاللّهِ وَحَدَه وَهُ وَالْبَعْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوقِم نُواْ بِاللّهِ وَحَدَه وَهُ وَالْبَعْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوقِم نُواْ بِاللّهِ وَحَدَه وَهُ وَالْبَعْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوقِم نُواْ بِاللّهِ وَحَدَه وَهُ وَالْبَعْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تَوْقِم نُواْ بِاللّهِ وَحَدَه وَاللّه مَنْ اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلَوْلُوا اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلّه وَلّه وَلّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَلّه وَ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَإِنَّهُ سَيَهُدِينِ ۞ ذكر نحوه في قوله: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِى فَهُوَ يَهْدِينِ ۞ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَى رَبِّى سَيَهْدِينِ ۞ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَبِن لَمْ يَهْدِنِي رَبِّى ذَاهِبُ إِلَى رَبِّى سَيَهْدِينِ ۞ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَبِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّى لَا كُونَ بَن ٱلْقَوْمِ ٱلطَّالِينَ ۞ ﴾ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعَبُدُونَ ﴿ إِلَّا الْخَالَقِ إِلَّا الْخَالَقِ إِلَّا الْكَالَقِ فَطَرَفِ ﴾ أي خلقني، يدل على أنه لا يستحق العبادة إلا الخالق وحده جل وعلا.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، دلت عليه آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ يَنَا يُهَا النّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ الّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِيلّةَ الْأَوّلِينَ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ الّذِي خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ فَتَسَبّه الْمُلّقُ عَلَيْمٌ أَلَا اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَحِدُ الْقَهَارُ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ لِللّهِ شُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيّعًا وَهُم كَمَن لّا يَعْلُقُ مَن اللّه يَعْلُقُ شَيّعًا وَهُم كَمَن لّا يَعْلُقُ مَن اللّه يَعْلُقُ شَيّعًا وَهُم كَمَن لا يَعْلُقُ مَن الله يَعْلُقُ مَا لا يَعْلُقُ شَيّعًا وَهُم وَلَدُ اللّهُ مَا لَكُ السّمَونِ وَالأَرْضِ وَلَمْ يَكُن لَهُ مُلْكُ السّمَونِ وَالأَرْضِ وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكِ وَخَلَق كُلّ شَيْءٍ فَقَدَرَهُ نَقَدِيرًا شَي وَالْمَدُ فَوْ مِن اللّهُ عَلَمُ وَلَى اللّهُ مَاللّه عَلَى اللّهُ مَا لا يَعْلُقُونَ وَلَا اللّهُ مَا لا يَعْلُونُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ السّمَونِ وَاللّهُ مَا لا يَعْلُواْ مِن وَلَهُ مَا لَكُ السّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَكُن لَهُ مُلْكُ السّمَونِ وَاللّهُ مَا لا يَعْلُقُ مُن اللّهُ السّمَونِ وَاللّهُ وَمُلَق صَعْلَ شَيْءٍ فَقَدَرَهُ نَقَدِيرًا شَي وَاللّهُ السّمَونَ مَا لا يَعْلُوا مِن وَلَمْ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ السّمَالِي وَخَلَقُ مَعْ اللّهُ عَلَمُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا وَلَمْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّ

\* قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ الْقِيَةُ فِي عَقِيهِ الْعَلَهُمَ كَلَمَةُ الْقِيَةُ فِي عَقِيهِ الْعَلَّهُمُ ٢٣١ يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُ اللَّهِ عَنَى جَآءَهُمُ ٱلْحَقُ وَرَسُولُ مَنْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّه

الضمير المنصوب في (جعلها) على التحقيق راجع إلى كلمة الإيمان المشتملة على معنى لا إله إلا الله، المذكورة في قوله: ﴿ إِنَّنِي

بَرَآءٌ مِّمَّا تَعَبُدُونَ شَ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِى ﴾؛ لأن لا إله إلا الله نفي وإثبات، فمعنى النفي منها هو البراءة من جميع المعبودات غير الله في جميع أنواع العبادات، وهذا المعنى جاء موضحاً في قوله: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعَبُدُونَ شَ ﴾.

ومعنى الإثبات منها هو إفراد الله وحده بجميع أنواع العبادات على الوجه الذي شرعه على ألسنة رسله، وهذا المعنى جاء موضحاً في قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهُ دِينِ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي فَإِنَّهُ مُسَيَّمٌ دِينِ ﴿ إِلَّا ٱللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وضمير الفاعل المستتر في قوله: ﴿ وَجَعَلَهَا ﴾.

قال بعضهم: هو راجع إلى إبراهيم، وهو ظاهر السياق.

وقال بعضهم: هو راجع إلى الله تعالى.

فعلى القول الأول، فالمعنى: صيَّر إبراهيم تلك الكلمة باقية في عقبه، أي ولده وولد ولده.

وإنما جعلها إبراهيم باقية فيهم لأنه تسبب لذلك بأمرين:

أحدهما: وصيته لأولاده بذلك، وصاروا يتوارثون الوصية بذلك عنه، فيوصي به السلف منهم الخلف، كما أشار تعالى إلى ذلك بقوله: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةٍ إِبْرَهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَةً وَلَقَدِ اصَطَفَيْنَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِن الصَّلِحِينَ ﴿ وَلَقَدِ اَسْلِمْ قَالَ السَّلَمْ قَالَ السَّلَمْ قَالَ السَّلَمْ عَلَيْ لِرَبِّ الدُّنْيَا وَإِنَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْلِهُ اللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ الل

والأمر الثاني: هو سؤاله ربه تعالى لذريته الإيمان والصلاح، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَنَ إِبْرَهِ عَمَ رَبُّهُ بِكَلِمَتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِيَّيَ ﴾، أي واجعل من ذريتي أيضاً أئمة، وقوله تعالى

عنه: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِي ﴾، وقوله عنه: ﴿ وَاَجْنُبْنِي وَيَنِيَ أَن نَّعَبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ وقوله عنه هو وإسماعيل: ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسُلِمَةً لَكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايْنِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئَابَ وَالْجِكَمَةَ وَيُزَكِّهِمْ ﴾.

وقد أجاب الله دعاءه في بعث الرسول المذكور، ببعثه محمداً على الله والذا جاء في الحديث عنه على أنه قال: «أنا دعوة إبراهيم».

وقد جعل الله الأنبياء بعد إبراهيم من ذريته، كما قال تعالى في سورة العنكبوت: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي دُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَٱلْكِنَابُ»، وقال عنه وعن نوح في سورة الحديد: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ مَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِتَابُ ﴾ الآية.

وعلى القول الثاني، أن الضمير عائد إلى الله تعالى، فلا إشكال.

وقد بين تعالى في آية الزخرف هذه، أن الله لم يجب دعوة إبراهيم في جميع ذريته، ولم يجعل الكلمة باقية في جميع عقبه؛ لأن كفار مكة الذين كذبوا بنبينا على من عقبه بإجماع العلماء، وقد كذبوه على، وقالوا: إنه ساحر. وكثير منهم مات على ذلك. وذلك في قوله تعالى: ﴿ بَلِّ مَتَّعْتُ هَتُؤُلاّ ِ ﴾ يعني كفار مكة (وآباءهم حتى جاءهم الحق ورسول مبين)، هو محمد على ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِهِ عَكُورُونَ ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِهِ عَكُورُونَ ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِهِ عَكُورُونَ ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُ ورسول مبين)، هو محمد عليه الله عنه كفرُونَ ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ وَإِنَا بِهِ عَلَيْ اللهِ وَلَمَا جَاءَهُمُ اللهُ وَاللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

۲۳۳ / وما دلت عليه آية الزخرف هذه من أن بعض عقب إبراهيم لم يجعل الله الكلمة المذكورة باقية فيهم، دلت عليه آيات أخر من

كتاب الله، كقوله تعالى في البقرة: ﴿ قَالَ وَمِن ذُرِّيَّةٍ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظّللِمِينَ ﴿ وَقُولُه تعالى في الطّافات: ﴿ وَبَرَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِيّتِهِمَا مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ الصافات: ﴿ وَبَرَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِيّتِهِمَا مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُسِيئُ ﴾، فالمحسن منهم هو الذي الكلمة باقية فيه، والظالم لنفسه المبين منهم ليس كذلك، وقوله تعالى في النساء: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا اللهُ عَظِيمًا اللهِ فَمِنْهُم مَّنَ ءَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ مَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ مَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ مَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ مَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَنْ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَلَيْهِ وَمِنْهُم مَنْ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامَالًا فَيْ فَيْهُم مَنْ عَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّنَ عَامِنَ فَعَلَا مَنْ مِنْ مَا عَلَيْهُم مُنْ عَالِمُ لَيْ فَيْهِ مِنْ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللَّهِ لَمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ لَلْهُ لِللَّهُ اللَّهُ الْهُ فَقَدْ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

وقد بين تعالى في الحديد أن غير المهتدين منهم كثيرون، وذلك في قوله: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِى ذُرِّيَّتِهِمَا ٱلنُّبُوَّةَ وَاللَّهُ عَلَيْكُ مِّنَهُمُ فَلَسِقُونَ شَيَّهُ.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ اَيَ الْحَقَ جَعِلَ الكلمة باقية فيهم لعل الزائغين الضالين منهم يرجعون إلى الحق بإرشاد المؤمنين المهتدين منهم؛ لأن الحق ما دام قائماً في جملتهم فرجوع الزائغين عنه إليه مرجو مأمول، كما دل عليه قوله: ﴿لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ لَعَلَهُمْ .

والرجاء المذكور، بالنسبة إلى بني آدم؛ لأنهم لا يعرفون من يصير إلى الهدى ومن يصير إلى الضلال.

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: وفي الكلام تقديم وتأخير، والمعنى: فإنه سيهدين لعلهم يرجعون، (وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلهم يرجعون) أي قال لهم، يتوبون عن عبادة غير الله. اهممنه.

/ وإيضاح كلامه: أن المعنى: أن إبراهيم قال لأبيه وقومه: إنني ٢٣٤

براء مما تعبدون؛ لأجل أن يرجعوا عن الكفر إلى الحق، والضمير في قوله: (لعلهم يرجعون) على هذا راجع إلى أبيه وقومه.

وعلى ما ذكرناه أولاً فالضمير راجع إلى من ضل من عقبه؛ لأن الضالين منهم داخلون في لفظ العقب، فرجوع ضمير (هم) إلى العقب لا إشكال فيه، وهذا القول هو ظاهر السياق، والعلم عند الله تعالى.

## مسألة

ظاهر هذه الآية الكريمة التي ذكرنا يدل على اتحاد معنى العقب والذرية والبنين؛ لأنه قال في بعضها عن إبراهيم: ﴿ وَالَّجْنُبْنِي وَبَنِيّ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامُ ﴿ وَقَالَ عَنه في بعضها: ﴿ رَبِّ الْجَعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَوةِ وَمِن ذُرِيّتِيّ ﴾، وفي بعضها: ﴿ رَّبّنَا إِنِيّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيّتِي ﴾ الآية، وفي بعضها: ﴿ قَالَ وَمِن ذُرِيّتِي ﴾، وفي بعضها: ﴿ وَجَعَلْهَا كُلِمَةٌ بَاقِيلَةً فِي وَجَعَلْهَا كُلِمَةٌ بَاقِيلَةً فِي عَضِها: ﴿ وَجَعَلْهَا كُلِمَةٌ بَاقِيلَةً فِي عَضِها: ﴿ وَجَعَلْهَا كُلِمَةٌ بَاقِيلَةً فِي عَضِها: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلِمَةً بَاقِيلَةً فِي عَضِها: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلُونَا وَلَا عَنْ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْكُلُهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَالْكُلُونَ وَلِي بَعْضِها: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلُمَةً بَاقِيلَةً فِي اللَّهُ مِنْ فَي بعضها: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلُونُ وَالْكُونَ وَلِي بَعْضِها: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلُونَ وَلَيْكُنْكُ ﴾ وفي بعضها: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلُونُ وَلَا لَهُ فَي بِعَضِها وَلَالْكُونُ وَلَيْكُونُ وَلِي اللَّهُ مِنْ فَي اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فالظاهر المتبادر من الآيات أن المراد بالبنين والذرية والعقب شيء واحد؛ لأن جميعها في شيء واحد، وبذلك تعلم أن ظاهر القرآن يدل على أن من وقف وقفاً أو تصدق صدقة على بنيه أو ذريته أو عقبه أن حكم ذلك واحد.

وقد دل بعض الآيات القرآنية على أن أولاد البنات يدخلون في اسم الذرية واسم البنين.

/ وإذا دل القرآن على دخول ولد البنت في اسم الذرية والبنين،

والفرض أن العقب بمعناهما، دل ذلك على دخول أولاد البنات في العقب أيضاً.

فمن الآيات الدالة على دخول ولد البنت في اسم الذرية قوله تعالى: ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ عَدَاوُ وَ وَسُلَيَّمَانَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسُ ﴾ ، وهذا نص قرآني صريح في دخول ولد البنت في اسم الذرية ؛ لأن عيسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام ولد بنت إذ لا أب له .

ومن الآيات الدالة على دخول ولد البنت في اسم البنين قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ مُّ أُمَّهَ كُمُ وَبَنَاتُكُمُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَبَنَاتُ اللَّخَ وَبَنَاتُ اللَّخَ وَبَنَاتُ اللَّخَ بَ ﴾؛ لأن لفظ «البنات» في الألفاظ الشلاثة شامل لبنات البنات وبنات بناتهن، وهذا لا نزاع فيه بين المسلمين، وهو نص قرآني صحيح في استواء بنات بنيهن وبنات بناتهن.

فتحصل أن دخول أولاد البنات في الوقف على الذرية والبنين والعقب، هو ظاهر القرآن ولا ينبغي العدول عنه.

وكلام فقهاء الأمصار من الأئمة الأربعة وغيرهم في الألفاظ المدنكورة معروف، ومن أراد الاطلاع عليه فلينظر كتب فروع المذاهب، ولم نبسط على ذلك الكلام هنا لأننا نريد أن نذكر هنا ما يدل ظاهر القرآن على ترجيحه من ذلك فقط.

أما لفظ الولد فإن القرآن يدل على أن أولاد البنات لا يدخلون فيه.

وذلك في قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُ اللَّهُ فِي آوْلَكِ كُمُّ ﴾ الآية،

فإن قوله: (في أولادكم) لا يدخل فيه أولاد البنات، وذلك لا نزاع فيه بين المسلمين، وهو نص صريح قرآني على عدم دخول أولاد البنات في اسم الولد، وإن كان جماهير العلماء على أن العقب ٢٣٦ والولد سواء، / ولا شك أن اتباع القرآن هو المتعين على كل مسلم.

والألفاظ التي يتكلم عليها العلماء في هذا المبحث هي أحد عشر لفظاً، ذكرنا خمسة منها وهي: الذرية والبنون والعقب والولد والنسل. وذكرنا أن أربعة منها يدل ظاهر القرآن على أنها يدخل فيها أولاد البنات، وواحد بخلاف ذلك وهو الولد.

وأما الستة الباقية منها فهي: الآل والأهل ومعناهما واحد، والقرابة، والعشيرة، والقوم، والموالي. وكلام العلماء فيها مضطرب، ولم يحضرني الآن تحديد يتميز به ما يدخل في كل واحد منها وما يخرج عنه إلا على سبيل التقريب، إلا لفظين منها، وهما القرابة والعشيرة.

أما القرابة فقد ثبت في الصحيح عنه ﷺ أنه أعطى من خمس خيبر بني هاشم وبني المطلب دون بني عبد شمس وبني نوفل، مبيناً أن ذلك هو معنى قوله تعالى: ﴿ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُم وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي

ٱلْقُرْبَىٰ ﴾ كما تقدم إيضاحه في سورة الأنفال في الكلام على آية الخمس هذه.

وأما العشيرة فقد ثبت في الصحيح عنه والله من حديث ابن عباس أنه لما نزلت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتُكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتُكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتُكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتُكَ الْأَقْرَبِينَ عدي » لبطون قريش ، على الصفا فجعل ينادي «يا بني فهر ، يا بني عدي » لبطون قريش ، حتى اجتمعوا . الحديث . وفيه تحديد العشيرة الأقربين بجميع بني فهر بن مالك وهو الجد العاشر له والله عليه .

/وفي رواية أبي هريرة في الصحيح: أنه لما نزلت الآية ٢٣٧ المذكورة قال: «يا معشر قريش أو كلمة نحوها» الحديث، وقريش هم أولاد فهر بن مالك، وقيل: أولاد النضر بن كنانة، والأول هو الأظهر، لحديث ابن عباس المذكور، وعليه الأكثر.

#### تنبيه

فإن قيل: ذكرتم أن ظاهر القرآن يدل على دخول أولاد البنات في لفظ البنين، والشاعر يقول في خلاف ذلك:

بَنُوهُنَّ أَبناء الرِّجال الأباعِدِ

وكثير من أهل الفقه يذكرون البيت المذكور، على سبيل التسليم له، قالوا: ومما يوضح صدقه أنهم ينسبون إلى رجال آخرين ربما كانوا أعداء لأهل أمهاتهم، وكثيراً ما يتبع الولد أباه وعصبته في عداوة أخواله وبغضهم كما هو معلوم.

فالجواب: أن الواحد بالشخص له جهتان، فمعنى لفظ الابن له جهة خاصة هي معنى كونه خلق من ماء هذا الرجل على وجه يلحق فيه نسبه به، وهذا المعنى منفي عن والد أُمِّه، فلا يقال له «ابن» بهذا الاعتبار، وثابت لأبيه الذي خلق من مائه، وله جهة أخرى هي كونه

خارجاً في الجملة من هذا الشخص، سواء كان بالمباشرة، أو بواسطة ابنه أو بنته وإن سفل، فالبنوة بهذا المعنى ثابتة لولد البنت، وهذا المعنى هو الذي عناه على في قوله في الحسن بن على رضي الله عنهما: «وإن ابني هذا سيد» الحديث، وهو المراد في الآيات القرآنية، كقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ أُمَّهَكُمُمُ وَبِنَاثُكُمُ ﴿ وَبِنَاثُكُمُ مَ اللَّهُ وَبِنَاثُكُمُ ﴿ وَبِنَاثُ لَا اللَّهُ وَبِنَاتُ اللَّهُ وَبِنَاثُ لَا اللَّهُ وَبِنَاتُ اللَّهُ وَبِنَاتُ اللَّهُ وَبِنَاتُ وَلَا أَبْنَا إِنْ اللَّهُ وَبِنَاتُ لَا اللَّهُ وَبِنَاتُ اللَّهُ وَبِنَاتُ اللَّهُ وَبِنَاتُ اللَّهُ وَبِنَاتُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

فلفظ البنات والأبناء في جميع الآيات المذكورة شامل لجميع أولاد البنين والبنات وإن سفلوا، وإنما شملهم من الجهة المذكورة بالاعتبار المذكور، وهو إطلاق لفظ الابن على كل من خرج من الشخص في الجملة، ولو بواسطة بناته.

وأما البيت المذكور فالمراد به الجهة الأولى والاعتبار الأول؛ فإن بني البنات ليسوا أبناء لآباء أمهاتهم من تلك الجهة، ولا بذلك الاعتبار؛ لأنهم لم يخلقوا من مائهم وإنما خلقوا من ماء رجال آخرين، ربما كانوا أباعد وربما كانوا أعداء.

فصح بهذا الاعتبار نفي البنوة عن ابن البنت، وصح بالاعتبار الأول إثبات البنوة له، ولا تناقض مع انفكاك الجهة.

وإذا عرفت معنى الجهتين المذكورتين وأنه بالنظر إلى إحداهما تثبت البنوة لابن البنت وبالنظر إلى الأخرى تنتفي عنه.

فاعلم أن قوله ﷺ: ﴿إِن ابني هذا سيد » وقوله تعالى: ﴿ وَبَنَاتُ اللَّخْتِ ﴾ ونحوها من الآيات ينزل على إحدى الجهتين،

وقوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ ﴾ يتنزل على الجهة الأخرى. وتلك الجهة هي التي يعني الشاعر بقوله:

\* وبناتنا بنوهن أبناء الرجال الأباعد \*

ويزيد ذلك إيضاحاً: أن قبائل العرب قد تكون بينهم حروب ومقاتلات، / فيكون ذلك القتال بين أعمام الرجال وأخواله، فيكون ٢٣٩ مع عصبته دائماً على أخواله، كما في البيت المذكور.

وقد يكون الرجل منهم في أخواله فيعاملونه معاملة دون معاملتهم لأبنائهم، كما أوضح ذلك غسان بن وعلة في شعره حيث يقول:

إذا كنت في سعد وأمك منهم شطيراً فلا يغررك خالك من سعد فإن ابن أخت القوم مصغى إناؤه إذا لم يزاحم خاله بأب جلد

فقوله: «مصغى إناؤه» من الإصغاء وهو الإمالة؛ لأن الإناء إذا أميل ولم يترك معتدلًا لم يتسع إلا للقليل، فهو كناية عن نقص نصيبه فيهم وقلته.

وعلى الجهتين المذكورتين يتنزل اختلاف الصحابة في ميراث الجدّ والإخوة.

فمن رأى منهم أنه أب يحجب الإخوة فقد راعى في الجد إحدى الجهتين.

ومن رأى منهم أنه ليس بأب وأنه لا يحجب الإِخوة فقد لاحظ الجهة الأخرى.

ولم نطل الكلام هنا في جميع الألفاظ المذكورة التي هي أحد

عشر لفظاً خوف الإطالة، ولأننا لم نجد نصوصاً من الوحي تحدد شيئاً منها تحديداً دقيقاً.

ومعلوم أن لفظ القوم منها قد دل القرآن على أنه يختص بالذكور دون الإناث، وأن الإناث قد يدخلن فيه بحكم التبع إذا اقترن بما يدل على ذلك؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ لَا يَسَّخَرَ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن بِما يَكُونُواْ خَيَّرًا مِّنَهُمٌ / وَلَا نِسَاءٌ مِّن نِسَاءٍ ﴾ الآية. فعطفه النساء على القوم يدل على عدم دخولهن في لفظ القوم.

ونظيره من كلام العرب قول زهير:

وما أدري وسوف إخال أدري أقسوم آل حصن أم نساء

وأما دخول النساء في القوم بحكم التبع عند الاقتران بما يدل على ذلك، فقد بينه قوله تعالى في ملكة سبأ: ﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعَبُّدُ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمِ كَفِرِينَ ﴿ أَنَ اللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَفِرِينَ ﴿ أَنَ اللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَفِرِينَ ﴿ أَنَ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّ اللهُ اللهُ

وأما الموالي فقد دل القرآن واللغة على أن المولى يطلق على كل من له سبب يوالي ويوالى به.

ولذا أطلق على الله أنه مولى المؤمنين لأنهم يوالونه بالطاعة ويواليهم بالجزاء، ونفى ولاية الطاعة عن الكافرين، في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى اللَّهِ مَوْلَى اللَّهُ اللَّهُ مَوْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَوْلَى اللَّهُ اللللْكُولِي اللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللِهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللِهُ اللِهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللِهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُولِي الللْهُ اللللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْ

وأثبت له عليهم ولاية الملك والقهر في قوله تعالى: ﴿ وَرُدُّواً إِلَى اللَّهِ مَوْلَـٰهُمُ الْمَحَقِّ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ فَهُ مَ كَما أَثبت لهم ولاية النار في قوله: ﴿ مَأْوَىٰكُمُ النَّارِّ هِيَ مَوْلَىٰكُمْ ۖ اللَّهِ .

وأطلق تعالى اسم الموالي على العصبة في قوله تعالى:

﴿ وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ ﴾.

وأطلق اسم المولى على الأقارب ونحوهم في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلًى عَن مَّوْلَى شَيْئًا﴾ .

ويكثر في كلام العرب إطلاق الموالي على العصبة وابن العم، ومنه قول الفضل بن العباس بن عتبة بن أبي لهب:

مهلاً بني عمنا مهلاً موالينا لا تظهرن لنا ما كان مدفونا

781

/ وقول طرفة بن العبد:

وأعلم علماً ليس بالظن أنه إذا ذل مولى المرء فهو ذليل

والحاصل أن من قال: هذا وقفُّ، أو صدقةٌ على قومي، أو مواليَّ، أنه إن كان هناك عرف خاص وجب اتباعه في ذلك، وإن لم يكن هناك عرف فلا نعلم نصاً من كتاب ولا سنة يحدد ذلك تحديداً دقبقاً.

وكلام أهل العلم فيه معروف في محالُّه.

والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِّلَ هَلَاَ الْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ إِنَّ ٱهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ١٩٠٠ .

(وقالوا) أي كفار مكة: (لولا) أي هلا (نزل هذا القرآن على

رجل من القريتين) أي من إحدى القريتين، وهما مكة والطائف (عظيم) يعنون بعظمه كثرة ماله وعظم جاهه، وعلو منزلته في قومه، وعظيم مكة الذي يريدون هو الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم بن يقظة بن مرة بن كعب، وفي مرة بن كعب يجتمع نسبه بالنبى عليه.

وقيل: هو عتبة بن ربيعة بن عبد شمس بن عبد مناف.

وعظیم الطائف: هو عروة بن مسعود، وقیل: حبیب بن عمرو بن عمیر، وقیل: هو کنانة بن عبد یالیل، وقیل غیر ذلك.

٢٤٢ / وإيضاح الآية أن الكفار أنكروا أولاً أن يبعث الله رسولاً من البشر، كما أوضحناه مراراً.

ثم لما سمعوا الأدلة على أن الله لم يبعث إلى البشر رسولاً إلا من البشر تنازلوا عن اقتراحهم إرسال رسل من الملائكة إلى اقتراح آخر، وهو اقتراح تنزيل هذا القرآن على أحد الرجلين المذكورين.

وهذا الاقتراح يدل على شدة جهلهم، وسخافة عقولهم، حيث يجعلون كثرة المال والجاه في الدنيا، موجباً لاستحقاق النبوة وتنزيل الوحي.

ولذا زعموا أن محمداً عليه أهلًا لإنزال هذا القرآن عليه، لقلة ماله، وأن أحد الرجلين المذكورين أحق أن ينزل عليه القرآن منه عليه.

وقد بين تعالى في هذه الآية الكريمة، شدة جهلهم، وسخافة عقولهم بقوله: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾، والظاهر المتبادر أن المراد برحمة ربك النبوة وإنزال الوحي.

وإطلاق الرحمة على ذلك متعدد في القرآن، كقوله تعالى في الدخان: ﴿ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ وَحَمَةً مِّن رَبِّكَ ﴾ الآية، وقوله في آخر القصص: ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوٓا أَن يُلقَى إِلَيْكَ الْكِتَبُ إِلَّا رَحْمَةً مِّن رّبِّكَ ﴾ الآية، وقوله في آخر الأنبياء: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّاعِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّاعِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّاعِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّاعِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقد قدمنا الآيات الدالة على إطلاق الرحمة والعلم على النبوة في سورة الكهف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَائَيْنَكُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا ﴾ الآية.

/ وقدمنا معاني إطلاق الرحمة في القرآن في سورة فاطر، في ٢٤٣ الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۗ ﴾ الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۖ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيُوةِ اللّهُ وَرَفَعْنَا بَعْظَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ ﴾ يعني أنه تعالى لم يفوض إليهم أمر معايشهم وحظوظهم في الدنيا، بل تولى هو جل وعلا قسمة ذلك بينهم، فجعل هذا غنياً وهذا فقيراً، وهذا رفيعاً وهذا وضيعاً، وهذا خادماً وهذا مخدوماً، ونحو ذلك، فإذا لم يفوض إليهم حظوظهم في الدنيا، ولم يحكمهم فيها، بل كان تعالى هو المتصرف فيها بما شاء كيف شاء، فكيف يفوض إليهم أمر إنزال الوحي حتى يتحكموا في من ينزل إليه الوحى؟

فهذا مما لا يعقل، ولا يظنه إلا غبي جاهل كالكفار المذكورين.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِّيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا ﴾ التحقيق إن شاء الله أنه من التسخير، ومعنى تسخير بعضهم

لبعض: خدمة بعضهم لبعض وعمل بعضهم لبعض؛ لأن نظام العالم في الدنيا يتوقف قيامه على ذلك، فمن حكمته جل وعلا أن يجعل هذا فقيراً مع كونه قوياً قادراً على العمل، ويجعل هذا ضعيفاً لا يقدر على العمل بنفسه ولكنه تعالى يهيىء له دراهم يؤجر بها ذلك الفقير القوي، فينتفع القوي بدراهم الضعيف والضعيف بعمل القوي، فتنتظم المعيشة لكل منهما، وهكذا.

وهذه المسائل التي ذكرها الله جل وعلا في هذه السورة الكريمة جاءت كلها موضحة في آيات أخر من كتاب الله.

٢٤٤ / أما زعمهم أن محمداً ﷺ أنقص شرفاً وقدراً من أن ينزل عليه الوحي، فقد ذكره الله عنهم في (صَ ) في قوله تعالى: ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ اللَّهِ عَنْهُمْ فِي شَكِّ مِنْ ذَكْرِيَ ﴾ الآية .

فقول كفار مكة: ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ معناه إنكارهم أن يخصه الله بإنزال الوحي من بينهم، لزعمهم أن فيهم من هو أحق بالوحي منه، لكثرة ماله وجاهه وشرفه فيهم.

وقد قال قوم صالح مثل ذلك لصالح، كما قال تعالى عنهم: ﴿ أَمُلِقِيَ الذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوَ كَذَّابُ أَشِرُ ۞﴾.

فقلوب الكفار متشابهة، فكانت أعمالهم متشابهة، كما قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِم مَثْلَ هَوْلِهِمْ شَثَبَهَتْ قُلُوبُهُمُّ ﴾، وقال تعالى: ﴿ أَتَوَاصَوْا بِهِ عَبْلُ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿ آَنَا عَالَى : ﴿ أَتَوَاصَوْا بِهِ عَبْلُ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿ آَنَا لَهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وأما اقتراحهم إنزال الوحي على غيره منهم، وأنهم لا يرضون خصوصيته بذلك دونهم، فقد ذكره تعالى في سورة الأنعام

في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُواْ لَن نُؤْمِنَ حَتَى نُؤْتَى مِثْلَ مَا أُوتِى رَسُلُ الله في المدثر: ﴿ بَلْ يُرِيدُ كُلُّ اَمْرِي مِنْهُمْ أَن يُؤْقَى صُحُفَا مُنشَرَةً ﴿ الله مَجاهد وغير واحد، وهو ظاهر القرآن. وفي الآية قول آخر معروف.

وأما إنكاره تعالى عليهم اقتراح إنزال الوحي على غير محمد على، الذي دلت عليه همزة الإنكار المتضمنة مع الإنكار لتجهيلهم وتسفيه عقولهم، في قوله: ﴿أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكُ ﴾، فقد أشار تعالى إليه مع الوعيد الشديد في الأنعام؛ / لأنه تعالى لما قال: ٧٤٥ ﴿ وَإِذَا جَاءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُوا لَنَ نُوَّمِنَ حَتَى نُوَّتَى مِثْلَ مَا أُوتِي رُسُلُ اللَّهُ ﴾ أتبع ذلك بقوله، رداً عليهم وإنكاراً لمقالتهم: ﴿ اللّهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالتَهُمْ اللّهِ وَعَدَابُ شَدِيدُ إِمَا كَانُوا يَمْ كُرُونَ فِي ﴾. ثم أوعدهم على ذلك بقوله: ﴿ سَيُصِيبُ الّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ عِندَ اللّهِ وَعَذَابُ شَدِيدُ إِمَا كَانُوا يَمْ كُرُونَ فِي ﴾.

وأما كونه تعالى هو الذي تولى قسمة معيشتهم بينهم، فقد جاء في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ فَمَا الّذِينَ فُضِّلُواْ بِرَادِّى رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَاءً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ يَسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ اللّهُ يَسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَكِن يُنزِلُ بِقِدَرٍ مَا يَشَاءُ إِنّهُ بِعِبَادِهِ خَيدُ اللّهِ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَكِن يُنزِلُ بِقِدَرٍ مَا يَشَاءُ إِنّهُ بِعِبَادِهِ خَيدُ اللّهِ يَا اللّهِ وَقُوله تعالى: ﴿ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللّهُ أَوْلَى بِهِمَّا ﴾ الآية.

وقد أوضح تعالى حكمة هذا التفاضل والتفاوت في الأرزاق والحظوظ والقوة والضعف، ونحو ذلك، بقوله هنا: ﴿ لِيَتَخِذَ بَعُضُهُم بَعْضَاسُخُرِيًّا ﴾، كما تقدم.

وقوله تعالى هنا: ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجَمَعُونَ ﴿ يعني أَن النبوة، والاهتداء بهدي الأنبياء، وما يناله المهتدون يوم القيامة، خير مما يجمعه الناس في الدنيا من حطامها.

وقد أشار الله تعالى إلى هذا المعنى في غير هذا الموضع، كقوله في سورة يونس: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَالِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ فَي سُورة يونس: ﴿ وَلَمِن قُتِلْتُمُ فِي سَكِيلِ ٱللّهِ أَوْ مُتَّمَّ لَمَغْ فِرَةٌ مِّنَ ٱللّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ فَيْ .

#### مسألة

٧٤ / دلت هذه الآيات الكريمة المذكورة هذا، كقوله تعالى: ﴿ فَأَنَّهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ خَنُ قَسَمَنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَاللّهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرّزِقِ ﴾ الآية، ونحو ذلك من الآيات، على أن تفاوت الناس في الأرزاق والحظوظ سنة من سنن الله السماوية الكونية القدرية، لا يستطيع أحد من أهل الأرض البتة تبديلها ولا تحويلها بوجه من الوجوه، ﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُنَتِ اللّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَتِ اللّهِ تَحْوِيلًا إِنَهُ ﴾.

وبذلك تحقق أن ما يتذرع به الآن الملاحدة المنكرون لوجود الله، ولجميع النبوات والرسائل السماوية، إلى ابتزاز ثروات الناس، ونزع ملكهم الخاص عن أملاكهم، بدعوى المساواة بين الناس في معايشهم، أمر باطل لا يمكن بحال من الأحوال.

مع أنهم لا يقصدون ذلك الذي يزعمون، وإنما يقصدون استئثارهم بأملاك جميع الناس، ليتمتعوا بها ويتصرفوا فيها كيف شاؤوا، تحت ستار كثير من أنواع الكذب والغرور والخداع، كما

يتحققه كل عاقل مطلع على سيرتهم وأحوالهم مع المجتمع في بلادهم.

فالطغمة القليلة الحاكمة، ومن ينضم إليها، هم المتمتعون بجميع خيرات البلاد، وغيرهم من عامة الشعب محرومون من كل خير، مظلومون في كل شيء، حتى ما كسبوه بأيديهم، يعلفون ببطاقة كما تعلف البغال والحمير.

وقوله: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ فَيه وعيد شديد لمن فعل ذلك.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا آن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدةً لَّجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّمْنِ لِلْمُوتِهِمْ شُقُفًا مِّن فِضَه فِ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴿ لَمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّمْنِ لِلْمُتَوْتِهِمْ شُقُفًا مِّن فِضَه فِ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ ﴿ وَلِلْمُ يَعَلَيْهَا يَتَكِفُونَ فَيْ وَرُخُرُفًا وَإِن كُلُّ ذَاكِ لَمَّا وَلِلْمُ لَكُونَ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ ا

قوله: (لبيوتهم)، في الموضعين، قرأه ورش وأبو عمرو وحفص عن عاصم بضم الباء، على الأصل.

وقرأه قالون عن نافع وابن كثير وابن عامر وحمزة والكسائي وشعبة عن عاصم: (لِبيوتهم) بكسر الباء، لمجانسة الكسرة للياء.

وقوله: (سقفا) قرأه نافع، وابن عامر، وحمزة، والكسائي، وعاصم: (سقفاً) بضمتين، على الجمع.

وقرأه ابن كثير وأبو عمرو: (سَقْفاً) بفتح السين وإسكان القاف، على الإفراد المراد به الجمع.

وقوله: ﴿ وَإِن كُلُّ ذَالِكَ لَمَّا مَتَنَعُ لَلْحَيَوْةِ اللَّهُ نَيَأَ ﴾ قرأه نافع وابن كثير وابن عامر في رواية ابن ذكوان، وإحدى الروايتين عن هشام، وأبو عمرو والكسائي: (لمَا متاع الحياة الدنيا) بتخفيف الميم من (لَمَّا).

وقرأه عاصم وحمزة، وهشام عن ابن عامر في إحدى الروايتين: (لمَّا متاع الحياة الدنيا) بتشديد الميم من (لَمَّا).

ثم بين جل وعلا اختصاص نعيم الآخرة بالمؤمنين في قوله:

﴿ وَإِن كُلُّ ذَالِكَ لَمَّا مَتَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَ وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ أَي خالصة لهم دون غيرهم.

وهذا المعنى جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في الأعراف: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَكِ مِنَ ٱلرِّزْقِ قُلْ هِي الأعراف: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلْقِينَمَةِ ﴾.

فقوله: ﴿ قُلَ هِ كَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا ﴾ أي خاصة بهم، دون الكفار، يوم القيامة؛ إذ لا نصيب للكفار البتة في طيبات الآخرة.

/ فقوله في آية الأعراف هذه: ﴿ قُلَّ هِ كَلِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٢٤٩ الدُّنْيَا ﴾ صريح في اشتراك المؤمنين مع الكفار في متاع الحياة الدنيا، وذلك الاشتراك المذكور، دل عليه حرف الامتناع للوجود الذي هو (لولا)، في قوله هنا: ﴿ وَلَوْلَا آنَ يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةُ وَرَحِدَةً ﴾.

وخصوص طيبات الآخرة بالمؤمنين، المنصوص عليه في آية الأعراف بقوله: ﴿ خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِينَمَةً ﴾ هو الذي أوضحه تعالى في آية الزخرف هذه بقوله: ﴿ وَٱلْأَخِرَةُ عِندَرَيِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَٱلْأَخِرَةُ عِندَرَيِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَالْأَخِرَةُ عِندَرَيِّكَ لِلْمُتَقِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وجميع المؤمنين يدخلون في الجملة في لفظ (المتقين) لأن كل مؤمن اتقى الشرك بالله.

وما دلت عليه هذه الآيات من أنه تعالى يعطي الكفار من متاع الحياة الدنيا، دلت عليه آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ نُمَيِّعُهُمْ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَيِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ وَ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلنَّارِ ﴾، وقوله: ﴿ نُمَيِّعُهُمْ

قَلِيلَا ثُمَّ نَضَطَرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ عَلِيظِ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَعْ يُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ مَّتَكَ ٱلْحَكُوةِ ٱلدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنْيِتَكُمْ بِمَا كُنتُمْ يَعْ يُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ مَّتَكَ ٱلْحَكُوةِ ٱلدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنْيِتَكُمْ بِمَا كُنتُهُ لَا يَعْمَلُونَ ۞ ، وقوله: ﴿ قُلْ إِنَ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ۞ مَتَكُم فِي ٱلدُّنْيَا ثُمَ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ نُذِيقُهُمُ ٱلْعَذَابَ ٱلشَّدِيدَ بِمَا صَانُوا يَكُفُرُونَ ۞ ، والآيات بمثل هذا كثيرة.

كَسَبَ آَيَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَالُهُ وَإِذَا نَرَدَّى ۚ آَنِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ حِثْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُم مَّا خَوَلَنَكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمْ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

وقد قدمنا طرفاً من هذا في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَهِن الْكَالَامِ على قوله

ولنرجع إلى تفسير ألفاظ الآية الكريمة.

فقوله: ﴿ جَعَلْنَا ﴾ أي صيرنا، وقوله: (لبيوتهم) بدل اشتمال مع إعادة العامل من قوله: (لمن يكفر).

وعلى قراءة (سُقُفاً) بضمتين فهو جمع سقف، وسقف البيت معروف. وعلى قراءة (سَقْفاً) بفتح السين وسكون القاف، فهو مفرد أريد به الجمع.

/ وقد قدمنا في أول سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ٢٥١ ﴿ ثُمَّ نُخُرِجُكُمْ طِفْلاً ﴾ أن المفرد إذا كان اسم جنس يجوز إطلاقه مراداً به الجمع، وأكثرنا من أمثلة ذلك في القرآن، ومن الشواهد العربية (١).

وقوله: ﴿ وَمَعَارِجَ ﴾ الظاهر أنه جمع معرج بلا ألف بعد الراء. والمعرج والمعراج بمعنى واحد، وهو الآلة التي يعرج بها، أي

يصعد بها إلى العلو . تصعد بها إلى العلو .

وقوله: (يظهرون) أي يصعدون ويرتفعون، حتى يصيروا على ظهور البيوت. ومن ذلك المعنى قوله تعالى: ﴿ فَمَا ٱسْطَعُوا أَنَ يَظُهَرُوهُ وَمَا اَسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴿ فَمَا اَسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴿ فَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

والسرر جمع سرير، والاتكاء معروف.

<sup>(</sup>١) كان بعده في المطبوعة: «على ذلك»!

YOY

والأبواب جمع باب وهو معروف، والزخرف الذهب.

قال الزمخشري: إن المعارج التي هي المصاعد والأبواب والسرر كل ذلك من فضة، كأنه يرى اشتراك المعطوف والمعطوف عليه في ذلك، وعلى هذا المعنى فقوله: (زخرفاً) مفعولٌ عامله محذوف، والتقدير: وجعلنا لهم مع ذلك زخرفاً.

وقال بعض العلماء: إن جميع ذلك بعضه من فضة، وبعضه من زخرف، أي ذهب.

وقد ذكر القرطبي أن إعراب قوله: (وزخرفا) على هذا القول أنه منصوب بنزع الخافض، وأن المعنى: من فضة ومن زخرف، فحذف حرف الجر فانتصب زخرفاً.

وأكثر علماء النحو على أن النصب بنزع الخافض ليس مطرداً ولا قياسياً، وما سمع منه يحفظ ولا يقاس عليه.

/ وعليه درج ابن مالك في الخلاصة في قوله:

وإن حلف فالنصب للمنجر تقلاً .... إلخ

وعلي بن سليمان وهو الأخفش الصغير يرى اطراده في كل شيء أمن فيه اللبس، كما أشار في الكافية بقوله:

وابن سلیمان اطراده رأی ان لم یخف لبس کمن زید نأی

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا ﴾ على قراءة الجمهور بتخفيف الميم من (لما)، فَ (إن) هي المخففة من الثقيلة، واللام هي الفارقة بين (إن) المخففة من الثقيلة، و (إن) النافية المشار إليها بقوله في الخلاصة:

وخففت إن فقَلَ العمل وتلزم اللام إذا ما تهمل

و (ما) مزيدة للتوكيد.

وأما على قراءة عاصم وحمزة وابن عامر في إحدى الروايتين عن هشام (لَمَّا) بتشديد الميم، ف (إن) نافية، و (لما) حرف إثبات بمعنى إلا، والمعنى: وما كل ذلك إلا متاع الحياة الدنيا.

وذكر بعضهم أن تشديد ميم (لما) على بعض القراءات في هذه الآية وآية الطارق ﴿ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴿ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴾ لغة بني هذيل ابن مدركة، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْ اَن نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَانَا فَهُوَ لَهُ قَرِينُ لَقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَانَا فَهُوَ لَهُ قَرِينُ لَيَ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم فَهُوَ لَهُ قَرِينُ لَيْ حَتَى إِذَا جَآءَنَا قَالَ يَنكَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ ٱلْقَرِينُ فَيْ السَّبِيلُ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ الْقَرِينُ فَيْ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللِمُ الللللِمُ اللللْمُ الللِمُ الللللْمُ اللل

/قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة فصلت في الكلام ٢٥٣ على قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَيَّضْ نَالَهُمُ قُرَنَآهُ ۗ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيَوْمَ إِذ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قد قدمنا الكلام عليه في الصافات في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَبِذٍ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ شَيًا ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَأَنتَ تُسُمِعُ ٱلصُّمَّ أَوْ تَهْدِى ٱلْعُمْى وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ شَيِّ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة النمل في الكلام

على قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتِيَ وَلِا شَمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْأُ

\* قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَمْسِكْ بِٱلَّذِى أُوحِى إِلَيْكَ إِلَيْكَ إِلَيْكَ إِلَيْكَ عِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَا مُسْتَقِيمٍ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

أمر الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن يتمسك بهدي هذا القرآن العظيم، وبين له أنه على صراط مستقيم أي طريق واضح لا اعوجاج فيه، وهو دين الإسلام الذي تضمنه هذا القرآن العظيم الذي أوحي إليه.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، قد جاء موضحاً في آيات أخر من كتاب الله.

أما أمره بالتمسك بالقرآن العظيم، فقد قدمنا الآيات الموضحة ٢٥٤ له في سورة / الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱتْلُ مَاۤ أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَ نَتِهِ ﴾.

وآية الزخرف هذه تدل على أن المتمسك بهذا القرآن على هدى من الله، وهذا معلوم بالضرورة.

\* قوله تعالى: ﴿ وَسُئَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَانِ ءَالِهَةً يُعُبَدُونَ ﴿ .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أن جميع الرسل جاؤوا بإخلاص التوحيد لله، الذي تضمنته كلمة لا إله إلا الله، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ الله وَاللّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاعُوتَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لِلاَ إِلَهُ إِلَا أَنَا فَاعَبُدُونِ ﴿ فَهُ مِنَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لِلاَ إِلَهُ إِلَا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴿ فَهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وذلك التوحيد هو أول ما يأمر به كل نبي أمته.

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ـ فَقَالَ يَنقَوْمِ اَعَبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُمُ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۚ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَنقَوْمِ اَعَبُدُواْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۗ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَدَلِحًا قَالَ يَنقَوْمِ اَعَبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُ مُ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَى ٢٥٥ يَنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَى ٢٥٥ مَنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَى ٢٥٥ مَنْ مَنْ أَلَهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَيْر مَن اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ال

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِاَيْتِنَا ٓ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ ﴾ الآية .

قد قدمنا الكلام على قصة موسى وفرعون في سورة الأعراف وسورة طه.

### قوله تعالى: ﴿ وَأَخَذْنَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ شَكَّى ﴿ .

لم يبين هنا نوع العذاب الذي أخذهم به، ولكنه أوضحه في الأعراف في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْنِنَا بِهِ مِنْ ءَايَةٍ لِتَسَمَّوَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ شَيَّ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجُرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَ ءَاينتِ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ وَلَقَدْ أَخَذْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصِ مِّنَ الشَّمَرَتِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصِ مِّنَ الشَّمَرَتِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّا لَمُهُتَدُونَ ﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمُ عَهِدَ عِندَكَ إِنَّا لَمُهُتَدُونَ ﴿ فَالْمَا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمُ يَنكُثُونَ ﴿ فَاللَّهُ مَا لَكُنْ وَاللَّهُ مَا لَكُنْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْم

ما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أوضحه في الأعراف بقوله: ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُواْ يَـٰمُوسَى اَدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَّ لَغُولُهُ: ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزَ لَنُوْمِنَا لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَةِ يلَ ﴿ فَلَمَّا لَئِنْ مَعَكَ بَنِي إِسْرَةِ يلَ ﴿ فَلَمَّا لَئِنْ مَعَكَ بَنِي إِسْرَةِ يلَ ﴿ فَلَمَّا لَكِنْ اللَّهُ مَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَىٰ آجَلٍ هُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ﴿ فَهُ الرَّعْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُلْعُلُمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ الللَّهُ الللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الللِل

والرجز المذكور في الأعراف هو بعينه العذاب المذكور في آية الزخرف هذه.

## \* قوله تعالى عن فرعون: ﴿ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ۞ ﴿ .

قد تقدم الكلام عليه في طه في الكلام على قوله تعالى عن موسى: ﴿ وَٱحۡدُلُ عُقَدَةً مِّن لِسَانِيٰ ﴿ اللَّهِ .

٢٥٦ / \* قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا أُلْقِى عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ مَعَ دُ ٱلْمَلَيْ كَا مُقْتَرِنِينَ ﴿ فَلَوْلَا أُلْقِى عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ مَعَ دُ ٱلْمَلَيْ كَا مُقْتَرِنِينَ ﴿ فَكَ إِنَّ اللَّهُ مُعْتَرِنِينَ ﴾ .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الفرقان في الكلام على قوله

تعالى: ﴿ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيرًا ١٩٠٠ الآية.

# \* قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱنْنَقَمْنَا مِنْهُمْ .

(آسفونا) معناه أغضبونا وأسخطونا، وكون المراد بالأسف الغضب، يدل عليه إطلاق الأسف على أشد الغضب في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ آسِفًا ﴾ على أصح التفسيرين.

# \* قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلَا لِلْآخِرِينَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلَا لِلْآخِرِينَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِللَّاخِرِينَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِللَّاخِرِينَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِللَّاخِرِينَ ﴾ .

قد قدمنا الكلام عليه في هذه السورة الكريمة، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَهِ الْعَلَامِ عَلَى

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْ مَنْ لَا إِذَا قَوْمُكَ مِنْ يُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ مِنْ يُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُوَ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ فَيَ اللَّهِ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُوْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ فَي اللَّهِ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُوْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ فَي اللَّهُ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ

قرأ هذا الحرف نافع وابن عامر والكسائي (يصُدون) بضم الصاد. وقرأه ابن كثير وأبو عمرو وعاصم وحمزة (يصِدون) بكسر الصاد.

فعلى قراءة الكسر فمعنى (يصدون) يضجون ويصيحون، وقيل: يضحكون، وقيل: معنى القراءتين واحد، كيعرُشون ويعرِشون، ويعكِفون.

وعلى قراءة الضم فهو من الصدود، والفاعل المحذوف في قوله: ﴿ شُرِبَ ﴾ قال جمهور المفسرين هو عبد الله بن الزبعرى

۲۵۷ السهمي قبل إسلامه. /أي ولما ضرب ابن الزبعرى المذكور عيسى ابن مريم مثلاً فاجأك قومك بالضجيج والصياح والضحك، فرحاً منهم وزعماً منهم أن ابن الزبعري خصمك، أو فاجأك صدودهم عن الإيمان بسبب ذلك المثل.

والظاهر أن لفظة (مِن) هنا سببية، ومعلوم أن أهل العربية يذكرون أن من معاني (مِن) السببية، ومنه قوله تعالى: ﴿ مِمَّا خَطِيَّكَ لِهِمْ أُغْرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا﴾. أي بسبب خطيئاتهم أغرقوا. ومن ذلك قول الحالفين في أيمان القسامة: أقسم بالله لَمِن ضربه مات.

وإيضاح معنى ضرب ابن الزبعرى عيسى مثلاً، أن الله لما أنزل قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمُ وَمَا تَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللهِ حَصَبُ جَهَنَّهُ أَنتُهُ لَهَا وَرِدُونَ لَكُمْ وَمَا تَعْبُدُونِ وَان الزبعرى: إن محمداً عَلَيْهُ يقول: إن كل معبود من دون الله في النار، وأننا وأصنامنا جميعاً في النار، وهذا عيسى ابن مريم قد عبده النصارى من دون الله، فإن كان ابن مريم مع النصارى الذين عبدوه في النار فقد رضينا أن نكون نحن وآلهتنا معه.

وقالوا مثل ذلك في عزير والملائكة؛ لأن عزيراً عبده اليهود، والملائكة عبدهم بعض العرب.

فاتضح أن ضربه عيسى مثلاً، يعني أنه على ما يزعم أن محمداً على النار يقتضي أن محمداً على قاله من أن كل معبود وعابده في النار يقتضي أن يكون عيسى مثلاً لأصنامهم في كون الجميع في النار، مع أن النبي على عيسى الثناء الجميل، ويبين للناس أنه

عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه.

فزعم ابن الزبعرى أن كلام النبي على لما اقتضى مساواة / الأصنام مع عيسى في دخول النار مع أنه على يعترف بأن ٢٥٨ عيسى رسول الله وأنه ليس في النار، دل ذلك على بطلان كلامه عنده.

وعند ذلك أنزل الله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَّنَىٰٓ أُوْلَئِيكَ عَنَهَا مُبْعَدُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَّنَىٰٓ أُوْلَئِيكَ عَنَهَا مُبْعَدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا ۚ وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتَ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَا يَعْدُرُنُهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَكْبَرُ ﴾ الآية، وأنزل الله أيضاً قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَعَ مَثَلًا ﴾ الآية.

وعلى هذا القول فمعنى قوله تعالى: (ما ضربوه لك إلا جدلاً)، أي ما ضربوا عيسى مثلاً إلا من أجل الجدل والخصومة بالباطل.

وقيل: إن (جدلاً) حال، وإتيان المصدر المنكر حالاً كثير، وقد أوضحنا توجيهه مراراً.

والمراد بالجدل هنا الخصومة بالباطل لقصد الغلبة بغير حق.

قال جماعة من العلماء: والدليل على أنهم قصدوا الجدل بشيء يعلمون في أنفسهم أنه باطل، أن الآية التي تذرعوا بها إلى الجدل، لا تدل البتة على ما زعموه، وهم أهل اللسان، ولا تخفى عليهم معانى الكلمات.

والآية المذكورة إنما عبر الله فيها بلفظة (ما) التي هي في الوضع العربي لغير العقلاء، لأنه قال: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعُبُدُونَ ﴾ ولم يقل: (وَمَن تعبدون) وذلك صريح في أن المراد الأصنام، وأنه

لا يتناول عيسى ولا عزيراً ولا الملائكة، كما أوضح تعالى أنه لم يرد ذلك بقوله تعالى بعده: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى ﴾ الآية.

وإذا كانوا يعلمون من لغتهم أن الآية الكريمة لم تتناول عيسى بمقتضى لسانهم العربي الذي نزل به القرآن، تحققنا أنهم ما ضربوا عيسى مثلاً إلا لأجل الجدل والخصومة بالباطل.

٢٥ / ووجه التعبير في صيغة الجمع في قوله: ﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾، مع أن ضارب المثل واحد وهو ابن الزبعرى يرجع إلى أمرين:

أحدهما: أن من أساليب اللغة العربية إسناد فعل الرجل الواحد من القبيلة إلى جميع القبيلة، ومن أصرح الشواهد العربية في ذلك قوله:

فسيف بني عبس وقد ضربوا به نبا بيدي ورقاء عن رأس خالد

فإنه نسب الضرب إلى جميع بني عبس، مع تصريحه بأن السيف في يد رجل واحد منهم، وهو ورقاء بن زهير، والشاعر يشير بذلك إلى قتل خالد بن جعفر الكلابي لزهير بن جذيمة العبسي، وأن ورقاء بن زهير ضرب بسيف بني عبس رأس خالد بن جعفر الكلابي الذي قتل أباه، ونبا عنه، أي لم يؤثر في رأسه؛ فإن معنى «نبا السيف» ارتفع عن الضريبة ولم يقطع.

والشاعر يهجو بني عبس بذلك.

والحروب التي نشأت عن هذه القصة، وقتل الحارث بن ظالم المري لخالد المذكور، كل ذلك معروف في محله.

والأمر الثاني: أن جميع كفار قريش، صوبوا ضرب ابن الزبعرى عيسى مثلاً، وفرحوا بذلك، ووافقوه عليه، فصاروا كالمتمالئين عليه.

وبهذين الأمرين المذكورين جمع المفسرون بين صيغة الجمع في قوله: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا ﴾ وبين صيغة الإفراد في قوله: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُ شَكَ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ فَعَقَرُ شَكَادًوا مُعَاطَى فَعَقَرَ شَكَ اللَّهُ اللَّا الللَّا الللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

وعلى هذا فالمعنى أنهم ضربوا عيسى مثلًا للنبي عليه في عبادة الناس لكل منهما، زاعمين أنه يريد أن يعبد كما عبد عيسى.

وعلى هذا القول فمعنى قوله: ﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾، أي ما ضربوا لك هذا المثل إلا لأجل الخصومة بالباطل، مع أنهم يعلمون أنك لا ترضى أن تعبد بوجه من الوجوه.

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهُّلُ ٱلْكِنْبِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآعٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو اللّهِ ﴾ أَلّا نَعْبُدَ إِلّا اللّه وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْتًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضَنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ ﴾ الآية ، وإن كان من القرآن المدني النازل بعد الهجرة ، فمعناه يكرره عليهم النبي على كثيراً قبل الهجرة كما هو معلوم ، وكذلك قوله: ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَن تَنَّخِذُواْ الْلَكَتِهِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا أَيَا مُرْكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ إِنْ اللّهُ عَلَى إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ إِنْ ﴾ .

ولا شك أن كفار قريش متيقنون في جميع المدة التي أقامها ﷺ

<sup>(</sup>١) العبارة في المطبوعة: «والذين قالوا إن كفار قريش...».

في مكة قبل الهجرة بعد الرسالة، وهي ثلاث عشرة سنة، أنه لا يدعو إلا إلى عبادة الله وحده لا شريك له.

فادعاؤهم أنه يريد أن يعبدوه، افتراء منهم، وهم يعلمون أنهم مفترون في ذلك.

٢٦١ / وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ ءَأَالِهَتُنَاخَيْرُ أَمْرُهُوَّ ﴾.

التحقيق أن الضمير في قوله: ﴿هُوَ ﴾ راجع إلى عيسى، لا إلى محمد عليهما الصلاة والسلام.

قال بعض العلماء: ومرادهم بالاستفهام تفضيل معبوداتهم على عيسى.

قيل: لأنهم يتخذون الملائكة آلهة، والملائكة أفضل عندهم من عيسى.

وعلى هذا فمرادهم أن عيسى عُبِدَ من دون الله، ولم يكن ذلك سبباً لكونه في النار، ومعبوداتنا خير من عيسي، فكيف تزعم أنهم في النار.

وقال بعض العلماء: أرادوا تفضيل عيسى على آلهتهم.

والمعنى على هذا أنهم يقولون: عيسى خير من آلهتنا، أي في زعمك، وأنت تزعم أنه في النار بمقتضى عموم ما تتلوه من قوله: ﴿ إِنَّكُمُ وَمَا تَعَبُدُونِ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾، وعيسى عبده النصارى من دون الله، فدلالة قولك على أن عيسى في النار، مع اعترافك بخلاف ذلك، يدل على أن ما تقوله من أنّا وآلهتنا في النار ليس بحق أيضاً.

/ وقد علمت مما ذكرنا أن قوله تعالى هنا: ﴿ ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ اَبْنُ ٢٦٢ مَرْيَهُ مَثَلًا﴾ الآية، إنما بينته الآيات التي ذكرنا ببيان سببه.

ومعلوم أن الآية قد يتضح معناها ببيان سببها.

فعلى القول الأول، أنهم ضربوا عيسى مثلاً لأصنامهم في دخول النار، فإن ذلك المثل يفهم من أن سبب نزول الآية نزول قوله تعالى قبلها: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعَبُّدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾؛ لأنها لما نزلت قالوا: إن عيسى عُبِدَ من دون الله كالهتهم، فهم بالنسبة لما دلت عليه سواء.

وقد علمت بطلان هذا مما ذكرناه آنفاً.

وعلى القول الثاني، أنهم ضربوا عيسى مثلاً لمحمد على في أن عيسى قد عبد، وأنه على يريد أن يعبد كما عبد عيسى، فكون سبب ذلك سماعُهم لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمَثَلِ ءَادَم مُ خُلَقَ هُ مِن تُرابٍ ﴾، وسماعُهم للآيات المكية النازلة في شأن عيسى، يوضح المراد بالمثل.

وأما الآيات التي بينت قوله: ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾ فبيانها له واضح على كلا القولين. والعلم عند الله تعالى.

### \* قوله تعالى: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ .

والتحقيق أن الضمير في قوله: (هو) عائد إلى عيسى أيضاً لا إلى محمد عليهما الصلاة والسلام.

وقوله هنا: ﴿ عَبَدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ لم يبين هنا شيئًا من الإنعام الذي أنعم به على عبده عيسى، ولكنه بين ذلك في المائدة، في قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى اَبَنَ مَرْيَمَ اَذْكُرْ نِعْمَتِى عَلَيْكَ وَعَلَى وَلِدَتِكَ إِذْ اَيَدَتُكَ بِرُوجِ الْقُدُسِ / تُكَمِّدُ النّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهَلًا وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِيتَنِ وَالْحِيتَنِ وَالْحِيتَنِ وَالْحِيتَنِ وَالْحِيتَنِ وَالْحِيتَنِ وَالْحِيتَنِ وَالْمَوْنَ فِي الْمَالِينِ كَهَيْمَةِ الطَّيْرِ وَتُبْرِئُ اللّهِ فِي الْمَوْتَى بِإِذْ فِي الْمَوْتَى بِإِذْ فِي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ السَّمُهُ الْمَسِيحُ وَفِي الْ عمران، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ السَّمُهُ الْمَسِيحُ وفِي الْ عمران، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ السَّمُهُ الْمَسِيحُ وفِي الْ عمران، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ السَّمُهُ الْمَسِيحُ وفِي الْ عمران، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ السَّمُهُ الْمَسِيحُ وفِي الْ عمران، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اللهُ الله عَلَيْ وَالْمَرِينِ وَ أَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَلَى مَن الآيات.

# قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَ بِهَا ﴾.

التحقيق أن الضمير في قوله: (وإنه) راجع إلى عيسى لا إلى القرآن، ولا إلى النبع ﷺ.

ومعنى قوله: ﴿لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ على القول الحق الصحيح الذي يشهد له القرآن العظيم، والسنة المتواترة، هو أن نزول عيسى في آخر الزمان حيّاً عِلْمٌ للساعة، أي علامة لقرب مجيئها؛ لأنها من أشراطها الدالة على قربها.

وإطلاق عِلْم الساعة على نفس عيسى، جارٍ على أمرين، كلاهما أسلوب عربي معروف: أحدهما: أن نزول عيسى المذكور، لما كان علامة لقربها، كانت تلك العلامة سبباً لعلم قربها، فأطلق في الآية المسبب وأريد السبب.

وإطلاق المسبب وإرادة السبب، أسلوب عربي معروف في القرآن، وفي كلام العرب.

ومن أمثلته في القرآن قوله تعالى: ﴿ وَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَرَقَأَ ﴾. / فالرزق مسبب عن المطر والمطر سببه، فأطلق المسبب ٢٦٤ الذي هو الرزق وأريد سببه الذي هو المطر للملابسة القوية التي بين السبب والمسبب.

ومعلوم أن البلاغيين ومن وافقهم، يزعمون أن مثل ذلك من نوع ما يسمونه المجاز المرسل، وأن الملابسة بين السبب والمسبب من علاقات المجاز المرسل عندهم.

والثاني من الأمرين: أن غاية ما في ذلك أن الكلام على حذف مضاف، والتقدير: وإنه لذو علم للساعة، أي وإنه لصاحب إعلام الناس بقرب مجيئها، لكونه علامة لذلك، وحذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه كثير في القرآن وفي كلام العرب، وإليه أشار في الخلاصة بقوله:

وما يلي المضاف يأت خلفا عنه في الاعراب إذا ما حذفا

وهذا الأخير أحد الوجهين اللذين وجه بهما علماء العربية النعت بالمصدر، كقولك: زيد كَرَمٌ وعمرو عَدْلٌ، أي ذو كرم وذو عدل، كما قال تعالى: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنَكُمُ ﴾، وقد أشار

إلى ذلك في الخلاصة بقوله:

ونعتوا بمصدر كثيرا فالترموا الإفراد والتذكيرا

أما دلالة القرآن الكريم على هذا القول الصحيح، ففي قوله تعالى في سورة النساء: ﴿ وَإِن مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ إِلَّا لِيُؤْمِنَنَ بِهِ عَبْلُ مَوْتِهِ ﴾ أي ليؤمنن بعيسى قبل موت عيسى، وذلك صريح في أن عيسى حي وقت نزول آية النساء هذه، وأنه لا يموت حتى يؤمن به أهل الكتاب، ومعلوم أنهم لا يؤمنون به إلا بعد نزوله إلى الأرض.

فإن قيل: قد ذهبت جماعة من المفسرين، من الصحابة فمن بعدهم، إلى أن الضمير في قوله: (قبل موته) راجع إلى الكتابي، أي إلا ليؤمنن به الكتابي قبل موت الكتابي.

٢٦ / فالجواب: أن كون الضمير راجعاً إلى عيسى، يجب المصير إليه، دون القول الآخر؛ لأنه أرجح منه من أربعة أوجه:

الأول: أنه هو ظاهر القرآن المتبادر منه، وعليه تنسجم الضمائر بعضها مع بعض، والقول الآخر بخلاف ذلك.

وإيضاح هذا أن الله تعالى قال: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ ﴾ أي عيسى، ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ ﴾ أي عيسى، ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ أي عيسى، ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ أي عيسى، ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْلَفُوا صَلَبُوهُ ﴾ أي عيسى، ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْلَفُوا فِيهِ أي عيسى، ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْلَفُوا فِيهِ أي عيسى، ﴿ مَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ ﴾ أي عيسى، ﴿ مَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ ﴾ أي عيسى، ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا ﴿ فَيَهُ ٱللّهُ ﴾ أي عيسى، ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكُونَ يَقِينَا ﴿ فَيَهُ مَنْ بِهِ عَلَى عيسى، ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْمِمْ شَهِيدًا ﴿ أَي عيسى، ﴿ وَيُومَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْمِمْ شَهِيدًا ﴿ أَي يكون هو ، أي عيسى شهيداً .

فهذا السياق القرآني الذي ترى ظاهر ظهوراً لا ينبغي العدول عنه، في أن الضمير في قوله: (قبل موته) راجع إلى عيسى.

الوجه الثاني: من مرجحات هذا القول، أنه على هذا القول الصحيح، فمفسر الضمير ملفوظ مصرح به في قوله تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى أَبْنَ مُرْيَمُ رَسُولَ ٱللَّهِ ﴾.

وأما على القول الآخر فمفسر الضمير ليس مذكوراً في الآية أصلاً، بل هو مقدر تقديره: ما من أهل الكتاب أحد إلا ليؤمنن به قبل موته، أي موت أحد أهل الكتاب المقدر.

ومما لا شك فيه أن ما لا يحتاج إلى تقدير أرجح وأولى مما يحتاج إلى تقدير.

/الوجه الثالث من مرجحات هذا القول الصحيح: أنه ٢٦٦ تشهد له السنة النبوية المتواترة؛ لأن النبي على قد تواترت عنه الأحاديث بأن عيسى حي الآن، وأنه سينزل في آخر الزمان حكماً مقسطاً.

ولا ينكر تواتر السنة بذلك إلا مكابر.

قال ابن كثير في تفسيره، بعد أن ذكر هذا القول الصحيح ونسبه إلى جماعة من المفسرين ما نصه: وهذا القول هو الحق كما سنبينه بعد بالدليل القاطع إن شاء الله تعالى. اهـ.

وقوله: «بالدليل القاطع» يعني السنة المتواترة؛ لأنها قطعية، وهو صادق في ذلك.

وقال ابن كثير في تفسير آية الزخرف هذه ما نصه:

«وقد تواترت الأحاديث عن رسول الله ﷺ أنه أخبر بنزول

عيسى عليه السلام قبل يوم القيامة إماماً عادلاً وحكماً مقسطاً». اهم منه.

وهو صادق في تواتر الأحاديث بذلك.

وأما القول بأن الضمير في قوله: (قبل موته) راجع إلى الكتاب فهو خلاف ظاهر القرآن، ولم يقم عليه دليل من كتاب ولا سنة.

الوجه الرابع: هو أن القول الأول الصحيح، واضح لا إشكال فيه، ولا يحتاج إلى تأويل ولا تخصيص، بخلاف القول الآخر، فهو مشكل لا يكاد يَصْدُق إلا مع تخصيص، والتأويلات التي يروونها فيه عن ابن عباس، وغيره، ظاهرة البعد والسقوط، لأنه على القول بأن الضمير في قوله: (قبل موته) راجع إلى عيسى، فلا إشكال ولا خفاء، ولا حاجة إلى تأويل، ولا إلى تخصيص، وأما على القول بأنه راجع إلى الكتابي فإنه مشكل جداً بالنسبة لكل / من فاجأه الموت من أهل الكتاب، كالذي يسقط من عال إلى أسفل، والذي يقطع رأسه بالسيف وهو غافل، والذي يموت في نومه، ونحو ذلك، فلا يَصْدُقُ هذا العموم المذكور في الآية على هذا النوع من أهل الكتاب، إلا إذا أدُّعِي إخراجهم منه بمخصص، ولا سبيل إلى تخصيص عمومات القرآن إلا بدليل يجب الرجوع إليه من المخصصات المتصلة أو المنفصلة.

وما يذكر عن ابن عباس من أنه سئل عن الذي يقطع رأسه من أهل الكتاب فقال: إن رأسه يتكلم بالإيمان بعيسى، وأن الذي يهوي من عالٍ إلى أسفل يؤمن به وهو يهوي، لا يخفى بعده وسقوطه، وأنه لا دليل البتة عليه، كما ترى.

وبهذا كله تعلم أن الضمير في قوله: ﴿ قَبَّلَ مَوْتِهِ ۚ ﴾ راجع إلى عيسى، وأن تلك الآية من سورة النساء تبين قوله تعالى هنا: ﴿ وَإِنَّهُ مُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ كما ذكرنا.

فإن قيل: إن كثيراً ممن لا تحقيق عندهم يزعمون أن عيسى قد توفي، ويعتقدون مثل ما يعتقده ضلال اليهود والنصارى، ويستدلون على ذلك بقوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَلِعِيسَى إِنِي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى ﴾، وقوله: ﴿ فَلَمَّا تَوَفِّيتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِم ﴾.

فالجواب: أنه لا دلالة في إحدى الآيتين البتة على أن عيسى قد توفي فعلاً.

أما قوله تعالى: ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ فإن دلالته المزعومة على ذلك منفية من أربعة أوجه:

الأول: أن قوله: ﴿ مُتَوَفِّيكَ ﴾ حقيقة لغوية في أخذ الشيء كاملاً غير ناقص، والعرب تقول: توفى فلان دينه يتوفاه فهو متوف له، إذا قبضه وحازه إليه كاملاً من غير نقص.

/ فمعنى: ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ في الوضع اللغوي: أي حائزك إليَّ ٢٦٨ كاملاً بروحك وجسمك، ولكن الحقيقة العرفية خصصت التوفي المذكور بقبض الروح دون الجسم.

ونحو هذا مما دار بين الحقيقة اللغوية والحقيقة العرفية فيه لعلماء الأصول ثلاثة مذاهب:

الأول: هو تقديم الحقيقة العرفية، وتخصيص عموم الحقيقة اللغوية بها.

وهذا هو المقرر في أصول الشافعي وأحمد، وهو المقرر في أصول مالك، إلا أنهم في الفروع ربما لم يعتمدوه في بعض المسائل.

وإلى تقديم الحقيقة العرفية على الحقيقة اللغوية أشار في مراقي السعود بقوله:

واللفظ محمول على الشرعي إن لم يكن فمطلق العرفي فاللغوي على الجلي ولم يجب بحث عن المجاز في الذي انتخب

المذهب الثاني: هو تقديم الحقيقة اللغوية على العرفية، بناء على أن العرفية وإن ترجحت بعرف الاستعمال، فإن اللغوية مترجحة بأصل الوضع.

وهذا القول مذهب أبي حنيفة رحمه الله.

المذهب الثالث: أنه لا تقدم العرفية على اللغوية، ولا اللغوية على العرفية، ولا اللغوية على العرفية، بل يحكم باستوائهما ومعادلة الاحتمالين فيهما، فيحكم على اللفظ بأنه مجمل، لاحتمال هذه واحتمال تلك.

وهذا اختيار ابن السبكي، ومن وافقه.

وإلى هذين المذهبين الأخيرين أشار في مراقي السعود بقوله:

٢٦٩ / ومذهب النعمان عكس ما مضى والقول بالإِجمال فيه مرتضى

وإذا علمت هذا، فاعلم أنه على المذهب الثاني، الذي هو تقديم الحقيقة اللغوية على العرفية، فإن قوله تعالى: ﴿إِنِّ مُتَوَفِّيكَ﴾ لا يدل إلا على أنه قبضه إليه بروحه وجسمه، ولا يدل على الموت أصلاً، كما أن توفي الغريم لِدَيْنه لا يدل على موت دَيْنه.

وأما على المذهب الأول: وهو تقديم الحقيقة العرفية على

اللغوية، فإن لفظ التوفي حينئذ يدل في الجملة على الموت، ولكن سترى إن شاء الله أنه وإن دل على ذلك في الجملة، لا يدل على أن عيسى قد توفى فعلاً.

وقد ذكرنا في كتابنا: «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في سورة آل عمران، وجه عدم دلالة الآية على موت عيسى فعلاً، أعني قوله تعالى: ﴿ إِنِّ مُتَوَفِّيكَ ﴾، فقلنا ما نصه:

والجواب عن هذا من ثلاثة أوجه:

الأول: أن قبوله تعالى: ﴿ مُتَوَقِيكَ ﴾ لا يبدل على تعيين الوقت، ولا يدل على كونه قد مضى، وهو متوفيه قطعاً يوماً ما، ولكن لا دليل على أن ذلك اليوم قد مضى.

وأما عطفه (ورافعك إلي) على قوله: (متوفيك) فلا دليل فيه؛ لإطباق جمهور أهل اللسان العربي على أن الواو لا تقتضي الترتيب ولا الجمع، وإنما تقتضي مطلق التشريك.

وقد ادعى السيرافي والسهيلي إجماع النحاة على ذلك، وعزاه الأكثر للمحققين، وهو الحق، خلافاً لما قاله قطرب والفراء وثعلب وأبو عمرو الزاهد وهشام والشافعي من أنها تفيد الترتيب لكثرة استعمالها فيه.

/ وقد أنكر السيرافي ثبوت هذا القول عن الفراء، وقال لم أجده ٢٧٠ في كتابه، وقال ولي الدين: أنكر أصحابنا نسبة هذا القول إلى الشافعي. حكاه عنه صاحب الضياء اللامع.

وقوله ﷺ: «أبدأ بما بدأ الله به» يعني الصفا، لا دليل فيه على اقتضائها الترتيب.

وبيان ذلك هو ما قاله الفهري كما ذكره عنه صاحب الضياء اللامع، وهو أنها كما أنها لا تقتضي الترتيب ولا المعية، فكذلك لا تقتضي المنع منهما.

فقد يكون العطف بها مع قصد الاهتمام بالأول، كقوله: ﴿ هِ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ الآية، بدليل الحديث المتقدم.

وقد يكون المعطوف بها مرتباً، كقول حسان:

\* هجوت محمداً وأجبت عنه \*

على رواية الواو.

وقد يراد بها المعية، كقوله: ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَأَصْحَبَ السَّفِينَةِ ﴾، وقوله: ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَأَصْحَبَ السَّفِينَةِ ﴾، وقوله: ﴿ وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴿ فَيَ ﴾، ولكن لا تحمل على الترتيب ولا على المعية إلاَّ بدليل منفصل.

الوجه الثاني: أن معنى ﴿ مُتَوَفِيكَ ﴾ أي مُنِيمك ورافعك إلي، أي في تلك النومة.

وقد جاء في القرآن إطلاق الوفاة على النوم في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّهِ يَتَوَفَّلُكُمُ مِا اللَّهُ يَتُوفَى اللَّهُ يَتَوَفَى اللَّهُ يَتَوَفَّى اللَّهُ يَتَوَفَّى اللَّهُ يَتَوَفَّى اللَّهُ يَتُوفَى اللَّهُ عَمْنَامِهِ اللَّهُ عَمْنَامِهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى الل

الوجه الثالث: أن (متوفيك) اسم فاعل توفاه، إذا قبضه وحازه إليه، ومنه قولهم: توفى فلان دينه إذا قبضه إليه، فيكون معنى متوفيك على هذا: قابضك منهم إلي حياً، وهذا القول هو اختيار ابن جرير.

وأما الجمع بأنه توفاه ساعات أو أياماً، ثم أحياه، فلا معول عليه، إذ لا دليل عليه. اه. من دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب.

وقد قدمنا في هذا البحث أن دلالة قوله تعالى: ﴿ مُتَوَفِيكَ ﴾ على موت عيسى فعلاً، منفية من أربعة أوجه، وقد ذكرنا منها ثلاثة، من غير تنظيم:

أولها: أن ﴿ مُتَوَفِّيكَ ﴾ حقيقة لغوية في أخذه بروحه وجسمه.

الثاني: أن ﴿ مُتَوَفِّيكَ ﴾ وصف محتمل للحال والاستقبال والماضي، ولا دليل في الآية على أن ذلك التوفي قد وقع ومضى، بل السنة المتواترة والقرآن دالان على خلاف ذلك، كما أوضحنا في هذا المبحث.

الثالث: أنه تَوَفِّي نوم، وقد ذكرنا الآيات الدالة على أن النوم يطلق عليه الوفاة، فكل من النوم والموت يصدق عليه اسم التوفِّي، وهما مشتركان في الاستعمال العرفي.

فهذه الأوجه الثلاثة ذكرناها كلها في الكلام الذي نقلنا من كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب.

وذكرنا الأول منها بانفراده؛ لنبين مذاهب الأصوليين فيه.

وأما قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا تُوفَّيْتَنِي ﴾ الآية، فدلالته على أن عيسى مات، منفية من وجهين:

الأول منهما: أن عيسى يقول ذلك يوم القيامة، ولا شك أنه ٢٧٢ يموت قبل / يوم القيامة، فإخباره يوم القيامة بموته لا يدل على أنه ٢٧٢ الآن قد مات، كما لا يخفى.

والثاني منهما: أن ظاهر الآية أنه تَوَفِّي رفع وقبض للروح والجسد، لا توفي موت.

وإيضاح ذلك أن مقابلته لذلك التوفي بالديمومة فيهم، في قوله: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَيْتَنِي ﴾ الآية، تدل على ذلك؛ لأنه لو كان تَوَفِّي موت، لقال: ما دمت حياً فلما توفيتني، لأن الذي يقابل بالموت هو الحياة، كما في قوله: ﴿ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَالذِي يقابل بالدوت هو الحياة، كما في قوله: ﴿ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَالذِي عَلَى اللهِ عَلَى موضع آخر.

وغاية ما في ذلك هو حمل اللفظ على حقيقته اللغوية مع قرينة صارفة عن قصد العرفية، وهذا لا إشكال فيه.

وأما الوجه الرابع، من الأوجه المذكورة سابقاً: أن الذين زعموا أن عيسى قد مات، قالوا: إنه لا سبب لذلك الموت إلا أن اليهود قتلوه وصلبوه، فإذا تحقق نفي هذا السبب وقطعهم أنه لم يمت بسبب غيره، تحققنا أنه لم يمت أصلاً، وذلك السبب الذي زعموه منفي يقيناً بلا شك؛ لأن الله جل وعلا قال: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾،

وضمير (رفعه) ظاهر في الجسم والروح معاً كما لا يخفي.

وقد بين الله جل وعلا مستند اليهود في اعتقادهم أنهم قتلوه، بأن الله ألقى شبهه على إنسان آخر فصار من يراه يعتقد اعتقاداً جازماً أنه عيسى، فرآه اليهود لما أجمعوا على قتل عيسى، ٢٧٣ فاعتقدوا لأجل ذلك الشبه الذي / أُلْقِي عليه اعتقاداً جازماً أنه عيسى، فقتلوه.

فهم يعتقدون صدقهم في أنهم قتلوه وصلبوه، ولكن العليم اللطيف الخبير، أوحى إلى نبيه في الكتاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه أنهم لم يقتلوه ولم يصلبوه.

فمحمد ﷺ والذين اتبعوه عندهم علم من الله بأمر عيسى، لم يكن عند اليهود ولا النصارى، كما أوضحه تعالى بقوله: ﴿ وَإِنَّ النَّيْنَ اَخْنَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنَهُ مَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اَبِّبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينُا ﴿ وَإِنَّ بَلُ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهُ إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا أَيْمِ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ فِي مُنْ عِلْمُ إِلَيْهُ مِلْهُ أَلِهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا أَيْهُ إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا أَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا أَيْهُ إِلَا أَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَا أَلِيْهُ إِلَا أُنِهُ إِلَا أُلِيْهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِيْهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِيْهُ إِلَا أَلِيْهُ إِلَا أَلِهُ إِلْهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أُولِهُ إِلَا أَلِهُ إِلْهُ إِلَا أَنْهُ أَلِهُ إِلْهُ إِلَا أَلِهُهُ إِلَا أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أُلِهُ أَلِهُ إِلَا أُلِيلِهُ إِلَا أُلِهُ أَلِهُ أَلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أُلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِهُ أَلِهُ إِلَا أُلِهُ أَلِهُ إِلَا أَلِهُ أَلِهُ إِلَا أَلِهُ أَلِهُ إِلَا أَلِهُ إِلَا أَلِلْهُ أَلِهُ إِلَا أَ

والحاصل أن القرآن العظيم على التفسير الصحيح والسنة المتواترة عن النبي على كلاهما دال على أن عيسى حي، وأنه سينزل في آخر الزمان، وأن نزوله من علامات الساعة، وأن معتمد الذين زعموا أنهم قتلوه ومن تبعهم هو إلقاء شبهه على غيره، واعتقادهم الكاذب أن ذلك المقتول الذي شبه بعيسى هو عيسى.

وقد عرفت دلالة الوحي على بطلان ذلك، وأن قوله ﴿ مُتَوَقِيكَ ﴾ لا يدل على موته فعلاً، وقد رأيت توجيه ذلك من أربعة أوجه، وأنه على المقرر في الأصول في المذاهب الثلاثة التي ذكرنا عنهم لا إشكال في أنه لم يمت فعلاً:

أما على القول بتقديم الحقيقة اللغوية فالأمر واضح؛ لأن الآية على ذلك لا تدل على الموت.

وأما على القول بالإجمال، فالمقرر في الأصول أن المجمل لا يحمل على واحد من معنيه ولا معانيه، بل يطلب بيان المراد منه بدليل منفصل، وقد دل الكتاب هنا والسنة المتواترة على أنه لم يمت وأنه حى.

٢٧٤ / وأما على القول بتقديم الحقيقة العرفية على الحقيقة اللغوية،
 فإنه يجاب عنه من أوجه:

الأول: أن التوفي محمول على النوم، وحمله عليه يدخل في اسم الحقيقة العرفية.

والثاني: أنا وإن سلمنا أنه توفي موت، فالصيغة لا تدل على أنه قد وقع فعلاً.

الثالث: أن القول المذكور بتقديم العرفية، محله فيما إذا لم يوجد دليل صارف عن إرادة العرفية إلى اللغوية، فإن دل على ذلك دليل وجب تقديم اللغوية قولاً واحداً.

وقد قدمنا مراراً دلالة الكتاب والسنة المتواترة على إرادة اللغوية هنا دون العرفية.

واعلم بأن القول بتقديم اللغوية على العرفية، محله فيما إذا لم تتناس اللغوية بالكلية، فإن أميتت الحقيقة اللغوية بالكلية، وجب المصير إلى العرفية إجماعاً، وإليه أشار في مراقي السعود بقوله:

أجمع إن حقيقة تمات على التقدم له الأثباتُ

فمن حلف ليأكلن من هذه النخلة، فمقتضى الحقيقة اللغوية أنه لا يبر يمينه حتى يأكل من نفس النخلة لا من ثمرتها، ومقتضى الحقيقة العرفية أنه يأكل من ثمرتها لا من نفس جذعها.

والمصير إلى العرفية هنا واجب إجماعاً؛ لأن اللغوية في

مثل هذا أميت بالكلية؛ فلا يقصد عاقل البتة الأكل من جذع النخلة.

/ أما الحقيقة اللغوية في قوله تعالى: ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ فإنها ٢٧٥ ليست من الحقيقة المماتة كما لا يخفى.

ومن المعلوم في الأصول أن العرفية تسمى حقيقة عرفية ومجازاً لغوياً، وأن اللغوية تسمى عندهم حقيقة لغوية ومجازاً عرفياً.

وقد قدمنا مراراً أنا أوضحنا أن القرآن الكريم لا مجاز فيه على التحقيق، في رسالتنا المسماة «منع جواز المجاز، في المنزل للتعبد والإعجاز».

فاتضح مما ذكرنا كله أن آية الزخرف هذه تبينها آية النساء المذكورة، وأن عيسى لم يمت، وأنه ينزل في آخر الزمان، وإنما قلنا: إن قوله تعالى هنا: ﴿ وَإِنَّهُ لِعِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾ أي علامة ودليل على قرب مجيئها؛ لأن وقت مجيئها بالفعل لا يعلمه إلا الله.

وقد قدمنا الآيات الدالة على ذلك مراراً.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلَا تَمْتُرُكَ بِهَا ﴾ أي لا تشكن في قيام الساعة فإنه لا شك فيه.

وقد قدمنا الآيات الموضحة له مراراً كقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ السَّاعَةَ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَاعَةُ عَالَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللللْمُوالِمُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِم

قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَصُدَّنَّكُمُ ٱلشَّيْطُنُ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ الشَّيْطِنُ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ الشَّيْطِنُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ الشَّيْطِنُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ الشَّيْطِنُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ الشَّيْطِنُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ السَّيْطِنُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ السَّيْطِنُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ السَّيْطِنُ إِنَّهُ لِللَّهُ عَدُقُ السَّيْطِنُ إِنَّهُ لِللَّهُ عَدُقُ السَّيْطِنُ إِنَّهُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ السَّاعِينَ السَّاعِ اللَّهُ السَّيْطِنُ إِنَّهُ لِللَّهُ عَدُقُ السَّاعِ اللَّهُ السَّاعُ اللَّهُ السَّلَقُ اللَّهُ السَّاعُ اللَّهُ السَّاعُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ الل

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة مراراً، كقوله: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُرْ عَدُوُّ فَأَتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمُ مَلُكُمْ عَدُوُّ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمُ لَكُمْ عَدُوُّ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

٢٧٦ / \* قـولـه تـعـالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَـلَمُواْ مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ ٱلِيمٍ ۞ .

قـولـه هنا: ﴿ ظَلَمُوا ﴾ أي كفروا، بدليل قوله في مريم، في القصة بعينها: ﴿ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهِ عَالَمُهُ لَا لَكُونُ مُ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقوله: ﴿ مِن مَّشْهَدِ يَوْمِ عَظِيمٍ ۞ ﴾ يوضحه قوله هنا: ﴿ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ ٱلِيمِ ۞ ﴾ .

وقد قدمنا مراراً الآيات الدالة على إطلاق الظلم على الكفر، كقوله: ﴿ وَٱلْكَنِفُرُونَ هُمُ كَقُوله: ﴿ وَٱلْكَنِفُرُونَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَالْكَنِفُرُونَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَلَا يَنَفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ الظّلِمُونَ ﴿ وَلَا يَنَفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَاللَّهُ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ ٱلظّلِمِينَ ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُ وَلَا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّاكُ إِذًا مِن ٱلظّلِمِينَ ﴿ وَلَا يَلْمِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى المحديث الثابت في صحيح البخاري. بشرك، كما فسره به النبي ﷺ في الحديث الثابت في صحيح البخاري.

\* قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْلِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ شَيْ ﴾.

الاستفهام بر (هل) هنا بمعنى النفي، و (ينظرون) بمعنى ينتظرون، أي ما ينتظر الكفار إلا الساعة، أي القيامة، (أن تأتيهم بغتة) أي في حال كونها مباغتة لهم، أي مفاجئة لهم، (وهم

لا يشعرون) أي بمفاجأتها في حال غفلتهم وعدم شعورهم بمجيئها.

والظاهر أن المصدر المنسبك من أن وصلتها في قوله: ﴿ أَن تَأْنِيَهُم ﴾ في محل نصب، على أنه بدل اشتمال من (الساعة)، وكون (ينظرون) بمعنى ينتظرون، معروف في كلام العرب، ومنه قول امرىء القيس:

فإنكما إن تنظراني ساعة من الدهر تنفعني لدى أم جندب

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أن الساعة تأتيهم بغتة، جاء موضحاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى في الأعراف: فقلكت في السَّمَوَتِ / وَاللَّرُضِ لَا تَأْتِيكُمُ إِلَّا بَغْنَةً ﴾، وقوله تعالى في القتال: ٢٧٧ ﴿ فَهَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْنِيكُم بَغْنَةً فَقَدْ جَآءَ أَشَرَاطُها ﴾، وقوله تعالى عالى: ﴿ فَهَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْنِيكُم بَغْنَةً فَقَدْ جَآءَ أَشَرَاطُها ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحةً وَحِدةً تَأْخُذُهُم وَهُم يَخِصِّمُونَ ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً ﴾ الآية.

فالمراد بالصيحة: القيامة.

وقوله: ﴿ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ ﴿ فَكُمْ يَخِصِّمُونَ ﴿ فَكُمْ يَخِصِّمُونَ فَأَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً ﴾ الآية، يدل على أنها تأتيهم وهم في غفلة وعدم شعور بإتيانها. إلى غير ذلك من الآيات، والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ يَكِعِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا أَنتُمْ
 تَحَرِّنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة بعض صفات الذين ينتفي عنهم الخوف والحزن يوم القيامة.

فذكر منها هنا الإيمان بآيات الله والإسلام، وذكر بعضاً منها في غير هذا الموضع.

فمن ذلك: الإيمان والتقوى، وذلك في قوله تعالى في سورة يونس: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوِلِيَآ اللَّهِ لَاخُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۚ إِنَّ اللَّهِ لَاخُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۗ إِنَّ اللَّهِ لَاخُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۗ إِنَّ اللَّهِ لَا خُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۗ أَلَا اللَّهِ لَا خُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۗ أَلَا اللَّهِ لَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ أَلَى اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهُ اللَّهِ لَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْذَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ لَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ لَكُونَا اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ لَا عَلَيْ إِلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يُعْلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ لِلللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْهُمْ مَا يَعْلَى إِلَى اللَّهُ لِللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ لَا عُمْ يَعْزَنُونَ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ اللَّهُ لَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا اللَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللّهُ اللَّلّٰ اللّهُ اللّهُ الل

ومن ذلك الاستقامة، وقولهم: ربنا الله، وذلك في قوله في فصلت: ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الْمَاكَمِكَ أَنَّ اللّهُ ثُمَّ السَّتَقَامُواْ تَكَنَّزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَاكِمِكَ أَلَا تَعَالَى في الأحقاف: ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْ زَنُونَ اللّهِ اللهِ عَير ذَلك من الآيات.

والخوف في لغة العرب: الغم من أمر مستقبل. والحزن: الغم YVA من أمر ماض. / وربما استعمل كل منهما في موضع الآخر.

وإطلاق الخوف على العلم أسلوب عربي معروف.

قال بعض العلماء: ومنه قوله تعالى ﴿ إِلَّا أَن يَخَافَآ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ اللَّلَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللّلَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّلَّا لَاللَّهُ اللَّلَّا اللَّلَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُو

ومنه قول أبي محجن الثقفي:

إذا مت فادفني إلى جنب كرمة تروي عظامي في الممات عروقها ولا تدفنني في الفلاة فإنني أخاف إذا ما مت ألا أذوقها

فقوله: (أخاف) أي أعلم؛ لأنه لا يشك في أنه لا يشربها بعد موته.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِتَايَنِيَنَا وَكَانُواْ مُسَلِمِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا فِي طَاهره المغايرة بين الإيمان والإسلام.

وقد دل بعض الآيات على اتحادهما، كقوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَخْرَجْنَا

ولا منافاة في ذلك، فإن الإيمان يطلق تارةً على جميع ما يطلق عليه الإسلام من الاعتقاد والعمل، كما ثبت في الصحيح في حديث وفد عبد القيس، والأحاديث بمثل ذلك كثيرة جداً.

ومن أصرحها في ذلك قوله ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون»، وفي بعض الروايات الثابتة في الصحيح: «وستون شعبة، أعلاها شهادة ألا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق».

فقد سمى على الله «إماطة الأذى عن الطريق» إيماناً.

وقد أطال البيهقي رحمه الله في «شعب الإيمان» في ذكر الأعمال التي جاء الكتاب والسنة بتسميتها إيماناً.

/ فالإيمان الشرعي التام والإسلام الشرعي التام معناهما ٢٧٩ واحد.

وقد يطلق الإيمان إطلاقاً آخر على خصوص ركنه الأكبر الذي هو الإيمان بالقلب، كما في حديث جبريل الثابت في الصحيح.

والقلب مضغة في الجسد إذا صلحت صلح الجسد كله، فغيره تابع له. وعلى هذا تحصل المغايرة في الجملة بين الإيمان والإسلام.

فالإيمان، على هذا الإطلاق اعتقاد، والإسلام شامل للعمل.

واعلم أن مغايرته تعالى بين الإيمان والإسلام في قوله تعالى:

﴿ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ .

قال بعض العلماء: المراد بالإيمان هنا، معناه الشرعي، والمراد بالإسلام معناه اللغوي؛ لأن إذعان الجوارح وانقيادها دون إيمان القلب إسلام لغةً لا شرعاً.

وقال بعض العلماء: المراد بكل منهما معناه الشرعي، ولكن نفي الإيمان في قوله: (ولما يدخل الإيمان) يراد به عند من قال هذا نفي كمال الإيمان لا نفي أصله، ولكن ظاهر الآية لا يساعد على هذا؛ لأن قوله: ﴿وَلَمَّا يَدَخُلِ ﴿ فعل في سياق النفي، وهو صيغة عموم على التحقيق، وإن لم يؤكد بمصدر، ووجهه واضح جداً، كما قدمناه مراراً، وهو أن الفعل الصناعي ينحل عن مصدر وزمن عند النحويين، وعن مصدر وزمن ونسبة عند البلاغيين، كما حرروه في مبحث الاستعارة التبعية، وهو أصوب.

فالمصدر كامن في مفهوم الفعل الصناعي إجماعاً، وهو نكرة لم تتعرف بشيء، فيئول إلى معنى النكرة في سياق النفي.

٢٨٠ / وقد أشار صاحب مراقي السعود إلى أن الفعل في سياق النفي
 أو الشرط من صيغ العموم بقوله:

ونحو لا شربت أو إن شربا واتفقوا إن مصدر قد جلبا

ووجه إهمال (لا) في هذه الآية في قوله تعالى: ﴿ لَا خَوْفُ ﴾ أن (لا) الثانية التي هي ﴿ وَلَا هُمُ يَحُـزَنُونَ ۞ ﴾ بعدها معرفة وهي الضمير، وهي لا تعمل في المعارف، بل في النكرات، فلما وجب

إهمال الثانية أهملت الأولى؛ لينسجم الحرفان بعضهما مع بعض في إهمالهما معاً.

\* قوله تعالى: ﴿ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ أَنتُمُ وَأَزُونَجُكُو تُحْبَرُونَ ﴾.

قوله تعالى في هذه الآية: ﴿ وَأَزْوَنَجُكُو ﴾ فيه لعلماء التفسير وجهان:

أحدهما: أن المراد بأزواجهم نظراؤهم وأشباههم في الطاعة وتقوى الله. واقتصر على هذا القول ابن كثير.

والثاني: أن المراد بأزواجهم، نساؤهم في الجنة؛ لأن هذا الأخير أبلغ في التنعم والتلذذ من الأول، ولذا يكثر في القرآن ذكر إكرام أهل الجنة بكونهم مع نسائهم، دون الامتنان عليهم بكونهم مع نظرائهم وأشباههم في الطاعة.

قَال تعالى: ﴿ إِنَّ أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيُوْمَ فِي شُعُٰلٍ فَكِهُونَ ۞ هُمْ وَأَزُورَجُهُمْ فِي فِي ظُلَالٍ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ مُتَّكِعُونَ ۞ ، وقال كثير من أهل العلم: إن المراد بالشغل المذكور في الآية ، هو افتضاض الأبكار ، وقال تعالى : ﴿ وَحُورٌ عِينٌ ۞ كَأْمَثُلِ ٱللَّوْلُوِ وَوَرَّ عِينٌ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَحُورٌ عِينٌ ۞ كَأَمَثُلِ ٱللَّوْلُوِ الْمَكْنُونِ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَتُ حِسَانُ ۞ ، إلى قوله : ﴿ حُورٌ مَقَصُورَتُ فِي ٱلْجَيَامِ ۞ ، وقال : ﴿ وَعِندَهُمْ قَاصِرَتُ / ٱلطَّرْفِ ٢٨١ عِينُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ الطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ الطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، إلى غير عِينُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ الطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ، وقال تعالى : ﴿ فَعَرْفُ كُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الْمُؤْلِلْهُ اللْهُ الْمُؤْلِلْهُ الْهُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْ

وقد قدمنا: أن مفرد الأزواج زوج، بلا هاء، وأن الزوجة بالتاء لغة لا لحن، خلافاً لمن زعم أن الزوجة لحن من لحن الفقهاء وأن ذلك لا أصل له في اللغة. والحق أن ذلك لغة عربية، ومنه قول الفرزدق:

وإن الذي يسعى ليفسد زوجتي كساع إلى أسد الشرى يستبيلها وقول الحماسي:

فبكى بناتي شجوهن وزوجتي والظاعنون إليَّ ثم تصدعوا وفي صحيح مسلم من حديث أنس أن النبي ﷺ قال في صفية: «إنها زوجتى».

وقوله: ﴿ يُحَمِّرُونَ ﴾ أقوال العلماء فيه راجعة إلى شيء واحد، وهو أنهم يكرمون بأعظم أنواع الإكرام وأتمها.

قوله تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبِ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له، وجميع الآيات التي فيها الإنعام على أهل الجنة بأواني الذهب والفضة، والتحلي بهما، ولبس الحرير، ومنه السندس والإستبرق، في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَا ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ يِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَكَذُّ ٱلْأَعْيُثُ وَأَنتُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ يِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَكَذُّ ٱلْأَعْيُثُ فَيَ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أن في الجنة كل ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين، أي تلتذ به الأعين، أي برؤيته ٢٨٢ لحسنه، كما قال تعالى: ﴿صَفَرَآهُ فَاقِعٌ / لَوْنُهَا تَسُرُ ٱلنَّنْظِرِينَ ﴿ صَفَرَآهُ فَاقِعٌ / لَوْنُهَا تَسُرُ ٱلنَّنْظِرِينَ ﴾.

وأسند اللذة إلى العين، وهي في الحقيقة مسندة لصاحب العين، كإسناد الكذب والخطيئة إلى الناصية، وهي مقدم شعر الرأس، في قوله تعالى: ﴿ نَاصِيَةٍ كَذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴿ اللَّهُ مَا وَكِاسِناد الخشوع والعمل والنصب إلى الوجوه، في قوله تعالى: ﴿ وُجُوهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

يُوْمَيِدٍ خَشِعَةً ۞عَامِلَةً نَاصِبَةً ۞ الآية.

ومعلوم أن الكذب والخطيئة مسندان في الحقيقة لصاحب الناصية، كما أن الخشوع والعمل والنصب مسندات إلى أصحاب الوجوه.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن الجنة فيها كل مشتهى، وكل مستلذ، جاء مبسوطاً موضحة أنواعه في آيات كثيرة من كتاب الله، وجاء مجملًا أيضاً إجمالًا شاملًا لكل شيء من النعيم.

أما إجمال ذلك، ففي قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أُخْفِي هَمُ مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَكَ تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أُخْفِي هَمُ مِّن

وأما بسط ذلك وتفصيله، فقد بين القرآن أن من ذلك النعيم المذكور في الآية: المشارب والمآكل، والمناكح، والفرش والسرر، والأواني، وأنواع الحلي والملابس، والخدم، إلى غير ذلك، وسنذكر بعض الآيات الدالة على كل شيء من ذلك.

أما المآكل، فقد قال تعالى: ﴿ لَكُوْ فِيهَا فَكِكَهَ أُكُورَةً مِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ لَكُو فِيهَا فَكِكَهَ أُكُورَةً مِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ فَكُكُهَ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَلَا مَنْهُ وَمَا يَشْتَهُونَ ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَفَكِكَهَ وَ كَثِيرَةً ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ حَكُلُما رُزِقُوا مِنْهَا مِن شَمَرَةً رِزْقًا قَالُوا هَنذَا اللّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأْتُوا بِهِ مُتَشَابِهَا ﴾ وروا لا من الآيات.

أما المشارب، فقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَثْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴿ فَهُ مِ وَقَال تعالى: ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِنَاجُهَا زَنَجِيلًا ﴿ عَيْنَا فِيهَا تُسُمَّى سَلْسَبِيلًا ﴿ فَي ۲۸۳ الآية ، / وقوله تعالى : ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ ثُخُلَدُونَ ﴿ يَا كُوَابٍ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مَن مَعِينِ ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ يُعَالَى : ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ يَهُ بَيْنَاءَ لَذَةِ لِلشَّارِبِينَ ﴿ لَا فِيهَا عَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُون ﴾ ، وقال تعالى : ﴿ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَا يَعْ غَيْرِ عَاسِنِ وَأَنْهَرُ مِن لَيْنِ لَمْ يَنْعَيْرَ طَعْمُهُ وَأَنْهُرُ مِن مَا يَعْ غَيْرِ عَاسِنِ وَأَنْهَرُ مِن لَيْنِ لَمْ يَنْعَيْرَ طَعْمُهُ وَأَنْهُرُ مِن مَا يَعْ فَي وَاللّهُ مَن كُلِ ٱلشَّمَرَتِ ﴾ ، وقال تعالى : ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِينَا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِ ٱلْأَيَامِ ٱلْخَالِيَةِ ﴿ لَيْنَامِ ٱلْخَالِيَةِ ﴿ لَلْكُونُ وَلَكُ مَن اللّهِ عَيْر ذلك من اللّه عالى اللّه اللّه اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَي اللّهُ عَلَيْهُ فَلَمْ فِي اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا أَسْلَفْتُمْ فِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِم اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْه

وأما الملابس والأواني والحلي، فقد قدمنا الكلام عليها مستوفى في سورة النحل.

وأما المناكح فقد قدمنا بعض الآيات الدالة عليها قريباً، وهي كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا آَزُوَجُ مُّطَهَّكُونُ ۗ ﴾ الآية. ويكفي ما قدمنا من ذلك قريباً.

وأما ما يتكئون عليه من الفرش والسرر ونحو ذلك، ففيه آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ مُتَّكِعِينَ عَلَى فُرُشٍ بَطَآبِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مُمَّ وَأُزُوبُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِعُونَ ﴿ مَنَّ مُورُونَهُ مَ وَقُوله تعالى: ﴿ مُمَّ وَفُوله تعالى: ﴿ عَلَى سُرُرٍ مَّوْضُونَةِ ﴿ مَنَ مُتَعَلِيكَ ﴿ مَنَ مُورُ مَوْضُونَةٍ ﴿ عَلَى سُرُرٍ مَوْضُونَةٍ ﴿ مَنَّ مَعْلِينَ ﴾، والسرر الموضونة هي المنسوجة بقضبان الذهب، وقوله تعالى: ﴿ إِخُونًا عَلَى سُرُرٍ مُنَاكِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مُرُرُّ مَرْفُوعَةُ ﴿ مَنَ اللهِ مَن الآيات. ﴿ مُتَكِينَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضِّرٍ وَعَبْقَرِيِّ حِسَانِ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وأما خدمهم، فقد قال تعالى في ذلك: ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ عُخَلَدُونُ ﴿ إِنَّ الآية، وقال تعالى في سورة الإنسان في صفة هؤلاء ٢٨٤ الغلمان: ﴿ إِذَا رَأَيْهُمْ / حَسِبْنَهُمْ لُوَّلُوا مَنْشُورًا ﴿ إِنَّا رَأَيْهُمْ / حَسِبْنَهُمْ لُوَّلُوا مَنْشُورًا ﴿ إِذَا رَأَيْهُمْ / حَسِبْنَهُمْ لُوَّلُوا مَنْشُورًا ﴿ الْعَلْمَانِ : ﴿ إِذَا رَأَيْهُمْ / حَسِبْنَهُمْ لُوَّلُوا مَنْشُورًا ﴿ الْعَلْمَانِ : ﴿ إِذَا رَأَيْهُمْ / حَسِبْنَهُمْ لُوَّلُوا مَنْشُورًا ﴿ الْعَلْمَانِ : ﴿ إِذَا رَأَيْهُمْ / حَسِبْنَهُمْ لُوَلُوا مَنْشُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ إِذَا لَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّلْهُ اللَّهُ ال وذكر نعيم أهل الجنة بأبلغ صيغة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ لَكُا كِبِيرًا ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ لَكُا كِبِيرًا ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ لَكُا كِبِيرًا ﴿ وَإِذَا رَأَيْتُ ثُمَّ لَكُا كِبِيرًا ﴿ وَإِذَا رَأَيْتُ ثُمَّ لَكُا كِبِيرًا ﴿ وَإِذَا رَأَيْتُ ثُمَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

والآيات الدالة على أنواع نعيم الجنة وحسنها وكمالها، كالظلال والعيون والأنهار وغير ذلك، كثيرة جداً، ولنكتف منها بما ذكرنا.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَنشُرُ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ آَنَهُ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَأَنشُرُ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ آَنَهُ قَد قدمنا الآيات الموضحة لأن خلودهم المذكور لا انقطاع له البتة، كقوله تعالى: ﴿ عَطَامًا عَنْدُرُ مَجَذُوذٍ ﴾ أي غير مقطوع، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَالرَزْقُنَامَالَهُ مِن نَفَادٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مَا عِندَكُمُ يَنفُذُ وَمَا عِندَاللّهِ بَاقٍّ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِىٓ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُمُ الْكَتْمُ الْكَتْمُ الْكَتْمُ الْكِنْ الْمُؤْمِنِ الْكِنْ الْمُؤْمِنِ الْكِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِي اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

قد قدمنا الكلام على هذه الآية الكريمة، ونحوها من الآيات الدالة على أن العمل سبب لدخول الجنة، كقوله تعالى: ﴿ وَنُودُوۤا أَن الدالة على أَن العمل سبب لدخول الجنة، كقوله تعالى: ﴿ يَلْكَ الْجُنَّةُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

وبينا أقرب أوجه الجمع بين هذه الآيات الكريمة وما بمعناها، مع قوله ﷺ: «لن يدخل أحدكم عمله الجنة، قالوا: ولا أنت يا رسول الله، قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل».

٢٨٥ / \* قوله تعالى: ﴿ وَنَادَوْاْ يَكُلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُم مَّلِكِثُونَ شَهُ .

اللام في قوله: ﴿ لِيَقْضِ ﴾ لام الدعاء.

والظاهر أن المعنى: أن مرادهم بذلك سؤال مالك خازن النار، أن يدعو الله لهم بالموت.

والدليل على ذلك أمران:

الأول: أنهم لو أرادوا دعاء الله بأنفسهم أن يميتهم لما نادوا: (يا مالك) ولما خاطبوه في قولهم: ﴿ رَبُّكَ ﴾.

والثاني: أن الله بين في سورة المؤمن أن أهل النار يطلبون خزنة النار أن يدعوا الله لهم ليخفف عنهم العذاب، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ الدَّعُواْ رَبَّكُمْ يُخَفِّفُ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ ﴾.

وقوله: ﴿ لِيَقَضِ عَلَيْنَا رَبُّكً ﴾ أي ليمتنا فنستريح بالموت من العذاب. ونظيره قوله تعالى: ﴿ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴾ أي أماته.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ قَالَ إِنَّكُم مَّكِثُونَ ﴿ اللهِ عَلَى أَنْهُم مَّكِثُونَ ﴿ اللهِ عَلَى أَنْهُم لا يجابون إلى الموت، بل يمكثون في النار معذبين إلى غير نهاية.

وقد دل القرآن العظيم على أنهم لا يموتون فيها فيستريحوا بالموت، ولا تغني هي عنهم، ولا يخفف عنهم عذابها، ولا يخرجون منها.

أما كونهم لا يموتون فيها الذي دل عليه قوله هنا: ﴿ قَالَ إِنَّكُمُ مَنكِثُونَ ﴿ فَالَ إِنَّهُ مَنكِثُونَ ﴿ فَقد دلت عليه آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ

مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُجَّىرِمَا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَيَنَجَنَّهُمَ الْأَشْفَى ﴿ وَقُولُهُ اللَّهَ مَنَ اللَّهُمُ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ﴿ وَقُولُهُ اللَّهَ مَا كُمْ مَنْ اللَّهُمُ نَازُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا ﴾ الآية ، ٢٨٦ تعالى : ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا / لَهُمُ نَازُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا ﴾ الآية ، ٢٨٦ وقوله تعالى : ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيِّتَكٍ ﴾ الآية .

وأما كون النار لا تغني عنهم، فقد بينه تعالى بقوله: ﴿كُلَّمَا خَبَتَ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا ﴿ فَاء رد عليه بهذه الآية الكريمة.

وأما كون العذاب لا يخفف عنه، فقد دلت عليه آيات كثيرة جداً، كقوله: ﴿ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَا هُمُ يُنظَرُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا ﴿ فَكَ عَنْهُمْ وَلَا هُمُ يُنظَرُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَا عَذَابًا ﴿ فَ وَوَله تعالى: ﴿ فَلَن غَرَامًا ﴿ إِنَ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ فَ وَوَله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴿ فَ عَلَى الأَصِح فِي الأَخيرين.

وأما كونهم لا يخرجون منها، فقد جاء موضحاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى في البقرة: ﴿ كَذَلِكَ يُرِيهِ مُ اللّهُ أَعْمَلَهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمُ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ النّارِ ﴿ كَذَلِكَ يُرِيهِ مُ اللّهُ أَعْمَلَهُمْ حَسَرَتِ عَلَيْهِمُ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ النّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابُ مُنْهَا وَلَهُمْ عَذَابُ مُعْمِينًا وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴿ يُعَلَي فِي الحج: ﴿ حَكُلّما أَرَادُواْ أَن يَغَرُجُواْ مِنْهَا مِن مُعَيْمُ أَوَادُواْ أَن يَغَرُجُواْ مِنْهَا مِن عَيْمُ أَعُولُ فِيهَا اللّهِ ، وقوله تعالى في السجدة: ﴿ كُلّما أَرَادُواْ أَن يَغَرُجُواْ مِنْهَا وَلَا هُمْ عِيدُواْ فِيهَا ﴾ ، وقوله تعالى في السجدة: ﴿ كُلّما أَرَادُواْ أَن يَغَرُجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمْ مِنْهُ أَعُيدُونَ مِنْهَا وَلَا هُمْ مِنْهُ وَلَا مُنَا اللّهُ مَا اللّهُ عَيْمُ وَلَا عَيْمُ أَلُونَ مَنْهَا وَلَا هُمْ اللّهُ عَيْمُ وَلَا عَيْمُ مَنْ الآيات .

وقد أوضحنا هذا المبحث إيضاحاً شافياً في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في سورة الأنعام في الكلام على

قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلنَّارُ مَتُونَكُمُ خَلِدِينَ فِيهَا إِلّا مَاشَاءَ ٱللَّهُ ﴾، وفي سورة النبأ في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَكِيثِينَ فِيهَا آخَقَابًا ﴿ لَكِلام على آية النبأ أيضاً إن شاء الله في هذا الكتاب المبارك في الكلام على آية النبأ المذكورة، ونوضح هناك إن شاء الله إزالة إشكال يورده الملحدون على الآيات التي فيها إيضاح هذا المبحث.

٢٨٧ / \* قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جِئْنَكُمْ بِٱلْحَقِّ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَكُمُ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ شَيْكُ. كَرُهُونَ شَيْكُ.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الشورى في الكلام على قوله تعالى: ﴿ كُبُرَعَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْــةً ﴾.

قوله تعالى: ﴿ بَلَنَ وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُنُبُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في هذه السورة الكريمة، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ سَتُكُنَّبُ شَهَادَ ثُهُمٌ وَيُسْتَالُونَ ﴿ فَيَ مَا مَن الكلام على قوله تعالى: ﴿ كَلَّا سَنَكُنُ مُا يَقُولُ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلَدُّ فَأَنَا أُوَّلُ أَوَّلُ الْمَا الْمُنْ الْمَا الْمُعْلَى الْمَا الْمُعْلَى الْمُعْلِيلِيلِيْنَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُع

اختلف العلماء في معنى ﴿ إِن ﴾ في هذه الآية.

فقالت جماعة من أهل العلم: إنها شرطية، واختاره غير واحد، وممن اختاره ابن جرير الطبري.

والذين قالوا إنها شرطية، اختلفوا في المراد بقوله: (فأنا أول العابدين).

فقال بعضهم: (فأنا أول العابدين) لذلك الولد.

وقال بعضهم: (فأنا أول العابدين) لله على فرض أن له ولداً.

وقال بعضهم: (فأنا أول العابدين) لله، جازمين بأنه لا يمكن أن يكون له ولد.

وقالت جماعة آخرون: إن لفظة ﴿ إِن ﴾ في الآية نافية، والمعنى: ما كان لله ولد.

وعلى القول بأنها نافية ففي معنى قوله: ﴿ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْعَنبِدِينَ ﴿ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْعَنبِدِينَ ﴿ فَكُ اللَّهُ أُوجِه :

/الأول، وهو أقربها: أن المعنى: ما كان لله ولد، فأنا أول ٢٨٨ العابدين لله، المنزهين له عن الولد، وعن كل ما لا يليق بكماله وجلاله.

والثاني: أن معنى قوله: ﴿ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ شَ ﴾: أي الآنفين المستنكفين من ذلك، يعني القول الباطل المفترى على ربنا، الذي هو ادعاء الولد له.

والعرب تقول: عَبِدَ، بكسر الباء، يَعْبَد، بفتحها، فهو عَبِد، بفتح فكسر، على القياس، وعابد أيضاً، سماعاً، إذا اشتدت أنفته واستنكافه وغضبه، ومنه قول الفرزدق:

أولئك قومي إن هجوني هجوتهم وأُعْبَـدُ أن أهجـو كليبـاً بـدارم فقوله: «وأَعْبَدُ» يعني آنف وأستنكف.

ومنه أيضاً قول الآخر:

متى ما يشأ ذو الود يصرم خليله وَيَعْبَدْ عليه لا محالة ظالما وفي قصة عثمان بن عفان رضي الله عنه المشهورة: أنه جيء

719

بامرأة من جهينة تزوجت، فولدت لستة أشهر، فبعث بها عثمان لترجَم، اعتقاداً منه أنها كانت حاملاً قبل العقد، لولادتها قبل تسعة أشهر، فقال له علي رضي الله عنهما: إن الله يقول: ﴿وَحَمَّلُمُ وَفِصَالُمُ وَفَصَالُمُ فَي عَامَيْنِ ﴾ فلم يبق عن الفصال من المدة إلا ستة أشهر.

فما عبد عثمان رضي الله عنه أن بعث إليها لِتُرَدَّ ولا ترجم.

ومحل الشاهد من القصة: «فوالله ما عبد عثمان»، أي ما أنف ولا استنكف من الرجوع إلى الحق.

الوجه الثالث: أن المعنى ﴿ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمَكِيدِينَ ﴿ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمَكِيدِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَلَد، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً.

/ قال مقيده عفا الله عنه وغفر له:

الذي يظهر لي في معنى هذه الآية الكريمة: أنه يتعين المصير إلى القول بأن (إن) نافية، وأن القول بكونها شرطية لا يمكن أن يصح له معنى بحسب وضع اللغة العربية التي نزل بها القرآن، وإن قال به جماعة من أجلاء العلماء.

وإنما اخترنا أن ﴿إِن﴾ هي النافية لا الشرطية، وقلنا إن المصير إلى ذلك متعين في نظرنا؛ لأربعة أمور:

الأول: أن هذا القول جار على الأسلوب العربي، جرياناً واضحاً لا إشكال فيه، فكون (إن كان) بمعنى ما كان، كثير في القرآن وفي كلام العرب، كقوله تعالى: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةُ وَبَحِدَةً ﴾ أي ما كانت إلا صبحة واحدة.

فقولك مثلاً: معنى الآية الكريمة: ما كان لله ولد، فأنا أول العابدين الخاضعين للعظيم الأعظم المنزه عن الولد، أو الآنفين

المستنكفين من أن يوصف ربنا بما لا يليق بكماله وجلاله من نسبة الولد إليه، أو الجاحدين النافين أن يكون لربنا ولد، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً = لا إشكال فيه؛ لأنه جار على اللغة العربية التي نزل بها القرآن، دال على تنزيه الله تنزيهاً تاماً عن الولد، من غير إيهام البتة لخلاف ذلك.

فالنفي الصريح الذي لا نزاع فيه يبين أن المراد في محل النزاع النفى الصريح.

وخير ما يفسر به القرآن القرآن، فكون المعبَّر في الآية: ما كان للرحمن ولد، بصيغة النفي الصريح، مطابق لقوله تعالى في آخر سورة بني إسرائيل: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِللّهِ ٱلّذِى لَمْ يَنَّخِذُ وَلَدًا ﴾ الآية، وقوله تعالى في أول الفرقان: ﴿ وَلَمْ يَنَّخِذُ وَلَدُا وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلّكِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللّهُ مِن وَلَدِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ لَمْ سَلِدً وَلَمْ يَكُن لَهُمْ مِّنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴿ لَمْ سَلِدً فَي اللّهِ عَيْمَ لَيَقُولُونَ ﴿ لَمْ سَلِدً إِنّهُم مِّنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴿ فَي اللّهِ عَيْم ذلك من الآيات.

وأما على القول بأن (إن) شرطية، وأن قوله تعالى: ﴿ فَأَنَّا أُوَّلُ

ٱلْعَكِيدِينَ ﴿ ﴾ جزاء لذلك الشرط، فإن ذلك لا نظير له البتة في كتاب الله، ولا توجد فيه آية تدل على مثل هذا المعنى.

الأمر الثالث: هو أن القول بأن ﴿ إِن ﴾ شرطية لا يمكن أن يصح له معنى في اللغة العربية، إلا معنى محذور لا يجوز القول به بحال، وكتاب الله جل وعلا يجب تنزيهه عن حمله على معان محذورة لا يجوز القول بها.

وإيضاح هذا أنه على القول بأن ﴿ إِنَ ﴾ شرطية، وقوله: ﴿ فَأَنَا اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الربط اللهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّا الللَّا اللَّلَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

فاتضح بهذا أن مدار الصدق والكذب في الشرطيات على

صحة الربط بين الطرفين وعدم صحته، فإن كان الربط صحيحاً فهي صادقة ولو كذب طرفاها أو أحدهما عند إزالة الربط، وإن كان الربط بينهما كاذباً كانت كاذبة، كما لو قلت: لو كان هذا إنساناً لكان حجراً، فكذب الربط بينهما وكذب القضية بسببه كلاهما واضح.

وأمثلة صدق الشرطية مع كذب طرفيها كثيرة جداً، كالآية التي ذكرنا، وكقولك: لو كان الإنسان حجراً لكان جماداً، ولو كان الفرس ياقوتاً لكان حجراً، فكل هذه القضايا ونحوها صادقة مع كذب طرفيها لو أزيلت أداة الربط.

ومثال صدقها مع كذب أحدهما قولك: لو كان زيد في السماء ما نجا من الموت، فإنها شرطية صادقة لصدق الربط بين طرفيها، مع أنها كاذبة أحد الطرفين دون الآخر؛ لأن عدم النجاة من الموت صدق، وكون زيد في السماء كذب. هكذا مثل بهذا المثال البناني، وفيه عندي أن هذه الشرطية التي مثل / بها اتفاقية لا لزومية، ٢٩٢ ولا دخل للاتفاقيات في هذا البحث، والمثال الصحيح: لو كان الإنسان حجراً لكان جسماً.

واعلم أن قوماً زعموا أن مدار الصدق والكذب في الشرطيات منصب على خصوص التالي الذي هو الجزاء، وأن المقدم الذي هو الشرط قيد في ذلك، وزعموا أن هذا المعنى هو المراد عند أهل اللسان العربى.

والتحقيق الأول، ولم يقل أحد البتة بقول ثالث في مدار الصدق والكذب في الشرطيات.

فإذا حققت هذا، فاعلم أن الآية الكريمة على القول بأنها جملة شرط وجزاء، لا يصح الربط بين طرفيها البتة بحال، على واحد من القولين اللذين لا ثالث لهما، إلا على وجه محذور لا يصح القول به بحال.

وإيضاح ذلك: أنه على القول الأخير، أن مصب الصدق والكذب في الشرطيات إنما هو التالي الذي هو الجزاء، وأن المقدم الذي هو الشرط قيد في ذلك، فمعنى الآية عليه باطل، بل هو كفر؛ لأن معناه أن كونه أول العابدين يشترط فيه أن يكون للرحمن ولد، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً؛ لأن مفهوم الشرط أنه إن لم يكن له ولد لم يكن أول العابدين، وفساد هذا المعنى كما ترى.

وأما على القول الأول الذي هو الصحيح، أن مدار الصدق ٢٩٣ والكذب في الشرطيات على صحة الربط بين طرفي الشرطية؛ / فإنه على القول بأن الآية الكريمة جملة شرط وجزاء، لا يصح الربط بين طرفيها البتة أيضاً إلا على وجه محذور لا يجوز المصير إليه بحال؛ لأن كون المعبود ذا ولد، واستحقاقه هو أو ولده العبادة، لا يصح الربط بينهما البتة إلا على معنى هو كفر بالله؛ لأن المستحق للعبادة لا يعقل بحال أن يكون ولداً أو والداً.

وبه تعلم أن الشرط المزعوم في قوله: ﴿ إِن كَانَ لِلرَّمْ كَنِ وَلَدُ ﴾ إنما يعلق به محال، لاستحالة كون الرحمن ذا ولد، ومعلوم أن المحال لا يعلق عليه إلا المحال.

فتعليق عبادة الله التي هي أصل الدين على كونه ذا ولد ظهور

فساده كما ترى، وإنما تصدق الشرطية في مثل هذا لو كان المعلق عليه مستحيلاً، فادعاء أن ﴿إِن ﴾ في الآية شرطية مثل ما لو قيل: لو كان معه الهة لكنت أول العابدين له، وهذا لا يصدق بحال؛ لأن واحداً من الهة متعددة لا يمكن أن يعبد، فالربط بين طرفيها مثل هذه القضية لا يصح بحال.

ويتضح لك ذلك بمعنى قوله: ﴿ وَمَا كَانَ مَعَاثُهُ مِنْ إِلَا إِنَّا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَا إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَا إِنَّا لَذَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ الآية.

فإن قوله (إذاً) أي لو كان معه غيره من الآلهة، لذهب كل واحد منهم بما خلق واستقبل به، وغَالَبَ بعضُهم بعضاً، ولم ينتظم للسماوات والأرض نظام، ولفسد كل شيء، كما قال تعالى: ﴿ لَوُ كَانَ فِيهِماۤ ءَالِهَ أَهُ لِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتاً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُل لَّوْ كَانَ مَعَدُ وَالْهَ لُكَا يَقُولُونَ إِذَا لَا بَنَعُواْ إِلَى ذِى ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴿ عَلَى الصحيح الذي هو الحق من التفسيرين.

/ ومعنى ابتغائهم إليه تعالى سبيلاً هو طلبهم طريقاً إلى مغالبته، ٢٩٤ كما يفعله بعض الملوك مع بعضهم.

والحاصل: أن الشرط إن علق به مستحيل فلا يمكن أن يصح الربط بينه وبين الجزاء، إلا إذا كان الجزاء مستحيلاً أيضاً؛ لأن الشرط المستحيل لا يمكن أن يوجد به إلا الجزاء المستحيل.

أما كون الشرط مستحيلاً والجزاء هو أساس الدين وعماد الأمر؛ فهذا مما لا يصح بحال، ومن ذهب إليه من أهل العلم والدين لا شك في غلطه.

ولا شك في أن كل شرطية صدقت مع بطلان مقدمها الذي هو الشرط وصحة تاليها الذي هو الجزاء، لا يصح التمثيل بها لهذه الآية بوجه من الوجوه، وأن ما ظنه الفخر الرازي من صحة التمثيل لها بذلك غلط فاحش منه بلا شك.

وإيضاح ذلك: أن كل شرطية كاذبة الشرط صادقة الجزاء عند إزالة الربط، لا بد أن يكون موجب ذلك فيها أحد أمرين لا ثالث لهما البتة، وكلاهما يكون الصدق به من أجل أمر خاص لا يمكن وجود مثله في الآية الكريمة التي نحن بصددها، بل هو مناقض لمعنى الآية، والاستدلال بوجود أحد المتناقضين على وجود الآخر ضروري البطلان.

ونعني بأول الأمرين المذكورين كون الشرطية اتفاقية لا لزومية أصلاً، وبالثاني منهما كون الصدق المذكور من أجل خصوص المادة.

ومعلوم أن الصدق من أجل خصوص المادة لا عبرة به في العقليات، وأنه في حكم الكذب لعدم اضطراده؛ لأنه يصدق في مادة ٢٩٥ ويكذب في أخرى، / والمعتبر إنما هو الصدق اللازم المضطرد، الذي لا يختلف باختلاف المادة بحال.

ولا شك أن كل قضية شرطها محال لا يضطرد صدقها إلا إذا كان جزاؤها محالاً خاصة.

فإن وجدت قضية باطلة الشرط صحيحة الجزاء، فلا بدَّ أن يكون ذلك لكونها اتفاقية أو لأجل خصوص المادة فقط.

فمثال وقوع ذلك لكونها اتفاقية قولك: إن كان زيد في السماء لم ينج من الموت.

فالشرط الذي هو كونه في السماء باطل، والجزاء الذي هو كونه لم ينج من الموت صحيح.

وإنما صح هذا لكون هذه الشرطية اتفاقية.

ومعلوم أن الاتفاقية لا علاقة بين طرفيها أصلاً، فلا يقتضي ثبوت أحدهما ولا نفيه ثبوت الآخر ولا نفيه، فلا ارتباط بين طرفيها في المعنى أصلاً وإنما هو في اللفظ فقط.

فكون زيد في السماء لا علاقة له بعدم نجاته من الموت أصلاً، ولا ارتباط بينهما إلا في اللفظ.

فهو كقولك: إن كان الإنسان ناطقاً فالفرس صاهل.

وقد قدمنا إيضاح الفرق بين الشرطية اللزومية والشرطية الاتفاقية في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدْعُهُمُ اللَّهُ لَكُ فَكَن يَهُمَّدُوا إِذًا أَبَدًا ﴿ فَإِن تَدْعُهُمُ فَراجِعه .

/ ومعلوم أن قوله: ﴿ قُلَ إِن كَانَ لِلرَّمْكِنِ وَلَدُّ ﴾ لم يقل أحد ٢٩٦ إنها شرطية اتفاقية، ولم يدع أحد أنها لا علاقة بين طرفيها أصلاً.

ومثال وقوع ذلك لأجل خصوص المادة فقط، ما مثل به الفخر الرازي لهذه الآية الكريمة، مع عدم انتباهه لشدة المنافاة بين الآية الكريمة وبين ما مثل لها به، فإنه لما قال: إن الشرط الذي هو: ﴿إِن

79V

كَانَ لِلرَّمْكِنِ وَلَدُ ﴾ باطل، والجزاء الذي هو: ﴿ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَكِيدِينَ ﴿ فَا لَكُ لِلرَّمْكِ وَلَدُ ﴾ صحيح، مثل لذلك بقوله: إن كان الإنسان حجراً فهو جسم، يعني أن قوله: إن كان الإنسان حجراً، شرط باطل، فهو كقوله تعالى: ﴿ إِن كَانَ لِلرَّمْكِنِ وَلَدُ ﴾، فكون الإنسان حجراً وكون الرحمن ذا ولد كلاهما شرط باطل.

فلما صح الجزاء المرتب على الشرط الباطل في قوله: إن كان الإنسان حجراً فهو جسم، دل ذلك على أنَّ الجزاء الصحيح في قوله: ﴿ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمَنِدِينَ شَيَّ عَلَى على الشرط الباطل الذي هو ﴿ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدُ ﴾ .

وهذا غلط فاحش جداً، وتسوية بين المتنافيين غاية المنافاة؛ لأن الجزاء المرتب على الشرط الباطل في قوله: إن كان الإنسان حجراً فهو جسم، إنما صدق لأجل خصوص المادة لا لمعنى اقتضاه الربط البتة.

وإيضاح ذلك: أن النسبة بين الجسم والحجر، والنسبة بين الإنسان والجسم، هي العموم والخصوص المطلق في كليهما.

فالجسم أعم مطلقاً من الحجر، والحجر أخص مطلقاً من الجسم، كما أن الجسم أعم من الإنسان أيضاً عموماً مطلقاً، والإنسان أخص من الجسم أيضاً خصوصاً مطلقاً، فالجسم جنس قريب للحجر، وجنس بعيد للإنسان، وإن شئت قلت: جنس متوسط له.

/ وإيضاح ذلك أن تقول في التقسيم الأول:

الجسم إما نام، أي يكبر تدريجاً، أو غير نام، فغير النامي كالحجر مثلاً.

ثم تقسم النامي تقسيماً ثانياً فتقول:

النامي إما حساس أو غير حساس، فغير الحساس منه كالنبات.

ثم تقسم الحساس تقسيماً ثالثاً فتقول:

الحساس إما ناطق أو غير ناطق، والناطق منه هو الإنسان.

فاتضح أن كلاً من الإنسان والحجر يدخل في عموم الجسم، والحكم بالأعم على الأخمص صادق في الإيجاب بلا نزاع ولا تفصيل.

فقولك: «الإنسان جسم» صادق في كل تركيب، ولا يمكن أن يكذب بوجه، وذلك للملابسة الخاصة بينهما من كون الجسم جنساً للإنسان، وكون الإنسان فرداً من أفراد أنواع الجسم، فلأجل خصوص هذه الملابسة بينهما كان الحكم على الإنسان بأنه جسم صادقاً على كل حال، سواء كان الحكم بذلك غير معلق على شيء، أو كان معلقاً على باطل أو حق.

فالاستدلال بصدقِ هذا المثال على صدق الربط بين الشرط والجزاء في قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْ مَنِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ شَيْ الله بطلانُه كالشمس في رابعة النهار، والعجب كل العجب من عاقل يقوله؛ لأن المثال المذكور إنما صدق لأن الإنسان يشمله مسمى الجسم، أما من كان له ولد فالنسبة بينه وبين المعبود الحق هي تباين

المقابلة؛ لأن المقابلة بين المعبود بحق وبين والد أو ولد هي المقابلة بين الشيء ومساوي نقيضه؛ لأن من يولد أو يولد له لا يمكن أن يكون معبوداً بحق بحال.

/ ۲۹ / وإيضاح المنافاة بين الأمرين أنك لو قلت: الإنسان جسم، لقلت الحق، ولو قلت: المولود له معبود، أو المولود معبود، قلت الباطل الذي هو الكفر البواح.

ومما يوضح ما ذكرنا إجماع جميع النظار على أنه إن كانت إحدى مقدمتي الدليل باطلة، وكانت النتيجة صحيحة، أن ذلك لا يكون إلا لأجل خصوص المادة فقط، وأن ذلك الصدق لا عبرة به، فحكمه حكم الكذب، ولا يعتبر إلا الصدق اللازم المضطرد في جميع الأحوال.

فلو قلت مثلاً: كل إنسان حجر، وكل حجر جسم؛ لأنتج من الشكل الأول: كل إنسان جسم، وهذه النتيجة في غاية الصدق كما ترى، مع أن المقدمة الصغرى من الدليل التي هي قولك: كل إنسان حجر، في غاية الكذب كما ترى.

وإنما صدقت النتيجة لخصوص المادة كما أوضحنا، ولولا ذلك لكانت كاذبة، لأن النتيجة لازم الدليل، والحق لا يكون لازماً للباطل، فإن وقع شيء من ذلك فلخصوص المادة كما أوضحنا.

وبهذا التحقيق تعلم أن الشرط الباطل لا يلزم وتطرد صحة ربطه إلا بجزاء باطل مثله.

وما يظنه بعض أهل العلم من أن قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ

مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْعَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلۡكِتَبَ مِن قَبَٰلِكَ ﴾، كقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدُ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَنبِدِينَ شَيَّ ﴾ فهو غلط فاحش، والفرق بين معنى الآيتين شاسع، فَظَنُّ استوائها في المعنى باطل.

وإيضاح ذلك: أن قوله تعالى ﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ ﴾ الآية، معناه المقصود منه جار على الأسلوب العربي، ولا إيهام فيه؛ لأنا أوضحنا سابقاً أن مدار /صدق الشرطية على صحة الربط بين شرطها ٢٩٩ وجزائها، فهي صادقة ولو كذب طرفاها عند إزالة الربط كما تقدم إيضاحه قريباً.

فربط قوله: ﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِ ﴾ بقوله: ﴿ فَسَعَلِ ٱلَّذِينَ يَقُرَءُونَ السَّاكُ فِي الأَمْرِ شَأَنه أَن السَّاكُ فِي الأَمْرِ شَأَنه أَن السَّاكُ في الأَمْرِ شَأَنه أَن يَسَأَل العالم به عنه كما لا يخفى، فهي قضية صادقة، مع أن شرطها وجزاءها كلاهما باطل بانفراده، فهي كقوله: ﴿ لَوْ كَانَ فِيمِمَا ءَالِهَ أُم إِلّا اللّهُ لَقَسَدَتاً ﴾، فهي شرطية صادقة لصحة الربط بين طرفيها، وإن كان الطرفان باطلين عند إزالة الربط.

أما قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَدِينَ ﴿ على القول بأن (إن) شرطية لا تمكن صحة الربط بين شرطها وجزائها البتة؛ لأن الربط بين المعبود وبين كونه والدا أو ولدا لا يصح بحال.

ولذا جاء عن النبي على أنه قال: «لا أشك ولا أسأل أهل الكتاب»، فنفى الطرفين مع أن الربط صحيح، ولا يمكن أن ينفي على هو ولا غيره الطرفين في الآية الأخرى، فلا يقول هو ولا غيره: ليس له ولد ولا أعبده.

وعلى كل حال، فالربط بين الشك وسؤال الشاك للعالم أمر

صحيح، بخلاف الربط بين العبادة وكون المعبود والدا أو ولدا فلا يصح.

فاتضح الفرق بين الآيتين.

وحديث: «لا أشك ولا أسأل أهل الكتاب» رواه قتادة بن دعامة مرسلًا، وبنحوه قال بعض الصحابة، فمن بعدهم، ومعناه صحيح بلا شك.

وما قاله الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة يستغربه كل من رآه، لقبحه وشناعته، ولم أعلم أحداً من الكفار في ما قص الله في ٣٠٠ كتابه عنهم يتجرأ / على مثله أو قريب منه، وهذا مع عدم فهمه لما يقول وتناقض كلامه.

وسنذكر هنا كلامه القبيح، للتنبيه على شناعة غلطه الديني واللغوي.

قال في الكشاف ما نصه: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْكِنِ وَلَدُ ﴾ وصح ذلك وثبت ببرهان صحيح توردونه وحجة واضحة تدلون بها، فأنا أول من يعظم ذلك الولد وأسبقكم إلى طاعته والانقياد له، كما يعظم الرجل ولد الملك لتعظيم أبيه.

وهذا كلام وارد على سبيل الفرض والتمثيل لغرض، وهو المبالغة في نفي الولد والإطناب فيه، وألا يترك للناطق به شبهة إلا مضمحلة، مع الترجمة عن نفسه بإثبات القدم في باب التوحيد، وذلك أنه علق العبادة بكينونة الولد وهي محال في نفسها، فكان المعلق بها محالاً مثلها، فهو في صورة إثبات الكينونة والعبادة، وفي معنى نفيهما على أبلغ الوجوه وأقواها.

ونظيره أن يقول العدلي للمجبر: إن كان الله تعالى خالقاً للكفر في القلوب ومعذباً عليه عذاباً سرمداً فأنا أول من يقول: هو شيطان وليس بإله.

فمعنى هذا الكلام وما وضع له أسلوبه ونظمه نفي أن يكون الله تعالى خالقاً للكفر، وتنزيه عن ذلك وتقديسه، ولكن على طريق المبالغة فيه من الوجه الذي ذكرنا، مع الدلالة على سماجة المذهب، وضلالة الذاهب إليه، والشهادة القاطعة بإحالته، والإفصاح عن نفسه بالبراءة منه، وغاية النفار والاشمئزاز من ارتكابه.

ونحو هذه الطريقة قول سعيد بن جبير رحمه الله للحجاج حين قال له: أما والله لأبدلنك بالدنيا ناراً تلظى: «لو عرفتُ أن ذلك إليك ما عبدت إلهاً غيرك».

/ وقد تمحل الناس بما أخرجوه به من هذا الأسلوب الشريف ٣٠١ المليء بالنكت والفوائد، المستقل بإثبات التوحيد على أبلغ وجوهه، فقيل: إن كان للرحمن ولد في زعمكم فأنا أول العابدين الموحدين لله، المكذبين قولكم لإضافة الولد إليه. اهد. الغرض من كلام الزمخشري.

وفي كلامه هذا من الجهل بالله، وشدة الجراءة عليه، والتخبط والتناقض في المعاني اللغوية ما الله عالم به، ولا أظن أن ذلك يخفى على عاقل تأمله.

وسنبين لك ما يتضح به ذلك، فإنه أولاً قال: «إن كان للرحمن ولد وصحَّ ذلك ببرهان صحيح توردونه وحجة واضحة تدلون بها فأنا

أول من يعظم ذلك الولد وأسبقكم إلى طاعته والانقياد له، كما يعظم الرجل ولد الملك لتعظيم أبيه».

فكلامه هذا لا يخفى بطلانه على عاقل؛ لأنه على فرض صحة نسبة الولد إليه، وقيام البرهان الصحيح والحجة الواضحة على أنه له ولد، فلا شك أن ذلك يقتضي أن ذلك الولد لا يستحق العبادة بحال، ولو كان في ذلك تعظيم لأبيه؛ لأن أباه مثله في عدم استحقاق العبادة، والكفر بعبادة كل والد وكل مولود شرط في إيمان كل موحد، فمن أي وجه يكون هذا الكلام صحيحاً؟!

أما في اللغة العربية فلا يكون صحيحاً البتة.

وما أظنه يصح في لغة من لغات العجم، فالربط بين هذا الشرط وهذا الجزاء لا يصح بوجه.

فمعنى الآية عليه لا يصح بوجه؛ لأن المعلق على المحال لا بد أن يكون محالاً مثله.

والزمخشري في كلامه كلما أراد أن يأتي بمثال في الآية خارج عنها اضطر إلى أن لا يعلق على المحال في زعمه إلا محالاً.

٣٠٢ / فضربه للآية المثل بقصة ابن جبير مع الحجاج، دليل واضح على ما ذكرنا وعلى تناقضه وتخبطه.

فإنه قال فيها: إن الحجاج قال لسعيد بن جبير: لأبدلنك بالدنيا ناراً تلظى. قال سعيد للحجاج: لو علمت أن ذلك إليك ما عبدت إلها غيرك.

فهو يدل على أنه علق المحال على المحال، ولو كان غير

متناقض للمعنى الذي مثل له به الزمخشري لقال: لو علمت أن ذلك إليك لكنت أول العابدين لله.

فقوله: لو علمت أن ذلك إليك، في معنى ﴿إِن كَانَ لِلرَّمْكِنِ وَلَدُّ ﴾، فنسبة الولد والشريك إليه معناهما في الاستحالة وإدعاء النقص واحد.

فلو كان سعيد يفهم الآية كفهمك الباطل لقال: لو علمت أن ذلك إليك لكنت أول العابدين لله.

ولكنه لم يقل هذا؛ لأنه ليس له معنى صحيح يجوز المصير إليه.

وكذلك تمثيل الزمخشري للآية الكريمة في كلامه القبيح البشع الشنيع الذي يتقاصر عن التلفظ به كل كافر.

فقد اضطر فيه أيضاً إلى ألا يعلق على المحال في زعمه إلا محالاً شنيعاً، فإنه قال فيه:

"ونظيره أن يقول العدلي للمجبر: إن كان الله تعالى خالقاً للكفر في القلوب ومعذباً عليه عذاباً سرمداً فأنا أول من يقول هو شيطان وليس بإلله».

فانظر قول هذا الضال في ضربه المثل في معنى هذه الآية الكريمة بقول الضال الذي يسميه العدلي: إن كان الله خالقاً للكفر في القلوب. . . إلخ.

/ فخلق الله للكفر في القلوب وتعذيبه الكفار على كفرهم، ٣٠٣ مستحيل عنده كاستحالة نسبة الولد لله، وهذا المستحيل في زعمه الباطل، إنما علق عليه أفظع أنواع المستحيل، وهو زعمه الخبيث

أن الله إن كان خالقاً للكفر في القلوب ومعذباً عليه فهو شيطان لا إله، سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

فانظر رحمك الله فظاعة جهل هذا الإنسان بالله، وشدة تناقضه في المعنى العربي للآية.

لأنه جعل قوله: "إن كان الله خالقاً للكفر ومعذباً عليه" بمعنى ﴿ إِن كَانَ لِلرَّمْكُنِ وَلَدُ ﴾ في أن الشرط فيهما مستحيل، وجعل قوله في الله: "إنه شيطان لا إله" سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً، كقول النبي عَلَيْهِ: أنا أول العابدين.

فاللازم لكلامه أن يقول: لو كان خالقاً للكفر فأنا أول العابدين له، ولا يخفى أن الادعاء على الله أنه شيطان مناقض لقوله: (فأنا أول العابدين).

وقد أعرضت عن الإطالة في بيان بطلان كلامه، وشدة ضلاله وتناقضه، لشناعته ووضوح بطلانه، فهي عبارات مزخرفة، وشقشقة لا طائل تحتها، وهي تحمل في طياتها الكفر والجهل بالمعنى العربي للآية، والتناقض الواضح، وكم من كلام ملىء بزخرف القول، وهو عقيم لا فائدة فيه، ولا طائل تحته، كما قيل:

وإني وإني ثم إني وإنني إذاانقطعت نعلي جعلت لهاشسعا فظل يعمل أياماً رويته وشبه الماء بعد الجهد بالماء

واعلم أن الكلام على القَدَر، وخلق أفعال العباد، قدمنا منه جملًا كافية في هذه السورة الكريمة، في الكلام على قوله تعالى: ٣٠٤ ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرَّمِّنُ / مَا عَبَدُنَهُم ﴾، ولا يخفى تصريح القرآن بأن الله

خالق كل شيء، كما قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلِ شَيْءٍ فَقَدَّرُهُ لِقَدِيرًا ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾، وقال: ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَتُهُ بِقَدَرٍ ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَتُهُ بِقَدَرٍ ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَتُهُ بِقَدَرٍ ﴾ .

فالإيمان بالقدر خيره وشره الذي هو من عقائد المسلمين جعله الزمخشري يقتضي أن الله شيطان، سبحان الله وتعالى عما يقوله الزمخشري علواً كبيراً، وجزى الزمخشري بما هو أهله.

الأمر الرابع: هو دلالة استقراء القرآن العظيم، أن الله تعالى إذا أراد أن يفرض المستحيل ليبين الحق بفرضه، عَلَقه أولاً بالأداة التي تدل على عدم وجوده وهي لفظة «لو»، ولم يعلق عليه البتة إلا محالاً مثله، كقوله: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَةُ إِلّا اللهُ لفَسَدَتًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ لَوْ أَرَادَ اللهُ أَن يَتَخِذَ وَلِدًا لا صَطَفَى مِمَا يَخَلُقُ مَا يَشَاءً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ لَوْ أَرَدُنَا أَن نَنَخِذَ لَهُ وَلَدًا لا صَطَفَى مِمَا يَخَلُقُ مَا يَشَاءً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ لَوْ أَرَدُنَا أَن نَنَخِذَ لَهُ وَلَدًا لا صَطَفَى مِمَا يَخَلُقُ مَا يَشَاءً ﴾، وقوله تعالى:

وأما تعليق ذلك بأداة لا تقتضي عدم وجوده، كلفظة (إن)، مع كون الجزاء غير مستحيل، فليس معهوداً في القرآن.

ومما يوضح هذا المعنى الذي ذكرنا، المحاورة التي ذكرها جماعة من المفسرين، التي وقعت بين النضر بن الحارث والوليد بن المغيرة، وهي وإن كانت أسانيدها غير قائمة فإن معناها اللغوي صحيح.

وهي أن النضر بن الحارث كان يقول: الملائكة بنات الله، فأنزل الله قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدُ ﴾ الآية.

فقال النضر للوليد بن المغيرة: ألا ترى أنه قد صدقنى؟

فقال الوليد: لا ما صدقك ولكنه يقول: ما كان للرحمن ولد معن أول العابدين، أي الموحدين من أهل مكة، /المنزهين له عن الولد.

فمحاورة هذين الكافرين، العالمين بالعربية، مطابقة لما قررنا؟ لأن النضر قال: إن معنى الآية على أن (إن) شرطية مطابق لما يعتقده الكفار من نسبة الولد إلى الله، وهو معنى محذور، وأن الوليد قال: إن ﴿ إِن ﴾ نافية، وأن معنى الآية على ذلك هو مخالفة الكفار وتنزيه الله عن الولد.

وبجميع ما ذكرنا يتضح أن (إن) في الآية الكريمة نافية.

وذلك مروي عن ابن عباس والحسن والسدي وقتادة وابن زيد وزهير بن محمد وغيرهم.

#### ننسيه

اعلم أن ما قاله ابن جرير وغير واحد من أن القول بأن (إن) نافية يلزمه إيهام المحذور الذي لا يجوز في حق الله.

قالوا: لأنه إن كان المعنى: ما كان لله ولد، فإنه لا يدل على نفي الولد إلا في الماضي، فللكفار أن يقولوا: إذا صدقت لم يكن له في الماضي ولد، ولكن الولد طرأ عليه بعد ذلك لما صاهر الجن، وولدت له بناته التي هي الملائكة.

وأن هذا المحذور يمنع من الحمل على النفي = لا شك في عدم صحته؛ لدلالة الآيات القرآنية بكثرة على أن هذا الإيهام لا أثر له، ولو كان له أثر لما كان الله يمدح نفسه بالثناء عليه بلفظة (كان) الله على خصوص الزمن في الماضي في نحو قوله: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا

4.7

حَكِيمًا ﴿ هَ هَ هُ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ هَ هَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَجِيمًا ﴿ هَ هُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كَلَّ مَنْ وَقَدِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا صَحِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا صَحِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا صَحِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيًّا صَحَدِها .

/ فإن معنى كل تلك الآيات: أنه كان ولم يزل.

فلوكان الكفاريقولون ذلك الذي زعموه، الذي هو قولهم: صدقت، ما كان له ولد في الماضي ولكنه طرأ له، لقالوا مثله في الآيات التي ذكرنا، كأن يقولوا: كان عليماً حكيماً في الماضي ولكنه طرأ عليه عدم ذلك، وهكذا في جميع الآيات المذكورة ونحوها.

ولم يمنع من نفي القرآن للولد في الزمن الماضي في قوله تعالى: ﴿ مَا أَتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَهِ ﴾ فإن الكفار لم يقولوا يوماً ما: صدقت، ما اتخذه في الماضي ولكنه طرأ عليه اتخاذه.

وكذلك في قوله: ﴿ لَمْ يَنَّخِذُ وَلَدًا ﴾، وقوله: ﴿ لَمْ كَالِدٌ ﴾؛ لأن (لم) تنقل المضارع إلى معنى الماضي.

والكفار لم يقولوا يوماً: صدقت، لم يتخذ ولداً في الماضي

ولكنه طرأ عليه اتخاذه، ولم يقولوا: لم يلد في الماضي ولكنه ولد أخيراً.

والحاصل أن الكفار لم يقروا أن الله منزه عن الولد لا في الماضي ولا في الحال ولا في الاستقبال.

ومعلوم أن الولادة المزعومة حدث متجدد.

وبذلك تعلم أنما زعموه من إيهام المحذور في كون (إن) في ٣٠٧ الآية نافية، / لا أساس له ولا معول عليه، وأن ما ادعوه من كونها شرطية ليس له معنى في اللغة العربية إلا المعنى المحذور الذي لا يجوز في حق الله بحال.

واعلم أن كلام الفخر الرازي في هذه الآية الكريمة الذي يقتضي إمكان صحة الربط بين طرفيها على أنها شرطية، لا شك في غلطه فيه.

وأما إبطاله لقول من قال: إن المعنى: إن كان للرحمن ولد في زعمكم فأنا أول العابدين له والمكذبين لكم في ذلك، فهو إبطال صحيح، وكلامه فيه في غاية الحسن والدقة، وهو يقتضي إبطاله بنفسه لجميع ما كان يقرره في الآية الكريمة.

والحاصل أن كون معنى (إن) في الآية الكريمة هو النفي، لا إشكال فيه ولا محذور ولا إيهام، وأن الآيات القرآنية تشهد له لكثرة الآيات المطابقة لهذا المعنى في القرآن.

وأما كون معنى الآية الشرط والجزاء فلا يصح له معنى غير محذور في اللغة، وليس له في كتاب الله نظير، لإجماع أهل اللسان العربي على اختلاف المعنى في التعليق بإن، والتعليق بلو.

لأن التعليق بلو يدل على عدم الشرط، وعدم الشرط استلزم عدم المشروط، بخلاف إن، فالتعليق بها يدل على الشك في وجود الشرط، بلا نزاع، وما خرج عن ذلك من التعليق بها مع العلم بوجود الشرط أو العلم بنفيه، فأسباب أخر، وأدلة خارجة، ولا يجوز حملها على أحد الأمرين المذكورين إلا بدليل منفصل، كما أوضحناه في غير هذا الموضع.

/تنبیه ۲۰۸

اعلم أن ما ذكرنا من أن (لو) تقتضي عدم وجود الشرط، وأن (إن) تقتضي الشك فيه، لا يرد عليه قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ الآية، كما أشرنا له قريباً؛ لأن التحقيق أن الخطاب في قوله: (فإن كنت في شك) خطاب للنبي عليه والمراد به من يمكن أن يشك في ذلك من أمته.

وقد قدمنا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا تَجَعَلُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ ﴾ الآية، دلالة القرآن الصريحة على أنه ﷺ يتوجه إليه الخطاب من الله والمراد به التشريع لأمته، ولا يراد هو ﷺ البتة بذلك الخطاب.

وقدمنا هناك أن من أصرح الآيات القرآنية في ذلك قوله تعالى: ﴿ وَبِأَلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ۚ إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَمُّكُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَمُّكُما أَوْ كِلاَهُمَا فَلا تَقُل لَمُّكُما أَوْ كِلاَهُمَا فَلا تَقُل لَمُكُما أُوْ لِكُاللهِ اللهِ عَلَيْهُ والمراد أمته لا هو نفسه ؛ لأنه هو المشرع لهم بأمر الله.

وإيضاح ذلك أن معنى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ ﴾ أي إن يبلغ عندك الكبر يا نبي الله والداك أو أحدهما فلا تقل لهما أفِّ.

ومعلوم أن أباه مات وهو حمل، وأمة ماتت وهو في صباه، فلا يمكن أن يكون المراد: إن يبلغ الكبر عندك هما أو أحدهما، والواقع أنهما قد ماتا قبل ذلك بأزمان.

وبذلك يتحقق أن المراد بالخطاب غيره من أمته الذي يمكن إدراك والديه أو أحدهما الكبر عنده.

٣٠٩ / وقد قدمنا أن مثل هذا أسلوب عربي معروف، وأوردنا شاهداً لذلك رجز سهل بن مالك الفزاري في قوله:

يا أخت خير البدو والحضارة كيف ترين في فتى فنزارة أصبح يهوى حرة معطارة إياك أعني واسمعي ياجارة

وقد بسطنا القصة هناك، وبينا أن قول من قال: إن الخطاب في قوله تعالى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا ﴾ الآية، لكل من يصح خطابه من أمته ﷺ لا له هو نفسه، باطل، بدليل قوله تعالى بعده في سياق الآيات: ﴿ ذَالِكَ مِمَّا آوَحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكَمَةِ ﴾ الآية.

والحاصل أن آية ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ الآية، لا ينقض بها الضابط الذي ذكرنا؛ لأنها كقوله: ﴿ لَا تَجْعَلْ مَعَ اللّهِ إِلَاهًا عَاخَرَ ﴾، ﴿ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴿ فَلَا تُطِع اللّهُ وَلَا تُطِع اللّهُ وَلَا تُطِع اللّهُ وَلَا تُطْع مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴿ فَلَا اللّه مِن الآيات.

ومعلوم أنه هو ﷺ لا يفعل شيئاً من ذلك البتة، ولكنه يؤمر وينهى ليشرع لأمته على لسانه.

وبذلك تعلم اطراد الضابط الذي ذكرنا في لفظة (لو)، ولفظة (إن)، وأنه لا ينتقض بهذه الآية.

هذا ما ظهر لنا في هذه الآية الكريمة، ولا شك أنه لا محذور فيه ولا غرر ولا إيهام، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْمَـرُشِ عَمَّا يَصِفُونَ شَيْ ﴾.

قد قدمنا معنى لفظة (سبحان) وما تدل عليه من تنزيه الله عن كل ما لا /يليق بكماله وجلاله، وإعراب لفظة (سبحان) مع بعض ٣١٠ الشواهد العربية، في أول سورة بني إسرائيل.

ولما قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْكِنِ وَلَدُ ﴾ الآية، نزه نفسه تنزيهاً تاماً عما يصفونه به من نسبة الولد إليه، مبيناً أن رب السماوات والأرض ورب العرش جدير بالتنزيه عن الولد، وعن كل ما لا يليق بكماله وجلاله.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أنه لما ذكر وصف الكفار له بما لا يليق به، نزه نفسه عن ذلك، معلماً خلقه في كتابه أن ينزهوه عن كل ما لا يليق به، جاء مثله موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ مَا اَتَّخَذَ اللّهُ مِن وَلَهِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ سُبْحَن اللّهِ عَمّا يُصُون فَي عَلِم الْغَيْبِ وَالشّهادة فتعكل عمّا يُشْرِكُون فَي أَلَمْ فِي مَا عَلَى وقوله تعالى: ﴿ قُل لَو كَانَ مَعَهُ وَ اللّهُ هَا يَقُولُونَ إِذَا لَا بَنَعَوْ إِلَى نِي الْمَرْفِ سَبِيلًا فَي سُبْحَنهُ وَتَعَلَى عَمّا يَشُوكُون فَي الْمَرْق سَبِيلًا فَي سُبْحَنهُ وَتَعَلَى عَمّا يَقُولُونَ عُلُوا كَن مَعَهُ وَ الْمَد عَلَى عَمّا يَقُولُونَ عُلُوا كَي فَي مِما عَلَي الله عَمْ الله عَلَى عَمّا يَقُولُونَ عُلُوا كَي فَي مَا عَلَى عَمّا يَصُونُ وَ وَله تعالى : ﴿ لَوْ كَانَ فِيمِما عَلَي اللّهُ وَكِيلًا فَي اللّهُ وَلَا اللهُ عَمْ اللّهُ وَكُن اللّهُ وَكِيلًا فَي السّمَون وَمَا فِي اللّهَ وَكُونَ فَي إِللّهِ وَكِيلًا فَي اللّهُ وَكِيلًا فَي اللّهُ عَير ذلك من الآيات .

\* قوله تعالى: ﴿ فَذَرَّهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ حَتَىٰ يُلَاقُواْ يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ شَيْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ذَرَّهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِ هِمُ ٱلْأَمَلُ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى فِى ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾ الآية.

٣١١ / \* قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾.

قد بينا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُوَيِ الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُوَيِ الآية ، وفي الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْنِهَا إِلَّهُو ﴾ ، وفي غير ذلك من المواضع .

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشَّفَعَةَ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قول ه تعالى: ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يَوْفَكُونَ اللَّهُ فَأَنَّى يَوْفَكُونَ اللَّهُ عَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يَوْفَكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ الْعُلِيلُونَ الْمُعَلِّلُونَا اللَّهُ عَلَيْكُولُونَ الْمُعَلِّلُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونَ الْمُعَلِّلَةُ عَلَيْكُولُونَ الْمُعَلِيلُولُ اللللْمُ الْعُلِيلُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللللْمُ عَلَيْكُولُولُولُ الللْمُ الْمُعَلِيلُولُ الللَّهُ عَلَيْكُولُ

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة، في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ أَقُومُ ﴾.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ وَقِيلِهِ عَيْرَبِّ إِنَّ هَـُوُلُآءِ قَوْمٌ لَا يُؤْمِنُونَ آَنِهُ ﴾ .

قرأ هذا الحرف نافع، وابن كثير، وابن عامر، وأبو عمر، والكسائي: (وقيلَهُ) بفتح اللام وضم الهاء، وقرأه عاصم وحمزة: (وقيلِهِ) بكسر اللام والهاء.

قال بعض العلماء: إعرابه بأنه عطف محل على (الساعة)؛ لأن قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ مصدر مضاف إلى مفعوله، فلفظ (الساعة) مجرور لفظاً بالإضافة، منصوب محلاً بالمفعولية، وما كان / كذلك جاز في تابعه النصب نظراً إلى المحل، والخفض نظراً إلى ١٨٣ اللفظ، كما قال في الخلاصة:

وجر ما يتبع ما جر ومن راعى في الاتباع المحل فحسن وقال في نظيره في الوصف:

واخفض أو انصب تابع الذي انخفض كمبتغي جاه ومالاً من نهض وقال بعضهم: هو معطوف على (سرهم).

وعليه فالمعنى: أم يحسبون أنا لا نسمع سرهم ونجواهم، وقيله يا رب، الآية.

وقال بعضهم: هو منصوب على أنه مفعول مطلق.

أي: وقال قيله، وهو بمعنى قوله، إلا أن القاف لما كسرت أبدلت الواوياء لمجانسة الكسرة.

قالوا: ونظير هذا الإعراب قول كعب بن زهير:

تمشي الوشاة جنابيها وقيلهم إنك يا بن أبي سلمى لمقتول أي ويقولون قيلهم.

وقال بعضهم: هو منصوب بر (يعلم) محذوفة؛ لأن العطف الذي ذكرنا على قوله: (سرهم)، والعطف على (الساعة) يقال فيه: إنه يقتضي الفصل بين المعطوف والمعطوف عليه بما لا يصلح، لكونه اعتراضاً، وتقدير الناصب إذا دل المقام عليه لا إشكال فيه، كما قال في الخلاصة:

ويحذف الناصبها إنْ عُلِما وقد يكون حذف ملتزما

وأما على قراءة الخفض، فهو معطوف على (الساعة)، أي وعنده علم الساعة، وعلم قيله يا رب.

٣١٣ / واختار الزمخشري أنه مخفوض بالقسم، ولا يخفى بعده كما نبه عليه أبو حيان.

والتحقيق أن الضمير في (قيله) للنبي عليه.

والدليل على ذلك أن قوله بعد: ﴿ فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَكُمُ ۗ خطاب له ﷺ بلا نزاع، فادعاء أن الضمير في (قيله) لعيسى لا دليل عليه ولا وجه له.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من شكواه ﷺ إلى ربه عدم إيمان قومه، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا اللهِ اللهِ اللهُ ا

عن موسى في قوله تعالى في الدخان: ﴿ فَدَعَا رَبَّهُۥ أَنَّ هَـَـُوُلَآءِ فَوَمُّ عَرِهُ مَعَوْكَ قَوْمُ لَكَمَ مُعَوْثَ قَوْمِ لَيَلًا مُعَوْثَ قَوْمِ لَيَلًا وَمَهُ اللهِ عَالَى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِ لَيَلًا وَهَا لَكَ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

## \* قوله تعالى: ﴿ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَكُمُّ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ .

قرأ هذا الحرف ابن كثير، وأبو عمرو، وعاصم، وحمزة، والكسائي: (فسوف يعلمون) بياء الغيبة، وقرأ نافع وابن عامر (فسوف تعلمون) بتاء الخطاب.

وهذه الآية الكريمة تضمنت ثلاثة أمور:

الأول: أمره على بالصفح عن الكفار.

والثاني: أن يقول لهم سلام.

والثالث: تهدد الكفار بأنهم سيعلمون حقيقة الأمر وصحة ما يوعد به الكافر من عذاب النار.

/ وهذه الأمور الثلاثة جاءت موضحة في غير هذا الموضع: ٣١٤

كقوله تعالى في الأول: ﴿ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَآلِنِيَةً ۗ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفَحَ ٱلصَّفَحَ ٱلجَمِيلَ ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَدَعْ أَخْمِيلَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ وَدَعْ أَذَنهُمْ ﴾.

والصفح: الإعراض عن المؤاخذة بالذنب.

قال بعضهم: وهو أبلغ من العفو.

قالوا: لأن الصفح أصله مشتق من صفحة العنق، فكأنه يولي المذنب بصفحة عنقه، معرضاً عن عتابه، فما فوقه.

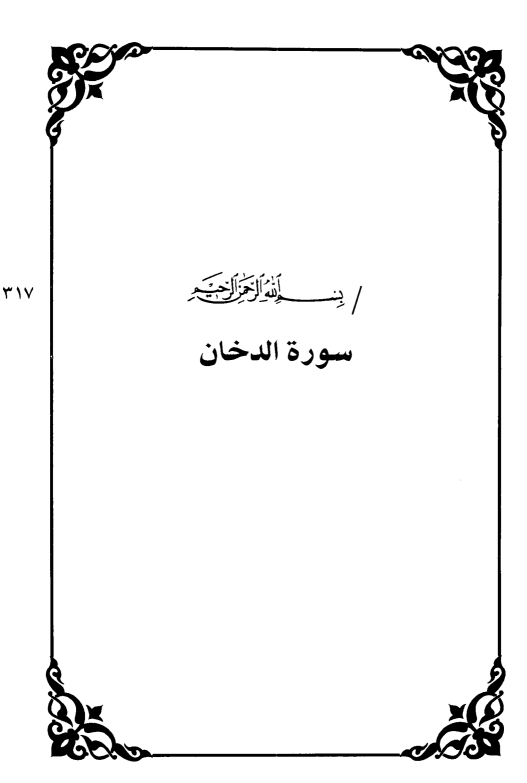
وأما الأمر الثاني، فقد بين تعالى أنه هو شأن عباده الطيبين، ومعلوم أنه على سيدهم، كما قال تعالى ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِيبَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَمَا شَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَكِمُوا اللَّغُو ٱعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا آعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِي ٱلْجَدِهِلِينَ ﴿ وَإِذَا سَكِمُ وَقَالُ عَن إبراهيم أنه لمَّا قال له أبوه: ﴿ لَإِن لَمَّ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَكُ وَاهْجُرْنِي مَلِيًا إِنَ ﴾، قال له: ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُ ﴾.

ومعنى السلام في الآيات المذكورة، إخبارهم بسلامة الكفار من أذاهم، ومن مجازاتهم لهم بالسوء، أي سلمتم منا، لا نسافهكم ولا نعاملكم بمثل ما تعاملوننا.

وأما الأمر الثالث الذي هو تهديد الكفار بأنهم سيعلمون الحقيقة، فقد جاء موضحاً في آيات كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ نَبَامُ بُعَدَ حِينٍ ﴿ فَهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ نَبَامٍ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَلَنَعْلَمُونَ ﴿ فَكُلِّ سَيَعْلَمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴿ كُلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ لَكُونَ أَنَ الْمَعْمُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ لَكُونَ الْمَعْمُونَ اللهِ عَيْمَ لَمُونَ اللهِ عَيْمَ اللهِ عَيْمَ اللهُ وَلَا مِنْ الآياتَ .

وكثير من أهل العلم يقول: إن قوله تعالى: ﴿ فَأَصَّفَحْ عَنْهُمْ ﴾ وما في معناه، منسوخ بآيات السيف، وجماعات من المحققين يقولون: هو ليس بمنسوخ.

والقتال في المحل الذي يجب فيه القتال، والصفح عن الجهلة والإعراض عنهم، وصف كريم، وأدب سماوي، لا يتعارض مع ذلك، والعلم عند الله تعالى.



419

# إِنْ الْمُ الْحُرِالُحِيْدِ /

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبُدِّرَكَةٍ ﴾.

أبهم تعالى هذه الليلة المباركة هنا، ولكنه بين أنها هي ليلة القدر في قوله تعالى ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْدِ (إِنَّ اللَّهُ وَبِين كونها ﴿ مُّبَدَرَكَةٍ ﴾ المذكورة هنا في قوله تعالى: ﴿ لَيْلَةُ ٱلْقَدْدِ خَيْرٌ مِّنَ ٱلَّفِ شَهْرِ اللَّهِ اللهِ آخر السورة.

فقوله: ﴿ فِي لَيْـ لَهِ مُّبَــُرِّكَةً ﴾ أي كثيرة البركات والخيرات.

ولا شك أن ليلة هي خير من ألف شهر، إلى آخر الصفات التي وصفت بها في سورة القدر، كثيرة البركات والخيرات جداً.

وقد بين تعالى أن هذه الليلة المباركة هي ليلة القدر التي أنزل فيها القرآن من شهر رمضان، في قوله تعالى: ﴿ شَهَّرُ رَمَضَانَ الَّذِي َ أَنزِلَ فِيهِ القَرْآءَانُ ﴾.

فدعوى أنها ليلة النصف من شعبان، كما روي عن عكرمة وغيره، لا شك في أنها دعوى باطلة؛ لمخالفتها لنص القرآن الصريح.

ولا شك، كل ما خالف الحق فهو باطل.

والأحاديث التي يوردها بعضهم في أنها من شعبان، المخالفة

لصريح القرآن، لا أساس لها، ولا يصح سند شيء منها، كما جزم به ابن العربي وغير واحد من المحققين.

فالعجب كل العجب من مسلم يخالف نص القرآن الصريح بلا مستند كتاب ولا سنة صحيحة.

٣٢٠ / \* قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرًا مِّنَ عِندِنَأَ ﴾ .

معنى قوله: (يفرق) أي يفصل ويبين، ويكتب في الليلة المباركة، التي هي ليلة القدر، (كل أمر حكيم) أي ذي حكمة بالغة؛ لأن كل ما يفعله الله مشتمل على أنواع الحكم الباهرة.

وقال بعضهم: (حكيم) أي محكم، لا تغيير فيه ولا تبديل.

وكلا الأمرين حق؛ لأن ما سبق في علم الله لا يتغير ولا يتبدل؛ ولأن جميع أفعاله في غاية الحكمة، وهي في الاصطلاح: وضع الأمور في مواضعها وإيقاعها في مواقعها.

وإيضاح معنى الآية أن الله تبارك وتعالى في كل ليلة قدر من السنة يبين للملائكة ويكتب لهم بالتفصيل والإيضاح جميع ما يقع في تلك السنة، إلى ليلة القدر من السنة الجديدة.

فتبين في ذلك الآجال والأرزاق، والفقر والغنى، والخصب والجدب، والصحة والمرض، والحروب والزلازل، وجميع ما يقع في تلك السنة كائناً ما كان.

قال الزمخشري في الكشاف: ومعنى (يفرق): يفصل ويكتب

كل أمر حكيم من أرزاق العباد وآجالهم، وجميع أمورهم فيها، إلى الأخرى القابلة، إلى أن قال: فتدفع نسخة الأرزاق إلى ميكائيل، ونسخة الحروب إلى جبرائيل، وكذلك الزلازل والصواعق والخسف، ونسخة الأعمال إلى إسماعيل صاحب سماء الدنيا وهو ملك عظيم، ونسخة المصائب إلى ملك الموت. اهد محل الغرض منه بلفظه.

ومرادنا بيان معنى الآية، لا التزام صحة دفع النسخ المذكورة للملائكة المذكورين؛ لأنا لم نعلم له مستنداً.

/وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، يدل أيضاً ٣٢١ على أن الليلة المباركة هي ليلة القدر، فهو بيان قرآني آخر.

وإيضاح ذلك أن معنى قوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدْرِ شَ ﴾ أي في ليلة التقدير لجميع أمور السنة، من رزق، وموت وحياة وولادة، ومرض وصحة، وخصب وجدب، وغير ذلك من جميع أمور السنة.

قال بعضهم: حتى إن الرجل لينكح ويتصرف في أموره ويولد له، وقد خرج اسمه في الموتى في تلك السنة.

وعلى هذا التفسير الصحيح لليلة القدر، فالتقدير المذكور هو بعينه المراد بقوله: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ كَكِيمٍ ۞ .

وقد قدمنا في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَقَدِر عَلَيْهِ ﴾ أن قَدَر، بفتح الدال مخففاً، يقدر ويقدر، بالكسر والضم، كيضرب وينصر، قدراً، بمعنى قدَّر تقديراً، وأن ثعلباً أنشد لذلك قول الشاعر:

فليست عشيات الحمى برواجع لنا أبداً ما أورق السلم النضر

ولا عائد ذاك الزمان الذي مضى تباركت ما تقدر يقع ولك الشكر وبينا هناك، أن ذلك هو معنى ليلة القدر؛ لأن الله يقدر فيها وقائع السنة.

وبينا أن ذلك هو معنى قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِيمٍ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِيمٍ ﴿ فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمْرٍ مَكُونَهَا، وأوضحنا هناك أن القَدَر بفتح الدال، والقَدْر بسكونها، هما ما يقدره الله من قضائه، ومنه قول هدبة بن الخشرم:

ألا يا لقومي للنوائب والقدر وللأمريأتي المرءمن حيث لايدري

واعلم أن قول من قال: إنما سميت ليلة القدر لعظمها وشرفها على غيرها من الليالي، من قولهم: فلان ذو قدر، أي ذو شرف ٣٢٢ ومكانة رفيعة، لا ينافي القول /الأول؛ لاتصافها بالأمرين معاً، وصحة وصفها بكل منهما، كما أوضحنا مثله مراراً.

واختلف العلماء في إعراب قوله: ﴿ أَمْرًا مِّنْ عِندِنَا ﴿ ﴾:

قال بعضهم: هو مصدر منكر في موضع الحال، أي أنزلناه في حال كوننا آمرين به.

وممن قال بهذا الأخفش.

وقال بعضهم: هو ما ناب عن المطلق من قوله: ﴿ أَنزَلْنَـُهُ ﴾، وجعل (أمراً) بمعنى: إنزالاً.

وممن قال به المبرد.

وقال بعضهم: هو ما ناب عن المطلق من (يفرق)، فجعل (أمراً) بمعنى فرقاً، أو فرقاً بمعنى (أمراً).

وممن قال بهذا الفراء والزجاج.

وقال بعضهم هو حال من (أمر) أي: يفرق فيها بين كل أمر حكيم، في حال كونه أمراً من عندنا.

وهذا الوجه جيد ظاهر، وإنما ساغ إتيان الحال من النكرة وهي متأخرة عنها؛ لأن النكرة التي هي (أمر) وصفت بقوله: ﴿حَكِيمٍ إِنَّ﴾ كما لا يخفى.

وقال بعضهم: (أمراً) مفعول به لقوله: ﴿ مُُنذِرِينَ ۞﴾. وقيل غير ذلك.

واختار الزمخشري أنه منصوب بالاختصاص، فقال: جعل كل أمر جزلاً فخماً بأن وصفه بالحكيم، ثم زاده جزالة وأكسبه فخامة بأن قال: أعني بهذا الأمر أمراً حاصلاً من عندنا، كائناً من لدنا، وكما اقتضاه علمنا وتدبيرنا.

وهذا الوجه أيضاً ممكن، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ وَحَمَةً مِّن رَّبِّكَ ﴾.

/قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الكهف، في الكلام ٣٢٣ على قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَاعَبُدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَائَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا ﴾ الآية، وفي سورة فاطر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا ﴾ الآية.

### قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُواْ مُعَلِّرٌ مُجَّنُونٌ ﴿ ثَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّه

أما دعواهم أنه معلَّم فقد قدمنا الآيات الدالة على تلك الدعوى في سورة النحل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ على قوله يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ ﴾، وفي سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَلَا إِلَّا إِفْكُ ٱفْتَرَيْدُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ عَالَمُ وَرَبَّ ﴾ وفي تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَلَا إِلَّا إِفْكُ ٱفْتَرَيْدُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ عَالَمُ وَرَبَّ ﴾ .

وبينا الآيات الموضحة لافترائهم وتعنتهم في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَا الْكلام على قوله وَهَا اللهِ قَالَ فِي الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ جَآءُو ظُلْمًا وَزُولًا ﴿ وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ ٱلْأُولِينَ آكَتَبَهَا ﴾ الآية.

وأما دعواهم أنه مجنون، فقد قدمنا الآيات الموضحة لها ولإبطالها في سورة قد أفلح المؤمنون في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِنْتُهُ كُلُ جَاءَهُم بِٱلْحَقِّ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمُ ۞ أَنْ أَدُّوا إِلَىَّ عِبَادَ اللَّهِ ﴾ .

الرسول الكريم هو موسى، والآيات الدالة على أن موسى هو الذي أرسل لفرعون وقومه كثيرة ومعروفة.

٣٢٤ / وقــولــه: ﴿ أَدُّوَا إِلَى ﴾ أي سلمــوا إلــيَّ (عبــاد الله) يعنــي بني إسرائيل، وأرسلوهم معي.

فقوله: ﴿ عِبَادَاللَّهِ ﴾ مفعول به لقوله: ﴿ أَدُّوا ﴾ .

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن موسى طلب فرعون أن

يسلم له بني إسرائيل ويرسلهم معه جاء موضحاً في آيات أخر، مصرح فيها بأن عباد الله هم بنو إسرائيل، كقوله تعالى في طه: ﴿ فَأَلِياهُ فَقُولاً إِنَّا رَسُولاً رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ وَلَا تُعَذِّبَهُم ﴿ وقوله تعالى في الشعراء: ﴿ فَأْتِيا فِرْعَوْكَ فَقُولاً إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ ﴿ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ ﴿ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ

والتحقيق أنَّ (أنْ) في قوله: ﴿ أَنُ أَدُّواً ﴾ هي المفسرة؛ لأن مجيء الرسول يتضمن معنى القول، لا المخففة من الثقيلة، وأن قوله: ﴿ عِبَادَ اللَّهِ ﴾ مفعول به كما ذكرنا وكما أوضحته آية طه وآية الشعراء، لا منادى مضاف.

#### قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُونَ ﴾ الآية.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة المؤمن في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَقِي وَرَبِّيكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِرِ الْخِسَابِ ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَقِي وَرَبِّيكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِرِ الْخَسَابِ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُلَّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَالَا اللّهُ ال

## \* قوله تعالى: ﴿ كَلَالِكُ وَأُوۡرَثۡنَاهَا قَوۡمًا ءَاخَرِينَ شَبَّ﴾.

لم يبين هنا من هؤلاء القوم الذين أورثهم ما ذكره هنا، ولكنه بين في سورة الشعراء أنهم بنو إسرائيل، وذلك في قوله تعالى: ﴿ كَلَالِكَ وَأَوْرَثُنَهَا بَنِيَ إِسِّرَوَيِلَ ﴿ كَلَالِكَ وَأَوْرَثُنَهَا بَنِيَ إِسِّرَوَيِلَ ﴿ كَلَالِكَ وَأَوْرَثُنَهَا بَنِيَ إِسِّرَوَيِلَ ﴿ كَلَالِكَ وَلَوْ يَكُولُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَجَيْنَا بَنِيَ إِسْرَةِ مِلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ ثَلَ فَرَعُونَ أَلَهُ مَا فَرْعُونَ أَلَهُ مَا فَرَعُونَ أَلَهُ مَا فَرَعُونَ أَلَهُ مَا فَرَعُونَ أَلَهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

/ما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من أنه نجى ٣٢٥

بني إسرائيل من العذاب المهين الذي كان يعذبهم به فرعون وقومه، جاء موضحاً في آيات أخر، مصرح فيها بأنواع العذاب المذكور، كقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ وَإِذْ بَغَيْنَكُم مِنْ الْ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُم مُونَ الْ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُم مَا لَا الله مُوَا الْعَذَابِ يُذَبِّعُونَ أَبْنَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُم وَفِي ذَلِكُم بَلاً مِن تَرِبَكُم عَظِيمُ الله في الأعراف: عظِيمُ إلى قوله: ﴿ وَأَنشُم نَنظُرُونَ إِنَّ هُومُونَكُم سُوّةَ الْعَذَابِ يُقَيِّلُونَ فَعَلِيمُ الله وَوله في الأعراف: وَإِذْ أَبْعَيْنَكُم مِن الله في المؤمن: ﴿ فَلَمّا جَاءَهُم بِاللَّحِقِ مِنْ عِندِنا فَي المؤمن: ﴿ فَلَمّا جَاءَهُم بِاللَّحِقِ مِنْ عِندِنا فَالُوا الْقَتْلُوا أَنْنَاءَكُم ﴾ الآية، وقوله تعالى في المؤمن: ﴿ فَلَمّا جَاءَهُم بِاللَّحِقِ مِنْ عِندِنا فَالُوا اللّهُ اللّهِ عَلَيْكُم اللّه الله عَلَى في إبراهيم: فَوله في إبراهيم: فَوله في إبراهيم: فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُم شُوّءَ الْعَذَابِ وَيُدَبِّقُونَ أَبْنَاءَكُم ﴾ الآية، وقوله في إبراهيم: فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُم شُوّءَ الْعَذَابِ وَيُدَبِّقُونَ أَبْنَاءَكُم ﴾ الآية، وقوله في الشعراء: ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ نَمْنًا عَلَى أَنْ عَبَدْتَ بَنِي إِسْرَةِ بِلَ اللّهِ الله وقوله في الشعراء: ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ نَمُنّا عَلَى أَنْ عَبَدْتَ بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ اللّهِ مَا اللّه مِن الله عنه الله هم، إلى غير ذلك من الآيات.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة، من أن فرعون كان عالياً من المسرفين، أوضحه أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في يونس: ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ لِمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ لِمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ وَوَله تعالى في أول القصص: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِء فِسَآءَهُمْ أَإِنَّهُ كَانَ مِنَ الله عَير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ صُبُّواْ فَوْقَ رَأْسِهِ، مِنْ عَذَابِ ٱلْحَمِيمِ ﴿ ثُمَّ صُبُّواْ فَوْقَ رَأْسِهِ، مِنْ عَذَابِ ٱلْحَمِيمِ ﴿ اللَّهِ مِنْ عَذَابِ اللَّهُ مِنْ عَذَابُ مِنْ عَذَابِ اللَّهُ مِنْ عَذَابِ اللَّهُ مِنْ عَذَابِ اللَّهُ مُنْ عَذَابِ اللَّهُ مِنْ عَذَا اللَّهُ مِنْ عَذَا اللَّهُ مِنْ عَذَابِ اللَّهُ مِنْ عَذَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْقُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

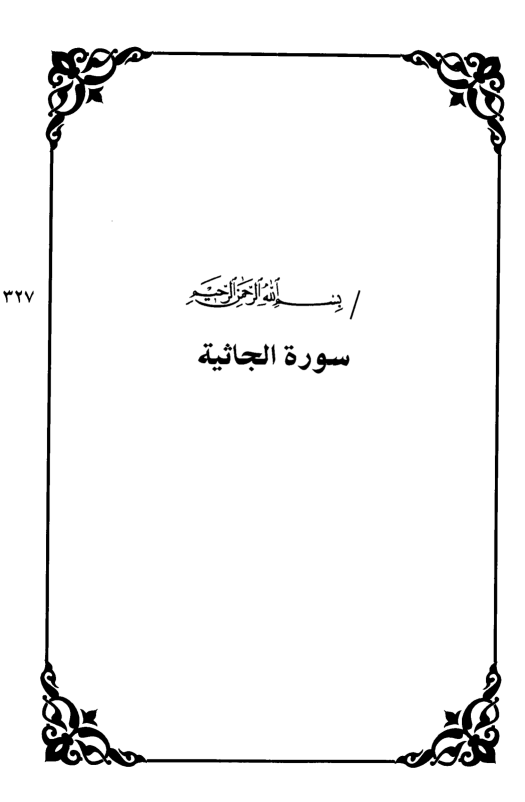
قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِمِمُ ٱلْحَمِيمُ الْكِيَ

/ وقد تركنا إحالات متعددة بينا فيها بعض آيات سورة الدخان ٣٢٦ هذه خشية الإطالة بكثرة الإحالة.

 قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرُنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (إِنَّ ﴿ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَكَ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (إِنَّ إِنَّهَا لَهُ عَلَيْهِ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَل عَلَيْهِ عَلْكُوا عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

قد قدمنا الآيات الموضحة في سورة مريم في الكلام على قوله: ﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْنَكُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ الآية.







449

# / بنسه ألله الزهر النحيم

ذكر جل وعلا في هذه الآيات الكريمة من أول سورة الجاثية ستة براهين من براهين التوحيد الدالة على عظمته وجلاله، وكمال قدرته، وأنه المستحق للعبادة وحده تعالى.

الأول منها: خلقه السماوات والأرض.

الثاني: خلقه الناس.

الثالث: خلقه الدواب.

الرابع: اختلاف الليل والنهار.

الخامس: إنزال الماء من السماء وإحياء الأرض به.

السادس: تصريف الرياح.

وذكر أن هذه الآيات والبراهين، إنما ينتفع بها المؤمنون

الموقنون، الذين يعقلون عن الله حججه وآياته، فكأنهم هم المختصون بها دون غيرهم.

ولذا قال: ﴿ لَا يَنْتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾، ثـم قال: ﴿ مَايَتُ لِقَوْمِ لِمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾، ثـم قال: ﴿ مَايَتُ لِقَوْمِ لِمُؤْمِنُونَ ۞ ﴾. مُوقِنُونَ۞ ﴾.

. ٣٣ / وهذه البراهين الستة المذكورة في أول هذه السورة الكريمة، جاءت موضحة في آيات كثيرة جداً كما هو معلوم.

وأما الثاني منها: وهو خلقه الناس، المذكور في قوله: ﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ ﴾، فقد جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكَتِهِ ۚ أَنَ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنْتُم بَشَرُ تَنتَشِرُونَ ﴿ فَهِ ، وقوله:

﴿ يَنَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبَّلِكُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى عن نبيه نوح: ﴿ مَّالَكُورُ لَا نَرْجُونَ لِلَهِ وَقَالَ اللَّهِ وَقَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَاللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ قَالَ اللَّهُ وَقُولَ اللَّهُ وَقُولَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقُولَ اللَّهُ وَقُولَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقُولَ اللَّهُ وَقُولَ اللَّهُ وَقُولَ اللَّهُ اللَّهُ وَقُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

/ وأما الثالث منها: وهو خلقه الدواب، المذكور في قوله: ٣٣١ ﴿ وَمَا يَبُثُ مِن دَآبَةٍ ﴾، فقد جاء أيضاً موضحاً في آيات كثيرة أيضاً من كتاب الله، كقوله تعالى في سورة الشورى: ﴿ وَمِنْ اَيَكِهِ عَلَيُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِ مَا مِن دَآبَةٍ وَهُو عَلَى جَمِّعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴿ فَيَ السَّمَوَ فَي الْمَرْضِ بَعَدَ مَوْتِهَا تعالى في البقرة: ﴿ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِن السَّمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخِيا بِهِ الْأَرْضُ بَعَدَ مَوْتِهَا وَبَثُهُم مَّن يَمْشِي عَلَى البَّهِ مَن يَآبُهُ مَن يَمْشِي عَلَى اللهُ عَلَى وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَ كُلَّ دَآبَةٍ مِن مَآءٍ فَيَنُهُم مَن يَمْشِي عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى حَمِيْهُم مَن يَمْشِي عَلَى رَجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى حَمِيْهُم مَن يَمْشِي عَلَى رَجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى حَمْلِ مَن السَّمَاءُ مِن اللهُ عَلَى حَمْلُومَة عَلَى اللهُ عَلَى حَمْلُومَة عَلَى اللهُ عَلَى حَمْلُومَة عَلَى اللهُ عَلَى حَمْلِ مَن يَمْشِي عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى حَمْلُومَة عَلَى اللهُ عَلَى حَمْلُومَة عَلَى اللهُ عَلَى حَمْلُومَة عَلَى اللهُ عَلَى حَمْلُومَة عَلَى عَلَيْ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى اللهُ عَلَى حَمْلُومَة عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى

تعالى: ﴿ يُقَلِّبُ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَيْكُمُ النّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهُ النّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهُ اللّهُ اللّهُ النّهُ النّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُم

وأما الخامس منها وهو: إنزال الماء من السماء وإحياء الأرض به وإنبات الرزق فيها، المذكور في قوله: ﴿ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السّمَاءِ مِن رِّزَقٍ فَاخَيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾، فقد جاء موضحاً أيضاً في آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى في البقرة: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْمَالُ وَالْفَلْكِ الَّتِي جَتري فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِن السّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَخَيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ إلى قوله: ﴿ لَاَيْتِ لِقَوْمِ مِنَ السّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَخَيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ إلى قوله: ﴿ لَاَيْتُ لِقَامِهِ مِن مَاءً فَأَخَيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ إلى قوله: ﴿ مَنْعًا لَكُونُ صَبّنَا الْمَاءَ مَنْ مَا مُنْ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَى قوله : ﴿ مَنْعًا لَكُونُ مَنْ مَا مُنْ اللّهُ مَنْ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَى قوله : ﴿ مَنْعًا لَكُونُ مَنْ مَا مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَى قوله : ﴿ مَنْعًا لَكُونُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وإيضاح هذا البرهان باختصار أن قوله تعالى: ﴿ فَلَيُنَظِّرِ ٱلْإِنْسَنُ إِلَىٰ طَعَامِهِ، طَعَامِهِ، الله تعالى لكل إنسان مكلف أن ينظر ويتأمل في طعامه، كالخبز الذي يأكله ويعيش به: من خلق الماء الذي كان سبباً لنباته؟

هل يقدر أحد غير الله أن يخلقه؟

الجواب: لا.

ثم هب أن الماء قد خلق بالفعل، هل يقدر أحد غير الله أن ينزله إلى الأرض، على هذا الوجه الذي يحصل به النفع من غير

ضرر، بإنزاله على الأرض رشاً صغيراً، حتى تروى به الأرض تدريجاً، من غير أن يحصل به هدم ولا غرق، كما قال تعالى: ﴿ فَرَكَى ٱلْوَدُقَ يَغُرُجُ مِنْ خِلَالِهِ ﴾؟

الجواب: لا.

/ ثم هب أن الماء قد خلق فعلاً، وأنزل في الأرض على ذلك ٣٣٣ الوجه الأتم الأكمل، هل يقدر أحد غير الله أن يشق الأرض، ويخرج منها مسار (١) النبات؟

الجواب: لا.

ثم هب أن النبات خرج من الأرض، وانشقت عنه، فهل يقدر أحد غير الله أن يخرج السنبل من ذلك النبات؟

الجواب: لا.

ثم هب أن السنبل خرج من النبات فهل يقدر أحد غير الله أن ينمي حبه وينقله من طور إلى طور حتى يدرك ويكون صالحاً للغذاء والقوت؟

الجواب: لا.

واعلم أن إطلاقه تعالى الرزق على الماء، في آية الجاثية هذه،

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: «مسمار»، وانظر ما سيأتي ص ٨٤٦.

قد أوضحنا وجهه في سورة المؤمن في الكلام على قوله تعالى: ﴿هُوَ الْكَالَّمُ مِنَ السَّمَآءِ رِزْقَاً ﴾ الآية.

وأما السادس منها: وهو تصريف الرياح، المذكور في قوله: ﴿ وَتَصَرِيفِ الرِّيكِ ﴾ فقد جاء موضحاً أيضاً في آيات من كتاب الله كقوله في البقرة: ﴿ وَتَصَرِيفِ الرِّيكِ وَالسَّحَابِ المُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لَآيكَتِ في البقرة: ﴿ وَتَصْرِيفِ الرِّيكِ وَالسَّحَابِ المُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لَآيكتِ في البقرة: ﴿ وَمِنْ ءَايكنِهِ اللَّهُ الرَّيلَ مُبشِّرُتِ ﴾ ، لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ شَيْ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايكنِهِ اللَّهُ مَن الرّيات. وقوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلُنَا الرِّيكَ لَوْقِحَ ﴾ . إلى غير ذلك من الآيات.

#### /تنبیه

44 5

اعلم أن هذه البراهين العظيمة المذكورة في أول سورة الجاثية هذه، ثلاثة منها من براهين البعث التي يكثر في القرآن العظيم الاستدلال بها على البعث كثرة مستفيضة.

وقد أوضحناها في مواضع من هذا الكتاب المبارك، في سورة البقرة وسورة النحل وغيرهما، وأحلنا عليها مراراً كثيرة في هذا الكتاب المبارك، وسنعيد طرفاً منها هنا لأهميتها إن شاء الله تعالى.

والأول من البراهين المذكورة: هو خلق السماوات والأرض المذكور هنا في سورة الجاثية هذه: ﴿ إِنَّ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَآيَتِ لِلَّامَةِمِنِينَ ﴿ إِنَّ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَآيَتِ المُؤْمِنِينَ ﴾؛ لأن خلقه جل وعلا للسماوات والأرض، من أعظم البراهين على بعث الناس بعد الموت؛ لأن من خلق الأعظم الأكبر لا شك في قدرته على خلق الأضعف الأصغر.

والآيات الدالة على هذا كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ أي ومن قدر على خلق الأكبر فلا شك أنه قادر على خلق الأصغر، وقوله تعالى: ﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ فلا شك أنه قادر على خلق الأصغر،

ونظير آية النازعات هذه قوله تعالى في أول الصافات: ﴿ فَاسْتَفْنِهِمْ أَهُمْ / أَشَدُّخَلَقًا أَمْ مَنْ خَلَقْنَا ﴾ الآية؛ لأن قوله: ﴿ أَم مَنْ خَلَقْنَا ﴾ ٣٥٥ يشير به إلى خلق السماوات والأرض وما ذكر معهما، المذكور في قوله: قوله تعالى: ﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشْرِقِ فِي إلى قوله: ﴿ فَانْبَعَهُ مِسْهَا بُ ثَاقِبُ فِي ﴾

وأما الثاني من البراهين المذكورة: فهو خلقه تعالى للناس المرة الأولى؛ لأن من ابتدع خلقهم على غير مثال سابق، لا شك في قدرته على إعادة خلقهم مرة أخرى، كما لا يخفى.

والاستدلال بهذا البرهان على البعث كثير جداً في كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابِ ﴾ إلى آخر الآيات، وقوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ قَالَ مَن يُعِي الْعِظْمَ وَهِي رَمِيكُ ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي آنَشَاهَا أَوَّلَ مَرَةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ مَن يُعِيدُمُ ﴿ وَيَقُولُ الْإِنسَنُ أَءِ ذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿ وَلَمُ يَكُ مَن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ﴿ فَا الْمَحْتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿ وَلَا يَذَكُ مَن يَعْيدُمُ وَهُو اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَوْ يَكُ شَيْئًا ﴿ وَلَولَهُ تعالى عَلَيْهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا اللّهُ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُ فَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْ يَكُ شَيْئًا اللّهُ وَلَمْ يَكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَهُو اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَهُو اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلَ مِن يُعِيدُنًا قُلُ اللّهُ عَلَيْهُ وَهُو اللّهُ عَلَى اللّهُ فَلَ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وقوله تعالى : ﴿ وَهُو اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّ

أَوَّلُ مَرَةً ﴿ ، وقوله تعالى: ﴿ كَمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خَلْقِ نَعُيدُهُ وَعَدًا عَلَيْنَا إِلَا فَلِي الْمَوْفِ اللّهِ مِنْ فَلَوْلا كَنَا فَنعِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُهُ اللّهَ الْأَوْفِ اللّهِ مِنْ فَلَوْلا خَلْقِ جَدِيدِ ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وأما البرهان الثالث منها: وهو إحياء الأرض بعد موتها، المذكور في قوله تعالى في سورة الجاثية هذه: ﴿ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السّمَاءِ مِن المذكور في قوله تعالى في سورة الجاثية هذه: ﴿ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السّمَاءِ مِن رَّقِ فَأَحْيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها في البعث في القرآن العظيم؛ لأن من أحيا الأرض بعد موتها قادر على إحياء الناس بعد موتهم؛ لأن الجميع إحياء بعد موت.

فمن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ عَ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَشِعَةَ فَإِذَا أَنَزُلْنَا عَلَيْهَا الْمَآءَ الْهَنَّرَتْ وَرَبَتُ إِنَّ الَّذِي اَلْمَوْقَ أَوْلَا الْمُحِي الْمَوْقَةُ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمُآءَ الْهَرَقِي وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴿ قَ نَاكُ بِأَنَّ اللّهَ هُو عَلَيْهَا الْمَآءَ الْمَوْقَ وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ وَقُوله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمُآءَ الْمَاءَ الْمَاءَ الْمَوْقَ وَأَنْبُومُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وَقُوله تعالى اللّهَ هُو اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

اللّه يَبْعَثُ مَن فِى ٱلْقَبُورِ ﴿ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَى ءَاثُلِ رَحْمَتِ ٱللّهِ يَبْعَثُ مَن فِى ٱلْفَرُقِ كَمْ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْي ٱلْمَوْقَى وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَيَهُ يَكُن وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَيَهُ وَيُو يَكُن وَهُو اللّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ بَشَرًا بَيْنَ يَدَى وَحَمْتِهِ أَلَا مَا مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَيْتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ ٱلثّمَرَتِ كَذَالِكَ نُحْرَجُ ٱلْمَوْقَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ وَهُ وَلَا اللّهُ مَنْ كُلّ ٱلثّمَرَتِ كَذَالِكَ نُحْرَجُ ٱلْمَوْقَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَى اللّهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلّ ٱلثّمَرَتِ كَذَالِكَ نُحْرَجُ ٱلْمَوْقَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ وَنَ اللّهِ الْمَاءَ فَالْعَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّ

فقوله تعالى: ﴿ كُذَالِكَ نُحْرَجُ ٱلْمَوْتَى ﴾ أي نبعثهم من قبورهم أحياء كما أخرجنا تلك الشمرات بعد عدمها، وأحيينا بإخراجها ذلك البلد الميت، وقوله تعالى: ﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُحْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ وَيُحْرِجُونَ مِنَ قبوركم ٣٣٧ وَيُحْرِجُونَ مِنْ قبوركم وَلَيْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ الْمُنْ اللْهُ مِنْ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُمُ مُنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْ

### \* قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ ءَايَكِ ثُلَا نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ ﴾.

أشار جل وعلا لنبيه على إلى آيات هذا القرآن العظيم، وبين لنبيه أنه يتلوها عليه متلبسة بالحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

وما ذكره جل وعلا في آية الجاثية هذه، ذكره في آيات أخر بلفظه، كقوله تعالى في البقرة: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكَكِنّ اللّهَ ذُو فَضَلٍ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنّ اللّهَ ذُو فَضَلٍ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴿ وَلَولَهُ عَلَيْتُ اللّهُ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَقُولُهُ عَلَيْكُ بِٱلْحَقِّ وَإِنّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَقُولُهُ عَلَيْكُ وَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ تِلْكَ ﴾ بمعنى هذه.

ومن أساليب اللغة العربية إطلاق الإشارة إلى البعيد على الإشارة إلى القريب، كقوله: ﴿ ذَلِكَ ٱلۡكِئْبُ ﴾ بمعنى هذا الكتاب، كما حكاه البخاري عن أبي عبيدة معمر بن المثنى، ومن شواهده قول خفاف بن ندبة السلمي:

فعمداً على عيني تيممت مالكا تأمل خفافاً إنني أنا ذالكا

فإن تك خيلي قد أصيب صميمها أقول له والرمح يأطر متنه يعنى أنا هذا.

وقد أوضحنا هذا المبحث وذكرنا أوجهه في كتابنا (دفع إبهام ٣٣٨ الاضطراب / عن آيات الكتاب) في أول سورة البقرة.

وقوله تعالى: ﴿نَتُلُوهَا﴾ أي نقرؤها عليك.

وأسند جل وعلا تلاوتها إلى نفسه؛ لأنها كلامه الذي أنزله على رسوله بواسطة الملك، وأمر الملك أن يتلوه عليه مبلغاً عنه جل وعلا.

ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ ۚ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۚ ۚ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرُءَانَهُ ۚ إِنَّ عَلَيْنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّ

فقوله: (فإذا قرأناه) أي قرأه عليك الملك المرسل به من قبلنا مبلغاً عنا، وسمعته منه، (فاتبع قرآنه) أي فاتبع قراءته واقرأه كما سمعته يقرؤه.

وقد أشار تعالى إلى ذلك في قوله: ﴿ وَلَا تَعَجَلَ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُكُم ﴾.

وسماعه ﷺ القرآن من الملك المبلغ عن الله كلام الله وفهمه له هو معنى تنزله إياه على قلبه في قوله تعالى: ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُوًّا لِيَجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ لَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَلَٰزِيلُ رَبِّ

ٱلْعَكَمِينَ شَ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ شَ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِدِينُ شَ بِلِسَانٍ عَرَقِيَ مُن الْمُنذِدِينُ شَ بِلِسَانٍ عَرَقِيَ مُن الْمُنذِدِينُ شَ بِلِسَانٍ عَرَقِي مُن الْمُنذِدِينَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَرَقِي اللهُ عَرَقِي اللهُ اللهُ عَرَقِي اللهُ اللهُ عَرَقِي اللهُ اللهُ

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ تِلْكَ ءَاكِنكُ اللَّهِ ﴾ يعني آياته الشرعية الدينية.

واعلم أن لفظ «الآية» يطلق في اللغة العربية إطلاقين، وفي القرآن العظيم إطلاقين أيضاً.

أما إطلاقاه في اللغة العربية:

فالأول منهما وهو المشهور في كلام العرب: فهو إطلاق الآية بمعنى العلامة، وهذا مستفيض في كلام العرب، ومنه قول نابغة ذبيان:

توهمت آيات لها فعرفتها لستة أعوام وذا العام سابع

ثم بين أن مراده بالآيات علامات الدار في قوله بعده:

/ رماد ككحل العين لأياً أُبِينُه وَنُوْئِيٌ كَجِذْمِ الحوض أثلم خاشع ٣٣٩

وأما الثاني منهما: فهو إطلاق الآية بمعنى الجماعة، يقولون: جاء القوم بآيتهم أي بجماعتهم.

ومنه قول برج بن مسهر:

خرجنا من النقبين لاحي مثلنا بآيتنا نزجي اللقاح المطافلا

وقوله: «بآيتنا» يعني بجماعتنا.

وأما إطلاقاه في القرآن العظيم:

فالأول منهما: إطلاق الآية على الآية الشرعية الدينية، كآيات هذا القرآن العظيم، ومنه قوله هنا: ﴿ يَلُّكَ ءَايَكَ ٱللَّهِ نَتَـُلُوهَا عَلَيْكَ وَالْحَقِّ ﴾ الآية.

وأما الثاني منهما: فهو إطلاق الآية على الآية الكونية القدرية، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَّلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لِكُونِكِ ٱلْأَلْبَابِ اللَّهَارِ لَآيَاتِ لَاَيْنَتِ لِلْأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ اللَّهَامِ اللَّهَامِ لَاَيْنَاتِ لَاَيْنَاتِ اللَّهَامِ لَاَيْنَاتِ اللَّهُ اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

أما الآية الكونية القدرية فهي بمعنى الآية اللغوية التي هي العلامة؛ لأن الآيات الكونية علامات قاطعة على أن خالقها هو الرب المعبود وحده.

وأما الآية الشرعية الدينية، فقال بعض العلماء: إنها أيضاً من الآية التي هي العلامة؛ لأن آيات هذا القرآن العظيم علامات على صدق من جاء بها، لما تضمنته من برهان الإعجاز، أو لأن فيها علامات يعرف بها مبدأ الآيات ومنتهاها.

وقال بعض العلماء: إنها من الآية بمعنى الجماعة، لتضمنها جملة وجماعة من كلمات القرآن وحروفه.

واختار غير واحد أن أصل الآية أيية، بفتح الهمزة وفتح الياءين بعدها، / فاجتمع في الياءين موجبا إعلال؛ لأن كلاً منهما متحركة حركة أصلية بعد فتح متصل، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

من ياءٍ أو واو بتحريك أُصِلْ ألفاً ابدل بعد فتح متصل إن حرك التالي . . . إلخ .

والمعروف في علم التصريف، أنه إن اجتمع موجبا إعلال في كلمة واحدة، فالأكثر في اللغة العربية تصحيح الأول منهما وإعلال الثاني بإبداله ألفاً، كالهوى والنوى والطوى والشوى، وربما صحح الثاني وأعل الأول، كغاية وراية وآية، على الأصح من أقوال عديدة،

ومعلوم أن إعلالهما لا يصح، ولهذا أشار في الخلاصة بقوله: وإن لحرفين ذا الاعلال استحق صحح أولٌ وعكس قد يحق

وقد كرر تعالى وعيد المكذبين بالويل في سورة المرسلات كما هو معلوم، وقوله في آخر المرسلات: ﴿ فَيِأَيِّ حَدِيثٍ بَعَدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴿ فَيَأَيِّ حَدِيثٍ بَعَدُ اللهِ وَءَايَئِهِ عَدُونُونَ ﴿ فَيَأَيِّ حَدِيثٍ بَعَدُ اللهِ وَءَايَئِهِ عَدُونُونَ ﴿ فَيَ عَدُ اللهِ وَءَايَئِهِ عَدُ اللهِ وَءَايَئِهِ عَدُونَ اللهِ فَي الجاثية: ﴿ فَيَأْيِّ حَدِيثٍ بَعَدُ اللهِ وَءَايَئِهِ عَدُونَ اللهِ فَي الجاثية: ﴿ فَيَأْيِّ حَدِيثٍ بَعَدُ اللهِ وَءَايَئِهِ عَدُونَ اللهِ عَدْ اللهِ عَدْ اللهِ فَي الجاثية عَدْ اللهِ عَدْ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ المُلْمِلْ اللهِ اللهِ

ومعلوم أن الإِيمان بالله على الوجه الصحيح يستلزم الإِيمان بآياته، وأن الإِيمان بآياته كذلك يستلزم الإِيمان به تعالى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَسْمَعُ عَايَنتِ اللّهِ تُنَالَى عَلَيْهِ ثُمُّ عَلَيْهِ ثُمُّ يَصُرُّ مُسْتَكَمِّرًا كَأَنَ لَمَّ يَسْمَعُ اَفْهَرَهُ بِعَذَابٍ اَلِيمِ ﴿ يَهُ يَدُلُ عَلَى أَنْ مِن يسمع القرآن يتلى ثم يصر على الكفر والمعاصي في حالة كونه متكبراً عن الانقياد يتلى ثم يصر على الكفر والمعاصي في حالة كونه متكبراً عن الانقياد إلى الحق الذي تضمنته آيات القرآن كأنه لم يسمع آيات الله، له البشارة يوم القيامة بالعذاب الأليم وهو الخلود في النار.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في لقمان: ﴿ وَإِذَا نُتَكِ عَلَيْهِ ءَايَلْنَا وَلَى مُسْتَكَبِرًا كَانَ لَمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَ فِي أَذُنيهِ وَقَلَ فَبَشِرَهُ بِعِذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَإِذَا نُتَكِى مَقُوله تعالى في الحج: ﴿ وَإِذَا نُتَكَى عَلَيْهِمْ ءَايَلَتُنَا بَيِنَكَتِ تَعَرْفُ فِي وُجُوهِ الَّذِينَ كَفَرُواْ المَنكَرَ يَتَلُونَ عَلَيْهِمْ ءَاينتِنا قُلْ أَفَانُبِينَ كَفَرُواْ وَيُشَى الْمُصِيرُ ﴿ وَوَله اللّهُ الّذِينَ كَفَرُواْ وَيُشَى المصيرُ ﴿ وَوَله اللّهُ اللّهُ الّذِينَ كَفَرُواْ وَيُشَى المصيرُ ﴿ وَمِنهُم مَن يَسْتَعِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا تعالى : ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَعِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قالَ النّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ وَاتَبَعُواْ أَهْوَاءَهُمُ اللّهُ مَا كانوا يبالون بما يتلو عليهم عنهم : (ماذا قال آنفاً) يدل على أنهم ما كانوا يبالون بما يتلو عليهم النبي عَلَيْ من الآيات والهدى .

وقد ذكرنا كثيراً من الآيات المتعلقة بهذا المبحث في سورة ٣٤٢ فصلت في / الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَعْرَضَ أَكُمُ مُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ إِنَّ وَقَالُواْ قُلُوابُنَا فِي آكِنَةٍ مِّمَّا تَدْعُونَا ۚ إِلَيْهِ وَفِي عَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَرْنَا بَيْنِنَا وَيَرْنُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَرْنِكَ جَمَابُ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ كَأَن لَّمْ يَسْمَعْهَا ﴾ خففت فيه لفظة (كأن)، ومعلوم أن (كأن) إذا خففت كان اسمها مقدراً وهو ضمير الشأن والجملة خبرها، كما قال في الخلاصة:

وخففت كأن أيضاً فَنُوي منصوبها وثابتاً أيضاً رُوي

وقد قدمنا في أول سورة الكهف، أن البشارة تطلق غالباً على الإخبار بما يسر، وأنها ربما أطلقت في القرآن وفي كلام العرب على الإخبار بما يسوء أيضاً، وأوضحنا ذلك بشواهده العربية.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَشِهِ ۞ ﴿ .

قال بعض العلماء: (ويل) واد في جهنم.

والأظهر أن لفظة (ويل) كلمة عذاب وهلاك، وأنها مصدر لا لفظ له من فعله (١)، وأن المسوغ للابتداء بها مع أنها نكرة كونها في معرض الدعاء عليهم بالهلاك.

قرأه نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وحفص عن عاصم: (يؤمنون) بياء الغيبة.

وقرأه ابن عامر، وحمزة، والكسائي، وشعبة عن عاصم: (تؤمنون) بتاء الخطاب.

/ وقرأه ورش عن نافع، والسوسي عن أبي عمرو: (يومنون) ٣٤٣ بإبدال الهمزة واواً وصلاً ووقفاً.

وقرأه حمزة بإبدال الهمزة واواً في الوقف دون الوصل.

والباقون بتحقيق الهمزة مطلقاً.

<sup>(</sup>١) هذا سبق قلم من الشيخ، صوابه: لا فعل له من لفظه.

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَتِنَا شَيْعًا ٱتَّخَذَهَا هُزُوًّا أُوْلَتِهِكَ لَمُمْ
 عَذَابُ مُّهِينٌ شَهِينٌ إِنَّى ﴿.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة توعد الأفاك الأثيم بالويل، والبشارة بالعذاب الأليم.

وقد قدمنا قريباً أن من صفاته أنه إذا سمع آيات الله تتلى عليه أصر مستكبراً كأن لم يسمعها، وذكر في هذه الآية الكريمة أنه إذا علم من آيات الله شيئاً اتخذها هزواً أي مهزوءاً بها، مستخفاً بها، ثم توعده على ذلك بالعذاب المهين.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الكفار يتخذون آيات الله هزواً، وأنهم سيعذبون على ذلك يوم القيامة، قد بينه تعالى في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في آخر الكهف: ﴿ ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ جَهَمّ بِمَا كَفَرُواْ وَاتّخَذُواْ ءَايَنِي وَرُسُلِي هُزُوًا ﴿ فَي ﴿ وقوله تعالى في الكهف أيضاً: ﴿ وَيَجُدِلُ الّذِينَ كَفَرُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ الْحَقِّ وَاتّخَذُواْ ءَايَتِي وَمَا أَنْذِرُواْ هُوَ وَلَهُ تعالى مَا فَدَّمَتْ يَكَاهُ ﴿ اللّهِ وَمَا أَنْذِرُواْ هُوَ وَلَهُ تعالى مَا فَدَّمَتْ يَكَاهُ ﴾ الآية، هُزُوا ﴿ وَمِن أَظْلَمُ مِمّن ذُكِّر بِعَايَتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِي مَا فَدَّمَتْ يَكَاهُ ﴾ الآية، وقوله تعالى في سورة الجاثية هذه: ﴿ وَقِيلَ الْيَوْمَ نَسَنَكُمْ كَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ فَي ذَلِكُمْ بِأَنَكُمُ النّنَارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ وَقِيلَ الْيَوْمَ نَسَنَكُمْ النّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ وَقِيلَ الْكُو الْمَاكُمُ النّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ وَقِيلَ الْكُو الْمَاكُمُ النّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ وَقِيلَ الْكُولُ النّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ وَلِيكُمْ بِأَنّاكُمُ النّادُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ وَالْمُولِ اللّهُ اللّهُ وَمَا لَكُمْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَمُؤَولًا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّ

٣٤٤ / وقرأ هذا الحرف عامة القراء السبعة غير حمزة وحفص عن عاصم: (هُزُوًا) بضم الزاي بعدها همزة محققة.

وقرأه حفص عن عاصم بضم الزاي وإبدال الهمزة واواً.

وقرأه حمزة (هُزْءاً) بسكون الزاي بعدها همزة محققة في حالة الوصل، وأما في حالة الوقف، فعن حمزة نقل حركة الهمزة إلى

الزاي فتكون الزاي مفتوحة بعدها ألف، وعنه إبدالها واواً محركة بحركة الهمزة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَهُمْ عَذَابُ مُهِينُ ﴿ لَهُمْ عَذَابُ مُهِينُ ﴿ لَهُمْ عَذَابُ مُهِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله تعالى: ﴿ مِن وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمُ وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ
 شَيْئًا وَلَا مَا ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيَا ۚ وَلَمْ مُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهِ أَوْلِيَا ۚ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَوْلِيا ۚ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

قوله تعالى: ﴿ مِن وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمُ ﴾ قد قدمنا الآيات الموضحة له مع الشواهد العربية في سورة إبراهيم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاَسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ حَثُلُ جَبَّ الْإِيقَ، وبينا هناك أن أصح الوجهين أن وراء بمعنى أمام.

فمعنى (من ورائه جهنم) أي أمامه جهنم يصلاها يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصَّبًا ﴿ اللَّهُ أَي أمامهم ملك.

/وذكرنا هناك الشواهد العربية على إطلاق وراء بمعنى أمام، ٣٤٥ وبينا أن هذا هو التحقيق في معنى الآية، وكذلك آية الجاثية هذه، فقوله تعالى: ﴿ مِّن وَرَآبِهِمَ جَهَنَّمُ ﴾ أي أمامهم جهنم يصلونها يوم القيامة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ شَيْعًا وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ شَيْعًا وَلِيَاتًا ﴿ وَلَا مَا اَتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيَاتًا ﴾.

أوضح فيه أن ما كسبه الكفار في دار الدنيا من الأموال والأولاد لا يغني عنهم شيئاً يوم القيامة، أي لا ينفعهم بشيء، فلا يجلب لهم بسببه نفع ولا يدفع عنهم بسببه ضر، وإنما اتخذوه من الأولياء في دار الدنيا من دون الله، كالمعبودات التي كانوا يعبدونها ويزعمون أنها شركاء لله، لا ينفعهم يوم القيامة أيضاً بشيء.

وهاتان المسألتان اللتان تضمنتهما هذه الآية الكريمة، قد أوضحهما الله في آيات كثيرة من كتابه.

أما الأولى منهما: وهي كونهم لا يغني عنهم ما كسبوا شيئاً، فقد أوضحها في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ تَبَتْ يَدَا آيِ لَهِبَ وَتَبُ ۞ مَا أَغَنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا حَسَبَ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَالُهُ وَاللّهُ وَمَا لَكُونُ عَنْهُ مَاللّهُ وَعَدّدُهُ ۞ يَعْسَبُ أَنَّ مَاللَهُ تَرَدّي ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَا لَلَهُ وَاللّهُ وَعَدّدُهُ ۞ يَعْسَبُ أَنَّ مَاللَهُ وَمَا خَلْدَهُ ۞ كَلّا لَيُلْبَكُنَ فِي الْحَلْمَةِ ۞ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَدَ قَالْمَا الّذِينَ مِن قَلْهُمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَا كَانُواْ يَكْمِبُونَ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُواْ يَكْمِبُونَ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَمْ كَانُواْ يَكْمِبُونَ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَمْ كُمُ وَمَا كُنتُمْ تَسَتَكُورُونَ ۞ ، وقوله تعالى عن إبراهيم: ﴿ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلاَ أَوْلَكُمُ وَلاَ أَوْلَكُمُ مَا كُنتُمْ تَسَتَكُمُونَ ۞ ، وقوله تعالى عن إبراهيم: ﴿ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلاَ أَوْلَكُمُ عَنَا أَلُولُكُمْ وَلاَ أَوْلَكُمُ مَا كُنتُمْ مَمْ مَعْ أَوْلُكُمْ عَنَا أَلُولُكُمْ وَلاَ أَوْلَكُمُ مَا أَمُولُكُمْ وَلاَ أَوْلَكُمُ مَا أَمُولُكُمْ مَنَ اللّهِ شَيْعًا وَأُولَتِهِ كَا أَمْولُكُمْ مَنْ اللّهِ شَيْعًا وَأُولَتِهِ كَا أَوْلَكُمْ مَنَ اللّهِ شَيْعًا وَأُولَتِهِ كَا أَمْولُكُمْ وَلاَ أَوْلَكُمُ وَلاَ أَوْلَكُمُ مَا أَوْلَكُمُ مَا أَوْلَكُمُ مَا أَوْلَكُمُ مَا أَوْلَكُمْ فَكُمُ أَلْكُولُولَ مَن سَلِيلِ اللّهِ فَلَهُمْ وَلا أَلْهُ فَصَدُوا عَن سَلِيلِ اللّهِ فَلَهُمْ وَلا اللّهُ فَلَهُمْ وَلا اللّهُ مَا فَي المَجادلة: ﴿ أَنْكُولُ الْيَمْ مَنْ اللّهِ فَلَهُمْ وَلَا أَيْمَنْهُمْ مُنَا لَهُ فَصَدُوا عَن سَلِيلِ اللّهِ فَلَهُمْ وَلَا لَا يَعْنَى مُنْ اللّهُ فَاللّهُ وَلَا يَعْمَا فَي المَجادلة : ﴿ أَتَعَانُهُمْ وَلَا أَنْمُ فَاللّهُ وَلِهُ مَا فَهُ اللّهُ لَكُمُ وَلَا لَلْكُولُولُكُولُولُكُولُولُولُهُ مَا فَعَلَى الْمُولُولُولُهُ اللّهُ وَلِلْهُ وَلَا لَا لَهُ مُنْ أَلُولُولُكُولُولُولُولُهُ اللّهُ وَلِلّهُ وَلَا لَهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ مُ

عَذَابٌ مُّهِينٌ إِنَّ لَن تُعْنِي عَنْهُمُ أَمْوَالْهُمْ وَلَا أَوْلَندُهُم مِّنَ ٱللَّهِ شَيَّئًا ﴾ الآية.

والآيات بمثل هذا كثيرة جداً، وقد قدمنا كثيراً منها في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك.

وأما الثانية منهما: وهي كونهم لا تنفعهم المعبودات التي اتخذوها أولياء من دون الله، فقد أوضحها تعالى في آيات كثيرة، كقوله تعالى في هود: ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَمَا أَغْنَتُ عَنْهُمْ ءَالِهَا يُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَّا جَآءَ أَمْنُ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرُ تَنْبِيبٍ ١ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى ﴿ فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُرَّبَانًا ءَالِمَةَ آبَلُ ضَلُواْ عَنْهُمَّ وَذَالِكَ إِفَكُهُمْ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ١٠٠٠ م وقوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ ٱدْعُواْ شُرِّكَآءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَرَأَوُاْ ٱلْعَذَابُ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْنَدُونَ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَكَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقًا ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنَ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ عَلْفِلُونَ ﴿ إِلَّا يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ عَلْفِلُونَ ﴿ إِلَّا يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ عَلْفِلُونَ ﴿ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَاءَ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَٱلَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونِهِ، مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ شَ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُر وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُو وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُورِبِ ٱللَّهِ ءَالِهَةَ لِيَكُونُوا لَمُمْ عِزّاً ١١ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُر مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَوْتُكنَا مَّوَدَّةٌ بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْكُ ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَكَفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَثُ بَعْضَكُم بَعْضًا وَمَأْوَىكُمُ ٱلنَّارُ وَمَالَكُمُ مِن نَّنْصِرِينَ ﴿ ﴾ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَا مَا اَتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ الْكَرِيمة : ﴿ وَلَا مَا اَتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ الْكَرِيمة : وَلِي ، / والمراد بالأولياء هنا: المعبودات ٣٤٧

التي يوالونها بالعبادة من دون الله، (وما) في قوله: ﴿مَّا كَسَبُوا ﴾ و ﴿مَا أَتَّخَذُوا ﴾ موصولة، وهي في محل رفع في الموضعين؛ لأن (ما) الأولى فاعل (يغني)، و(ما) الثانية معطوفة عليها، وزيادة (لا) قبل المعطوف على منفي معروفة.

وقوله: ﴿ وَلَا يُغَنِي ﴾ أي لا ينفع. والظاهر أن أصله من الغناء، بالفتح والمد، وهو النفع.

ومنه قول الشاعر:

وقل غناء عنك مال جمعته إذا صار ميراثاً وواراك لاحدُ فقوله: «قل غناء» أي قل نفعاً. وقول الآخر:

قل الغناء إذا لاقى الفتى تلفاً قول الأحبة لا تبعد وقد بعدا فقوله: «الغناء» أي النفع.

والبيت من شواهد إعمال المصدر المعرف بالألف واللام؛ لأن قوله: «قول الأحبة»، فاعل قوله «الغَناء».

وأما الغِناء، بالكسر والمد، فهو الألحان المطربة.

وأما الغِني، بالكسر والقصر، فهو ضد الفقر.

وأما الغَنَى، بالفتح والقصر، فهو الإقامة، من قولهم: غَنِي بالمكان، بكسر النون، يَعْنَى، بفتحها، غَنَى، بفتحتين، إذا أقام به.

ومنه قوله تعالى: ﴿ كَأَن لَمْ تَغْنَ بِٱلْأَمْشِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْاْ فِيهَا ﴾

وأما الغُنَىٰ، بالضم والقصر، فهو جمع غُنْيَة وهي ما يستغني به الإنسان.

وأما الغُنَاء، بالمد والضم، فلا أعلمه في العربية.

وهذه اللغات التي ذكرنا في مادة «غني» كنت تلقيتها في أول شبابي في درس من دروس الفقه، لقننيها شيخي الكبير أحمد الأفرم بن محمد المختار الجكني، وذكر لي بيتي رجز في ذلك لبعض أفاضل علماء القطر وهما قوله:

/ وضد فقر كإلى، وكسحاب النفع، والمطرب أيضاً ككتاب ٣٤٨ وكفتى وكفتى وكفنا جمع لغنية لما به الغنى

\* قوله تعالى: ﴿ هَنذَا هُدَى وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ لَمُمْ عَذَابُ مِن رِّجْزِ أَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَذَابُ مِن رِّجْزِ أَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ .

الإِشارة في قوله: ﴿ هَلْذَا هُدَى ﴾ راجعة للقرآن العظيم المعبر عنه بآيات الله في قوله: ﴿ قِلْكَ ءَايَنتُ ٱللّهِ ﴾ ، وقوله: ﴿ فِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللّهِ وَءَايَئِهِ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَإِذَا عَلِمَ وَايَئِهِ مُنْ ءَايَئِهِ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَئِنا شَيْعًا ﴾ .

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن هذا القرآن هدى، وأن من كفر بآياته له العذاب الأليم، جاء موضحاً في غير هذا الموضع.

أما كون القرآن هدى، فقد ذكره تعالى في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ حِتْنَهُم بِكِنَبِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكُ ٱلْكِتَبَ بِنِينَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْرَىٰ لِلمُسْلِمِينَ ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكُ ٱلْكِتَبَ بِنِينَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْرَىٰ لِلمُسْلِمِينَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْفُرَّءَانَ مَهْدِى لِلَّتِي هِ الْفُرْمَ وَمَضَانَ ٱلَّذِي أَنْ وَلَه فَذَا الْقُرْءَانُ هُدُك لِلنَّاسِ وقوله تعالى: ﴿ اللهُ مُنَا اللهُ مَا الْمُحَدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ ، وقوله: ﴿ الْمَرْ إِلَى الْمُحَدَى وَالْفُرْمَانَ اللّهُ مَنْ الْهُدَى الْمَرْمَانَ الْمُرْمَانَ اللّهِ وَقُولُه : ﴿ الْمَرْ إِلَى الْمُحَدَى وَالْفُرْمَانَ اللّهُ لَا مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ ، وقوله : ﴿ الْمَرْ إِلَى الْمُحَدَى وَالْفُرْمَانَ اللّهُ مَنْ الْمُحْدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ ، وقوله : ﴿ الْمَرْ إِلَى اللّهُ وَالْمُنْ اللّهُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

َثُهُ مُكَى لِلْمُنَّقِينَ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلَ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَآءٌ ﴾، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

وقد قدمنا في سورة فصلت في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ الآية، وغير ذلك من المواضع، أن الهدى يطلق في القرآن إطلاقاً عاماً بمعنى أن الهدى هو البيان والإرشاد وإيضاح الحق، كقوله: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ أي بينا لهم الحق وأوضحناه وأرشدناهم إليه وإن لم يتبعوه، وكقوله: ﴿ هُدَى لِلنَّاسِ ﴾، وقوله هنا: ﴿ هَنذَا هُدًى ﴾، وأنه يطلق أيضاً في القرآن بمعناه الخاص وهو التفضل بالتوفيق إلى طريق الحق والاصطفاء، كقوله: ﴿ هُدَى اللَّهُ فَيِهُدَى اللَّهُ فَي هُدَى اللَّهُ فَي هُدَى اللَّهُ فَي هُدَى اللَّهُ فَي فَهُ لَا اللَّهُ فَي هُدَى اللَّهُ فَي هُم دَى اللَّهُ فَي هُدَى اللَّهُ فَي هُدَى اللَّهُ فَي هُدَى اللَّهُ فَي هُدَى اللَّهُ فَي هُدَا ذَا هُمُ مُن الآيات.

وقد أوضحنا في سورة فصلت أن معرفة إطلاقي الهدى المذكورَيْن، يزول بها الإشكال الواقع في آيات من كتاب الله.

والهدى مصدر هداه، على غير قياس، وهو هنا من جنس النعت بالمصدر، وبينا فيما مضى مراراً أن تنزيل المصدر منزلة الوصف إما على حذف مضاف، وإما على المبالغة.

وعلى الأول، فالمعنى: هذا القرآن ذو هدى، أي يحصل بسببه الهدى لمن اتبعه، كقوله: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرَّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِكَ أَقُومُ ﴾.

وعلى الثاني، فالمعنى: أن المراد المبالغة في اتصاف القرآن بالهدى حتى أطلق عليه أنه هو نفس الهدى.

وقوله في هذه الآية الكريمة: (لهم عذاب من رجز أليم)، أصح القولين / فيه أن المراد بالرجز العذاب، ولا تكرار في الآية؛ لأن ٣٥٠ العذاب أنواع متفاوتة، والمعنى: لهم عذاب من جنس العذاب الأليم، والأليم معناه المؤلم، أي الموصوف بشدة الألم وفظاعته.

والتحقيق إن شاء الله: أن العرب تطلق الفعيل وصفاً بمعنى المُفْعِل، فما يذكر عن الأصمعي من أنه أنكر ذلك إن صح عنه فهو غلط منه؛ لأن إطلاق الفعيل بمعنى المُفْعِل معروف في القرآن العظيم وفي كلام العرب، ومن إطلاقه في القرآن العظيم قوله تعالى: ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أي مؤلم، وقوله تعالى: ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أي مبدعهما، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُم ﴾ الآية، أي منذر لكم، ونظير ذلك من كلام العرب قول عمرو بن معد يكرب:

أمن ريحانة الداعي السميع يؤرقني وأصحابي هجوع

فقوله: «الداعي السميع» يعني الداعي المُسْمِع. وقوله أيضاً: وخيل قد دلفت لها بِخَيْلِ تحية بينهم ضرب وجيع

أي موجع. وقول غيلان بن عقبة:

ويرفع من صدور شمردلات يصك وجوهها وهج أليم أي مؤلم. وقرأ هذا الحرف عامة السبعة غير ابن كثير وحفص عن عاصم: (من رجز أليم) بخفض (أليم) على أنه نعت لِـ (رجز).

وقرأه ابن كثير وحفص عن عاصم: (من رجز أليمٌ)، برفع (أليم) على أنه نعت لِـ (عذاب).

﴿ قوله تعالى: ﴿ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِى الْفُلْكَ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِنَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّلْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

٣٥ / قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًا ﴾ الآية، وفي سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلُّهَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَاكُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴿ اللَّهُ مُقْرِنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مُقْرِنِينَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

\* قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِاحًا فَلِنَفْسِهِ مَ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْمًا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ۖ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللّ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه فضل بني إسرائيل على العالمين.

وذكر هذا المعنى في مواضع أخر من كتابه، كقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ يَنْبَنِيَ إِسْرَاءِيلَ اَذْكُرُواْ نِغْمَتِيَ ٱلَّذِيَ أَنْغَمْتُ عَلَيْكُمُ وَأَنِي فَضَّلْتُكُمُ عَلَى

ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرَنَّهُمْ عَلَى الْعَالَدِ اللهِ وَلَقَدِ ٱخْتَرَنَّهُمْ عَلَى عِلَمَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرَنَّهُمْ عَلَى عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾، وقوله في الأعراف: ﴿ قَالَ أَغَيْرَ ٱللَّهِ ٱبْغِيكُمْ إِلَنْهُا وَهُوَ فَضَلَكُمْ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ .

ولكن الله جل وعلا بين أن أمة محمد على خير من بني إسرائيل وأكرم على الله، كما صرح بذلك في قوله: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ الآية. فَ (خير) صيغة تفضيل، والآية نص صريح في أنهم خير من جميع الأمم، بني إسرائيل وغيرهم.

ومما يزيد ذلك إيضاحاً حديث معاوية بن حيدة القشيري رضي الله عنه أن النبي على قال في أمته: «أنتم توفون سبعين أمة أنتم خيرها وأكرمها على الله»، وقد رواه عنه الإمام أحمد والترمذي وابن ماجه والحاكم، وهو حديث مشهور.

/ وقال ابن كثير: حسنه الترمذي، ويروى من حديث معاذ بن ٣٥٢ جبل وأبي سعيد نحوه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: ولا شك في صحة معنى حديث معاوية بن حيدة المذكور رضي الله عنه؛ لأنه يشهد له النص المعصوم المتواتر في قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾، وقد قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ ﴾، وقوله: ﴿ وَسَطًا ﴾ أي خياراً عدولاً.

واعلم أن ما ذكرنا من كون أمة محمد على أفضل من بني إسرائيل كما دلت عليه الآية والحديث المذكوران وغيرهما من الأدلة لا يعارض الآيات المذكورات آنفا في تفضيل بني إسرائيل؛ لأن ذلك التفضيل الوارد في بني إسرائيل ذكر فيهم حال عدم وجود أمة محمد على والمعدوم في حال عدمه ليس بشيء حتى يفضل

أو يفضل عليه، ولكنه تعالى بعد وجود أمة محمد عليه صرح بأنها خير الأمم.

وهذا واضح؛ لأن كل ما جاء في القرآن من تفضيل بني إسرائيل، إنما يراد به ذكر أحوال سابقة؛ لأنهم في وقت نزول القرآن كفروا به وكذبوا كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَمَا فَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَمَا فَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَمَا فَالَا لَكُنْ فِي كَاللَّهُ عَلَى ٱلْكُنْفِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ٱلْكُنْفِرِينَ اللَّهُ .

ومعلوم أن الله لم يذكر لهم في القرآن فضلاً إلا ما يراد به أنه كان في زمنهم السابق لا في وقت نزول القرآن.

/ ومعلوم أن أمة محمد ﷺ لم تكن موجودة في ذلك الزمن السابق الذي هو ظرف تفضيل بني إسرائيل، وأنها بعد وجودها صرح الله بأنها هي خير الأمم، كما أوضحنا. والعلم عند الله تعالى.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ ثُمَّرَ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ
 فَأْتَبِعْهَا﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأُسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِي أُوجِي إِلَيْكُ ۚ إِنَّكَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَتَبِعَ أَهُوآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ١٠٠٠ .

نهى الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة عن اتباع أهواء الذين لا يعلمون.

وقد قدمنا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا تَعَعَلُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَعَذُولًا ﴿ لَا تَعَلَى اللَّهِ عِلَى مَا اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَا عَلَمُ ع

ومعلوم أنه على لا يتبع أهواء الذين لا يعلمون، ولكن النهي المذكور فيه التشريع لأمته، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ وَقُوله : ﴿ وَلَا تُطِعْ الْمُكَذِبِينَ ﴿ وَلَا تُطِعْ الْمُكَذِبِينَ ﴿ وَلَا تُطِعْ الْمُكَذِبِينَ ﴿ وَلَا تُطِعْ الْمُكَذِبِينَ ﴿ وَلَا تَجْعَلُ مَعَ اللّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَا تَجْعَلُ مَعَ اللّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَا تَجْعَلُ مَعَ اللّهِ إِللّها ءَاخَرَ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَا يَتَعَلَّ مَعَ اللّهِ إِللّها ءَاخَرَ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَا يَتَعَلَّ مَعَ اللّهِ اللّهَ عَمْلُكَ ﴾ ، والآيات بمثل ذلك كثيرة .

وقد بينا الأدلة القرآنية على أنه ﷺ يخاطب، والمراد به التشريع لأمته، في آية بني إسرائيل المذكورة.

وما تضمنته آية الجاثية هذه، من النهي عن اتباع أهوائهم، جاء موضحاً / في آيات كثيرة، كقوله تعالى في الشورى: ﴿ وَلَا نَلْبِعُ أَهْوَاءَهُمْ ٢٥٤ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا آنزلَ اللهُ مِن حَيَنبٍ ﴾، وقوله تعالى في الأنعام: ﴿ فَإِن شَهِدُواْ فَلا تَشْهَدُ مَعَهُمَ وَلا تَنْبِعُ أَهْوَآءَ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِعَايَنِتِنَا وَالَّذِينَ لا شَهِدُواْ فَلا تَشْهَدُ مَعَهُمَ وَلا تَنْبِعُ أَهْوآءَ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِعَايَنِتِنَا وَالَّذِينَ لا شَهِدُواْ فَلا تَشْهَدُ وَهُم بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ فِ ﴾، وقوله تعالى في القصص: فَوْمِنُ فَإِن لَمْ يَسْبِعُونَ أَهْوآءَهُمْ وَمَنْ أَصَلُ مِمّنِ اتّبَعُ هَوَنهُ فَإِن لَمْ يَسْبِعُونَ أَهْوآءَهُمْ وَمَنْ أَصَلُ مِمّنِ اتّبَعُ هَوَنهُ بِعَنْيرِ هُدَى مِّنَ اللّهُ إِنَى اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّالِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَصَلُ مِمّنِ اللّهَ إِن اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّالِمِينَ ﴿ وَالّاياتِ بِمثل ذلك كثيرة معلومة.

وقد بين تعالى في قد أفلح المؤمنون أن الحق لو اتبع أهواءهم لفسد العالم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفُسَدَتِ السَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِرَكَ ﴾.

والأهواء: جمع هَوَى بفتحتين، وأصله مصدر، والهمزة فيه مبدلة من ياء كما هو معلوم.

قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بَعَضُّهُمْ أَوْلِياآةُ بَعْضٍ ﴾ .

قد قدمنا في هذا الكتاب المبارك مراراً أن الظلم في لغة العرب أصله وضع الشيء في غير موضعه.

وأن أعظم أنواعه الشرك بالله؛ لأن وضع العبادة في غير من خلق ورزق هو أشنع أنواع وضع الشيء في غير موضعه.

ولذا كثر في القرآن العظيم، إطلاق الظلم بمعنى الشرك، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَدَعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ الظَّلِمِينَ ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ الظَّلِمِينَ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَكَيْتَنِي الشِّخَدُّ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ وَقُولُه تعالى عَن لقمان: ﴿ يَنبُنَى لَا تُشْرِفَ بِاللّهِ إِن النّبِي وَقُولُه تعالى عن لقمان: ﴿ يَنبُنَى لَا تَشْرِفَ بِاللّهِ إِن النّبِي وَقُولُه عَلَى مُولُ مَعْنَاهُ وَلَا يَسْرَفُ أَلِيكُ إِيمَانَهُم / يَظُلُو ﴾ بأن معناه: ولم يلبسوا يُطلِعُ فسر قوله إيمانهم بشرك.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُنَّقِينَ إِنَّ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه ولي المتقين، وهم الذين يمتثلون أمره ويجتنبون نهيه.

وذكر في موضع آخر أن المتقين أولياؤه، فهو وليهم وهم أولياؤه؛ لأنهم يوالونه بالطاعة والإيمان، وهو يواليهم بالرحمة والجزاء، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلاّ إِنَّ أَوْلِياآءَ ٱللّهِ لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ أَلاّ إِنَّ أَوْلِيآ اللّهِ لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ أَلَّا إِنَّ أَوْلِيآ اللّهِ لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾.

ثم بين المراد بأوليائه في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴿ ٱلَّهَ عَالَى : ﴿ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ۞ ﴾ كقوله في آية الجاثية هذه: ﴿ وَاللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُنَّقِينَ ۞ ﴾ .

وقد بين تعالى في آيات من كتابه أنه ولي المؤمنين، وأنهم أولياؤه، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللّهُ وَرَسُولُمُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللّهُ وَرَسُولُمُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ النَّهُ مَوْلِى النَّهُ مَوْلِى النَّهِ مَوْلِهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللللل

\* قوله تعالى: ﴿ هَنذَا بَصَنَيْرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ لِنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ لِيُوقِنُونَ الْآَاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ لِيُوقِنُونَ الْآَاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ لِيَاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ لِيَاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الإِشارة في قوله: ﴿ هَناً ﴾ للقرآن العظيم.

والبصائر جمع بصيرة، والمراد بها البرهان القاطع الذي لا يترك في الحق لبساً، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي آدَّعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ أي على علم ودليل واضح.

والمعنى: أن هذا القرآن براهين قاطعة، وأدلة ساطعة، على أن الله هو المعبود وحده، وأن ما جاء به محمد عليه حق.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن القرآن بصائر للناس، جاء موضحاً في مواضع أخر من كتاب الله، كقوله تعالى في أخريات الأعراف: ﴿ قُلَّ إِنَّكُمْ أَتَيَّعُ مَا يُوحَى إِلَىٰ مِن رَبِّى هَاذَا بَصَآبِرُ مِن رَبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ قَلْهُ بَكُمْ بَصَآبِرُ مِن وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ قَلْهُ بَعَالَى في الأنعام: ﴿ قَلْهُ جَاءَكُمْ بَصَآبِرُ مِن وَرَجْمَةٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ قَلْهُ مَا يُوحَى فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ مِحَفِيظٍ ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ مِحَفِيظٍ ﴿ إِنَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ مِحَفِيظٍ ﴿ إِنَّهُ اللهُ الل

وما تضمنته آية الجاثية من أن القرآن بصائر وهدى ورحمة، ذكر تعالى مثله في سورة القصص عن كتاب موسى الذي هو التوراة في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى الْكِتَبَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ فَي قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى الْكِتَبَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ فَي اللّهُ لَهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

٣٥٧ / وما تضمنته آية الجاثية هذه من كون القرآن هدى ورحمة جاء موضحاً في غير هذا الموضع.

أما كونه هدى فقد ذكرنا الآيات الموضحة له قريباً.

وأما كونه رحمة فقد ذكرنا الآيات الموضحة له في الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَائَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِبَادِنَا ءَائَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِبَادِنَا ءَائَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِبَادِنَا ﴾، وفي أولها في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلّهِ ٱلّذِي آنزُلُ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنْبُ ﴾، وفي فاطر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَا يَفْتَحِ ٱللّهُ لِلنّاسِ مِن رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ﴾، وفي الزخرف في الكلام على قوله: ﴿ آهُرٌ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِّقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞ ﴾، أي لأنهم هم المنتفعون به.

وفي هذه الآية الكريمة سؤال عربي معروف.

وهو أن المبتدأ الذي هو قوله: ﴿ هَٰذَا﴾ اسم إشارة إلى مذكر

مفرد، والخبر الذي هو (بصائر) جمع مكسر مؤنث.

فيقال: كيف يسند الجمع المؤنث المكسر إلى المفرد المذكر؟ والجواب: أن مجموع القرآن كتاب واحد، تصح الإشارة إليه بهذا، وهذا الكتاب الواحد يشتمل على براهين كثيرة، فصح إسناد البصائر إليه لاشتماله عليها كما لا يخفى.

\* قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجۡتَرَحُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن بَعَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّدلِحَتِ ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة (ص) في الكلام على قوله تعالى: / ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْذَنِينَ وَاللَّهُ مُولُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ ٣٥٨ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّادِ ﴿ أَمْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّادِ ﴿ ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هُوَلِهُ ﴾ .

قد أوضحنا معناه في سورة الفرقان، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَرَءَيْتُ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهَامُ هَوَلِهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

\* قوله تعالى: ﴿ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ عَلَىٰ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَاوَةً ﴾.

قد أوضحنا معناه في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهُمْ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ عَسْدُونَهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهُمْ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهُمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهُمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهُمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهُمْ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُوا لَهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَ

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا ﴾ .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة، من إنكار الكفار للبعث بعد الموت، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى عنهم: ﴿ وَمَا نَحَنُ

بِمُنشَرِينَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ أَيَعِدُكُمْ أَنْكُمْ إِذَا مِتُمْ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظْمًا أَنْكُو لِمَا مُخُوثَ ﴿ إِذَا مِتُمْ وَكُنتُو تُرَابًا وَعِظْمًا أَنْكُو لَمُ مَخُوثَ ﴿ إِذَا مِتَمَا لَا لَدُنْهَا نَمُوتُ مَخُونَ ﴿ إِذَا مِتَمَا وَمُعَلَّونَ اللَّهُ فَيَا نَمُوتُ وَخَيّا وَمَا نَحُنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ وقوله تعالى عنهم: ﴿ أَوِذَا مِتّمَا وَكُنّا فُرَابًا ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدٌ ﴾ وقوله تعالى عنهم: ﴿ أَوِنَا لَمَرْدُودُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ ۞ أَوِذَا مِتَالَى عَنهم عَنهُ مَا يَعْمُ اللَّهُ وَهُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ ۞ أَوْذَا مِنْ اللَّهُ مُولِمَةً اللَّهُ وَهُونَ فِي الْعِظْلَمُ وَهِي رَمِيتُ ﴿ قَالَ مَن لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَى اللَّهُ عَلُولُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَا عَلَى الللّهُ عَلَا الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَا الللّهُ ا

وقد قدمنا البراهين القاطعة القرآنية على تكذيبهم في إنكارهم البعث، وبينا دلالتها على أن البعث واقع لا محالة، في سورة البقرة، وسورة النحل، وسورة الحج، وأول سورة الجاثية هذه، وأحلنا على ذلك مراراً.

٣٥ / وبينا في سورة الفرقان الآيات الموضحة أن إنكار البعث كفر بالله، والآيات التي فيها وعيد منكري البعث بالنار، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ بَلُ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبُ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا إِنْ ﴾.

\* قسول ه تعسال ی: ﴿ وَيَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ إِذِ يَخْسَرُ الْسَاعَةُ يَوْمَ إِذِ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَيَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ إِذِ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَهُمْ إِذِ يَخْسَرُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللّ

قد قدمنا الكلام عليه في سورة المؤمن في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَأَمَّرُ ٱللَّهِ قُضِى بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ فَا إِذَا جَآءَأَمَّرُ ٱللَّهِ قُضِى بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ كُلُّ أُمَّةٍ تُدُّعَى إِلَى كِكْبِهَا ﴾ الآية.

قد قدمنا إيضاحه في سورة الكهف، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِئْبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ ﴾.

\* قوله تعالى : ﴿ هَذَا كِنَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ هَذَا كِنابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم، في الكلام على قوله تعالى: ﴿كَلَّأْ سَنَكُنْبُ مَا يَقُولُ وَنَمُذُ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًا ﴿ اللَّهُ مَا يَقُولُ وَنَمُذُ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًا ﴿ اللَّهُ مَا يَقُولُ وَنَمُذُ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًا ﴿ اللَّهُ مِنَ المواضع.

قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ ٱلْمَوْمَ نَنسَنكُمْ كَا نَسِيتُمْ لِقاآءَ يَوْمِكُمْ هَلَا ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَّا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِي وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَّا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِي وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَّا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِي وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا ﴿ وَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَنْمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَنْمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّالَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ

\* قوله تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمُّ يُسْتَغَنَّبُونَ مِنْهَا وَلَا هُمُّ يُسْتَغَنَّبُونَ فَنَهُ اللهُ هُمُّ اللهُ عَنْهُمُ أَمْ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَالِكُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَالْكُولِكُ عَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَالِكُ عَلَيْكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَالِمُ عَلَا عَلَالِمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَالِمُ عَلَا عَلَالِمُ عَلَا عَلَالِمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَا عَلِمُ عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَالِمُ عَلَالِكُمُ عَلَالْكُولُولُ عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ

/ قد أوضحنا معنى قوله: (يستعتبون) في سورة النحل في ٣٦٠ الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًاثُمَّ لَا يُؤَدَّنُ لِلَّذِينَ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًاثُمَّ لَا يُؤَدِّنَ لِلَّذِينَ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًاثُمَّ لَا يُؤَدِّنَ لِلَّذِينَ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًاثُمَّ لَا يُؤَدِّنَ لِلَّذِينَ كُلِ أُمَّةٍ شَهِيدًاثُمُ لَا يُؤَدِّنَ لَكُ اللَّهِ اللهِ اللهُ الله

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (فاليوم لا يخرجون منها)، قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنَادَوْ أَيْكُمْ لِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَّنِكِثُونَ ﴿ وَنَادَوْ أَيْكُمْ لِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَّنِكِثُونَ ﴿ وَنَادَوْ أَيْكُمْ لِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَّنِكِثُونَ ﴿ وَنَادَوْ أَيْكُمْ لِللَّهِ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَنْكِثُونَ ﴿ وَنَادَوْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

\* قوله تعالى: ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْحَمَٰدُ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَلَي الْعَلَمِينَ ﴿ وَلَا اللَّهِ الْحَالَمِينَ ﴿ وَلَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

أتبع الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة حمده جل وعلا بوصفه بأنه رب السماوات والأرض ورب العالمين، وفي ذلك دلالة على أن

رب السماوات والأرض ورب العالمين، مستحق لكل حمد ولكل ثناء جميل.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى في سورة الفاتحة: ﴿ ٱلْحَكْمَدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَقُولِهُ تَعَالَى في آخر الزمر: ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلّذِينَ ظَلَمُوا وَٱلْحَمَدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وقوله تعالى في أول الأنعام : ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَةِ وَٱلنُّورِ ﴾ ، وقوله تعالى في أول سبأ: السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةُ وَهُو ٱلْمَكِيمُ النَّامَةُ لِللهِ ٱللَّذِي اللهِ وَقُولُهُ الْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةُ وَهُو ٱلْمَكِيمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَقُولُهُ الْمُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَآءُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْمَنِيْزُ ٱلْحَكِيمُ شَا ﴾.

٣٦١ / ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أن له الكبرياء في السماوات والأرض، يعني أنه المختص بالعظمة والكمال والجلال والسلطان، في السماوات والأرض؛ لأنه هو معبود أهل السماوات والأرض، الذي يلزمهم تكبيره وتعظيمه، وتمجيده والخضوع والذل له.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة جاء مبيناً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْمَذِى فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ وَهُوَ ٱلْمَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾.

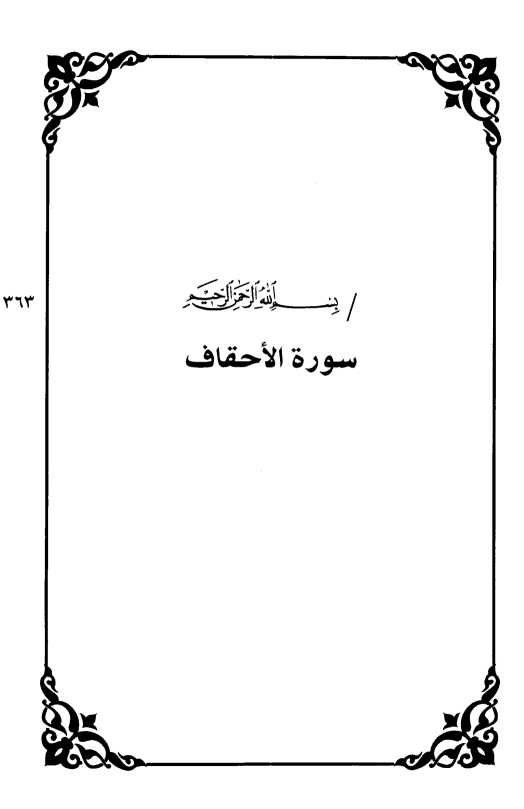
فقوله: ﴿ وَهُوَ اللَّذِى فِى السَّمَآءِ إِلَهُ وَفِى الْأَرْضِ إِلَهُ ﴾ معناه أنه هو وحده الذي يعظم ويعبد في السماوات والأرض، ويُكَبَّر ويخضع له ويذل.

فقوله: ﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعَلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ معناه أن له الوصف الأكمل، الذي هو أعظم الأوصاف وأكملها وأجلها في السماوات والأرض.

وفي حديث أبي هريرة وأبي سعيد عن النبي عَلَيْهِ «أن الله يقول: العظمة إزاري والكبرياء ردائي، فمن نازعني في واحد منهما أسكنته ناري».









470

## إِنْ إِنْ الْمُؤْلِّاتُ الْمُؤْلِّاتُ الْمُؤْلِّاتُ الْمُؤْلِّاتُ الْمُؤْلِّاتُ الْمُؤْلِّاتُ الْمُؤْلِّ

\* قوله تعالى: ﴿ حَمْ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِئَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْمَكِيدِ ۞ .

قد قدمنا الكلام على الحروف المقطعة في أول سورة هود، وقدمنا الكلام على قوله: (تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم) في أول سورة الزمر.

\* قوله تعالى: ﴿ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا إِلَّا فِي وَأَجَلِ مُّسَمَّى ﴾.

صيغة الجمع في قوله: (خلقنا) للتعظيم.

وقوله: (إلا بالحق) أي إلا خلقاً متلبساً بالحق.

والحق ضد الباطل، ومعنى كون خلقه للسماوات والأرض متلبساً بالحق: أنه خلقهما لحكم باهرة، ولم يخلقهما باطلاً، ولا عبثاً، ولا لعباً.

فمن الحق الذي كان خلقهما متلبساً به: إقامة البرهان على أنه هو الواحد المعبود وحده جل وعلا، كما أوضح ذلك في آيات كثيرة لا تكاد تحصيها في المصحف الكريم، كقوله تعالى في البقرة:

﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَكُ وَحِدٌ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ ﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَكُ وَالْمَانُ على الله الواحد بقوله بعده: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ الله الواحد بقوله بعده: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النِّهِ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ النَّهُ إِلنَاسُ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَتَةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيكِ وَالسَّمَاءِ وَالشَّمَاءِ وَالشَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيكتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فَيْهُ .

٣٦٠ / فتلبس خلقه للسماوات والأرض بالحق واضح جداً من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَالْيَاتُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فِي ﴾ إلى قوله: ﴿ لَا يَتَتَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فِي ﴾ بعد قوله: ﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَكُ وَاحِدُ لَا إِلَهُ إِلَا هُو ﴾ ؛ لأن إقامة البرهان القاطع على صحة معنى لا إله إلا الله هو أعظم الحق.

وكقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلُكُمْ اللَّذِى خَلَقَكُمْ وَاللَّهَمَاءَ بِنَاءً وَالْذِينَ مِن النَّمَ اللَّهُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكَلَّ جَعْمَلُواْ لِلَهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِن الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكَلَّ جَعْمَلُواْ لِلَهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ فَيه معنى الإثبات من لا إله إلا الله، وقوله: ﴿ فَكَلَّ جَعْمَلُواْ لِلَهِ أَندَادًا وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ لا إله إلا الله، وقوله: ﴿ فَكَلَا جَعْمَلُواْ لِلّهِ أَندَادًا وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ يتضمن معنى النفي منها على أكمل وجه وأتمه.

وقد أقام الله جل وعلا البرهان القاطع على صحة معنى لا إله إلا الله، نفياً وإثباتاً، بخلقه للسماوات والأرض وما بينهما، في قوله: ﴿ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَآءَ بِنَآءً ﴾ الآية.

وبذلك تعلم أنه ما خلق السماوات والأرض وما بينهما إلا خلقاً متلبساً بأعظم الحق، الذي هو إقامة البرهان القاطع على توحيده جل وعلا، ومن كثرة الآيات القرآنية الدالة على إقامة هذا البرهان القاطع المذكور على توحيده جل وعلا، علم من استقراء القرآن أن العلامة الفارقة بين من يستحق العبادة وبين من لا يستحقها، هي كونه خالقاً لغيره، فمن كان خالقاً لغيره فهو المعبود بحق، ومن كان لا يقدر على خلق شيء فهو مخلوق محتاج، لا يصح أن يعبد بحال.

فالآيات الدالة على ذلك كثيرة جداً، كقوله تعالى في آية البقرة المذكورة / آنفاً: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ ٣٦٧ الآية، فقوله: ﴿ الَّذِى خَلَقَكُمْ ﴾ يدل على أن المعبود هو الخالق وحده، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِنَّهِ شُرُكَاءَ خَلَقُواْ كَخَلَقِهِ وَنَتَسْبَهُ ٱلْخَلَقُ عَلَيْمٍ مَّ قُلِ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيَّء هو المعبود وحده.

وقد أوضح تعالى هذا في سورة النحل؛ لأنه تعالى لما ذكر فيها البراهين القاطعة على توحيده جل وعلا، في قوله: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَاللَّرَضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَى عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴿ وَعَلَمَتَ وَاللَّرَضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَى عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَعَلَمَتَ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهُتَدُونَ ﴿ وَعَلَمَنَ اللهِ بقوله: ﴿ أَفَمَن يَعْلُقُ كَمَن لَا يَعْلُقُ أَفَلًا تَذَكَرُونَ ﴿ أَفَمَن يَعْلُقُ كَمَن لَا يَعْلُقُ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴿ أَفَمَن يَعْلُقُ كَمَن لَا يَعْلُقُ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

وذلك واضح جداً في أن من يخلق غيره هو المعبود، وأن من لا يخلق شيئاً لا يصح أن يعبد.

ولهذا قال تعالى بعده قريباً منه: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ لَا يَغْلُقُونَ مَن دُونِ اللّهِ لَا يَغْلُقُونَ شَيّئًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ﴿ أَيْثُمْ كُونَ مَا لَا عَالَى فِي الأَعْرَافَ: ﴿ أَيْثُمْ كُونَ مَا لَا يَغْلُقُونَ ﴿ يَتَأَيّنُهَا النّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِنَّ اللّهِ يَن يَعْلُقُواْ ذُبَابًا فَمُ مِن دُونِ اللّهِ لَن يَغْلُقُواْ ذُبَابًا

وَلَوِ ٱجْـتَمَعُواْ لَلَمْ ﴾ أي ومن لا يقدر أن يخلق شيئًا لا يصح أن يكون معبوداً بحال، وقال تعالى: ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى ۚ إِنَّ ٱللَّذِى خُلُقَ فَسَوَّىٰ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ولما بين تعالى في أول سورة الفرقان، صفات من يستحق أن يعبد، ومن لا يستحق ذلك، قال في صفات من يستحق العبادة: ﴿ اللَّذِى لَهُ مُلَّكُ السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ وَلَمْ يَنَّخِذُ وَلَـدًا وَلَمْ يَكُن لَّمُ شَرِيكُ فِي الْمُلَّكِ مِن لا يصح أن وَخَلَقَ كُلُ شَكِلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ نَقَدِيرًا ﴿ اللَّهِ مَا لَكُ اللَّهِ مَن لا يصح أن يعبد: ﴿ وَاتَّخَذُوا مِن دُونِهِ عَالِهَ ةً لا يَخْلُقُونَ مَن يَتَا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ الآية.

والآيات بمثل ذلك كثيرة جداً، وكل تلك الآيات تدل دلالةً واضحةً على أنه تعالى ما خلق السماوات والأرض وما بينهما إلا خلقاً متلبساً بالحق.

وقد بيَّن جل وعلا أن من الحق الذي خلق السماوات والأرض وما بينهما، خلقاً متلبساً به، تعليمه خلقه أنه تعالى على كل شيء قدير، وأنه قد أحاط بكل شيء علماً، وذلك في قوله تعالى: ﴿ اللهُ اللَّهُ سَبْعَ سَمَوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنَنَزَلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا إِنْ اللّهَ قَدْيرٌ وَأَنَّ ٱللّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا إِنْ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِنَ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا إِنْ اللّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا إِنْ اللّهَ قَدْ يُرِدُ وَأَنَّ ٱللّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا إِنْ اللّهَ قَدْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللل

فلام التعليل في قوله: (لتعلموا) متعلقة بقوله: ﴿ خُلَقَ سَبَعَ سَبَعَ اللَّهِ، وبه تعلم أنه ما خلق السماوات السبع، والأرضين السبع، وجعل الأمر يتنزل بينهن، إلا خلقاً متلبساً بالحق.

ومن الحق الذي خلق السماوات والأرض وما بينهما خلقاً متلبساً به، هو تكليف الخلق، وابتلاؤهم أيهم أحسن عملاً، ثم جزاؤهم على أعمالهم، كما قال تعالى في أول سورة هود: ﴿ وَهُوَ

ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرَشُهُم عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَـبَّلُوَكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴾.

فلام التعليل في قوله: (ليبلوكم) متعلقة بقوله: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ﴾، وبه تعلم أنه ما خلقهما إلا خلقاً متلبساً بالحق.

ونظير ذلك قوله تعالى في أول الكهف: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَامَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ۞﴾، وقوله تعالى في أول الملك: ﴿ ٱلَّذِى خَكَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَصُّلُ عَمَلًا ﴾.

/ ومما يوضح أنه ما خلق السماوات والأرض إلا خلقاً متلبساً ٣٦٩ بالحق، قوله تعالى في آخر الذاريات: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنسَ إِلَا لَيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْمَا اللهِ مَن رِّزَقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ وَهَا خَلُقَ اللهِ مَن رَزَقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ وَهَا خَلُقَ اللهِ اللهُ اللهُ

سواء قلنا: إن معنى (إلا ليعبدون) أي لآمرهم بعبادتي فيعبدني السعداء منهم؛ لأن عبادتهم يحصل لهم بها تعظيم الله وطاعته والخضوع له، كما قال تعالى: ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَوُلاَءِ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكُنفِرِينَ فَيْ اللهُ وقال تعالى: ﴿ فَإِن اَسْتَحَكَّبُوا فَالَّذِينَ عِندَ رَبِّكِ بِهَا بِكُنفِرِينَ فَيْ اللهُ وَقَالَ تعالى: ﴿ فَإِنِ اَسْتَحَكَّبُوا فَالَّذِينَ عِندَ رَبِّكِ فَلَا بِكُنفِرِينَ فَيْ اللهُ مِاللهُ عَمُونَ اللهُ اللهُ مَوْنَ اللهُ اللهُ مِاللهُ اللهُ ال

أوقلنا: إن معنى (إلا ليعبدون) أي إلا ليقروا لي بالعبودية، ويخضعوا ويذعنوا لعظمتي؛ لأن المؤمنين يفعلون ذلك طوعاً، والكفار يذعنون لقهره وسلطانه تعالى كرهاً.

ومعلوم أن حكمة الابتلاء والتكليف لا تتم إلا بالجزاء على الأعمال.

وقد بين تعالى أن من الحق الذي خلق السماوات والأرض

خلقاً متلبساً به، جزاء الناس بأعمالهم، كقوله تعالى في النجم: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ وَلِمَ عَمِلُواْ وَيَجْزِي ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ وَلِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِي ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ وَاللَّهِ مَا عَمِلُواْ وَيَجْزِي ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ وَاللَّهِ مَا فَي ٱللَّذِينَ أَحْسَنُواْ وَاللَّهِ مَا فَي اللَّهِ مَا فَي اللَّهُ مَا عَمِلُوا وَيَجْزِي ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ وَاللَّهِ مَا فِي اللَّهِ مَا فِي اللَّهِ مَا فَي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا فَي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللّ

فقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي هو خالقهما ومن فيهما ﴿ لِيَجْزِي ٱلَّذِينَ ٱللَّذِينَ ٱللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذِينَ الللَّذَانِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذَانِينَ اللَّذَانِينَ الللَّذَانِينَ اللَّذَانِينَ اللللَّذَانِينَ الللَّذَانِينَ اللْعَالَقَالَالْعَالِيلَالْمُ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِي

ويوضح ذلك قوله تعالى في يونس: ﴿ إِنَّهُ يَبْدَوُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ بِٱلْقِسْطِ وَٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ لَهُمَّ شَرَابُ مِّنْ حَمِيمِ وَعَذَابُ ٱلْدِينَ اللَّهِمُ بِمَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ ﴾.

ولما ظن الكفار أن الله خلق السماوات والأرض وما بينهما باطلاً، لا لحكمة تكليف وحساب وجزاء، هددهم بالويل من النار، ٣٧٠ بسبب ذلك الظن السيء، / في قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَلِكَ ظَنُ ٱلذِينَ كَفُرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفُرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴿ وَمَا خَلَقُنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَلِكَ ظَنُ ٱلذِينَ كَفُرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفُرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴿ وَمَا خَلَقُ اللَّهِ مَا خَلُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّا الللللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقد نزه تعالى نفسه عن كونه خلق الخلق عبثاً، لا لتكليف وحساب وجزاء، وأنكر ذلك على من ظنه، في قوله تعالى: ﴿ أَفَجَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ۞ فَتَعَكَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ اللَّهُ لَلْكَوْرُنَ ۞ فَتَعَكَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ الْحَقُ لَا إِلَاهُ إِلَاهُ وَرَبُ ٱلْمَرْشِ ٱلْكَرِيرِ ۞ .

فقوله تعالى: ﴿ فَتَعَكَلَى ٱللَّهُ ﴾ أي تنزه وتعاظم وتقدس عن أن يكون خلقهم لا لحكمة تكليف وبعث، وحساب وجزاء.

وهذا الذي نزه تعالى عنه نفسه، نزهه عنه أولو الألباب، كما قال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَتِ قَال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَ يَذُكُرُونَ ٱللَّهَ قِيكَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ إلى قوله: ﴿ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ شَ ﴾، فقوله

عنهم: ﴿ سُبِّكَنَكَ ﴾ أي تنزيهاً لك عن أن تكون خلقت هذا الخلق باطلاً، لا لحكمة تكليف وبعث وحساب وجزاء.

وقوله جل وعلا في آية الأحقاف هذه: ﴿ مَاخَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ۚ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾، يفهم منه أنه لم يخلق ذلك باطلاً، ولا لعباً ولا عبثاً.

وهذا المفهوم جاء موضحاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِكَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِكَ ﴾ .

فقوله في الحجر: ﴿ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَآنِيَةً ﴾ بعد قوله: ﴿ إِلَّا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

وقد بين تعالى في آيات من كتابه أن للسماوات والأرض أمداً ينتهي إليه أمرهما؛ كما قال تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُهُ يَوْمَ الْمَوَى الْمَدَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطُويِّاتُ أَبِيمِينِهِ ﴿ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ نَطُوى السَّمَاءَ كَطَيّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ السَّمَاءَ كَشِطَتْ شَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مَا لَهُ مَا لَا السَّمَاءُ كُثِيطَتْ اللَّهُ ﴾، وقوله تعالى:

﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴿ ).

ما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من أن الكفار معرضون عما أنذرتهم به الرسل، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى في البقرة: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤمِنُونَ ۞ ، وقوله في يس: ﴿وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤمِنُونَ ۞ ، وقوله في يس: ﴿وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرُهُمْ لَا يُؤمِنُونَ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَأْنِيهِ م مِّنْ ءَايَةِ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَامُعْضِينَ ۞ ، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

والإعراض عن الشيء الصدود عنه، وعدم الإقبال إليه.

قال بعض العلماء: وأصله من العُرض، بالضم، وهو الجانب؛ لأن المعرض عن الشيء يوليه بجانب عنقه، صاداً عنه.

٣٧٢ / والإنذار: الإعلام المقترن بتهديد؛ فكل إنذار إعلام وليس كل إعلام إنذاراً.

وقد أوضحنا معاني الإِنذار في أول سورة الأعراف.

و (ما) في قوله: ﴿عَمَّا أُنذِرُوا﴾ قال بعض العلماء: هي موصولة والعائد محذوف، أي الذين كفروا معرضون عن الذي أنذروه، أي خوفوه من عذاب يوم القيامة، وحذف العائد المنصوب بفعل أو وصف مضطرد كما هو معلوم.

وقال بعض العلماء: هي مصدرية، أي والذين كفروا معرضون عن الإنذار.

ولكليهما وجه.

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ أَتْنُونِي بِكِتَبِ مِن قَبْلِ هَلَذَا أَوَ خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ أَتْنُونِي بِكِتَبِ مِن قَبْلِ هَلَذَا أَوْ أَثَنَ وَمِن عَلِمِ إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ ﴿ إِنْ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ ﴿ إِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ ﴿ إِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ إِن كُنتُم صَلِقِينَ ﴿ إِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم صَلِقِينَ ﴿ إِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ إِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الل

قد ذكرنا قريباً أن قوله: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا الله ، وأن بِأَلْحَقِّ ﴾ يتضمن البرهان القاطع على صحة معنى لا إله إلا الله ، وأن العلامة الفارقة بين المعبود بحق وبين غيره هي كونه خالقاً ، وأول سورة الأحقاف هذه يزيد ذلك إيضاحاً ؛ لأنه ذكر من صفات المعبود بحق أنه خلق السماوات والأرض وما بينهما بالحق ، وذكر من صفات المعبودات المعبودات الأخرى التي عبادتها كفر مُخَلِّدٌ في النار أنها لا تخلق شيئاً .

فقوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُم مَّا تَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ أي هذه المعبودات التي تعبدونها من دون الله (أروني ماذا خلقوا من الأرض)، / فقوله: (أروني)؛ يراد بها التعجيز والمبالغة في عدم ٣٧٣ خلقهم شيئاً.

وعلى أن ﴿ مَا ﴾ استفهامية ، ﴿ وَذَا ﴾ موصولة ، فالمعنى : أروني ما الذي خلقوه من الأرض ، وعلى أن ﴿ مَا ﴾ و ﴿ وَذَا ﴾ بمنزلة كلمة واحدة يراد بها الاستفهام ، فالمعنى : أروني أي شيء خلقوه من الأرض .

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن من لم يخلق شيئاً في الأرض ولم يكن له شرك في السماوات، لا يصح أن يكون معبوداً بحال، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى في فاطر: ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمْ شُرَكاً ءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمَّ لَمُمْ شِرَكُ فِي

السَّمَوْتِ أَمَّ ءَاتَيْنَهُمْ كِنْبًا ﴾ الآية، وقوله في لقمان: ﴿ هَٰذَا خَلَقُ اللَّهِ السَّمَوْتِ أَمَّ ءَاتَيْنَهُمْ كِنْبًا ﴾ الآية، وقوله في سبأ: ﴿ قُلِ اَدْعُواْ الَّذِينَ فَ أَرُونِهِ عَهُ اللَّهَمُ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا نَعْمُ مِن لَهُ مِنْ ظَهِيرٍ شَهَالَ ذَرَّةٍ فِ اللَّيَات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

وقد قدمنا طرفاً منها قريباً.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَتَنُونِ بِكِتَبِ مِن قَبَّلِ هَنْأَ أَنُ فُونِ بِكِتَبِ مِن قَبَّلِ هَنْأَ ﴾، قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ ءَالَيْنَاهُمُ كِتَنَا مِن قَبَّلِهِ عَهُم بِهِ مُسَّتَمُسِكُونَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدَعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ هَمُّ أَعَدَاءَ اللَّهِ اللَّهِ مَن دُعَآيِهِ مَ غَنِفُلُونَ ﴿ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ هَمُّ أَعَدَاءَ ﴾ الآية .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الجاثية في الكلام على ٣٧٤ قوله تعالى: / ﴿ وَلَا يُغَنِّى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ شَيْعًا وَلَا مَا اَتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَآ يَ ﴾ الآية، وفي سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ
 لِلْحَقِّ لَمَّاجَآءَهُمْ هَلْدَاسِحْرُ مُّبِينُ ﴿ وَإِذَا لُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنْنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ
 لِلْحَقِّ لَمَّاجَآءَهُمْ هَلْدَاسِحْرُ مُّبِينُ ﴿ وَإِذَا لُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنْنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن الكفار إذا قرئت عليهم آيات هذا القرآن العظيم الذي هو الحق ادعوا أنها سحر مبين واضح. وما تضمنته هذه الآية الكريمة من افترائهم على القرآن أنه

سحر، وعلى النبي عَلَيْ أنه ساحر، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى في سبأ: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ إِنْ هَلَاَ إِلَّا سِحْرُ مُبِينٌ شَيْ ﴾، وقوله تعالى في الزخرف: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمُ الْمُقَّ قَالُواْ هَلَاا سِحْرُ وَلِمَّا جَآءَهُمُ الْمُقَ قَالُواْ هَلَاا سِحْرُ وَإِنَّا بِهِ كَفِرُونَ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِحَرِ مِن رَبِّهِم عُلَا بِهِ كَفِرُونَ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِحَرِ مِن رَبِّهِم عُمُدَثٍ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ شَيْ لَاهِيكَةً قُلُوبُهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَيْنَ قُلْتَ اللَّهِ مَنْ فَوْلُهُ تَالِي اللَّهُ مَنْ فَوْلُمْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ وَقُولُهُ تَالَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَلَا آ إِلَّا سِحْرٌ وَلَيْنَ قُلْتَ اللَّهُ مَنْ فَوْلُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلُونَ لَيْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ فَعُولُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَقُولُهُ تَالَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَلَا آ إِلَّا سِحْرٌ مُنْ مُنْ فَوْلُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ فَعُولُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ فَعُلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلُونَ مَن اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اُفْتَرَيْكُ قُلْ إِنِ اُفْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنْ اللّهِ شَيْعًا ﴾.

(أم) هذه هي المنقطعة، وقد قدمنا أنها تأتي بمعنى الإضراب، وتأتي بمعنى همزة الإنكار، /وتأتي بمعناهما معاً وهو الظاهر في هذه ٣٧٥ الآية الكريمة.

فَ (أم) فيها على ذلك تفيد معنى الإضراب والإنكار معاً، فهو بمعنى: دع هذا، واسمع قولهم المستنكر، لظهور كذبهم فيه، أن محمداً افترى هذا القرآن.

وقد كذبهم الله في هذه الدعوى في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفَتَرَبُهُ قُلُ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّشْلِهِ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفَتَرَبُهُ قُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورِ مِّشْلِهِ مَفْتَرَيْتٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَلَا الْفَرْءَانُ أَنُ اللهُ مَنْ رَبُونِ اللهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ اللّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ الآية، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ قُلَ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِى مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا ﴾ أي إن كنت افتريت هذا القرآن، على سبيل الفرض.

والتقدير: عاجلني الله بعقوبته الشديدة، وأنتم لا تملكون لي منه شيئاً، أي لا تقدرون أن تدفعوا عني عذابه إن أراد أن يعذبني على الافتراء، فكيف أفتريه لكم، وأنتم لا تقدرون على دفع عذاب الله عنى؟

وهذا المعنى الذي تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ لَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَكُمْ مِنْ أَعَدِ عَنْهُ حَاجِزِينَ ﴿ لَا لَهُ مَا مِنكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْوَتِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللّهُ اللَّهُ اللّه

فقوله تعالى في آية الحاقة هذه: ﴿ وَلَوْ نَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ فَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقوله في الحاقة: ﴿ فَمَا مِنكُر مِّنَ أَحَدِ عَنْهُ حَجِزِينَ ﴿ فَمَا مِنكُر مِّنَ أَحَدٍ قُوله: ﴿ فَمَا مِنكُر مِّنَ أَحَدٍ ٣٧٦ عَنْهُ / حَجِزِينَ ﴿ فَهَا مِنكُر مِّنَ أَللَهُ مِلا يقدرون على أن يحجزوا عنه أي يدفعوا عنه عقاب الله له بالقتل، لو تقول عليه بعض الأقاويل، وذلك هو معنى قوله: ﴿ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ ٱللّهِ شَيْئًا ﴾ أي لا تقدرون على دفع عذابه عنى.

ونظير ذلك في المعنى قوله تعالى: ﴿ قُلَ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ اللّهِ شَيْعًا إِنْ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْرَكَ مَرْكِمَ وَأَمْكُمُ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللّهُ فِتْنَتَمُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللّهِ شَيْعًا ﴾،

وما تضمنته آية الأحقاف هذه وآية الحاقة المبينة لها من أنه

لو افترى على الله أو تقول عليه عاجله بالعذاب، وأنه لا يقدر أحد على دفعه عنه، جاء معناه في بعض الآيات، كقوله تعالى في يونس: ﴿ قَالَ النَّيْنِ لَا يَرْجُونَ لِقَاآءَنَا اَئْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِهَاذَاۤ اَوْ بَدِّلَهُ قُلَ مَا يَكُونُ لِنَ اَنْ اَنْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِهَاذَاۤ اَوْ بَدِّلَهُ قُلَ مَا يَكُونُ لِنَ اَنْ عَصَيْتُ رَبِّ اَنْ عَصَيْتُ رَبِّ اَنْ عَصَيْتُ رَبِّ عَدَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ فَي إِنْ عَلَى إِنِي أَخاف إِنْ عصيت ربي بالافتراء عليه بتبديل قرآنه أو الإتيان بقرآن غيره، عذاب يوم عظيم.

وذكر الله تعالى مثل هذا عن بعض الرسل في آيات أخر، كقوله عن صالح: ﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةِ مِّن رَّبِّ وَءَاتَننِي مِنْهُ رَحْمَةً فَمَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللّهِ إِنْ عَصَيْئُهُ ﴾ الآية، وقوله تعالى عن نوح: ﴿ وَيَكَوْمِ مَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللّهِ إِن طَحَيَّتُهُ ﴾ الآية.

#### \* قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ .

الأظهر في قوله: ﴿ بِدْعًا ﴾ أنه فعل بمعنى المفعول، فهو بمعنى مبتدع، والمبتدع هو الذي أبدع على غير مثال سابق.

/ ومعنى الآية: قل لهم يا نبي الله: ما كنت أول رسول أرسل ٣٧٧ إلى البشر، بل قد أرسل الله قبلي جميع الرسل إلى البشر، فلا وجه لاستبعادكم رسالتي، واستنكاركم إياها؛ لأن الله أرسل قبلي رسلاً كثيرة.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَمُمَّ أَزُوبَكُا وَدُرِّيَّةً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَآءُوهُم بَالْبَيِّنَتِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ بَالْبَيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ حَمْ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ حَمْ إِنَّ عَسَقَ إِنَّ كَمَا اللَّهِ يُوحِى اللَّهِ يُولِهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللّهُ

إِلَيْكَ وَإِلَى اَلَّذِينَ مِن قَبَلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ فَهِ لَهُ تَعَالَى: ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبَلِكَ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ مَن قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُذِّبَتُ رُسُلُ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِّبُوا وَأُوذُوا حَتَى آئنَهُمْ نَصَرُناً ﴾ الآية، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَدَرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُوِّ ﴾.

التحقيق إن شاء الله، أن معنى الآية الكريمة: ما أدري ما يفعل بي ولا بكم في دار الدنيا، فما أدري أأخرج من مسقط رأسي أو أقتل كما فعل ببعض الأنبياء، وما أدري ما ينالني من الحوادث والأمور في تحمل أعباء الرسالة، وما أدري ما يفعل بكم، أيخسف بكم، أو تنزل عليكم حجارة من السماء، ونحو ذلك.

وهذا هو اختيار ابن جرير وغير واحد من المحققين.

وهذا المعنى في هذه الآية دلت عليه آيات من كتاب الله، كقوله ٣٧٨ تعالى: / ﴿ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاَسْتَكَ ثَرَّتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسُّوَءُ ﴾ الآية، وقوله تعالى أمراً له ﷺ: ﴿ قُل لَاۤ أَقُولُ لَكُمَّ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ الآية.

وبهذا تعلم أن ما يروى عن ابن عباس وأنس وغيرهما من أن المراد: ﴿ وَمَا آَدُرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُمْ ﴾ أي في الآخرة، فهو خلاف التحقيق، كما سترى إيضاحه إن شاء الله.

فقد روي عن إبن عباس وأنس وقتادة والضحاك وعكرمة والحسن في أحد قوليه أنه لما نزل قوله تعالى: ﴿ وَمَا آدرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا

بِكُمْ فرح المشركون واليهود والمنافقون، وقالوا: كيف نتبع نبياً لا يدري ما يفعل به ولا بنا، وأنه لا فضل له علينا، ولولا أنه ابتدع الذي يقوله من عند نفسه، لأخبره الذي بعثه بما يفعل به، فنزلت: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَلْكِ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ فنسخت هذه الآية، وقالت الصحابة: هنيئاً لك يا رسول الله على لقد بين لك الله ما يفعل بك فليت شعرنا ما هو فاعل بنا، فنزلت: ﴿ لِيُدَخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِّنَ ٱللّهِ فَضَلًا كَبِيرًا إِنَّهُ .

ف الظ اهر أن هذا كله خلاف التحقيق، وأن النبي على الا يجهل مصيره يوم القيامة؛ لعصمته صلوات الله وسلامه عليه، وقد قال له الله تعالى: ﴿ وَلَلَّاخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ۚ فَي وَلَسَوْفَ يُعُطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى فَي فَي أُول الله فَي أَمور الدنيا فَتَرْضَى فَي أَمْ وَلَا بِكُرْ ۚ فِي أُمور الدنيا كما قدمنا.

فإن قيل: قد صح عن النبي على من حديث أم العلاء الأنصارية ما يدل على / أن قوله: ﴿ مَا يُفْعَلُ فِى ﴾ أي في الآخرة، فإن ٣٧٩ حديثها في قصة وفاة عثمان بن مظعون رضي الله عنه عندهم، ودخول رسول الله على أنها قالت: رحمة الله عليك أبا السائب، شهادتي عليك لقد أكرمك الله عز وجل، تعني عثمان بن مظعون، فقال رسول الله على: وما يدريك أن الله أكرمه؟ فقلت: لا أدري بأبي أنت وأمي، فقال رسول الله على: «أما هو فقد جاءه اليقين من ربه، وإني لأرجو له الخير، والله ما أدري وأنا رسول الله ما يفعل بي الحديث.

فالجواب هو ما ذكره الحافظ ابن كثير رحمه الله، فقد قال في تفسير هذه الآية الكريمة، بعد أن ساق حديث أم العلاء المذكور بالسند الذي رواه به أحمد رحمه الله: انفرد به البخاري دون مسلم، وفي لفظ له: «ما أدري وأنا رسول الله على ما يفعل به»، وهذا أشبه أن يكون هو المحفوظ، بدليل قولها: فأحزنني ذلك. اهد. محل الغرض منه، وهو الصواب إن شاء الله، والعلم عند الله تعالى.

### \* قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَ يَتُمَّ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَكَفَرْتُم بِهِ عِهِ .

جواب الشرط في هذه الآية محذوف، وأظهر الأقوال في تقديره: إن كان هذا القرآن من عند الله وكفرتم به وجحدتموه، فأنتم ضلال ظالمون.

وكون جزاء الشرط في هذه الآية كونهم ضالين ظالمين، يبينه قول أرَءَيْتُمَّ إِن كَانَ مِنْ يبينه قوله تعالى في آخر فصلت: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمَّ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللَّهِ ثُمَّ صَحَفَرْتُم بِهِ مَن أَضَلُّ مِمَّنَ هُوَ فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴿ قُلْ مَن أَضَلُّ مِمَّنَ هُوَ فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴿ قَلَ مَن أَضَلُ مِمَّنَ هُوَ فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴿ قَلَ مَن أَضَلُ مِمَّنَ هُو فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴿ قَلَ مَن أَضَلُ مِمَّنَ هُو فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴿ وَقُولُهُ وَقُولُهُ فَي آلِهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ ﴾ .

وقال أبو حيان في البحر: مفعولا (أرأيتم) محذوفان لدلالة ٣٨٠ المعنى عليهما، / والتقدير: أرأيتم حالكم إن كان كذا، ألستم ظالمين.

فالأول: حالكم، والثاني: ألستم ظالمين، وجواب الشرط محذوف أي فقد ظلمتم، ولذلك جاء فعل الشرط ماضياً.

وبعض العلماء يقول: إن ﴿ أَرَءَيْتُمْ ﴾ بمعنى أخبروني. والعلم عند الله تعالى.

# قوله تعالى: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسْرَتِهِ بِلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ ٤ ﴾ .

التحقيق إن شاء الله، أن هذه الآية الكريمة جارية على أسلوب عربي معروف، وهو إطلاق المِثْل على الذات نفسها، كقولهم: مثلك لا يفعل هذا، يعنون لا ينبغي لك أنت أن تفعله.

وعلى هذا فالمعنى: وشهد شاهد من بني إسرائيل على أن هذا القرآن وحي منزل حقاً من عند الله، لا أنه شهد على شيء آخر مماثل له؛ ولذا قال تعالى: ﴿ فَاَمَنَ وَالسَّتَكُبَرْتُمُ ﴾.

ومما يوضح هذا، تكرر إطلاق المثل في القرآن مراداً به الذات، كقوله تعالى: ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَلَهُ ثُورًا يَمْشِي بِهِ الذات، كقوله تعالى: ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ ثُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَّلُهُ فِي الظَّلَمَاتِ ﴾ الآية، فقوله: (كمن مثله في الظلمات)، أي كمن هو نفسه في الظلمات، وقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ الظلمات، وقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَقَدِ الْهَتَدُولُ ﴾ أي فإن آمنوا بما آمنتم به، لا بشيء آخر مماثل له، على التحقيق.

ويستأنس له بالقراءة المروية عن ابن عباس وابن مسعود: (فإن آمنوا بما آمنتم به) الآية.

/والقول بأن لفظة (ما) في الآية مصدرية، وأن المراد تشبيه ٣٨١ الإيمان بالإيمان، أي: فإن آمنوا مثل إيمانكم فقد اهتدوا، لا يخفى بُعْدُه.

والشاهد في الآية هو عبد الله بن سلام رضي الله عنه كما قال الجمهور، وعليه فهذه الآية مدنية في سورة مكية.

وقيل: إن الشاهد موسى بن عمران عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وقيل غير ذلك.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوَ كَانَ خَيْرًا مَّاسَبَقُونَا ٓ إِلَيْدِينَ ءَامَنُواْ لَوَ كَانَ خَيْرًا مَّاسَبَقُونَا ٓ إِلَيْدِيْ .

أظهر أقوال العلماء في هذه الآية الكريمة، أن الكافرين الذين قالوا للمؤمنين لو كان خيراً ما سبقونا إليه، أنهم كفار مكة، وأن مرادهم أن فقراء المسلمين وضعفاءهم كبلال وعمار وصهيب وخباب ونحوهم، أحقر عند الله من أن يختار لهم الطريق التي فيها الخير.

وأنهم هم الذين لهم عند الله عظمة وجاه واستحقاق السبق لكل خير، لزعمهم أن الله أكرمهم في الدنيا بالمال والجاه، وأن أولئك الفقراء لا مال لهم ولا جاه، وأن ذلك التفضيل في الدنيا يستلزم التفضيل في الآخرة.

وهذا المعنى الذي استظهرناه في هذه الآية الكريمة تدل له آيات كثيرة من كتاب الله، وخير ما يفسر به القرآن القرآن.

أما ادعاؤهم أن ما أعطوا من المال والأولاد والجاه في الدنيا دليل على أنهم سيعطون مثله في الآخرة، وتكذيب الله لهم في ذلك، فقد جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم فقد جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم فِي الْخَيْرَتِّ بَل لَا يَشْعُرُونَ إِنِي اللهُ وقوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَتَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْفَيْدَ أَمِلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ ا

وقد أوضحنا الآيات الدالة على هذا في سورة الكهف في الكلام على قول تعالى: ﴿ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَهِن لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وأما احتقار الكفار لضعفاء المؤمنين وفقرائهم، وزعمهم أنهم أحقر عند الله من أن يصيبهم بخير، وأن ما هم عليه لو كان خيراً لسبقهم إليه أصحاب الغنى والجاه والولد من الكفار، فقد دلت عليه آيات أخر، كقوله تعالى في الأنعام: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَعُولُوا أَهَا وَلُوا اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا اللهُ .

فهمزة الإنكار في قوله: (أهؤلاء من الله عليهم من بيننا)، تدل على إنكارهم أن الله يمن على أولئك الضعفاء بخير، وقد رد الله عليهم بقوله: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِٱلشَّلَكِرِينَ ﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَدِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمٌ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في الأعراف: ﴿ وَنَادَىٰ أَصَابُ ٱلْأَعْرَافِ رِجَالَا يَعْرِفُونَهُم بِسِيمَنَهُمْ قَالُواْ مَا آغَنَىٰ عَنكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ۞ أَهَنَّوُلَآ ٱلَّذِينَ أَقَسَمْتُمْ لَا يَنَالُهُمُ ٱللَّهُ بِرَحْمَةً الدَّخُلُواْ ٱلجَنَّةَ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمْ وَلَاۤ أَنتُمْ تَحْزُنُونَ ۞ .

وقوله تعالى في صَ : ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَّا نَعُدُهُم مِّنَ الْأَشْرَارِ ۚ اللَّهُ مُّ الْأَبْصَائُرُ اللَّهِ ﴾ ؛ فقد قال غير

٣٨٣ واحد: إن الرجال الذين كانوا يعدونهم من الأشرار هم /ضعفاء المسلمين الذين كانوا يسخرون منهم في دار الدنيا ويزعمون أنهم أحقر من أن ينالهم الله بخير، ويدل له قوله: ﴿ أَغَذَنَّهُم سِخْرِيًّا ﴾، وسيسخر ضعفاء المسلمين في الجنة من الكفار الذين كانوا يسخرون منهم في الدنيا وهم في النار، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ اَجَرَمُوا كَانُوا مِنَ الْذِينَ ءَامَنُوا يَضَحَكُونَ ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِهِم يَنْعَامَنُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ الْمَوَا مِنَ الْكَفَارِ يَضْحَكُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْكَفَارِ يَضْحَكُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَيِنَ لِلّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنِيَا وَيَسْخُرُونَ مِنَ اللّذِينَ عَامَنُوا مِنَ اللّذِينَ عَالَى اللّهُ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

قوله تعالى: ﴿ وَهَلَذَا كِتَنَبُ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًا ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الشعراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينُ فَيَ بِلِسَانٍ عَرَبِيِّ مُّبِينِ فَيَ ﴾، وفي سورة الزمر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فُرِّءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عَوَجٍ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ لِيُّ نَذِرَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ شَيْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له مع بيان أنواع الإنذار في القرآن في أول سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبٌ مِنْهُ لِلنَّنذِرَ بِهِ عَلَى الْآية ، وفي أول سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِيُنذِرَ بَأْسَاشَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية .

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ فَالَا خَوۡقُ عَلَيْهِمۡ وَلَا هُمۡ يَحۡ زَنُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ فَالَا خَوۡقُ عَلَيْهِمۡ وَلَا هُمۡ يَحۡ زَنُونَ ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة فصلت في الكلام على

قوله تعالى: / ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَــَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٣٨٤ ٱلْمَلَيْكِ حَدُهُ اللَّهِ مُ ٣٨٤ ٱلْمَلَيْكِ حَدُهُ اللَّهِ .

\* قوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا ﴾ .

قرأ هذا الحرف نافع وابن كثير وابن عامر وأبو عمرو: (حُسْناً) بضم الحاء وسكون السين، وكذلك هو في مصاحفهم.

وقرأه عاصم وحمزة والكسائي: (إحساناً) بهمزة مكسورة وإسكان الحاء وألف بعد السين.

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذه الآية في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾.

وقال أبو حيان في البحر: قيل: ضَمَّنَ ﴿ وَوَصَّيْنَا ﴾ معنى ألزمنا، فيتعدى لاثنين، فانتصب (حسناً) و (إحساناً) على المفعول الثاني لوصينا.

وقيل: التقدير: إيصاء ذا حسن أو ذا إحسان، ويجوز أن يكون حسناً بمعنى إحسان، فيكون مفعولاً له، أي ووصيناه بها لإحساننا إليهما، فيكون الإحسان من الله تعالى.

وقيل: النصب على المصدر على تضمين معنى أحسنا بالوصية للإنسان بوالديه إحساناً. اهـ. وكلها له وجه.

قوله تعالى: ﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا ﴾.

قرأ هذا الحرف نافع وابن كثير وأبو عمرو وهشام عن ابن عامر: (كَرُهاً) بفتح الكاف في الموضعين.

٣٨٥ / وقرأه عاصم وحمزة والكسائي وابن ذكوان عن ابن عامر: (كُرهاً) بضم الكاف في الموضعين.

وهما لغتان، كالضُّعف والضَّعف.

ومعنى حملته كرهاً: أنها في حال حملها به تلاقي مشقة شديدة.

ومن المعلوم ما تلاقيه الحامل من المشقة والضعف إذا أثقلت وكبر الجنين في بطنها.

ومعنى وضعته كرهاً: أنها في حالة وضع الولد، تلاقي من ألم الطلق وكربه مشقة شديدة، كما هو معلوم.

وهذه المشاق العظيمة التي تلاقيها الأم في حمل الولد ووضعه، لا شك أنها يعظم حقها بها، ويتحتم برها والإحسان إليها، كما لا يخفى.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من المشقة التي تعانيها الحامل، دلت عليه آية أخرى، وهي قوله تعالى في لقمان: ﴿ وَوَصَّيْنَا الْحِامِلَ، وَلَا يَعْ لِقَمَانَ: ﴿ وَوَصَّيْنَا الْحِامِلَ وَهُنِ ﴾ أي تهن به وهناً على وهن، أي ضعفاً على ضعف؛ لأن الحمل كلما تزايد وعظم في بطنها ازدادت ضعفاً على ضعف.

وقوله في آية الأحقاف هذه: (كرهاً) في الموضعين، مصدر منكَّر، وهو حال، أي حملته ذات كره ووضعته ذات كره، وإتيان المصدر المنكَّر حالاً كثير، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

ومصدر منكر حالاً يقع بكثرة كبغتة زيد طلع

وقال بعضهم: (كرهاً) في الموضعين نعت لمصدر، أي حملته حملًا ذا كره، ووضعته وضعاً ذا كره، والعلم عند الله تعالى.

# قوله تعالى: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصْلُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا ﴾ .

/هذه الآية الكريمة ليس فيها بانفرادها تعرض لبيان أقل مدة ٣٨٦ الحمل، ولكنها بضميمة بعض الآيات الأخرى إليها يعلم أقل أمد الحمل؛ لأن هذه الآية الكريمة من سورة الأحقاف صرحت بأن أمد الحمل والفصال معاً ثلاثون شهراً، وقوله تعالى في لقمان: ﴿ وَفِصَدْلُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾، وقوله في البقرة: ﴿ ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعَنَ أَوَلَدَهُنَ كَوْلَدَهُنَ كَوْلَدَهُنَ كَوْلَدَهُنَ كَامِلَيْنَ ﴾ يبين أن أمد الفصال عامان وهما أربعة وعشرون شهراً، فإذا طرحتها من الثلاثين بقيت ستة أشهر، فتعين كونها أمداً للحمل، وهي أقله، ولا خلاف في ذلك بين العلماء.

ودلالة هذه الآيات على أن ستة أشهر أمد للحمل هي المعروفة عند علماء الأصول بدلالة الإشارة.

وقد أوضحنا الكلام عليها في مباحث الحج، في سورة الحج، في سورة الحج، في مبحث أقوال أهل العلم في حكم المبيت بمزدلفة، وأشرنا لهذا النوع من البيان في ترجمة هذا الكتاب المبارك.

## قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا بِلَغَ أَشُدَّهُ وَبِلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ ﴾، وفي ترجمة هذا الكتاب المبارك.

 \* قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَكُما ٓ أَتَعِدَانِنِى آَنُ اللَّهِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ ٱللَّهَ وَيْلَكَ ءَامِنْ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ

حَقُّ فَيَقُولُ مَا هَنَدَآ إِلَّآ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ أُوْلَتِيكَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ﴾ الآية .

٣٨٧ / التحقيق إن شاء الله أن (الذي) في قوله: ﴿ وَالَّذِى قَالَ لِوَالِدَيْهِ ﴾ بمعنى الذين، وأن الآية عامة في كل عاق لوالديه مكذب بالبعث.

والدليل من القرآن على أن (الذي)، بمعنى الذين، وأن المراد به العموم، أن (الذي) في قوله: ﴿ وَٱلَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ ﴾ مبتدأ خبره قوله تعالى: ﴿ أُولَكِيْكَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ ﴾ الآية.

والإخبار عن لفظة (الذي) في قوله: ﴿ أُوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُّ الْقَوْلُ ﴾ بصيغة الجمع، صريح في أن المراد بـ (الذي)، العموم لا الإفراد. وخير ما يفسر به القرآن القرآن.

وبهذا الدليل القرآني تعلم أن قول من قال في هذه الآية الكريمة إنها نازلة في عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق رضي الله عنهما، ليس بصحيح، كما جزمت عائشة رضى الله عنها ببطلانه.

وفي نفس آية الأحقاف هذه دليل آخر واضح على بطلانه، وهو أن الله صرح بأن الذين قالوا تلك المقالة حق عليهم القول، وهو قوله: ﴿ وَلِكِمْنَ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّ مَرِكَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ ﴾.

ومعلوم أن عبد الرحمن بن أبي بكر رضي الله عنهما أسلم وحسن إسلامه، وهو من خيار المسلمين وأفاضل الصحابة، رضي الله عنهم.

وغاية ما في هذه الآية الكريمة هو إطلاق الذي وإرادة الذين، وهو كثير في القرآن وفي كلام العرب؛ لأن لفظ الذي مفرد ومعناها

عام لكل ما تشمله صلتها، وقد تقرر في علم الأصول أن الموصولات كالذي والتي وفروعهما من صيغ العموم، كما أشار له في مراقي السعود بقوله:

صِيَغُه كلل أو الجميع وقد تلا الذي التي الفروع

فمن إطلاق الذي وإرادة الذين، في القرآن: هذه الآية الكريمة من سورة / الأحقاف، وقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٣٨٨ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ الآية، أي كمثل الذين استوقدوا، بدليل قوله: ﴿ دُهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَرَكُهُمْ فِي ظُلْمُت لَا يُبْصِرُونَ ﴿ وَمَرَكُهُمْ ﴾ بصيغة الجمع في الضمائر الثلاثة التي هي: ﴿ يِنُورِهِمْ ﴾ ، ﴿ وَرَكَهُمْ ﴾ ، والواو في: ﴿ لَا يُبْصِرُونَ ﴿ كَالّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِقَاءَ النَّاسِ ﴾ أي كالذين ينفقون، بدليل قوله: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِتَا لَنَاسٍ ﴾ أي كالذين ينفقون، بدليل قوله: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِتَا لَكُسَبُوأُ ﴾ ، وقوله في الزمر: ﴿ وَالَذِي جَاءَ بِالصِّدَقِ وَصَدَقَ بِدِ الْوَلَيْكَ هُمُ الْمُنَّقُونَ ﴿ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَصَدَقَ بِدِ أَوْلَيْكَ عَمَا اللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَال

ونظير ذلك من كلام العرب قول أشهب ابن رميلة:

فإن الذي حانت بفلج دماؤهم هم القوم كل القوم يا أم خالد وقول عديل بن الفرخ العجلي:

وبت أساقي القوم إخوتي الذي غوايتهم غيبي ورشدهم رشدي وقول الراجز:

يا رب عبس لا تبارك في أحد في قائم منهم ولا في من قعد \* إلا الذي قاموا بأطراف المسد \*

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أُفِّ لَّكُمَّا ﴾ كلمة تضجر.

وقائل ذلك عاق لوالديه، غير مجتنب نهي الله في قوله: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرُ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلَا تَقُل لَمُكَمَّا أُفِّ﴾ الآية.

وقوله: ﴿ أَتَعِدَانِنِيٓ ﴾ فعل مضارع وعد، وحَذْفُ واوه في المضارع مطرد، كما ذكره في الخلاصة بقوله:

فا أمرٍ أو مضارع مِنْ كَوَعَدْ احذف وفي كعدة ذاك اطرد

والنون الأولى نون الرفع، والثانية نون الوقاية كما لا يخفي.

٣٨ / وقرأ هذا الحرف أبو عمرو وابن عامر في رواية ابن ذكوان وعاصم وحمزة والكسائي: (أتعدانني) بنونين مكسورتين مخففتين وياء ساكنة.

وقرأه هشام عن ابن عامر بنون مشددة مكسورة وبياء ساكنة.

وقرأه نافع وابن كثير بنونين مكسورتين مخففتين وياء مفتوحة، والهمزة للإنكار.

وقوله: ﴿ أَنَّ أُخْرَجَ ﴾ أي أبعث من قبري حياً بعد الموت.

والمصدر المنسبك من أن وصلتها هو المفعول الثاني لتعدانني، يعني أتعدانني الخروج من قبري حياً بعد الموت، والحال قد مضت القرون، أي هلكت الأمم الأولى ولم يحي منهم أحد ولم يرجع بعد أن مات.

(وهما) أي والداه (يستغيثان الله) أي يطلبانه أن يغيثهما بأن يهدي ولدهما إلى الحق والإقرار بالبعث، ويقولان لولدهما: (ويلك آمن) أي بالله وبالبعث بعد الموت.

والمراد بقولهما: (ويلك) حثه على الإيمان إن وعد الله حق، أي وعده بالبعث بعد الموت حق لا شك فيه، فيقول ذلك الولد العاق

المنكر للبعث: ﴿ مَاهَاذَا ﴾ أي الذي تعدانني إياه من البعث بعد الموت ﴿ إِلَّا آسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ فَي ﴾ .

والأساطير جمع أسطورة. وقيل: جمع إسطارة، ومراده بها ما سطره الأولون، أي كتبوه من الأشياء التي لا حقيقة لها.

وقوله: ﴿ أُوْلَتِهِكَ ﴾ تـرجع الإشـارة فيه إلى العـاقين المكذبين بالبعث، المذكورين في قوله: ﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيِّهِ أُفِّ لَّكُمَّا ﴾ الآية.

وقوله: ﴿ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ ﴾ أي وجبت عليهم كلمة العذاب.

/ وقد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة يس في الكلام ٣٩٠ على قوله تعالى: ﴿ لَقَدْحَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰٓ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ .

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن منكري البعث يحق عليهم القول لكفرهم، قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا شَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى ٱلنَّارِ ٱذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُوْ فِي حَيَاتِكُو ٱلدُّنْيَا وَٱسْتَمْنَعْتُم بِهَا فَٱلْيَوْمَ تَجْزُوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كَثْتُمْ فَسُتَكْبُرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ فَفْسُقُونَ إِنَى ﴿ .

معنى الآية الكريمة أنه يقال للكفار يوم يعرضون على النار: ﴿ أَذَّهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُونِ ﴾.

فقوله يعرضون على النار: قال بعض العلماء: معناه يباشرون حرها، كقول العرب: عرضهم على السيف، إذا قتلهم به، وهو معنى معروف في كلام العرب.

وقد ذكر تعالى مثل ما ذكر هنا في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ أَلِيْسَ هَنَذَا بِالْحَقِّ ﴾، وهذا يدل على أن المراد بالعرض مباشرة العذاب؛ لقوله: ﴿ قَالُواْ بَلَى وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ﴿ وَهَا لَوَا بَلَى وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿ وَمَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ الْعَذَابِ ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا فَدُواْ وَعَشِينًا ﴾؛ لأنه عرض عذاب.

وقال بعض العلماء: معنى عرضهم على النار هو تقريبهم منها، ٣٩١ والكشف / لهم عنها حتى يروها، قال تعالى: ﴿ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وَجِأْىٓءَ يَوْمَ إِنْ بِجَهَنَدُّ ﴾.

وقال بعض العلماء: في الكلام قلب. وهو مروي عن ابن عباس وغيره.

قالوا: والمعنى: ويوم تعرض النار على الذين كفروا، قالوا: وهو كقول العرب: عرضت الناقة على الحوض، يعنون عرضت الحوض على الناقة، ويدل لهذا قوله تعالى: ﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَهِدِ لِلْكَنْفِرِينَ عَرَّضًا اللَّهُ .

قال مقيده عفا الله عنه وعفر له:

هذا النوع الذي ذكروه من القلب في الآية، كقلب الفاعل مفعولاً، والمفعول فاعلاً، ونحو ذلك، اختلف فيه علماء العربية، فمنعه البلاغيون إلا في التشبيه، فأجازوا قلب المشبه مشبهاً به والمشبه به مشبهاً بشرط أن يتضمن ذلك نكتة وسراً لطيفاً، كما هو المعروف عندهم في مبحث التشبيه المقلوب.

وأجازه كثير من علماء العربية.

والذي يظهر لنا أنه أسلوب عربي نطقت به العرب في لغتها،

إلا أنه يحفظ ما سمع منه ولا يقاس عليه، ومن أمثلته في التشبيه قول الراجز:

ومنه ل مغبرة أرجاؤه كأن لون أرضه سماؤه أي كأن سماءه لون أرضه، وقول الآخر:

وبدا الصباح كأن غرته وجه الخليفة حين يمتدح

لأن أصل المراد تشبيه وجه الخليفة بغرة الصباح، فقلب التشبيه ليوهم أن الفرع أقوى من الأصل في وجه الشبه.

/ قالوا: ومن أمثلته في القرآن: ﴿ وَءَانَيْنَكُ مِنَ ٱلْكُنُوْزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ, ٣٩٧ لَنَنُوأُ بِٱلْعُصْبَةِ أُولِى ٱلْقُوَّةِ ﴾؛ لأن العصبة من الرجال هي التي تنوء بالمفاتيح أي تنهض بها بمشقة وجهد لكثرتها وثقلها، وقوله تعالى: ﴿ فَعَمِيتَ عَلَيْهُمُ ٱلْأَنْبَاءُ ﴾ أي عموا عنها.

ومن أمثلته في كلام العرب قول كعب بن زهير:

كأن أوب ذراعيها إذا عرقت وقد تلفع بالقور العساقيل

لأن معنى قوله: «تلفع» لبس اللفاع وهو اللحاف، والقور: الحجارة العظام، والعساقيل: السراب.

والكلام مقلـوب؛ لأن القـور هـي التـي تلتحـف بـالعسـاقيـل لا العكس، كما أوضحه لبيد في معلقته بقوله:

فبتلك إذ رقص اللوامع بالضحى واجتاب أردية السراب إكامها

فصرح بأن الإِكام التي هي الحجارة اجتابت أي لبست أردية السراب، والأردية جمع رداء.

وهذا النوع من القلب وإن أجازه بعضهم فلا ينبغي حمل الآية عليه؛ لأنه خلاف الظاهر، ولا دليل عليه يجب الرجوع إليه.

وظاهر الآية جار على الأسلوب العربي الفصيح، كما أوضحه أبو حيان في البحر المحيط.

٣٩٣ / وقرأه نافع وأبو عمرو وعاصم وحمزة والكسائي: ﴿ أَذَهَبْتُمُ لَا يَعْمِرُهُ وَالْكُسَائِي: ﴿ أَذَهَبْتُمُ طَيِّبَكِيْرُ ﴾ بهمزة واحدة على الخبر من غير استفهام.

واعلم أن للعلماء كلاماً كثيراً في هذه الآية، قائلين إنها تدل على أنه ينبغي التقشف والإقلال من التمتع بالمآكل والمشارب والملابس ونحو ذلك، وأن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان يفعل ذلك خوفاً منه أن يدخل في عموم من يقال لهم يوم القيامة: ﴿أَذَهَبَّتُمُ لِلَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

والمفسرون يذكرون هنا آثاراً كثيرة في ذلك، وأحوال أهل الصفة وما لاقوه من شدة العيش.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له:

التحقيق \_إن شاء الله \_ في معنى هذه الآية هو أنها في الكفار وليست في المؤمنين الذين يتمتعون باللذات التي أباحها الله لهم؛ لأنه تعالى ما أباحها لهم ليذهب بها حسناتهم.

وإنما قلنا: إن هذا هو التحقيق؛ لأن الكتاب والسنة الصحيحة دالان عليه، والله تعالى يقول: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾ الآية.

أما كون الآية في الكفار فقد صرح الله تعالى به في قوله: ﴿ وَيَوْمَ لِنُونُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى ٱلنَّارِ أَذْهَبَتُمْ طَيِّبَتِكُمْ ﴾ الآية .

والقرآن والسنة الصحيحة قد دلا على أن الكافر إن عمل عملاً صالحاً مطابقاً للشرع، مخلصاً فيه لله، كالكافر الذي يبر والديه، ويصل الرحم، ويقري الضيف، وينفس عن المكروب، ويعين المظلوم، يبتغي بذلك وجه الله؛ يشاب بعمله في دار الدنيا خاصة بالرزق والعافية، ونحو ذلك، ولا نصيب له في الآخرة.

/ فمن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٣٩٤ الْحَيَوةَ اللَّهُ أَوْلَيَهِ الدَيْمَ أَعْمَلَهُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٣٩٤ الْحَيَوةَ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

وقد قيد تعالى هذا الثواب الدنيوي المذكور في الآيات بمشيئته وإرادته، في قوله تعالى: ﴿ مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ الْآيَ ﴾.

وقد ثبت في صحيح مسلم من حديث أنس أن النبي على قال: «إن الله لا يظلم مؤمناً حسنة، يعطى بها في الدنيا ويجزى بها في الآخرة، وأما الكافر فيطعم بحسناته، ما عمل بها لله، في الدنيا، حتى

إذا أفضى إلى الآخرة لم تكن له حسنة يجزى بها الهذا لفظ مسلم في صحيحه.

وفي لفظ له عن رسول الله ﷺ: «إن الكافر إذا عمل حسنة أطعم بها طعمة في الدنيا، وأما المؤمن فإن الله يدخر له حسناته في الآخرة ويعقبه رزقاً في الدنيا على طاعته». اهـ.

فهذا الحديث الثابت عن النبي على فيه التصريح بأن الكافر يجازى بحسناته في يجازى بحسناته في الدنيا والآخرة معاً، وبمقتضى ذلك يتعين تعييناً لا محيص عنه أن الذي أذهب طيباته في الدنيا واستمتع بها هو الكافر؛ لأنه لا يجزى بحسناته إلا في الدنيا خاصة.

وأما المؤمن الذي يجزى بحسناته في الدنيا والآخرة معاً، فلم يذهب طيباته في الدنيا؛ لأن حسناته مدخرة له في الآخرة، مع أن الله تعالى يثيبه بها في الدنيا كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ أَن الله تعالى يثيبه بها في الدنيا كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ ٢٩٥ مِخْرَجًا إِنَّ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾، / فجعل المخرج من الضيق له ورزقه من حيث لا يحتسب ثواباً في الدنيا، وليس ينقص أجر تقواه في الآخرة.

والآيات بمثل هذا كثيرة معلومة، وعلى كل حال، فالله جل وعلا أباح لعباده على لسان نبيه على الطيبات في الحياة الدنيا، وأجاز لهم التمتع بها، ومع ذلك جعلها خاصة بهم في الآخرة، كما قال تعالى: ﴿ قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِبَاتِ مِنَ الرِّزَقِ قُلَ هِي لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيكَمَةُ ﴾.

فدل هذا النص القرآني أن تمتع المؤمنين بالزينة والطيبات من

الرزق في الحياة الدنيا لم يمنعهم من اختصاصهم بالتنعم بذلك يوم القيامة، وهو صريح في أنهم لم يذهبوا طيباتهم في حياتهم الدنيا.

ولا ينافي هذا أن من كان يعاني شدة الفقر في الدنيا كأصحاب الصفة، يكون لهم أجر زائد على ذلك؛ لأن المؤمنين يؤجرون بما يصيبهم في الدنيا من المصائب والشدائد، كما هو معلوم.

والنصوص الدالة على أن الكافر هو الذي يذهب طيباته في الحياة الدنيا؛ لأنه يجزى في الدنيا فقط، كالآيات المذكورة، وحديث أنس المذكور عند مسلم، قد قدمناها موضحة في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَكُورًا ﴿ وَمَنْ أَرَادَ اللَّهِ عَلَى أَسَانِيد المذكور وألفاظه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَٱلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ أي عذاب الهوان وهو الذل والصغار.

وقوله تعالى: ﴿ بِمَا كُنتُم تَستَكَمِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْخَقِّ وَمِمَا كُنتُمْ لَفَشُقُونَ ﴿ اللَّهُ وَمِا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللّا

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من كون الاستكبار في الأرض والفسق من أسباب عذاب الهون، وهو عذاب النار، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلّمُتَكَبِّرِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَأْوَرِهُمُ ٱلنَّارُ ﴾ الآية.

وقد قدمنا النتائج الوخيمة الناشئة عن التكبر في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا ﴾ الآية.

وقوله تعالى: ﴿ يِغَيِّرِ ٱلْحَقِّ ﴾ مع أنه من المعلوم أنهم لا يستكبرون في الأرض إلا استكباراً متلبساً بغير الحق، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا طَلَيْرِ يَظِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾ ومعلوم أنه لا يطير إلا بجناحيه، وقوله: ﴿ فَوَيَّلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِئَبَ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ ومعلوم أنهم لا يكتبونه إلا بأيديهم، ونحو ذلك من الآيات، وهو أسلوب عربي نزل به القرآن.

#### قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَاذْ كُرْ أَخَاعَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ بِٱلْأَحْقَافِ ﴾ .

أبهم جل وعلا في هذه الآية الكريمة أخا عاد ولم يعينه، ولكنه بين في آيات أخرى أنه هود عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، كقوله تعالى: ﴿ فَوَالِنَهُ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا ﴾ في سورة الأعراف، وسورة هود، وغير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ أَلَّا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّا ٱللَّهَ إِنِّىٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ
 عَظِيمٍ شَ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن النبي هوداً نهى قومه ٣٩٧ أن يعبدوا /غير الله، وأمرهم بعبادته تعالى وحده، وأنه خوفهم من عذاب الله إن تمادوا في شركهم به.

وهذان الأمران اللذان تضمنتهما هذه الآية جاءا موضحين في آيات أخر.

أما الأول منهما، ففي قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَعَوْمِ الْقَبَدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهِ غَيْرُهُۥ ﴿ في سورة الأعراف، وسورة هود، ونحو ذلك من الآيات.

وأما خوفه عليهم العذاب العظيم، فقد ذكره في الشعراء في

قوله تعالى: ﴿ وَاتَقُواْ الَّذِي ٓ أَمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ ﴿ اَمَدَّكُمْ بِأَنْعَكِمِ وَبَنِينَ ﴿ وَجَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴿ أَمَدُكُمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَهُو يُومِ القيامة.

قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ هَا لَهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ومعنى قوله تعالى: (لتأفكنا عن آلهتنا) أي لتصرفنا عن عبادتها إلى عبادة الله وحده.

وقد تضمنت هذه الآية الكريمة أمرين:

أحدهما: إنكار عاد على هود أنه جاءهم ليتركوا عبادة الأوثان، ويعبدوا الله وحده.

والثاني: أنهم قالوا له: ائتنا بما تعدنا من العذاب وعجله لنا إن كنت صادقاً فيما تقول، عناداً منهم وعتواً.

وهذان الأمران جاءا موضحين في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في الأعراف: ﴿ قَالُوا الْحِثْتَنَا لِنَعْبُدُ اللّهَ وَحَدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ عَابَا وَنَا اللّهُ عَلَيْهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ عَابَا وَأَنّا فِأَنْنَا بِمَا تَعِدُنا آلِهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَأُبَلِّغُكُمْ مَّاۤ أُرْسِلْتُ بِهِ ٤ \* . ٣٩٨

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن نبي الله هوداً قال لقومه: إنه يبلغهم ما أرسل به إليهم؛ لأنه ليس عليه إلا البلاغ، وهذا المعنى جاء مذكوراً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في الأعراف: ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكَكِنِي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ أَبَلِغُكُمُ مَوْلَا يَنقُومُ أَمِينُ ﴿ فَإِن تَوَلَّوْ اللهِ عَالَى في سورة هود: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْ أَفَقَدُ أَبَلَغُتُكُمُ مَّا أَرْسِلْتُ بِدِي إِلَيْكُونُ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ بَلَ هُوَ مَا ٱسْتَعْجَلْتُم بِهِ ۚ رِبِيْحُ فِيهَا عَذَابُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة فصلت في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي آيَّامِ نَجِسَاتٍ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّاهُمْ فِيمَاۤ إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ ﴾.

لفظة (إن) في هذه الآية الكريمة فيها للمفسرين ثلاثة أوجه، يدل استقراء القرآن على أن واحداً منها هو الحق، دون الاثنين الآخرين.

قال بعض العلماء: (إن) شرطية وجزاء الشرط محذوف، والتقدير: إن مكناكم فيه طغيتم وبغيتم.

وقال بعضهم: (إن) زائدة بعد (ما) الموصولة، حملاً لـ(ما) الموصولة على (ما) النافية؛ لأن (ما) النافية تزاد بعدها لفظة (إن) كما هو معلوم.

كقول قتيلة بنت الحارث \_ أو النضر \_ العبدرية:

أبلغ بها ميتاً بأن تحية ما إن تزال بها النجائب تخفق وقول دريد بن الصمة في الخنساء:

ppy /ما إن رأيت ولا سمعت به كاليوم طالي أينق جرب

فـ(إن) زائدة بعد (ما) النافية في البيتين، وهو كثير، وقد حملوا على ذلك (ما) الموصولة فقالوا: تزاد بعدها (إن) كآية الأحقاف هذه، وأنشد لذلك الأخفش:

يرجي المرء ما إن لا يراه وتعرض دون أدناه الخطوب

أي يرجي المرء الشيء الذي لا يراه؛ و (إن) زائدة.

وهذان هما الوجهان اللذان لا تظهر صحة واحدِ منهما.

لأن الأول منهما فيه حذف وتقدير.

والثاني منهما فيه زيادة كلمة.

وكل ذلك لا يصار إليه إلا بدليل يجب الرجوع إليه.

أما الوجه الثالث الذي هو الصواب إن شاء الله، فهو أن لفظة (إن) نافية بعد (ما) الموصولة، أي ولقد مكناهم في الذي ما مكناكم فيه، من القوة في الأجسام، وكثرة الأموال والأولاد والعدد.

وقوله فيها أيضاً: ﴿ ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِى ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ / عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبُلِهِمَّ كَانُواْ هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ ٤٠٠ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ الآية .

وقوله تعالى في الروم: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي اَلْأَرْضِ فَينَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُواْ اَلْأَرْضَ وَعَمَرُوهِكَ أَكَثَ مِمَّاعَمَرُوهَا﴾ الآية. وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَهْلَكُنَاۤ أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشُا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَأَهْلَكُنَاۤ أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشُا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَأَهْلَكُنَاۤ أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشُا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَأَ

\* قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ التَّحَدُواْ مِن دُونِ اللَّهِ قُرْبَانًا عَلَمُ اللَّهِ مَنْ أَلَوْ اللَّهِ عَلَى إِفَاكُهُمْ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ إِنَّهُ اللّهِ عَلَى إِفَاكُهُمْ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴿ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الجاثية في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ شَيْئًا وَلَا مَا أَغَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيَأَةً وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ فَهَا لَهُ وَلَا مَا أَغَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيَأَةً وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ فَهَا ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْفُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنصِتُوا فَلَمَّا قُضِى وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ اللَّهُ مُنَا يَعَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ يَكَيْهِ قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كَتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كَتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهُدِي مُنتَقِيمٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ذكر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة من سورة الأحقاف أنه صرف إلى النبي على ﴿ نَفَرُا مِنَ الْجِنِّ ﴾، والنفر دون العشرة ﴿ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ ﴾ وأنهم لما حضروه قال بعضهم لبعض: ﴿ أَنصِتُوا ﴾ أي اسكتوا مستمعين، وأنه لما قضي، أي انتهى النبي على النبي كله من قراءته ﴿ وَلَوْا ﴾ / أي رجعوا ﴿ إِلَى قَوْمِهِم ﴾ من الجن في حال كونهم ﴿ مُنذِرِينَ ﴾ أي مخوفين لهم من عذاب الله إن لم يؤمنوا بالله، ويجيبوا داعيه محمداً على وأخبروا قومهم أن هذا الكتاب الذي سمعوه يتلى، المنزل من بعد موسى، ﴿ يَهْدِي ٓ إِلَى الْحَقِ ﴾ وهو ضد الباطل، ﴿ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ أَي لا اعوجاج فيه.

وقد دل القرآن العظيم أن استماع هؤلاء النفر من الجن،

وقولهم ما قالوا عن القرآن، كله وقع ولم يعلم به النبي على حتى أوحى الله ذلك إليه، كما قال تعالى في القصة بعينها، مع بيانها وبسطها، بتفصيل الأقوال التي قالتها الجن بعد استماعهم القرآن العظيم: ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَى أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِينِ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرَّءَانًا عَجَبًا ﴾ العظيم: ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَى أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِينِ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرَّءَانًا عَجَبًا ﴾ العظيم: ﴿ وَلَن نُشْرِكَ بِرِبِّنَا أَحَدًا ﴿ إِلَى آخر الآيات .

قوله تعالى: ﴿ يَنقُومَنَا ٓ أَجِيبُواْ دَاعِى ٱللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ - يَغْفِرْ
 لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرَكُم مِّنْ عَذَابٍ ٱلِيمِ (أَلَّهُ).

منطوق هذه الآية أن من أجاب داعي الله محمداً وآمن به، وبما جاء به من الحق غفر الله له ذنوبه، وأجاره من العذاب الأليم، ومفهومها، أعني مفهوم مخالفتها، المعروف بدليل الخطاب، أن من لم يجب داعي الله من الجن ولم يؤمن به لم يغفر له، ولم يجره من عذاب أليم، بل يعذبه ويدخله النار، وهذا المفهوم جاء مصرحاً به مبيناً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَتَمَّتُ كُلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمَلاَنَ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلاَنَ جَهَنَّمَ مِن الْجِنَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَلَاكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلاَنَ جَهَنَّمَ مِن الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وَلَا لِمِن فَا اللَّهِ فَي النَّارِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا الله عَيل ذَا الله عَيل ذَا الله عَيل ذَاكُ من أَلْجِنَّ وَالْإِنِسَ فِي النَّارِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا الله عَيل ذَلك من النَّياتِ الله عَيل ذَلك من الله الله الله عَيل ذلك من الآيات.

/ أما دخول المؤمنين المجيبين داعي الله من الجن الجنة، فلم ٤٠٢ تتعرض له الآية الكريمة بإثبات ولا نفي، وقد دلت آية أخرى على أن المؤمنين من الجن يدخلون الجنة، وهي قوله تعالى في سورة الرحمن: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَجَنّانِ ﴿ فَإِلَى عَالَا مَ رَبِّهِ عَنّانِ ﴿ فَإِلَى عَالَا وَبِهَ الرّحمن: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَبّنانِ ﴿ فَإِلَى عَالَا وَرَبِّكُما ثُكَذِّبَانِ ﴿ فَهُ مَا مَ مَقَامَ رَبِّهِ عَبّنانِ ﴿ فَإِلَّ عَالَا وَرَبِّكُما ثُكَذِّبَانِ ﴿ فَهُ مَا مَ وَبِهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ ا

تعلم أن ما ذهب إليه بعض أهل العلم، قائلين إنه يفهم من هذه الآية، من أن المؤمنين من الجن لا يدخلون الجنة، وأن جزاء إيمانهم وإجابتهم داعي الله هو الغفران وإجارتهم من العذاب الأليم فقط، كما هو نص الآية، كله خلاف التحقيق.

وقد أوضحنا ذلك في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب، عن آيات الكتاب» في الكلام على هذه الآية من سورة الأحقاف، فقلنا فيه ما نصه:

هذه الآية يفهم من ظاهرها، أن جزاء المطيع من الجن غفران ذنوبه، وإجارته من عذاب أليم، لا دخوله الجنة.

وقد تمسك جماعة من العلماء منهم الإمام أبو حنيفة رحمه الله تعالى بظاهر هذه الآية، فقالوا إن المؤمنين المطيعين من الجن لا يدخلون الجنة، مع أنه جاء في آية أخرى ما يدل على أن مؤمنيهم في الجنة، وهي قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَلَيْهِ وَيَكُمُا لَانه تعالى بين شموله للجن والإنس، بقوله ﴿ فَإِلَيّ ءَالآةٍ رَبِّكُما لَكُذِبَانِ ﴿ فَكِذَبَانِ ﴿ فَإِلَى اللَّهِ مَا للَّهِ مَا لَكُونَ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُونَانِ ﴿ فَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُما لللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

ويستأنس لهذا بقوله تعالى: ﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴾، فإنه يشير إلى أن في الجنة جناً يطمثون النساء كالإنس.

والجواب عن هذا: أن آية الأحقاف نُصَّ فيها على الغفران ٤٠٣ والإجارة / من العذاب، ولم يُتَعَرَّض فيها لدخول الجنة بنفي ولا إثبات، وآية الرحمن نص فيها على دخولهم الجنة؛ لأنه تعالى قال فيها: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾.

وقد تقرر في الأصول أن الموصولات من صيغ العموم،

فقوله: ﴿ لِمَنْ خَافَ﴾، يعم كل خائف مقام ربه، ثم صرح بشمول ذلك للجن والإنس معاً بقوله: ﴿ فَبِأَيِّءَ الآءِ رَبِّكُمَا ثُكَدِّبَانِ ۞ .

فبين أن الوعد بالجنتين لمن خاف مقام ربه من آلائه، أي نعمه على الإنس والجن، فلا تعارض بين الآيتين؛ لأن إحداهما بينت ما لم تعرض له الأخرى.

والمنطوق مقدم على المفهوم كما تقرر في الأصول.

ولا يخفى أنا إذا أردنا تحقيق هذا المفهوم المدعى وجدناه معدوماً من أصله؛ للإجماع على أن قسمة المفهوم ثنائية، إما أن يكون مفهوم موافقة أو مخالفة ولا ثالث.

ولا يدخل هذا المفهوم المدعى في شيء من أقسام المفهومين. أما عدم دخوله في مفهوم الموافقة بقسميه فواضح.

وأما عدم دخوله في شيء من أنواع مفهوم المخالفة؛ فلأن عدم دخوله في مفهوم الحصر أو الغاية أو العدد أو الصفة أو الظرف، واضح.

/ فلم يبق من أنواع مفهوم المخالفة يتوهم دخوله فيه إلا مفهوم ٤٠٤ الشرط أو اللقب، وليس داخلاً في واحد منهما.

فظهر عدم دخوله فيه أصلاً.

أما وجه توهم دخوله في مفهوم الشرط؛ فلأن قوله: ﴿ يَغْفِرُ لَكُمُ مِّن ذُنُوبِكُمْ ﴾ فعل مضارع مجزوم بكونه جزاء الطلب.

وجمهور علماء العربية على أن الفعل إذا كان كذلك فهو مجزوم بشرط مقدر، لا بالجملة قبله، كما قيل به.

وعلى الصحيح الذي هو مذهب الجمهور، فتقرير المعنى: ﴿ أَجِيبُواْ دَاعِى اللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ ٤٠٠ إِن تفعلوا ذلك يغفر لكم، فيتوهم في الآية مفهوم هذا الشرط المقدر.

والجواب عن هذا: أن مفهوم الشرط عند القائل به، إنما هو في فعل الشرط لا في جزائه، وهو معتبر هنا في فعل الشرط على عادته، فمفهوم أن تجيبوا داعي الله وتؤمنوا به يغفر لكم، أنهم إن لم يجيبوا داعي الله ولم يؤمنوا به لم يغفر لهم، وهو كذلك.

أما جزاء الشرط فلا مفهوم له؛ لاحتمال أن تترتب على الشرط الواحد مشروطات كثيرة، فيذكر بعضها جزاء له فلا يدل على نفي غيره، كما لو قلت لشخص مثلاً: إن تسرق يجب عليك غرم ما سرقت. فهذا الكلام حق، ولا يدل على نفي غير الغرم كالقطع؛ لأن قطع اليد مرتب أيضاً على السرقة كالغرم.

وكذلك الغفران، والإجارة من العذاب، ودخول الجنة، دعي الله والإيمان به، /فذكر في الآية بعضها وسكت فيها عن بعض، ثم بين في موضع آخر، وهذا لا إشكال فيه.

وأما وجه توهم دخوله في مفهوم اللقب؛ فلأن اللقب في

اصطلاح الأصوليين هو ما لم يمكن انتظام الكلام العربي دونه، أعني المسند إليه، سواء كان لقباً أو كنية أو اسماً أو اسم جنس أو غير ذلك.

وقد أوضحنا اللقب غاية في المائدة.

والجواب عن عدم دخوله في مفهوم اللقب: أن الغفران والإجارة من العذاب، المدعى بالفرض أنهما لقبان لجنس مصدريهما، وأن تخصيصهما بالذكر يدل على نفي غيرهما في الآية، سندان لا مسند إليهما؛ بدليل أن المصدر فيهما كامن في الفعل، ولا يستند إلى الفعل إجماعاً ما لم يرد مجرد لفظه على سبيل الحكاية.

ومفهوم اللقب عند القائل به إنما هو فيما إذا كان اللقب مسنداً إليه؛ لأن تخصيصه بالذكر عند القائل به يدل على اختصاص الحكم به دون غيره، وإلا لما كان للتخصيص بالذكر فائدة، كما عللوا به مفهوم الصفة.

وأجيب من جهة الجمهور: بأن اللقب ذكر ليمكن الحكم لا لتخصيصه بالحكم، إذ لا يمكن الإسناد بدون مسند إليه.

ومما يوضح ذلك: أن مفهوم الصفة الذي حمل عليه اللقب عند القائل به إنما هو في المسند إليه لا في المسند؛ لأن المسند إليه هو الذي تراعى أفراده وصفاتها، فيقصد بعضها بالذكر دون بعض، فيختص الحكم بالمذكور.

أما المسند، فإنه لا يراعى فيه شيء من الأفراد والأوصاف أصلاً، وإنما يراعى فيه مجرد الماهية التي هي الحقيقة الذهنية.

الذي هو الإنسان في هذا المثال يقصد به جميع أفراده؛ لأن كل فرد الذي هو الإنسان في هذا المثال يقصد به جميع أفراده؛ لأن كل فرد منها حيوان، بخلاف المسند الذي هو الحيوان في هذا المثال فلا يقصد به إلا مطلق ماهيته وحقيقته الذهنية من غير مراعاة الأفراد؛ لأنه لو روعيت أفراده لاستلزم الحكم على الإنسان بأنه فرد آخر من أفراد الحيوان كالفرس مثلاً.

والحكم بالمباين على المباين باطل إذا كان إيجابياً، باتفاق العقلاء.

وعامة النظار على أن موضوع القضية إذا كانت غير طبيعية يراعى فيه ما يصدق عليه عنوانها من الأفراد باعتبار الوجود الخارجي إن كانت حقيقية، وأما الخارجي إن كانت حقيقية، وأما المحمول من حيث هو فلا تراعى فيه الأفراد البتة، وإنما يراعى فيه مطلق الماهية.

ولو سلمنا تسليماً جدلياً أن مثل هذه الآية يدخل في مفهوم اللقب، فجماهير العلماء على أن مفهوم اللقب لا عبرة به، وربما كان اعتباره كفراً، كما لو اعتبر معتبر مفهوم اللقب في قوله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ ﴾ فقال: يفهم من مفهوم لقبه أن غير محمد على له لمن رسول الله، فهذا كفر بإجماع المسلمين.

فالتحقيق أن اعتبار مفهوم اللقب لا دليل عليه شرعاً ولا لغة ولا عقلاً، سواء كان اسم جنس، أو اسم عين، أو اسم جمع، أو غير ذلك.

فقولك: جاء زيد، لا يفهم منه عدم مجيء عمرو.

وقولك: رأيت أسداً، لا يفهم منه عدم رؤيتك لغير الأسد.

والقول بالفرق بين اسم الجنس فيعتبر، واسم العين فلا يعتبر، لا يظهر.

/ فلا عبرة بقول الصيرفي وأبي بكر الدقاق وغيرهما من ٤٠٧ الشافعية، ولا بقول ابن خويز منداد وابن القصار من المالكية، ولا بقول بعض الحنابلة، باعتبار مفهوم اللقب؛ لأنه لا دليل على اعتباره عند القائل به، إلا أنه يقول: لو لم يكن اللقب مختصاً بالحكم لما كان لتخصيصه بالذكر فائدة، كما علل به مفهوم الصفة؛ لأن الجمهور يقولون: ذُكِرَ اللقبُ لِيُسْنَدَ إليه، وهو واضح لا إشكال فيه.

وأشار صاحب مراقي السعود إلى تعريف اللقب بالاصطلاح الأصولي وأنه أضعف المفاهيم بقوله:

أضعفها اللقب وهو ما أُبِي من دونه نظم الكلام العربي

وحاصل فقه هذه المسألة: أن الجن مكلفون على لسان نبينا على بدلالة الكتاب والسنة وإجماع المسلمين، وأن كافرهم في النار بإجماع المسلمين، وهو صريح قوله تعالى: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ فَكُبْكِبُوا فِيها هُمْ وَالْغَاوُنَ ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ فَكُبْكِبُوا فِيها هُمْ وَالْغَاوُنَ ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ فَاللَّ ادْخُلُوا فِي الْمَا وَوَله تعالى: ﴿ فَاللَّ ادْخُلُوا فِي أَمْمِ قَدْ خَلَتْ مِن وَوَله تعالى: ﴿ قَالَ ادْخُلُوا فِي أَمْمِ قَدْ خَلَتْ مِن وَوَله تعالى: ﴿ قَالَ ادْخُلُوا فِي أَمْمِ قَدْ خَلَتْ مِن وَلَا اللّهِ عَيْر ذلك من الآيات، وأن قَبْلِكُم مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ فِي ٱلنَّارِ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، وأن مؤمنيهم اختلف في دخولهم الجنة، ومنشأ الخلاف الاختلاف في فهم الآيتين المذكورتين، والظاهر دخولهم الجنة كما بينا، والعلم عند الله تعالى. اهـ. بلفظه.

٤٠٨ / قد قدمنا الآيات الموضحة لهذه الآية، وأنها من الآيات الدالة على البعث، في البقرة والنحل والجاثية، وغير ذلك من المواضع، وأحلنا على ذلك مراراً.

والباء في قوله: ﴿ بِقَدِرٍ ﴾ يسوغه أن النفي متناول لأن فما بعدها، فهو في معنى: أليس الله بقادر؟

ويوضح ذلك قوله بعد: (بلي) مقرراً لقدرته على البعث وغيره.

قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرْ كُمَا صَبَرَ أُولُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾.

اختلف العلماء في المراد بأولي العزم من الرسل في هذه الآية الكريمة اختلافاً كثيراً.

وأشهر الأقوال في ذلك أنهم خمسة، وهم الذين قدمنا ذكرهم في الأحزاب والشورى، وهم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام.

وعلى هذا القول فالرسل الذين أمر رسول الله ﷺ أن يصبر كما صبروا أربعة فصار هو ﷺ خامسهم.

واعلم أن القول بأن المراد بأولي العزم جميع الرسل عليهم الصلاة والسلام، وأن لفظة (من) في قوله: (من الرسل) بيانية يظهر

أنه خلاف التحقيق، كما دل على ذلك بعض الآيات القرآنية، كقوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ لِللَّهِ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْمُوتِ ﴾ الآية، فأمر الله جل وعلا نبيه في آية القلم هذه بالصبر، ونهاه عن أن يكون مثل يونس؛ لأنه هو صاحب الحوت، وكقوله: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَى ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنْسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ مَا حَبُ الْحَوت، فَآية القلم وآية طه المذكورتان كلتاهما تدل على أن أولي عنرما الذين أمر النبي على الله يعبر كصبرهم ليسوا جميع الرسل، والعلم عند الله تعالى.

#### \* قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسْتَعُجِل لَمُثَّمُ ﴾ .

نهى الله نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن يستعجل / العذاب ٤٠٩ لقومه، أي يدعو الله عليهم بتعجيله لهم، فمفعول (تستعجل) محذوف تقديره: العذاب، كما قاله القرطبي، وهو الظاهر.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من النهي عن طلب تعجيل العذاب لهم جاء موضحاً في آيات أخر، كقول تعالى: ﴿ وَذَرُفِ وَأَلْكَذِبِينَ أُولِي ٱلنَّعَمَةِ وَمَهِلَّهُمُ قَلِيلًا شَيَّا﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَهَيِّلِ ٱلْكَفِرِينَ أَمْهِلَّهُمُ رُوَيَلًا شَيَّا ﴾.

فإن قوله: ﴿ وَمَهِّلْهُمْ قَلِيلًا شَ ﴾ وقوله: ﴿ فَهَيِّلِ ٱلْكَفِرِينَ أَمْهِلْهُمُ وَوَلَّهُ : ﴿ فَهَيِّلِ ٱلْكَفِرِينَ أَمْهِلَّهُمُ وَلَا نَسْتَعْجِل لَمُّمَّ ﴾ .

والمراد بالآيات: نهيه على عن طلب تعجيل العذاب لهم؛ لأنهم معذبون لا محالة عند انتهاء المدة المحددة للإمهال، كما يوضحه قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْجَلَ عَلَيْهِم ۗ إِنَّمَا نَعُدُ لَهُم عَدًا ﴿ فَكَ تَعْجَلَ عَلَيْهِم ۖ إِنَّمَا نَعُدُ لَهُم عَدًا ﴾، وقوله وقوله تعالى: ﴿ نُمَيِّعُهُم قَلِيلا ثُم أَضْطَرُهُم إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّه عَدالِي اللَّه عَدَابٍ النَّارِ ﴾ الآية، تعالى: ﴿ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُم قَلِيلًا ثُم الضَطرُهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ ﴾ الآية،

قوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَّهَارْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَأَن لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةُ مِّنَ ٱلنَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمُّ ﴾، وفي سورة قد أفلح المؤمنون في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسُتَلِ ٱلْعَارِينَ شِنَهُ ﴾.

وبينا في الكلام على آية قد أفلح المؤمنون وجه إزالة إشكال معروف في الآيات المذكورة.

### ٤١٠ /\* قوله تعالى: ﴿ بَلَنَّخُ ﴾.

التحقيق إن شاء الله أن أصوب القولين في قوله: ﴿ بَلَنَّ ﴾ أنه خبر مبتدأ محذوف تقديره: هذا بلاغ، أي هذا القرآن بلاغ من الله إلى خلقه.

ويدل لهذا قوله تعالى في سورة إبراهيم: ﴿ هَٰذَا بَكُنُّ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُواْ بِهِ ﴾، وقـولـه فـي الأنبيـاء: ﴿ إِنَّ فِـ هَٰذَا لَبَكَعُا لِقَوْمٍ عَكِيدِينَ ۚ ﴾، وخير ما يفسر به القرآن القرآن.

والبلاغ اسم مصدر، بمعنى التبليغ، وقد علم باستقراء اللغة

العربية أن الفَعال يأتي كثيراً بمعنى التفعيل، كبلغه بلاغاً، أي تبليغاً، وكلمه كلاماً، أي تكليماً، وطلقها طلاقاً، وسرحها سراحاً، وبينه ساناً.

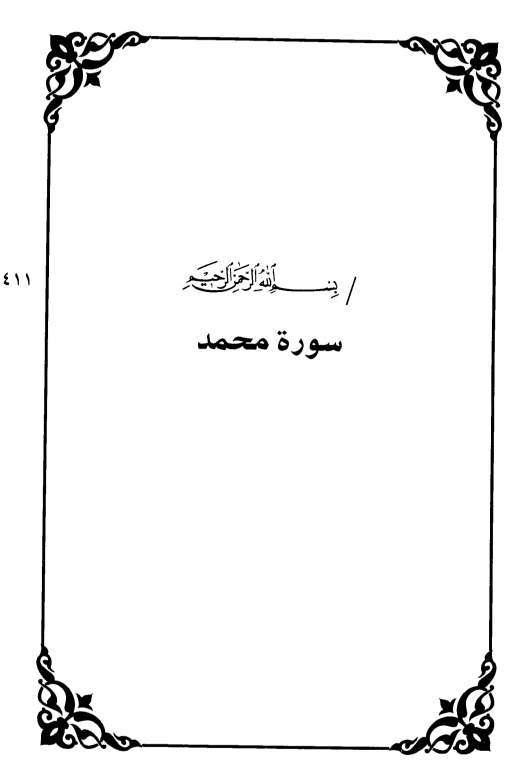
كل ذلك بمعنى التفعيل؛ لأن فَعَلَ مضعفة العين، غير معتلة اللام ولا مهموزته، قياسُ مصدرِها التفعيلُ.

وما جاء منه على خلاف ذلك، يحفظ ولا يقاس عليه، كما هو معلوم في محله.

أما القول بأن المعنى: وذلك اللبث بلاغ، فهو خلاف الظاهر كما ترى، والعلم عند الله تعالى.



|  |  |  | ٠ |
|--|--|--|---|
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |





113

# 

\* قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللّهِ أَضَلَ اعْمَالُهُمْ ﴿ وَهُوَ اللّهِ أَضَلُ اللّهِ أَضَلُهُمْ ﴿ وَهُو الْمَالُهُمْ اللّهِ أَنْ اللّهِ اللّهِ أَصَلُ الْمَالُهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ

قُوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ قال بعضهم: هو من الصدود؛ لأن صد في الآية لازمة.

وقال بعضهم: هو من الصد؛ لأن صد في الآية متعدية، وعليه فالمفعول محذوف، أي: صدوا غيرهم عن سبيل الله، أي: عن الدخول في الإسلام.

وهذا القول الأخير هو الصواب؛ لأنه على القول بأن صد لازمة؛ فإن ذلك يكون تكراراً مع قوله ﴿ كَفَرُواْ ﴾؛ لأن الكفر هو أعظم أنواع الصدود عن سبيل الله.

وأما على القول: بأن صد متعدية فلا تكرار؛ لأن المعنى أنهم ضالون في أنفسهم، مضلون لغيرهم بصدهم إياهم عن سبيل الله،

وقد قدمنا في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَنُحْيِينَـّهُمُ اللّهِ عَلَى قوله تعالى: ﴿ فَلَنُحْيِينَـّهُمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّه

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَضَلَ أَعَمَالُهُمْ ﴿ أَي أَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُلْمُ المُلْمُله

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا مع بعض الأحاديث الصحيحة فيه، مع / زيادة إيضاح مهمة، في سورة بني إسرائيل في الكلام على ٤١٥ قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَاسَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَيَهِكَ كَانَ سَعْيَهُم مَّشَكُورًا ﴿ فَهُ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَاسَعْيَهُم الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِلَحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾ الآية، وذكرنا طرفاً منه في سورة الأحقاف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَذَهَبْتُمْ طَيِّبَائِكُورُ فِي حَيَائِكُورُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللهُ اللهُ ال

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَضَلَ أَعَمَالُهُمْ ﴿ أَصَلُهُ مَا الْصَلَهُ مَا الْعَمَالُهُ مَا الْعَمِهُ الْصَالَة ، كما زعمه النامخشري، فهو كقوله: ﴿ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وقد قدمنا معاني الضلال في القرآن واللغة، في سورة الشعراء في الكلام على قوله: ﴿قَالَ فَعَلَنُهُمَّ إِذَا وَأَنَا مِنَ الضَّآلِينَ ﴿ اللَّهِ الْحَلَمُ على قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُم فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا ﴾ الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُم فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ ﴾ قد قدمنا إيضاحه في أول سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعَمَلُونَ الصَّلِحَتِ ﴾ الآية، وفي سورة النحل في الكلام على قوله تعالى ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُو مُؤْمِنُ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَءَامَنُواْ بِمَانُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﴾.

قال فيه ابن كثير: هو عطف خاص على عام، وهو دليل على أنه شرط في صحة الإيمان، بعد بعثته ﷺ. اهـ منه.

ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكَفُرُ بِهِ، مِنَ ٱلْأَخْزَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُۥ فَلَا تَكُ فِى مِرْيَةٍ مِّنَهُ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكَ وَلَكِكَنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ فَكَ ثَلَا اللهِ . يُؤْمِنُونَ شَلِّ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ النَّينَ كَفَرُواْ البَّعُواْ الْبَطِلَ وَأَنَّ النَّينَ ءَامَنُواْ البَّعُواْ الْبَطِلَ وَأَنَّ النِّينَ ءَامَنُواْ البَّعُواْ الْبَطِلَ وَأَنَّ النِّينَ ءَامَنُواْ البَّعُواْ الْبَطَالِهَا الْمُقَارِ، أي إبطالها واضمحلالها، وبقاء ثواب أعمال المؤمنين، وتكفير سيئاتهم وإصلاح حالهم، كله واقع بسبب أن الكفار اتبعوا الباطل، ومن اتبع الباطل فعمله باطل.

والزائل المضمحل تسميه العرب باطلاً، وضده الحق.

وبسبب أن الذين آمنوا اتبعوا الحق، ومتبع الحق أعماله حق، فهي ثابتة باقية، لا زائلة مضمحلة.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من أن اختلاف الأعمال يستلزم اختلاف الشواب، لا يتوهم استواءهما إلا الكافر الجاهل الذي يستوجب الإنكار عليه، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ أَفَنَجْعَلُ الشّيلِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا لَكُو كَيْفَ تَعَكّمُونَ ﴿ أَمَ اللّهُ عَلَيْ الشّيلِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتّقِينَ فَي اللّهُ الْمُتّقِينَ فَي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتّقِينَ فَي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتّقِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتّقِينَ

كَالْفُجَّادِ ﴿ هَ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّ اَن نَجَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ اَجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّ اِن نَجَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ سَوَاءَ تَحْيَنَهُمْ وَمَمَاتُهُمُ سَاءَ مَا يَعَكُمُونَ فَهُمُ اللَّهُمُ .

/ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ كَنَالِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ ٢١٧ أَمُّنَاهُمْ اللَّهُ لِلنَّاسِ ٤١٧ أَمُّنَاهُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّا الل

قال فيه الزمخشري: فإن قلت: أين ضرب الأمثال؟

قلت: في جعل اتباع الباطل مثلاً لعمل الكفار، واتباع الحق مثلاً لعمل المؤمنين.

أو في أن جعل الإضلال مثلًا لخيبة الكفار، وتكفير السيئات مثلًا لفوز المؤمنين. اهـ. منه.

وأصل ضرب الأمثال يراد منه بيان الشيء بذكر نظيره الذي هو مثلٌ له.

\* قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبَ ٱلرِّقَابِ حَتَّى إِذَا الْتَعْنَتُمُوهُمْ فَشُدُّواْ ٱلْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِدَآءً حَتَّى تَضَعَ ٱلْحَرَٰثِ ٱوْزَارَهَا ﴾ .

قوله تعالى: (فضرب الرقاب) مصدر نائب عن فعله، وهو بمعنى فعل الأمر، ومعلوم أن صيغ الأمر في اللغة العربية أربع:

وهي فعل الأمر، كقوله تعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ الآية.

واسم فعل الأمر، كقوله تعالى: ﴿ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمْ ۗ الآية.

والفعل المضارع المجزوم بلام الأمر، كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ الْمَعَ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

والمصدر النائب عن فعله، كقوله تعالى: ﴿ فَضَرَّبُ ٱلرِّقَابِ ﴾ أي: فاضربوا رقابهم.

وقوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَآ أَنْخَنتُمُوهُمْ ﴾ أي: أوجعتم فيهم قتلًا.

فالإِثخان هو الإِكثار من قتل العدو حتى يضعف ويثقل عن النهوض.

٤١٨ / وقوله: ﴿ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ ﴾ أي: فأسروهم، والوثاق، بالفتح والكسر، اسم لما يؤسر به الأسير من قَدِّ ونحوه.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من الأمر بقتل الكفار حتى يشخنهم المسلمون، ثم بعد ذلك يأسرونهم، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِنَيِّ أَن يَكُونَ لَهُۥ أَسُرَىٰ حَقَّ يُثَخِنَ فِي اللهِ وَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِدَآءً ﴾ أي فإما تمنون عليهم مَنّاً، أو تفادونهم فداء.

ومعلوم أن المصدر إذا سيق لتفصيل وجب حذف عامله، كما قال في الخلاصة:

وما لتفصيل كامَّا مَنَّا عامله يحذف حيث عَنَّا ومنه قول الشاعر:

لأجهدن فاما درء واقعة تخشى وإما بلوغ السؤل والأمل

وقال بعض العلماء: هذه الآية منسوخة بالآيات التي ذكرنا قبلها، وممن يروى عنه هذا القول: ابن عباس والسدي وقتادة والضحاك وابن جريج.

وذكر ابن جرير عن أبي بكر رضي الله عنه ما يؤيده.

ونسخ هذه الآية هو مذهب أبي حنيفة رحمه الله، فإنه لا يجوز عنده المن ولا الفداء؛ لأن الآية منسوخة عنده، بل يخير عنده الإمام بين القتل والاسترقاق.

ومعلوم أن آيات السيف النازلة في براءة نزلت بعد سورة القتال هذه.

/ وأكثر أهل العلم يقولون: إن الآية ليست منسوخة، وأن ٤١٩ جميع الآيات المذكورة محكمة، فالإمام مخير وله أن يفعل ما رآه مصلحة للمسلمين من منِّ وفداء وقتل واسترقاق.

قالوا: قتل النبي على عقبة بن أبي معيط، والنضر بن الحارث، أسيرين يوم بدر، وأخذ فداء غيرهما من الأسارى.

ومَنَّ على ثمامة بن أثال سيد بني حنيفة، وكان يسترق السبي من العرب وغيرهم.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار:

والحاصل أنه قد ثبت في جنس أسارى الكفار جواز القتل والمن والفداء والاسترقاق، فمن ادعى أن بعض هذه الأمور تختص ببعض الكفار دون بعض لم يقبل منه ذلك إلا بدليل ناهض يخصص العمومات، والمجوز قائم في مقام المنع، وقول علي وفعله عند بعض المانعين من استرقاق ذكور العرب حجة، وقد استرق

بني ناجية ذكورهم وإناثهم، وباعهم، كما هو مشهور في كتب السير والتواريخ. اهـ محل الغرض منه.

ومعلوم أن بني ناجية من العرب.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له:

لم يختلف المسلمون في جواز الملك بالرق.

ومعلوم أن سببه أسر المسلمين الكفار في الجهاد، والله تبارك وتعالى في كتابه يعبر عن الملك بالرق بعبارة هي أبلغ العبارات في توكيد ثبوت ملك الرقيق، وهي ملك اليمين؛ لأن ما ملكته يمين ٠٢٠ الإنسان، فهو مملوك له تماماً، / وتحت تصرفه تماماً، كقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ خِفْئُمُ أَلَّا نَعْدِلُواْ فَوَنَحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنَكُمُ ۚ ﴾، وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونٌ ۞ إِلَّا عَلَيْ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ ﴿ فَي سُورَة ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ و ﴿ سَٰأَلَ سَآبِلًا ﴾ ، وقوله: ﴿ ﴿ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمٌّ كِنَابَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَبْنَغُونَ ٱلْكِنَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْم فَكَاتِبُوهُمْ ﴾ الآيسة، وقوله: ﴿ وَٱلْجَادِ ذِي ٱلْقُرْبِينَ وَٱلْجَادِ ٱلْجُنُبِ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَأَبْنِ ٱلسَّكِيلِ وَمَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ ﴾، وقوله: ﴿ لَّا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٱحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّذِي ءَاتَيْتَ أُجُورَهُنَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ أَوْ نِسَآبِهِنَّ أَوْمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُّهُ مَّ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم مِّن فَنْيَاتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾، وقوله: ﴿ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّلُواْ بِرَآدِي رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتُ أَيْمَنْهُمْ ﴾، وقوله: ﴿ هَل لَّكُم مِّن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُم مِّن شُرَكَآ اَ ﴾ الآية،

فالمراد بملك اليمين في جميع هذه الآيات كلها الملك بالرق، والأحاديث والآيات بمثل ذلك يتعذر حصرها، وهي معلومة، فلا ينكر الرق في الإسلام إلا مكابر أو ملحد، أو من لا يؤمن بكتاب الله ولا بسنة رسوله.

وقد قدمنا حكمة الملك بالرق وإزالة الإشكال في ملك الرقيق المسلم في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْكَافِرَةُ ﴾.

ومن المعلوم أن كثيراً من أجلاء علماء المسلمين ومحدثيهم الكبار كانوا أرقاء مملوكين، أو أبناء أرقاء مملوكين.

/ فهذا محمد بن سيرين كان أبوه سيرين عبداً لأنس بن مالك. ٢١١ وهذا مكحول كان عبداً لامرأة من هذيل فأعتقته.

ومثل هذا أكثر من أن يحصى كما هو معلوم.

واعلم أن ما يدعيه بعض من المتعصبين لنفي الرق في الإسلام من أن آية القتال هذه دلت على نفي الرق من أصله؛ لأنها أوجبت واحداً من أمرين لا ثالث لهما، وهما المن والفداء فقط، فهو استدلال ساقط من وجهين:

أحدهما: أن فيه استدلالاً بالآية على شيء لم يدخل فيها، ولم تتناوله أصلاً، والاستدلال إن كان كذلك فسقوطه كما ترى.

وإيضاح ذلك أن هذه الآية التي فيها تقسيم حكم الأسارى إلى من وفداء، لم تتناول قطعاً إلا الرجال المقاتلين من الكفار؛ لأن قوله: ﴿ فَضَرَّبَ ٱلرِّقَابِ ﴾، وقوله: ﴿ حَتَى إِذَا أَنْخَنتُمُوهُمْ ﴾ صريح في ذلك كما ترى.

وعلى إثخان هؤلاء المقاتلين رتب بالفاء قوله: ﴿ فَشُدُّوا ٱلْوَتَاقَ ﴾ الآية.

فظهر أن الآية لم تتناول أنثى ولا صغيراً ألبتة.

ويزيد ذلك إيضاحاً أن النهي عن قتل نساء الكفار وصبيانهم ثابت عن النبي ﷺ، وأكثر أهل الرق في أقطار الدنيا إنما هو من النساء والصبيان.

ولو كان الذي يدعي نفي الرق من أصله يعترف بأن الآية لا يمكن أن يستدل بها على شيء غير الرجال المقاتلين، لقصر نفي الرق الذي زعمه على الرجال الذين أسروا في حال كونهم مقاتلين، ولو قصره على هؤلاء لم يمكنه أن يقول بنفي الرق من أصله كما ترى.

الوجه الثاني: هو ما قدمنا من الأدلة على ثبوت الرق في الإسلام.

٢٢٤ وقوله / تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ حَتَّىٰ تَضَعَ ٱلْحَرُبُ أَوْزَارَهَا ﴾ أي: إذا لقيتم الكفار فاضربوا أعناقهم، ﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَتَّغَنَّتُمُوهُمْ ﴾ قتلاً فأسروهم، ﴿ حَتَّىٰ تَضَعَ ٱلْحَرُبُ أَوْزَارَهَا ﴾ أي: حتى تنتهى الحرب.

وأظهر الأقوال في معنى وضع الحرب أوزارها أنه وضع السلاح، والعرب تسمي السلاح وزراً، وتطلق العرب الأوزار على آلات الحرب وما يساعد فيها كالخيل، ومنه قول الأعشى:

وأعددت للحرب أوزارها رماحاً طوالاً وخيلاً ذكورا وفي معنى أوزار الحرب أقوال أخر معروفة، تركناها؛ لأن هذا أظهرها عندنا. والعلم عند الله تعالى.

274

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن نَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتُ أَقَدَامَكُوْ (إِنْ لَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتُ أَقَدَامَكُوْ (إِنْ)
 أقدامَكُوْ (إِنْ)

ذكر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أن المؤمنين إن نصروا ربهم نصرهم على أعداءهم، وثبت أقدامهم، أي عصمهم من الفرار والهزيمة.

وقد أوضح هذا المعنى في آيات كثيرة، وبين في بعضها صفات الذين وعدهم بهذا النصر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَيَنصُرُكَ اللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ اللّهَ لَقَوِي عَزِيزٌ فَ ﴾، ثم بين صفات الموعودين بهذا النصر في قوله تعالى بعده: ﴿ النّينَ إِن مَّكَنَّكُمُ مِ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا الرَّكُوٰةَ وَأَمُرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهُوا عَنِ ٱلْمُنكر وليّه عَقِبَةُ ٱلْأَمُورِ فَ ﴾، الزّكوٰة وَأَمُرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهُوا عَنِ ٱلْمُنكر وليّه عَقِبَةُ ٱلْأَمُورِ فَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَد سَبَقَتُ كَامِئُنَا لِعِبَادِنَا ٱلمُرْسَلِينَ فَي إِنَّهُمْ لَمُهُ ٱلْمَنصُورُونَ فَي وَلِن جُندَنا لَمُهُ الْمَنصُورُونَ فَي وَلِنَا جُندَنا لَمُهُ الْمَنصُورُونَ فَي وَلِن جُندَنا لَمُمُ الْمَنصُورُونَ فَي إِلَي عَير ذلك من الآيات.

وقوله تعالى في بيان صفات من وعدهم بالنصر في الآيات المذكورة: ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوٰةَ وَاللَّهُمُ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوٰةَ وَأَمُرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ الآية، يدل على أن الذين لا يقيمون الصلاة ولا يؤتون الزكاة ولا يأمرون بالمعروف ولا ينهون عن المنكر، ليس لهم وعد من الله بالنصر البتة.

فمثلهم كمثل الأجير الذي لم يعمل لمستأجره شيئاً ثم جاءه يطلب منه الأجرة.

فالذين يرتكبون جميع المعاصي ممن يتسمون باسم المسلمين،

ثم يقولون: إن الله سينصرنا، مغررون؛ لأنهم ليسوا من حزب الله الموعودين بنصره كما لا يخفى.

ومعنى نصر المؤمنين لله: نصرهم لدينه ولكتابه، وسعيهم وجهادهم في أن تكون كلمته هي العليا، وأن تقام حدوده في أرضه، وتمتثل أوامره وتجتنب نواهيه، ويحكم في عباده بما أنزل على رسوله ﷺ.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَفَامَرْ يَسِيرُواْ فِى ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ دَمَّرَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم وَلِلْكَنْهِينَ آمَثنَالُهَا ﴿ إِنْ كَانَ اللَّهِ عَلَيْهِم كَانَا اللَّهِ عَلَيْهِم كَانَا اللَّهِ عَلَيْهِم كَانَا اللَّه عَلَيْهِم وَلِلْكَنْهِينَ آمَثنَالُهَا ﴿ إِنَّهُ عَلَيْهِم كَانَا اللَّهِ عَلَيْهِم كَانَا اللَّه عَلَيْهِم كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِم كَانَا اللَّه عَلَيْهِم كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِم كَانَا اللَّه عَلَيْهُم كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِم كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِم كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِم كَانَا اللَّه عَلَيْهِم كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِم كَانَا اللّهُ عَلَيْهِمْ كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِم كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ كَانِهُ عَلَيْهِمْ كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ كَانَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِمْ كَانَا عَلَيْهِمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوعُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

قد قدمنا إيضاحه في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ هَ وَأَحلنا على الآيات الموضحة لذلك في سورة الروم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أُولَمَّ يَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَينَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةُ وَأَثَارُواْ اللَّرْضَ ﴾ الآية، وأوضحناها في الزخرف في الكلام على قوله: الأَرْضَ ﴾ الآية، وأوضحناها في الزخرف في الكلام على قوله كلا ﴿ فَا هَلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا ﴾ الآية، وفي الأحقاف / في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيمَا إِن مَّكَنَّكُمْ فِيهِ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ هِي أَشَدُ قُوَّةً مِّن قَرْيَلِكَ ٱلَّتِي الْحَرَافَ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْعِمْ عَلَيْعِمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْعِيْعِ عَلَيْعِمْ عَلِي عَلَيْعَ

الآيات التي توضح معنى هذه الآية هي المشار إليها في نفس الآية التي ذكرنا قبلها.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من إخراج كفار مكة للنبي ﷺ

منها، بينه في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخْدُواْ عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلَقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَقَدَّ كَفَرُواْ بِمَا جَاءَكُمْ مِّنَ ٱلْحَقِّ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشْتُوكَ أَوْيَقُتُلُوكَ أَوْيُخُرِجُوكَ ﴾.

وقد أخرجوه فعلاً بمكرهم المذكور، وبين جل وعلا أن النبي على وأصحابه الذين أخرجوا من ديارهم لا ذنب لهم يستوجبون به الإخراج إلا الإيمان بالله، كما قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱخْرِجُواْ مِن دِيكرهِم بِعَنْدِ حَقِّ إِلّا ٱلْإِيمان بالله، كما قال تعالى: ﴿ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيّاكُمُ أَنَ بِعَنْدِ حَقِّ إِلّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيّاكُمُ أَن تَوْمَنُواْ بِاللهِ رَبِّكُم ، وقال تعالى: ﴿ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيّاكُمُ أَن وقال تعالى في إخراجهم له: ﴿ ٱلا نُقَائِلُونَ قَوْمًا نَّكَ ثُواْ أَيْمَانَهُمُ وَقال تعالى في إخراجهم له: ﴿ ٱلا نُقَائِلُونَ قَوْمًا نَّكَ ثُواْ أَيْمَانَهُمُ وَهَا مَن الآيات .

وقرأ هذا الحرف عامة السبعة غير ابن كثير بهمزة مفتوحة بعد الكاف وياء مشددة مكسورة ونون ساكنة.

وقرأه ابن كثير: (وكائن)، بألف بعد الكاف، وهمزة مكسورة.

/ وكلهم عند الوقف يقفون على النون الساكنة، كحال الصلة، ٢٥٠ إلا أبا عمرو فإنه يقف على الياء.

وقد قدمنا أوجه القراءة في (كأين) ومعناها، وما فيها من اللغات، مع بعض الشواهد العربية في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَكَأَيِّن مِّن قَرْبَيَةٍ أَهْلَكُنَاها وَهِي ظَالِمَةٌ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ مَّثُلُ الْجَنَاةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَّقُونَ فِيهَا أَنْهُلُ مِن مَّاءٍ غَيْرِ
 اسِنِ وَأَنْهُرُ مِّن لَّهَ نِ لَمْ يَنَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهُرُ مِّنْ خَمْرِ لَذَّةٍ لِلشَّارِ بِينَ ﴾ الآية .

وقد قدمنا معنى هذه الآيات بإيضاح في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَنَرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَٱجْتَنِبُوهُ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في الآية الكريمة: ﴿ غَيْرِ عَاسِنِ ﴾ أي غير متغير اللون ولا الطعم. والآسن والآجن معناهما واحد، ومنه قول ذي الرمة:

ومنهل آجن قفر محاضره تذروا الرياح على جماته البعرا وقول الراجز:

ومنهل فيه الغراب ميت كأنه من الأجون زيت \* سقيت منها القوم واستقيت \*

٤٢٦ / وبما ذكرنا تعلم أن قوله: (غير آسن) كقوله: (من لبن لم يتغير طعمه).

### قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ ﴾ .

قد بين تعالى في سورة البقرة أن الثمار التي يرزقها أهل الجنة يشبه بعضها بعضاً في الجودة والحسن والكمال، ليس فيها شيء رديء، وذلك في قوله تعالى: ﴿كُلَّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقًا قَالُواْ هَنْدَا ٱلَّذِي رُزِقُنَا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ بِدِء مُتَشَابِهَا ﴾.

### قوله تعالى: ﴿ وَسُقُواْ مَآءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَآءَ هُمَّ إِنْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحج، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِمٍ مُ ٱلْحَمِيمُ اللَّهِ يُصَهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِمِمُ ﴾ الآية.

## \* قوله تعالى: ﴿ فَهَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيَهُم بَغْنَةً ﴾.

### \* قوله تعالى: ﴿ فَأَنَّ لَهُمْ إِذَا جَآءَ تُهُمْ ذِكْرَكُهُمْ شَيْكِ .

التحقيق إن شاء الله تعالى في معنى الآية الكريمة، أن الكفار يوم القيامة، إذا جاءتهم الساعة، يتذكرون ويؤمنون بالله ورسله، وأن الإيمان في ذلك الوقت لا ينفعهم؛ لفوات وقته، فقوله: ﴿ ذِكْرَنَهُمْ اللهِ مَبْدَأَ خبره ﴿ أَنَّ لَمُمُ ﴾، أي كيف تنفعهم ذكراهم وإيمانهم بالله، وقد فات الوقت الذي يقبل فيه الإيمان.

/ والضمير المرفوع في ﴿ جَآءَتُهُمْ ﴾ عائد إلى (الساعة) التي هي ٢٧٧ القيامة.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، من أن الكفار يوم القيامة يؤمنون ولا ينفعهم إيمانهم، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّى لَمُهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ فَالْوَاْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّى لَمُهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ فَالْوَاْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّى لَمُهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ فَالْوَاْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّى لَمُهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقوله تعالى: ﴿ وَجِاْئَءَ يَوْمَهِذِ بِجَهَنَّدُّ يَوْمَهِذِ يَنَذَكُّرُ ٱلْإِنسَانُ وَأَنَّى لَهُ ٱلدِّكْرَى ﴿ وَجِاْئَهُ وَأَنَّى لَهُ الدِّكْرَى ﴿ وَجِائَهُ وَأَنَّى لَهُ الدِّكْرَى ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة الأعراف في الكلام على قوله : ﴿ أَوْنُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ اللهِ عَلَى قوله : ﴿ أَوْنُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ اللهِ عَلَى عَوله : ﴿ أَوْنُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

فظهر أن قوله: ﴿ فَأَنَّ لَهُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرَنَهُمْ ۞ ﴾ على حذف مضاف، أي أنى لهم نفع ذكراهم.

والذكرى اسم مصدر بمعنى الاتعاظ الحامل على الإيمان.

\* قوله تعالى: ﴿ فَإِذَآ أُنزِلَتْ سُورَةٌ تُحَكَّمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا الْقِتَالُ لَ رَأَيْتَ اللَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَّرَثُ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْشِيّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه إذا أنزل سورة محكمة، أي متقنة الألفاظ والمعاني، واضحة الدلالة لا نسخ فيها، وذكر فيها وجوب قتال الكفار، تسبب عن ذلك كون الذين في قلوبهم مرض، أي شك ونفاق، ينظرون كنظر الإنسان الذي يغشى عليه لأنه في سياق الموت؛ لأن نظر من كان كذلك تدور فيه عينه ويزيغ بصره.

وهذا إنما وقع لهم من شدة الخوف من بأس الكفار المأمور بقتالهم.

وقد صرح جل وعلا بأن ذلك من الخوف المذكور في قوله: ﴿ فَإِذَا جَاءَ اللَّهِ مِنَ الْمُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعَيْنُهُمْ كَٱلَّذِي يُغْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴾ .

/ وقد بين تعالى أن الأغنياء من هؤلاء المنافقين، إذا أنزل الله

سورة فيها الأمر بالجهاد، استأذنوا النبسي عَلَيْ في التخلف عن الجهاد، وذمهم الله على ذلك، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا أُنزِلَتُ الْجَهَاد، وذمهم الله على ذلك، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا أُنزِلَتُ اللَّهُورُ وَاللَّهُ وَجَهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ السّتَغَذَنك أُولُواْ الطَّوْلِ مِنْهُمْ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُن مَّعَ الْقَلُولِ مِنْهُمْ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُن مَّعَ الْقَلُولِ مِنْهُمْ فَهُمْ لَا يَكُونُواْ مَعَ الْخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَكُونُواْ مَعَ الْخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ فَيُهُمْ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَّءَانَ أَمَّ عَلَى قُلُوبٍ الْقَالُهَا ﴿ أَفَالُهَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ ال

الهمزة في قوله: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ﴾ للإنكار، والفاء عاطفة على جملة محذوفة، على أصح القولين، والتقدير: أيعرضون عن كتاب الله فلا يتدبرون القرآن، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

#### \* وحذف متبوع بدا هنا استبح \*

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴿ أَمْ) فيه منقطعة بمعنى بل، فقد أنكر تعالى عليهم إعراضهم عن تدبر القرآن، بأداة الإنكار التي هي الهمزة، وبين أن قلوبهم عليها أقفال لا تنفتح لخير، ولا لفهم قرآن.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من التوبيخ والإنكار على من أعرض عن تدبر كتاب الله، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْدِلَاهَا صَعْدِيرًا اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْدِلَاهَا صَعْدِيرًا اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْدِلَاهَا صَعْدِيرًا اللّهِ لَوَجَدُواْ أَقُولَ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَوْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ اللّهُ وَلِيمَانِي فَي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

وقد ذم جل وعلا المعرض عن هذا القرآن العظيم في آيات

كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَتِ رَبِّهِ ـ فَأَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَاتِ رَبِّهِ ـ ثُمُّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۚ ﴾.

رومعلوم أن كل من لم يشتغل بتدبر آيات القرآن العظيم، أي تصفحها وتفهمها، وإدراك معانيها، والعمل بها؛ فإنه معرض عنها، غير متدبر لها، فيستحق الإنكار والتوبيخ المذكور في الآيات، إن كان الله أعطاه فهما يقدر به على التدبر، وقد شكا النبي على إلى ربه من هجر قومه هذا القرآن، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكربِ إِنَّ قَوْمِي التَّخَذُواْ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ فَيَا لَا اللَّهُ ا

وهذه الآيات المذكورة تدل على أن تدبر القرآن وتفهمه وتعلمه والعمل به، أمر لا بدَّ منه للمسلمين.

وقد بين النبي على أن المشتغلين بذلك هم خير الناس، كما ثبت عنه على في الصحيح من حديث عثمان بن عفان رضي الله عنه أنه قال: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه»، وقال تعالى: ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيِّكَنْ بِمَا كُنتُمْ تُكْرَبُونَ الْكِنَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيِّكَنْ بِمَا كُنتُمْ تُدُرُسُونَ ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيِّكَنْ بِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ ﴿ وَلَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

فإعراض كثير من الأقطار عن النظر في كتاب الله وتفهمه والعمل به وبالسنة الثابتة المبينة له، من أعظم المناكر وأشنعها، وإن ظن فاعلوه أنهم على هدى.

ولا يخفى على عاقل أن القول بمنع العمل بكتاب الله وسنة رسوله على المناء عنهما بالمذاهب المدونة، وانتفاء الحاجة إلى تعلمهما لوجود ما يكفي عنهما من مذاهب الأئمة، من أعظم الباطل، وهو مخالف لكتاب الله وسنة رسوله وإجماع الصحابة، ومخالف لأقوال الأئمة الأربعة.

٤٣٠

فمرتكبه مخالف لله ولرسوله ولأصحاب رسوله جميعاً، وللأئمة رحمهم الله، كما سترى إيضاحه إن شاء الله تعالى.

#### / مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: اعلم أن قول بعض متأخري الأصوليين: إن تدبر هذا القرآن العظيم وتفهمه والعمل به، لا يجوز إلا للمجتهدين خاصة، وأن كل من لم يبلغ درجة الاجتهاد المطلق بشروطه المقررة عندهم التي لم يستند اشتراط كثير منها إلى دليل من كتاب ولا سنة ولا إجماع ولا قياس جلي ولا أثر عن الصحابة = قول لا مستند له من دليل شرعي أصلاً.

بل الحق الذي لا شك فيه: أن كل من له قدرة من المسلمين على التعلم والتفهم، وإدراك معاني الكتاب والسنة، يجب عليه تعلمها، والعمل بما علم منهما.

أما العمل بهما مع الجهل بما يعمل به منهما فممنوع إجماعاً.

وأما ما علمه منهما علماً صحيحاً ناشئاً عن تعلم صحيح، فله أن يعمل به، ولو آية واحدة أو حديثاً واحداً.

ومعلوم أن هذا الذم والإِنكار على من لم يتدبر كتاب الله عام لجميع الناس.

ومما يوضح ذلك: أن المخاطبين الأولين به الذين نزل فيهم هم المنافقون والكفار، ليس أحد منهم مستكملاً لشروط الاجتهاد المقررة عند أهل الأصول، بل ليس عندهم شيء منها أصلاً. فلو كان القرآن لا يجوز أن ينتفع بالعمل به، والاهتداء بهديه، إلا المجتهدون – بالاصطلاح الأصولي – ، لما وبخ الله الكفار وأنكر عليهم عدم

الاهتداء بهداه، ولما أقام عليهم الحجة به حتى يحصلوا شروط الاجتهاد المقررة عند متأخري الأصوليين، كما ترى.

ومعلوم أن من المقرر في الأصول أن صورة سبب النزول قطعية لا الدخول، / وإذاً فدخول الكفار والمنافقين في الآيات المذكورة قطعي، ولو كان لا يصح الانتفاع بهدى القرآن إلا لخصوص المجتهدين، لما أنكر الله على الكفار عدم تدبرهم كتاب الله، وعدم عملهم به.

وقد علمت أن الواقع خلاف ذلك قطعاً، ولا يخفى أن شروط الاجتهاد لا تشترط إلا فيما فيه مجال للاجتهاد، والأمور المنصوصة في نصوص صحيحة من الكتاب والسنة، لا يجوز الاجتهاد فيها لأحد، حتى تشترط فيها شروط الاجتهاد، بل ليس فيها إلا الاتباع، وبذلك تعلم أنما ذكره صاحب مراقي السعود تبعاً للقرافي من قوله:

من لم يكن مجتهداً فالعمل منه بمعنى النص مما يحظل

لا يصح على إطلاقه بحال؛ لمعارضته لآيات وأحاديث كثيرة من غير استناد إلى دليل.

ومن المعلوم أنه لا يصح تخصيص عمومات الكتاب والسنة إلا بدليل يجب الرجوع إليه.

ومن المعلوم أيضاً، أن عمومات الآيات والأحاديث الدالة على حث جميع الناس على العمل بكتاب الله وسنة رسوله أكثر من أن تحصى، كقوله على: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا: كتاب الله وسنتي»، وقوله على: «عليكم بسنتي» الحديث. ونحو ذلك مما لا يحصى.

فتخصيص جميع تلك النصوص بخصوص المجتهدين، وتحريم الانتفاع بهدى الكتاب والسنة على غيرهم تحريماً باتاً، يحتاج إلى دليل من كتاب الله أو سنة رسوله على ولا يصح تخصيص تلك النصوص بآراء / جماعات من المتأخرين المقرين على أنفسهم بأنهم ٢٣٢ من المقلدين.

ومعلوم أن المقلد الصرف لا يجوز عده من العلماء ولا من ورثة الأنبياء، كما سترى إيضاحه إن شاء الله.

وقال صاحب «مراقي السعود» في «نشر البنود» في شرحه لبيته المذكور آنفاً، ما نصه: يعني أن غير المجتهد يحظل له، أي يمنع أن يعمل بمعنى نص من كتاب أو سنة وإن صح سندها، لاحتمال عوارضه، من نسخ، وتقييد، وتخصيص، وغير ذلك من العوارض التي لا يضبطها إلا المجتهد، فلا يخلصه من الله إلا تقليد مجتهد. قاله القرافي. اهـ محل الغرض منه بلفظه.

وبه تعلم أنه لا مستند له، ولا للقرافي الذي تبعه، في منع جميع المسلمين غير المجتهدين من العمل بكتاب الله وسنة رسوله، إلا مطلق احتمال العوارض التي تعرض لنصوص الكتاب والسنة، من نسخ أو تخصيص أو تقييد ونحو ذلك، وهو مردود من وجهين:

الأول: أن الأصل السلامة من النسخ حتى يثبت ورود الناسخ، والعام ظاهر في العموم حتى يثبت ورود المخصص، والمطلق ظاهر في الإطلاق حتى يثبت ورود المقيد، والنص يجب العمل به حتى يثبت النسخ بدليل شرعي، والظاهر يجب العمل به عموماً كان أو إطلاقاً أو غيرهما حتى يرد دليل صارف عنه إلى المحتمل المرجوح، كما هو معروف في محله.

وأول من زعم أنه لا يجوز العمل بالعام حتى يبحث عن المخصص فلا يوجد ونحو ذلك، أبو العباس ابن سريج، وتبعه جماعات من المتأخرين، حتى حكوا على ذلك الإجماع حكاية لا أساس لها.

وقد أوضح ابن القاسم العبادي في «الآيات البينات» غلطهم في ذلك، في كلامه على شرح المحلي لقول ابن السبكي في «جمع الجوامع»: ويتمسك بالعام في /حياة النبي عليه قبل البحث عن المخصص، وكذا بعد الوفاة، خلافاً لابن سريج اهـ.

وعلى كل حال فظواهر النصوص، من عموم وإطلاق، ونحو ذلك، لا يجوز تركها إلا لدليل يجب الرجوع إليه، من مخصص أو مقيد، لا لمجرد مطلق الاحتمال، كما هو معلوم في محله.

فادعاء كثير من المتأخرين أنه يجب ترك العمل به حتى يبحث عن المخصص والمقيد مثلاً، خلاف التحقيق.

الوجه الثاني: أن غير المجتهد إذا تعلم بعض آيات القرآن، أو بعض أحاديث النبي على ليعمل بها، تعلم ذلك النص العام أو المطلق، وتعلم معه مخصصه ومقيده إن كان مخصصاً أو مقيداً، وتعلم ناسخه إن كان منسوخاً، وتعلم ذلك سهل جداً بسؤال العلماء العارفين به، ومراجعة كتب التفسير والحديث المعتد بها في ذلك، والصحابة كانوا في العصر الأول يتعلم أحدهم آية فيعمل بها، وحديثاً فيعمل به، ولا يمتنع من العمل بذلك حتى يحصل رتبة الاجتهاد المطلق، وربما عمل الإنسان بما علم فعلمه ما لم يكن يعلم، كما يشير له قوله تعالى: ﴿ وَاتَّ قُواْ اللّهُ وَيُعَكِمُ مُ اللّهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّ قُواْ اللّهُ وَيُعَكِمُ مُ اللّهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّ قُواْ اللّهُ وَيُعَكِمُ اللّهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تَنْقُواْ اللّهَ يَعْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾ على القول بأن

الفرقان هو العلم النافع الذي يفرق به بين الحق والباطل، وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ مِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّمْتِهِ عَالَى : ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ مِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّمْتِهِ عَلَى اللَّهِ . وَيَجْعَل لَكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ عَلَى اللَّهِ .

وهذه التقوى التي دلت الآيات على أن الله يعلم صاحبها بسببها ما لم يكن يعلم، لا تزيد على عمله بما علم من أمر الله، وعليه فهي عمل ببعض ما علم، زاده الله به علم ما لم يكن يعلم.

/ فالقول بمنع العمل بما علم من الكتاب والسنة حتى يحصل ٤٣٤ رتبة الاجتهاد المطلق، هو عين السعي في حرمان جميع المسلمين من الانتفاع بنور القرآن، حتى يحصلوا شرطاً مفقوداً في اعتقاد القائلين بذلك، وادعاء مثل هذا على الله وعلى كتابه وعلى سنة رسوله هو كما ترى.

#### تنبيه مهم

يجب على كل مسلم يخاف العرض على ربه يوم القيامة أن يتأمل فيه، ليرى لنفسه المخرج من هذه الورطة العظمى، والطامة الكبرى، التي عمت جل بلاد المسلمين من المعمورة.

وهي ادعاء الاستغناء عن كتاب الله وسنة رسوله، استغناءً تاماً، في جميع الأحكام من عبادات ومعاملات وحدود وغير ذلك، بالمذاهب المدونة.

وبناء هذا على مقدمتين:

إحداهما: أن العمل بالكتاب والسنة لا يجوز إلا للمجتهدين.

والثانية: أن المجتهدين معدومون عدماً كلياً، لا وجود لأحد منهم، في الدنيا.

وأنه بناءً على هاتين المقدمتين، يمنع العمل بكتاب الله وسنة رسوله منعاً باتاً على جميع أهل الأرض، ويستغنى عنهما بالمذاهب المدونة.

وزاد كثير منهم على هذا منع تقليد غير المذاهب الأربعة، وأن ذلك يلزم استمراره إلى آخر الزمان.

فتأمل يا أخي رحمك الله: كيف يسوغ لمسلم أن يقول بمنع الاهتداء بكتاب الله وسنة رسوله على وعدم وجوب تعلمهما والعمل بهما، استغناء عنهما بكلام رجال غير معصومين، ولا خلاف في أنهم يخطئون؟!

/ فإن كان قصدهم أن الكتاب والسنة لا حاجة إلى تعلمهما، وأنهما يغني غيرهما، فهذا بهتان عظيم ومنكر من القول وزور.

فهو كتاب ميسر بتيسير الله لمن وفقه الله للعمل به، والله جل وعلا يقول: ﴿ بَلَ هُوَ ءَايَكُ بَيِنَكُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِلْمَ ﴾، ويقول: ﴿ وَلَقَدْ جِثْنَهُم بِكِنَبٍ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ فَكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ فَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّ اللهُ ال

فلا شك أن الذي يتباعد عن هداه، يحاول التباعد عن هدى الله ورحمته.

ولا شك أن هذا القرآن العظيم هو النور الذي أنزله الله إلى أرضه، ليستضاء به، فيعلم في ضوئه الحق من الباطل، والحسن من القبيح، والنافع من الضار، والرشد من الغي.

فإذا علمت أيها المسلم أن هذا القرآن العظيم هو النور الذي أنزله الله ليستضاء به، ويهتدى بهداه في أرضه، فكيف ترضى لبصيرتك أن تعمى عن النور؟!

فلا تكن خفاشي البصيرة، واحذر أن تكون ممن قيل فيهم:

خفافيش أعماها النهار بضوئه ووافقها قطع من الليل مظلم مثل النهار يزيد أبصار الورى نوراً ويعمي أعين الخفاش

﴿ يَكَادُ ٱلْبَرَقُ يَغْطَفُ أَبْصَارُهُمُ ﴾ ، ﴿ ۞ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكَ ٱلْحَقُ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى ۚ إِنَّا يَنَذَكُرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴿ ﴾ .

ولا شك أن من عميت بصيرته عن النور، تخبط في الظلام، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور. وبهذا تعلم أيها المسلم المنصف، أنه يجب عليك الجد والاجتهاد في تعلم كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وبالوسائل النافعة المنتجة، والعمل بكل ما علمك الله منهما علماً صحيحاً.

ولتعلم أن تعلم كتاب الله وسنة رسوله في هذا الزمان، أيسر منه بكثير في القرون الأولى، لسهولة معرفة جميع ما يتعلق بذلك، من ناسخ ومنسوخ، وعام وخاص، ومطلق ومقيد، ومجمل ومبين، وأحوال الرجال من رواة الحديث، والتمييز بين الصحيح والضعيف؛ لأن الجميع ضبط وأتقن ودُوِّن، فالجميع سهل التناول اليوم.

٤٣٧ / فكل آية من كتاب الله قد علم ما جاء فيها عن النبي على ثم ثم عن الصحابة والتابعين وكبار المفسرين.

وجميع الأحاديث الواردة عنه على حفظت ودونت، وعلمت أحوال متونها وأسانيدها وما يتطرق إليها من العلل والضعف.

فجميع الشروط التي اشترطوها في الاجتهاد يسهل تحصيلها جداً على كل من رزقه الله فهماً وعلماً.

والناسخ والمنسوخ، والخاص والعام، والمطلق والمقيد، ونحو ذلك، تسهل معرفته اليوم على كل ناظر في الكتاب والسنة ممن رزقه الله فهماً ووفقه لتعلم كتاب الله وسنة رسوله.

واعلم أيها المسلم المنصف، أن من أشنع الباطل وأعظم القول بغير الحق على الله وكتابه وعلى النبي وسنته المطهرة، ما قاله الشيخ أحمد الصاوي في حاشيته على الجلالين، في سورة الكهف وآل عمران، واغتر بقوله في ذلك خلق لا يحصى من المتسمين باسم طلبة العلم، لكونهم لا يميزون بين حق وباطل.

فقد قال الصاوي أحمد المذكور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولُنَّ لِشَائَةٍ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْ المِ المِلْ المِلْ المِلْ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المِلْمُ المُ

/ فانظر يا أخي رحمك الله، ما أشنع هذا الكلام وما أبطله، ٢٣٨ وما أجرأ قائله على الله وكتابه، وعلى النبي ﷺ وسنته وأصحابه، سبحانك هذا بهتان عظيم.

أما قوله بأنه لا يجوز الخروج عن المذاهب الأربعة، ولو كانت أقوالهم مخالفة للكتاب والسنة وأقوال الصحابة، فهو قول باطل بالكتاب والسنة وإجماع الصحابة رضي الله عنهم وإجماع الأئمة الأربعة أنفسهم، كما سترى إيضاحه إن شاء الله بما لا مزيد عليه في المسائل الآتية بعد هذه المسألة؛ فالذي ينصره هو الضال المضل.

وأما قوله: إن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر، فهذا أيضاً من أشنع الباطل وأعظمه، وقائله من أعظم الناس انتهاكاً لحرمة كتاب الله وسنة رسوله عليه، سبحانك هذا بهتان عظيم.

والتحقيق الذي لا شك فيه، وهو الذي كان عليه أصحاب رسول الله ﷺ وعامة علماء المسلمين: أنه لا يجوز العدول عن ظاهر كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ في حال من الأحوال بوجه من الوجوه،

حتى يقوم دليل صحيح شرعي صارف عن الظاهر إلى المحتمل المرجوح.

والقول بأن العمل بظاهر الكتاب والسنة من أصول الكفر، لا يصدر البتة عن عالم بكتاب الله وسنة رسوله، وإنما يصدر عمن لا علم له بالكتاب والسنة أصلاً؛ لأنه لجهله بهما يعتقد ظاهرهما كفراً، والواقع في نفس الأمر أن ظاهرهما بعيد مما ظنه أشد من بعد الشمس من اللمس.

ومما يوضح لك ذلك: أن آية الكهف هذه التي ظن الصاوي أن ظاهرها حل الأيمان بالتعليق بالمشيئة المتأخر زمنها عن اليمين، وأن ٤٣٩ ذلك مخالف / للمذاهب الأربعة، وبنى على ذلك أن العمل بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر؛ كله باطل لا أساس له.

وظاهر الآية بعيد مما ظن، بل الظن الذي ظنه والزعم الذي زعمه لا تشير الآية إليه أصلاً، ولا تدل عليه لا بدلالة المطابقة ولا التضمن ولا الالتزام، فضلاً عن أن تكون ظاهرة فيه.

وسبب نزولها يزيد ذلك إيضاحاً؛ لأن سبب نزول الآية أن الكفار سألوا النبي عن الروح وأصحاب الكهف وذي القرنين، فقال لهم: سأخبركم غداً، ولم يقل: إن شاء الله، فعاتبه ربه بعدم تفويض الأمر إليه، وعدم تعليقه بمشيئته جل وعلا، فتأخر عنه الوحي.

ثم علمه الله في الآية الأدب معه في قوله: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائَ ۗ إِنِّي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ثم قال لنبيه: ﴿ وَٱذْكُر رَّبُّكَ إِذَا نَسِيتً ﴾ يعني إن قلت سأفعل كذا

غداً، ثم نسيت أن تقول إن شاء الله، ثم تذكرت بعد ذلك، فاذكر ربك، أي قل إن شاء الله، أي لتتدارك بذلك الأدب مع الله الذي فاتك عند وقته بسبب النسيان، وتخرج من عهدة النهي في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَانَ عِ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ إِلَا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾.

والتعليق بهذه المشيئة المتأخرة لأجل المعنى المذكور، الذي هو ظاهر الآية الصحيح، لا يخالف مذهباً من المذاهب الأربعة ولا غيرهم، وهو التحقيق في مراد ابن عباس بما ينقل عنه من جواز تأخير الاستثناء، كما أوضحه كبير المفسرين أبو جعفر بن جرير الطبري رحمه الله، وقد قدمنا إيضاحه في الكلام على آية الكهف هذه.

فيا أتباع الصاوي المقلدين له تقليداً أعمى على جهالة عمياء: أين دل ظاهر آية الكهف هذه، /على اليمين بالله أو بالطلاق أو بالعتق ٤٤٠ أو بغير ذلك من الأيمان؟

هل النبي على حلف لما قال للكفار: سأخبركم غداً؟

وهل قال الله: ولا تقولن لشيء إني حالف سأفعل ذلك غداً؟

ومن أين جئتم باليمين، حتى قلتم إن ظاهر القرآن هو حل الأيمان بالمشيئة المتأخرة عنها، وبنيتم على ذلك أن ظاهر الآية مخالف لمذاهب الأئمة الأربعة، وأن العمل بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر؟

ومما يزيد ما ذكرنا إيضاحاً: ما قاله الصاوي أيضاً في سورة آل عمران في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ ذَيْعٌ فَيَ تَبِّعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآة ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآة تَأْوِيلِهِ ﴿ فَإِنَّهُ قَالَ على كلام الجلال

ما نصه: (زيغ) أي ميل عن الحق للباطل، قوله: بوقوعهم في الشبهات واللبس، أي كنصارى نجران، ومن حذا حذوهم ممن أخذ بظواهر القرآن، فإن العلماء ذكروا أن من أصول الكفر الأخذ بظواهر الكتاب والسنة اه.

فانظر رحمك الله، ما أشنع هذا الكلام وما أبطله، وما أجرأ قائله على انتهاك حرمات الله وكتابه ونبيه وسنته وما أدله على أن صاحبه لا يدري ما يتكلم به، فإنه جعل ما قاله نصارى نجران هو ظاهر كتاب الله، ولذا جعل مثلهم من حذا حذوهم فأخذ بظاهر القرآن.

وذكر أن العلماء قالوا: إن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر، مع أنه لا يدري وجه ادعاء نصارى نجران على ظاهر القرآن أنه كفر، مع أنه مسلِّم أن ادعاءهم على ظاهر القرآن أنه كفرهم ومن حذا حذوهم ادعاء صحيح، إلا أن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر(1).

وقد قال قبل هذا: قيل: سبب نزولها أن وفد نجران قالوا \$21 للنبي ﷺ: / ألست تقول: إن عيسى روح الله وكلمته؟ فقال: نعم، فقالوا: حسبنا، أي كفانا ذلك في كونه ابن الله. فنزلت الآية.

فاتضح أن الصاوي يعتقد أن ادعاء نصارى نجران أن ظاهر قوله تعالى: ﴿ وَكُلِمَتُهُ وَ اللَّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوعة، وفي العبارة اضطراب ظاهر.

وهذا كله من أشنع الباطل وأعظمه، فالآية لا يفهم من ظاهرها البتة، بوجه من الوجوه، ولا بدلالة من الدلالات، أن عيسى ابن الله، وادعاء نصارى نجران ذلك كذب بحت.

فقول الصاوي: كنصارى نجران ومن حذا حذوهم ممن أخذ بظواهر القرآن، صريح في أنه يعتقد أن ما ادعاه وفد نجران من كون عيسى ابن الله هو ظاهر القرآن، اعتقاد باطل باطل باطل، حاشا القرآن العظيم من أن يكون هذا الكفر البواح ظاهره، بل هو لا يدل عليه البتة فضلاً عن أن يكون ظاهره، وقوله: ﴿ وَرُوحُ مِّنَهُ ﴾ كقوله تعالى: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَهُ ﴾ أي كل ذلك، من عيسى ومن تسخير السماوات والأرض، مبدؤه ومنشؤه منه جل وعلا.

فلفظة (مِنْ) في الآيتين لابتداء الغاية، وذلك هو ظاهر القرآن، وهو الحق، خلافاً لما زعمه الصاوي وحكاه عن نصارى نجران.

وقد اتضح بما ذكرنا أن الذين يقولون: إن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر، لا يعلمون ما هي الظواهر، وأنهم يعتقدون شيئاً ظاهر النص، والواقع أن النص لا يدل عليه بحال من الأحوال فضلاً عن أن يكون ظاهره.

/ فبنوا باطلاً على باطل، ولا شك أن الباطل لا يبنى عليه إلا ٤٤٢ الباطل.

ولو تصوروا معانى ظواهر الكتاب والسنة على حقيقتها لمنعهم ذلك من أن يقولوا ما قالوا.

فتصور الصاوي أن ظاهر آية الكهف المتقدمة هو حل الأيمان بالتعليق بالمشيئة المتأخر زمنها عن اليمين، وبناؤه على ذلك مخالفة ظاهر الآية لمذاهب الأئمة الأربعة، وأن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة

من أصول الكفر، مع أن الآية لا تشير أصلاً إلى ما اعتقد أنه ظاهرها.

وكذلك اعتقاده أن ظاهر آية آل عمران المذكورة هو ما زعمه نصارى نجران، من أن عيسى ابن الله؛ فإنه كله باطل وليس شيء مما رُعم ظاهر القرآن مطلقاً، كما لا يخفى على عاقل.

وقول الصاوي في كلامه المذكور في سورة آل عمران: إن العلماء قالوا: إن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر، قول باطل لا يشك في بطلانه من عنده أدنى معرفة.

ومن هم العلماء الذين قالوا إن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر؟

سموهم لنا، وبينوا لنا من هم.

والحق الذي لا شك فيه: أن هذا القول لا يقوله عالم ولا متعلم؛ لأن ظواهر الكتاب والسنة هي نور الله الذي أنزله على رسوله، ليستضاء به في أرضه، وتقام به حدوده، وتنفذ به أوامره، وينصف به بين عباده في أرضه.

والنصوص القطعية التي لا احتمال فيها قليلة جداً لا يكاد يوجد منها إلا أمثلة قليلة جداً، كقوله تعالى: ﴿ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْمَجَّ وَسَبَعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ تَلِكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾.

257 / والغالب الذي هو الأكثر هو كون نصوص الكتاب والسنة ظواهر.

وقد أجمع جميع المسلمين على أن العمل بالظاهر واجب حتى يرد دليل شرعي صارف عنه إلى المحتمل المرجوح، وعلى هذا كل من تكلم في الأصول.

فتنفير الناس وإبعادها عن كتاب الله وسنة رسوله، بدعوى أن الأخذ بظواهرهما من أصول الكفر، هو من أشنع الباطل وأعظمه كما ترى.

وأصول الكفر يجب على كل مسلم أن يحذر منها كل الحذر، ويتباعد منها كل التباعد، ويتجنب أسبابها كل الاجتناب، فيلزم على هذا القول المنكر الشنيع وجوب التباعد من الأخذ بظواهر الوحي، وهذا كما ترى.

وبما ذكرنا يتبين أن من أعظم أسباب الضلال، ادعاء أن ظواهر الكتاب والسنة دالة على معان قبيحة ليست بلائقة، والواقع في نفس الأمر بُعْدها وبراءتها من ذلك.

وسبب تلك الدعوى الشنيعة على ظواهر كتاب الله وسنة رسوله، هو عدم معرفة مدعيها.

ولأجل هذه البلية العظمى، والطامة الكبرى، زعم كثير من النظار الذين عندهم فهم (١)، أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها غير لائقة بالله؛ لأن ظواهرها المتبادرة منها هو تشبيه صفات الله بصفات خلقه، وعقد ذلك المقري في إضاءته في قوله:

والنص إن أوهم غير اللائق بالله كالتشبيه بالخلائق فاصرفه عن ظاهره إجماعاً واقطع عن الممتنع الأطماعا

وهذه الدعوى الباطلة، من أعظم الافتراء على آيات الله تعالى وأحاديث رسوله ﷺ.

<sup>(</sup>١) كذا، ولعل صوابها: «الذين ليس عندهم فهم».

المتبادرة منها لكل مسلم رَاجَع عقله، هي مخالفة صفات الله لصفات خلقه.

ولا بد أن نتساءل هنا فنقول:

أليس الظاهر المتبادر مخالفة الخالق للمخلوق في الذات والأفعال؟

والجواب الذي لا جواب غيره: بلي.

وهل تشابهت صفات الله مع صفات خلقه حتى يقال إن اللفظ الدال على صفته تعالى ظاهره المتبادر منه تشبيهه بصفة الخلق؟

والجواب الذي لا جواب غيره: لا.

فبأي وجه يتصور عاقل أن لفظاً أنزله الله في كتابه مثلاً، دالاً على صفة من صفات الله، أثنى بها تعالى على نفسه، يكون ظاهره المتبادر منه مشابهته لصفة الخلق؟ سبحانك هذا بهتان عظيم.

فالخالق والمخلوق متخالفان كل التخالف، وصفاتهما متخالفة كل التخالف.

فبأي وجه يعقل دخول صفة المخلوق في اللفظ الدال على صفة الخالق؟ أو دخول صفة الخالق في اللفظ الدال على صفة المخلوق، مع كمال المنافاة بين الخالق والمخلوق؟

فكل لفظ دل على صفة الخالق ظاهره المتبادر منه أن يكون لائقاً بالخالق منزهاً عن مشابهة صفات المخلوق.

وكذلك اللفظ الدال على صفة المخلوق لا يعقل أن تدخل فيه صفة الخالق.

فالظاهر المتبادر من لفظ اليد بالنسبة للمخلوق، هو كونها جارحة هي /عظم ولحم ودم، وهذا هو الذي يتبادر إلى الذهن في ٤٤٥ نحو قوله تعالى: ﴿ فَأُقَطَعُوا أَيَدِيَهُمَا ﴾.

والظاهر المتبادر من اليد بالنسبة للخالق في نحو قوله تعالى: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيً ﴾ أنها صفة كمال وجلال، لائقة بالله جل وعلا، ثابتة له على الوجه اللائق بكماله وجلاله.

وقد بين جل وعلا عظم هذه الصفة وما هي عليه من الكمال والمجلال، وبين أنها من صفات التأثير كالقدرة، قال تعالى في تعظيم شأنها: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدَرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَالسَّمَواتُ مَطُويتَ ثُنُ بِيَمِينِهِ أَسُبَحَنَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهُ .

وبين أنها صفة تأثير كالقدرة في قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَتَإِبلِسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَ قَيْ مَن صفات كماله وجلاله يدل على أنها من صفات التأثير كما ترى.

ولا يصح هنا تأويل اليد بالقدرة البتة، لإجماع أهل الحق والباطل كلهم على أنه لا يجوز تثنية القدرة.

ولا يخطر في ذهن المسلم المراجع عقله، دخول الجارحة التي هي عظم ولحم ودم في معنى هذا اللفظ الدال على هذه الصفة العظيمة من صفات خالق السماوات والأرض.

فاعلم أيها المدعي أن ظاهر لفظ اليد في الآية المذكورة وأمثالها لا يليق بالله، لأن ظاهرها التشبيه بجارحة الإنسان، وأنها يجب صرفها عن هذا الظاهر الخبيث، ولم تكتف بهذا حتى ادعيت

الإجماع على صرفها عن ظاهرها = أن قولك هذا كله افتراء عظيم على الله تعالى، وعلى كتابه العظيم، وأنك /بسببه كنت أعظم المشبهين والمجسمين، وقد جرك شؤم هذا التشبيه إلى ورطة التعطيل، فنفيت الوصف الذي أثبته الله في كتابه لنفسه بدعوى أنه لا يليق به، وأولته بمعنى آخر من تلقاء نفسك بلا مستند من كتاب ولا سنة ولا إجماع ولا قول أحد من السلف.

وماذا عليك لو صدقت الله وآمنت بما مدح به نفسه على الوجه اللائق بكماله وجلاله من غير كيف ولا تشبيه ولا تعطيل؟

وبأي موجب سوغت لذهنك أن يخطر فيه صفة المخلوق عند ذكر صفة الخالق؟

هل تلتبس صفة الخالق بصفة المخلوق عند أحد، حتى يفهم صفة المخلوق من اللفظ الدال على صفة الخالق؟

فاخش الله يا إنسان، واحذر من التقول على الله بلا علم، وآمن بما جاء في كتاب الله مع تنزيه الله عن مشابهة خلقه.

واعلم أن الله الذي أحاط علمه بكل شيء، لا يخفى عليه الفرق بين الوصف اللائق به والوصف غير اللائق به، حتى يأتي إنسان فيتحكم في ذلك فيقول: هذا الذي وصفت به نفسك غير لائق بك، وأنا أنفيه عنك بلا مستند منك ولا من رسولك، وآتيك بدله بالوصف اللائق بك.

فاليد مثلاً التي وصفت بها نفسك لا تليق بك لدلالتها على التشبيه بالجارحة، وأنا أنفيها عنك نفياً باتاً، وأبدلها لك بوصف لائق بك وهو النعمة أو القدرة مثلاً أو الجود.

سبحانك هذا بهتان عظيم.

﴿ فَاتَقَوْا اللّهَ يَتَأُولِي الْأَلْبَبِ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ قَدْ أَنزَلَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ عُلِكَكُم وَكُرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَكُرًا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى ٤٤٧ النّورْ ﴾.

ومن الغريب أن بعض الجاحدين لصفات الله، المؤولين لها بمعان لم ترد عن الله ولا عن رسوله، يؤمنون فيها ببعض الكتاب دون بعض.

فيقرون بأن الصفات (١) السبع التي تشتق منها أوصاف ثابتة لله مع التنزيه، ونعني بها القدرة والإرادة والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام؛ لأنها يشتق منها قادر حي عليم. . . إلخ، وكذلك في بعض الصفات الجامعة كالعظمة والكبرياء والملك والجلال مثلاً؛ لأنها يشتق منها العظيم والمتكبر والجليل والملك، وهكذا، ويجحدون كل صفة ثبتت في كتاب الله وسنة رسوله على لم يشتق منها غيرها كصفة اليد والوجه ونحو ذلك، ولا شك أن هذا التفريق بين صفات الله التي أثبتها لنفسه أو أثبتها له رسوله على لا وجه له البتة بوجه من الوجوه.

ولم يرد عن الله ولا عن رسوله ﷺ الإِذن في الإِيمان ببعض صفاته، وجحد بعضها وتأويله لأنها لا يشتق منها.

وهل يتصور عاقل أن يكون عدم الاشتقاق مسوغاً لجحد ما وصف الله به نفسه؟

ولا شك عند كل مسلم راجع عقله، أن عدم الاشتقاق لا يرد به كلام الله فيما أثنى به على نفسه، ولا كلام رسوله فيما وصف به ربه.

<sup>(</sup>١) كذا، ولعلها: «فيقرون بالصفات».

والسبب الموجب للإيمان إيجاباً حتماً كلياً هو كونه من عند الله، وهذا السبب هو الذي علم الراسخون في العلم أنه الموجب للإيمان بكل ما جاء عن الله، سواء استأثر الله بعلمه كالمتشابه، أو كان مما يعلمه الراسخون في العلم، كما قال الله عنهم: ﴿ وَٱلرَسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾

٤٤٨ / فلا شك أن قوله تعالى: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ من عند ربنا، وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴿ فَلَهُ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴿ فَلَهُ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴿ فَلَهُ عَلَىٰ عَند ربنا .
فيجب علينا الإيمان بالجميع؛ لأنه كله من عند ربنا.

أما الذي يفرق بينه، وهو عالم بأن كله من عند ربه، بأن هذا يشتق منه، فقد آمن ببعض الكتاب دون بعض.

والمقصود أن كلما جاء من عند الله يجب الإيمان به، سواء كان من المتشابه أو من غير المتشابه، وسواء كان يشتق منه أو لا

ومعلوم أن مالكاً رحمه الله سئل كيف استوى، فقال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب.

وما يزعمه بعضهم من أن القدرة والإرادة مثلاً ونحوهما ليست كاليد والوجه، بدعوى أن القدرة والإرادة مثلاً ظهرت آثارهما في العالم العلوي والسفلي بخلاف غيرهما كصفة اليد ونحوها، فهو من أعظم الباطل.

ومما يوضح ذلك أن الذي يقوله، هو وأبوه وجده من آثار صفة اليد التي خلق الله بها نبيه آدم.

وَنحن نرجو أن يغفر الله تعالى للذين ماتوا على هذا الاعتقاد؛ لأنهم لا يقصدون تشبيه الله بخلقه، وإنما يحاولون تنزيهه عن مشابهة خلقه، فقصدهم حسن، ولكن طريقهم إلى ذلك القصد سيئة.

وإنما نشأ لهم ذلك السوء بسبب أنهم ظنوا لفظ الصفة التي مدح الله بها نفسه يدل ظاهره على مشابهة صفة الخلق، فنفوا الصفة التي ظنوا أنها لا تليق قصداً منهم لتنزيه الله، وأولوها بمعنى آخر يقتضي التنزيه في ظنهم، فهم كما قال الشافعي رحمه الله:

/رام نفعاً فضر من غير قصد ومن البرما يكون عقوقاً ٤٤٩

ونحن نرجو أن يغفر الله لهم خطأهم، وأن يكونوا داخلين في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيمَا آخَطَأَتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ فَلُوبُكُمُ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ فَلُوبُكُمُ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾.

وخطؤهم المذكور لا شك فيه، ولو وفقهم الله لتطهير قلوبهم من التشبيه أولاً، وجزموا بأن ظاهر صفة الخالق هو التنزيه عن مشابهة صفة المخلوق، لسلموا مما وقعوا فيه.

ولا شك أن النبي على عالم كل العلم بأن الظاهر المتبادر مما مدح الله به نفسه في آيات الصفات هو التنزيه التام عن صفات الخلق، ولو كان يخطر في ذهنه أن ظاهره لا يليق، لأنه تشبيه بصفات الخلق، لبادر كل المبادرة إلى بيان ذلك؛ لأنه لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه، ولا سيما في العقائد، ولا سيما فيما ظاهره الكفر والتشبيه.

فسكوت النبي على عن بيان هذا يدل على أن ما زعمه المؤلون لا أساس له كما ترى.

فإن قيل: إن هذا القرآن العظيم، نزل بلسان عربي مبين، والعرب لا تعرف في لغتها كيفية لليد مثلًا إلا كيفية المعانى المعروفة

عندها، كالجارحة وغيرها من معاني اليد المعروفة في اللغة، فبينوا لنا كيفية لليد ملائمة لما ذكرتم.

فالجواب من وجهين:

الوجه الأول: أن العرب لا تدرك كيفيات صفات الله من لغتها، لشدة منافاة صفة الله لصفة الخلق.

تعرف العرب لا تعرف عقولهم كيفيات إلا لصفات الخلق، فلا تعرف العرب كيفية للسمع والبصر إلا هذه المشاهدة في حاسة الأذن والعين، أما سمع لا يقوم بأذن وبصر لا يقوم بحدقة، فهذا لا يعرفون له كيفية البتة.

فلا فرق بين السمع والبصر، وبين اليد والاستواء، فالذي تعرف كيفيته العرب من لغتها من جميع ذلك هو المشاهد في المخلوقات.

وأما الذي اتصف الله به من ذلك، فلا تعرف له العرب كيفية ولا حداً، لمخالفة صفاته لصفات الخلق، إلا أنهم يعرفون من لغتهم أصل المعنى، كما قال الإمام مالك رحمه الله: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

كما يعرفون من لغتهم، أن بين الخالق والمخلوق، والرزق والمرزوق، والمحيي والمُحْيَا، والمميت والمُمَات، فوارق عظيمة لاحد لها، تستلزم المخالفة التامة بين صفات الخالق والمخلوق.

الوجه الثاني: أن نقول لمن قال: بينوا لنا كيفية لليد ملائمة لما

ذكرتم، من كونها صفة كمال وجلال، منزهة عن مشابهة جارحة المخلوق:

هل عرفت كيفية الذات المقدسة المتصفة باليد؟ فلا بد أن يقول: لا.

فإن قال ذلك، قلنا: معرفة كيفية الصفات تتوقف على معرفة كيفية الذات، فالذات والصفات من باب واحد، فكما أن ذاته جل وعلا تخالف جميع الذوات، فإن صفاته تخالف جميع الصفات.

ومعلوم أن الصفات تختلف وتتباين باختلاف موصوفاتها.

/ألا ترى مثلاً أن لفظة «رأس» كلمة واحدة، إن أضفتها إلى 201 الإنسان فقلت: رأس الوادي، الإنسان، وإلى الوادي فقلت: رأس الوادي، وإلى الجبل فقلت: رأس الجبل؛ وإلى الجبل فقلت: رأس الجبل؛ فإن كلمة الرأس اختلفت معانيها، وتباينت تبايناً شديداً بحسب اختلاف إضافتها، مع أنها في مخلوقات حقيرة.

فما بالك بما أضيف من الصفات إلى الله وما أضيف منها إلى خلقه، فإنه يتباين كتباين الخالق والمخلوق، كما لا يخفى.

فاتضح بما ذكر أن الشرط في قول المقري في إضاءته:

\* والنص إن أوهم غير اللائق

شرط مفقود قطعاً؛ لأن نصوص الوحي الواردة في صفات الله، لا تدل ظواهرها البتة إلا على تنزيه الله، ومخالفته لخلقه في الذات والطفات والأفعال.

فكل المسلمين الذين يراجعون عقولهم، لا يشك أحد منهم في أن الظاهر المتبادر السابق إلى ذهن المسلم، هو مخالفة الله لخلقه،

كما نص عليه بقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى ۚ ۖ ﴾، وقوله: ﴿ وَلَـمْ يَكُن لَلْهُ كُـفُوًّا أَحَــُدُّا ۞ ﴾، ونحو ذلك من الآيات.

> وبذلك تعلم أن الإجماع الذي بناه على ذلك في قوله: \* فاصرفه عن ظاهره إجماعاً \*

إجماع مفقود أصلاً، ولا وجود له البتة؛ لأنه مبني على شرط مفقود لا وجود له البتة.

فالإجماع المعدوم المزعوم لم يرد في كتاب الله ولا في سنة رسوله، ولم يقله أحد من أصحاب رسول الله، ولا من تابعيهم، ولم يقله أحد من الأئمة الأربعة ولا من فقهاء الأمصار المعروفين.

وع / وإنما لم يقولوا بذلك؛ لأنهم يعلمون أن ظواهر نصوص الوحي لا تدل إلا على تنزيه الله عن مشابهة خلقه، وهذا الظاهر الذي هو تنزيه الله لا داعي لصرفها عنه كما ترى.

ولأجل هذا كله قلنا في مقدمة هذا الكتاب المبارك: إن الله تبارك وتعالى موصوف بتلك الصفات حقيقة لا مجازاً؛ لأنا نعتقد اعتقاداً جازماً لا يتطرق إليه شك، أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها لا تدل البتة إلا على التنزيه عن مشابهة الخلق واتصافه تعالى بالكمال والجلال.

وإثبات التنزيه والكمال والجلال لله حقيقة لا مجازاً لا ينكره مسلم.

ومما يدعو إلى التصريح بلفظ الحقيقة، ونفي المجاز، كثرة الجاهلين الزاعمين أن تلك الصفات لاحقائق لها، وأنها كلها مجازات، وجعلوا ذلك طريقاً إلى نفيها؛ لأن المجاز يجوز نفيه، والحقيقة لا يجوز نفيها.

فقالوا مثلاً: اليد مجاز يراد به القدرة والنعمة أو الجود، فنفوا صفة اليد؛ لأنها مجاز.

وقالوا: (على العرش استوى) مجاز، فنفوا الاستواء؛ لأنه مجاز.

وقالوا: معنى (استوى) استولى، وشبهوا استيلاءه باستيلاء بشر بن مروان على العراق.

ولو تدبروا كتاب الله لمنعهم ذلك من تبديل الاستواء بالاستيلاء، وتبديل اليد بالقدرة أو النعمة؛ لأن الله جل وعلا يقول في محكم كتابه في سورة البقرة: ﴿ فَبَدَّلُ الَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلًا غَيْرَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ رِجْزًا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ فَيَ اللَّهِ وَيَلَ لَهُمْ فَأَزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ رِجْزًا مِن السَّمَاءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ وَيَهُمْ قَوْلًا غَيْرَ اللَّذِي قِيلَ ٢٥٣ ويقول في الأعراف: ﴿ فَبَدَلَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ / مِنْهُمْ قَوْلًا غَيْرَ اللَّذِي قِيلَ ٢٥٣ لَهُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزًا مِن السَّمَاءِ بِمَا كَانُواْ يَظْلِمُونَ ﴾ ، في القول الذي قاله الله لهم: هو قوله: (حطة) وهي فِعْلة، من الحط بمعنى الوضع، خبر مبتدأ محذوف، أي دعاؤنا ومسألتنا لك حطة بمعنى الوضع، خبر مبتدأ محذوف، أي دعاؤنا ومسألتنا لك حطة لذنوبنا، أي حظً ووضع لها عنّا، فهي بمعنى طلب المغفرة.

وفي بعض روايات الحديث في شأنهم: أنهم بدلوا هذا القول بأن زادوا نوناً فقط فقالوا: «حنطة» وهي القمح.

وأهل التأويل قيل لهم: (على العرش استوى)، فزادوا لاماً فقالوا: استولى.

وهذه اللام التي زادوها أشبه شيء بالنون التي زادها اليهود في قوله تعالى: ﴿ وَقُولُواْحِطَّةٌ ﴾.

ويقول الله جل وعلا في منع تبديل القرآن بغيره: ﴿ قُلَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَبَدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَقْسِيَ ۚ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۖ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّ عِذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ فَا نَعَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ فَا نَعَمَيْتُ مَا يُوحَى إِلَى اللهِ عَظِيمٍ ﴿ فَا نَعْمَيْتُ مَا يُوحَى إِلَى اللهِ عَظِيمٍ ﴿ فَا نَعْمَيْتُ مَا يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ فَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُل

فعليه أن يجتنب التبديل، ويخاف العذاب العظيم الذي خافه رسول الله ﷺ لو عصا الله فبدل قرآناً بغيره، المذكور في قوله: ﴿ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾.

واليهود لم ينكروا أن اللفظ الذي قاله الله لهم هو لفظة (حطة) ولكنهم حرفوه بالزيادة المذكورة.

وأهل هذه المقالة لم ينكروا أن كلمة القرآن هي (استوى)، ولكن حرفوها وقالوا في معناها: استولى، وإنما أبدلوها بها؛ لأنها أصلح في زعمهم من لفظ كلمة القرآن؛ لأن كلمة القرآن توهم غير اللائق، وكلمة استولى في / زعمهم هي المنزهة اللائقة بالله، مع أنه لا يعقل تشبيه أشنع من تشبيه استيلاء الله على عرشه المزعوم باستيلاء بشر على العراق.

وهل كان أحد يغالب الله على عرشه حتى غلبه على العرش، واستولى عليه؟!

وهل يوجد شيء إلا والله مستول عليه؟ فالله مستول على كل شيء.

وهل يجوز أن يقال: إنه تعالى استوى على كل شيء غير العرش؟

فافهم.

وعلى كل حال، فإن المؤول زعم أن الاستواء يوهم غير اللائق بالله لاستلزامه مشابهة استواء الخلق، وجاء بدله بالاستيلاء؛ لأنه هو اللائق به في زعمه، ولم ينتبه لأن تشبيه استيلاء الله على عرشه باستيلاء بشر بن مروان على العراق هو أفظع أنواع التشبيه، وليس بلائق قطعاً، إلا أنه يقول: إن الاستيلاء المزعوم منزه عن مشابهة استيلاء الخلق، مع أنه ضرب له المثل باستيلاء بشر على العراق، والله يقول: ﴿ فَلَا تَضْرِبُوا لِلّهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ اللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ اللهُ .

ونحن نقول: أيها المؤول هذا التأويل، نحن نسألك: إذا علمت أنه لا بد من تنزيه أحد اللفظين، أعني لفظ ﴿ ٱسْتَوَىٰ ۞ الذي أنزل الله به الملك على النبي ﷺ قرآناً يتلى، كل حرف منه عشر حسنات، ومن أنكر أنه من كتاب الله كفر.

ولفظة استولى التي جاء بها قوم من تلقاء أنفسهم من غير استناد إلى نص من كتاب الله ولا سنة رسوله ولا قول أحد من السلف.

فأي الكلمتين أحق بالتنزيه في رأيك؟ أالأحق بالتنزيه كلمة القرآن / المنزلة من الله على رسوله، أم كلمتكم التي جئتم بها من 200 تلقاء أنفسكم من غير مستند أصلاً؟

ونحن لا يخفى علينا الجواب الصحيح عن هذا السؤال إن كنت لا تعرفه. واعلم أنما ذكرنا من أن ما وصف الله به نفسه من الصفات فهو موصوف به حقيقة لا مجازاً، على الوجه اللائق بكماله وجلاله، وأنه لا فرق البتة بين صفة يشتق منها وصف، كالسمع والبصر والحياة، وبين صفة لا يشتق منها كالوجه واليد، وأن تأويل الصفات، كتأويل الاستواء بالاستيلاء، لا يجوز ولا يصح = هو معتقد أبي الحسن الأشعري رحمه الله، وهو معتقد عامة السلف، وهو الذي كان عليه النبى عليه وأصحابه.

فمن ادعى على أبي الحسن الأشعري أنه يؤول صفة من الصفات، كالوجه واليد والاستواء ونحو ذلك، فقد افترى عليه افتراء عظيماً.

بل الأشعري رحمه الله مصرح في كتبه العظيمة التي صنفها بعد رجوعه عن الاعتزال، كالموجز، ومقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، والإبانة عن أصول الديانة: أن معتقده الذين يدين الله به هو ما كان عليه السلف الصالح من الإيمان بكل ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله على وإثبات ذلك كله من غير كيف ولا تشبيه ولا تعطيل، وأن ذلك لا يصح تأويله ولا القول بالمجاز فيه، وأن تأويل الاستواء بالاستيلاء هو مذهب المعتزلة ومن ضاهاهم.

وهو أعلم الناس بأقوال المعتزلة؛ لأنه كان أعظم إمام في ٤٥٦ مذهبهم، قبل /أن يهديه الله إلى الحق، وسنذكر لك هنا بعض نصوص أبى الحسن الأشعري رحمه الله لتعلم صحة ما ذكرنا عنه.

قال رحمه الله في كتاب الإبانة عن أصول الديانة، الذي قال غير واحد إنه آخر كتاب صنفه، ما نصه:

فإن قال لنا قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والمرجئة، فعرفونا قولكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون، قيل له:

قولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا عز وجل وسنة نبينا روي عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث.

ونحن بذلك معتصمون، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل نضر الله وجهه ورفع درجته وأجزل مثوبته قائلون، ولمن خالف قوله مجانبون؛ لأنه الإمام الفاضل، والرئيس الكامل، الذي أبان به الحق ورفع به الضلال، وأوضح به المنهاج، وقمع به بدع المبتدعين، وزيغ الزائغين، وشك الشاكين، فرحمة الله عليه من إمام مقدم وخليل معظم مفخم، وعلى جميع أئمة المسلمين.

وجملة قولنا: أنا نقر بالله وملائكته وكتبه ورسله وما جاء من عند الله، وما رواه الثقات عن رسول الله ﷺ، لا نرد من ذلك شيئاً.

وأن الله عز وجل إله واحد لا إله إلا هو فرد صمد، لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، وأن محمداً عبده ورسوله، أرسله بالهدى ودين الحق، وأن الجنة حق، وأن النار حق، والساعة آتية لا ريب فيها وأن الله يبعث من في القبور.

وأن الله استوى على عرشه كما قال: ﴿ ٱلرَّمْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞﴾، وأن له /وجهاً كما قال: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجُلَالِ ٤٥٧ وَٱلْإِكْرَامِ ۞﴾، وأن له يدين بلا كيف كما قال: ﴿ خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ وكما قال: ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾، وأن له عينان بلا كيف كما قال: ﴿ تَحْرِى بِأَعْيُنِنَا ﴾. اهـ محل الغرض منه بلفظه.

وبه تعلم أن من يفتري على الأشعري أنه من المؤولين المدعين أن ظاهر آيات الصفات وأحاديثها لا يليق بالله كاذب عليه كذباً شنيعاً.

وقال الشيخ أبو الحسن الأشعري في كتاب الإبانة أيضاً في إثبات الاستواء لله تعالى، ما نصه:

إن قال قائل: ما تقولون في الاستواء؟

قيل له: نقول: إن الله عز وجل مستو على عرشه كما قال: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ عَز وجل: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَامِرُ الطَّيِّبُ ﴾ ، وقد قال الله عز وجل: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَامِرُ الطَّيِّبُ ﴾ ، وقد قال: ﴿ بَل رَّفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ ﴾ ، وقال عز وجل: ﴿ يُدَبِّرُ الْكَامِرُ الطَّيْبُ ﴾ ، وقال حكاية عن فرعون: اللهُمَنُ ابْنِ لِي صَرِّحًا لَعَلِيّ أَبْلُغُ الْأَسْبَبُ ﴿ السَّمَوٰتِ فَأَطَلِعَ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَز وجل فوق السموات ، وقال عز وجل: السلام في قوله: إن الله عز وجل فوق السموات ، وقال عز وجل: ﴿ وَالْمِنْ اللهُ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ ﴾ .

فالسماوات فوقها العرش، فلما كان العرش فوق السماوات قال ﴿ ءَأُمِنتُمْ مَن فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾؛ لأنه مستو على العرش الذي فوق السماوات، وكل ما علا فهو سماء، فالعرش أعلى السماوات.

هذا لفظ أبي الحسن الأشعري رحمه الله في كتاب الإِبانة المذكور.

وقد أطال رحمه الله في الكلام بذكر الأدلة القرآنية، في إثبات عصفة / الاستواء، وصفة العلو لله جل وعلا.

ومن جملة كلامه المشار إليه ما نصه:

وقد قال قائلون من المعتزلة والجهمية والحرورية: إن قول الله عز وجل: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞﴾ أنه استولى وملك وقهر، وأن الله عز وجل في كل مكان، وجحدوا أن يكون الله عز وجل على عرشه كما قال أهل الحق، وذهبوا في الاستواء إلى القدرة.

ولو كان هذا كما ذكروه كان لا فرق بين العرش والأرض، فالله سبحانه قادر عليها وعلى الحشوش، وعلى كل ما في العالم.

فلو كان الله مستوياً على العرش بمعنى الاستيلاء، وهو عز وجل مستول على الأشياء كلها، لكان مستوياً على العرش وعلى الأرض وعلى السماء وعلى الحشوش والأفراد؛ لأنه قادر على الأشياء مستول عليها.

وإذا كان قادراً على الأشياء كلها ولم يجز عند أحد من المسلمين أن يقول: إن الله عز وجل مستو على الحشوش والأخلية، لم يجز أن يكون الاستواء على العرش الاستيلاء الذي هو عام في الأشياء كلها، ووجب أن يكون معناه استواء يختص العرش دون الأشياء كلها.

وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله عز وجل في كل مكان، فلزمهم أنه في بطن مريم، وفي الحشوش والأخلية.

وهذا خلاف الدين، تعالى الله عن قولهم. اه.

هذا لفظ أبي الحسن الأشعري رحمه الله في آخر مصنفاته، وهو كتاب الإبانة عن أصول الديانة.

/ وتراه صرح رحمه الله بأن تأويل الاستواء بالاستيلاء هو قول ٤٥٩

المعتزلة والجهمية والحرورية، لا قول أحد من أهل السنة، وأقام البراهين الواضحة على بطلان ذلك.

فليعلم مؤولو الاستواء بالاستيلاء أن سلفهم في ذلك المعتزلة والجهمية والحرورية، لا أبو الحسن الأشعري رحمه الله ولا أحد من السلف.

وقد أوضحنا في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَتِ وَفِي الْأَرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾ الآية، أن قول الجهمية ومن تبعهم: إن الله في كل مكان، قول باطل؛ لأن جميع الأمكنة الموجودة، أحقر وأقل وأصغر من أن يسع شيء منها خالق السماوات والأرض، الذي هو أعظم وأكبر من كل شيء، وهو محيط بكل شيء، ولا يحيط به شيء.

فانظر إيضاح ذلك في الأنعام.

واعلم أن ما يزعمه كثير من الجهلة، من أن ما في القرآن العظيم، من صفة الاستواء والعلو والفوقية، يستلزم الجهة، وأن ذلك محال على الله، وأنه يجب نفي الاستواء والعلو والفوقية، وتأويلها بما لا دليل عليه من المعاني = كله باطل، وسببه سوء الظن بالله وبكتابه.

وعلى كل حال، فمدعي لزوم الجهة لظواهر نصوص القرآن العظيم، واستلزام ذلك للنقص الموجب للتأويل، يقال له:

ما مرادك بالجهة؟

إن كنت تريد بالجهة مكاناً موجوداً، انحصر فيه الله، فهذا ليس بظاهر القرآن، ولم يقله أحد من المسلمين.

وإن كنت تريد بالجهة العدم المحض، / فالعدم عبارة عن لا ٤٦٠ شيء، فميز أولاً بين الشيء الموجود وبين اللاشيء.

وقد قال أيضاً أبو الحسن الأشعري رحمه الله في كتاب الإبانة أيضاً ما نصه:

فإن سئلنا: أتقولون: إن لله يدين؟ قيل: نقول ذلك، وقد دل عليه قوله عز وجل: ﴿ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَيً ﴾، وقوله عز وجل: ﴿ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَيً ﴾.

وأطال رحمه الله الكلام في ذكر الأدلة من الكتاب والسنة على إثبات صفة اليدين لله.

ومن جملة ما قال، ما نصه:

ويقال لهم: لم أنكرتم أن يكون الله عز وجل عنى بقوله: ﴿ يَدَى ﴾ يدين ليستا نعمتين؟

فإن قالوا: لأن اليد إذا لم تكن نعمة لم تكن إلا جارحة.

قيل لهم: ولم قضيتم أن اليد إذا لم تكن نعمة لم تكن إلا جارحة؟

فإن أرجعونا إلى شاهدنا، وإلى ما نجده فيما بيننا من الخلق، فقالوا: اليد إذا لم تكن نعمة في الشاهد لم تكن إلا جارحة، قيل لهم: إن عملتم على الشاهد وقضيتم به على الله عز وجل، فكذلك لم نجد حياً من الخلق إلا جسماً لحماً ودماً، فاقضوا بذلك على الله عز وجل، وإلا فأنتم لقولكم متأولون ولاعتلالكم ناقضون.

/ وإن أثبتم حياً لا كالأحياء منا، فلم أنكرتم أن تكون اليدان ٤٦١

اللتان أخبر الله عز وجل عنهما يدين ليستا نعمتين ولا جارحتين ولا كالأيدى؟

وكذلك يقال لهم:

لم تجدوا مدبراً حكيماً إلا إنساناً، ثم أثبتم أن للدنيا مدبراً حكيماً، ليس كالإنسان، وخالفتم الشاهد ونقضتم اعتلالكم.

فلا تمنعوا من إثبات يدين ليستا نعمتين ولا جارحتين، من أجل أن ذلك خلاف الشاهد. اهـ. محل الغرض منه بلفظه.

وبه تعلم أن الأشعري رحمه الله يعتقد أن الصفات التي أنكرها المؤولون، كصفة اليد، من جملة صفات المعاني كالحياة ونحوها، وأنه لا فرق البتة بين صفة اليد وصفة الحياة، فما اتصف الله به من جميع ذلك فهو منزه عن مشابهة ما اتصف به الخلق منه.

واللازم لمن شبه في بعض الصفات ونزه في بعضها أن يشبّه في جميعها أو ينزه في جميعها، كما قاله الأشعري.

أما ادعاء ظهور التشبيه في بعضها دون بعض، فلا وجه له بحال من الأحوال؛ لأن الموصوف بها واحد، وهو منزه عن مشابهة صفات خلقه.

ومن جملة كلام أبي الحسن الأشعري رحمه الله المشار إليها آنفاً في إثبات الصفات، ما نصه:

فإن قال قائل: لم أنكرتم أن يكون قوله: ﴿ مِّمَا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾، وقوله: ﴿ مِّمَا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾،

٤٦٢ / قيل له: حكم كلام الله عز وجل أن يكون على ظاهره وحقيقته، ولا يخرج الشيء عن ظاهره إلى المجاز إلا لحجة.

ألا ترون أنه إذا كان ظاهر الكلام العموم، فإذا ورد بلفظ العموم والمراد به الخصوص، فليس هو على حقيقة الظاهر، وليس يجوز أن يعدل بما ظاهره العموم عن العموم بغير حجة؟

كذلك قول الله عز وجل: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ على ظاهره وحقيقته من إثبات اليدين، ولا يجوز أن يعدل به عن ظاهر اليدين إلى ما ادعاه خصومنا إلا بحجة.

ولو جاز ذلك لجاز لمدع أن يدعي أن ما ظاهره العموم فهو على الخصوص، وما ظاهره الخصوص فهو على العموم، بغير حجة.

وإذا لم يجز هذا لمدعيه بغير برهان، لم يجز لكم ما ادعيتموه أنه مجاز بغير حجة.

بل واجب أن يكون قوله: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيكَ ﴾ إثبات يدين لله تعالى في الحقيقة، غير نعمتين، إذ كانت النعمتان لا يجوز عند أهل اللسان أن يقول قائلهم: فعلت بيدي، وهو يعني النعمتين. اه. محل الغرض منه بلفظه.

وفيه تصريح أبي الحسن الأشعري رحمه الله بأن صفات الله كصفة اليد، ثابتة له حقيقة لا مجازاً، وأن المدعين أنها مجاز هم خصومه وهو خصمهم كما ترى.

وإنما قال رحمه الله: إنه تعالى متصف بها حقيقة لا مجازاً؟ لأنه لا يشك في أن ظاهر صفة الله هو مخالفة صفة الخلق، وتنزيهها عن مشابهتها، كما هو شأن السلف الصالح كلهم.

/ فإثبات الحقيقة ونفي المجاز في صفات الله، هو اعتقاد كل ٢٦٣

مسلم طاهر القلب من أقذار التشبيه؛ لأنه لا يسبق إلى ذهنه من اللفظ الدال على الصفة كصفة اليد والوجه إلا أنها صفة كمال منزهة عن مشابهة صفات الخلق.

فلا يخطر في ذهنه التشبيه الذي هو سبب نفي الصفة وتأويلها بمعنى لا أصل له.

## تنبيه مهم

فإن قيل: دل الكتاب والسنة وإجماع السلف على أن الله وصف نفسه بصفة اليدين، كقوله تعالى: ﴿ مَا مَنعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يُوْمَ الْقِيكَ مَةِ وَالسَّمَواتُ مَطْوِيتَتُ بِيمِينِهِ \* الآية . الآية .

والأحاديث الدالة على مثل ما دلت عليه الآيات المذكورة كثيرة، كما هو معلوم، وأجمع المسلمون على أنه جل وعلا لا يجوز أن يوصف بصفة الأيدي، مع أنه تعالى قال: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴿ أَنَا عَلَى المسلمون على تقديم آية (لما خلقت بيدي) على آية (مما عملت أيدينا)؟

فالجواب: أنه لا خلاف بين أهل اللسان العربي ولا بين المسلمين أن صيغ الجموع تأتي لمعنيين:

أحدهما: إرادة التعظيم فقط، فلا يدخل في صيغة الجمع تعدد أصلاً؛ لأن صيغة الجمع المراد بها التعظيم إنما يراد بها واحد.

والثاني: أن يراد بصيغة الجمع معنى الجمع المعروف.

وإذا علمت ذلك، فاعلم أن القرآن العظيم يكثر فيه جداً إطلاق الله جل وعلا على نفسه صيغة الجمع، يريد بذلك تعظيم نفسه، ولا يريد بذلك تعدداً ولا أن معه غيره، / سبحانه وتعالى عن ٤٦٤ ذلك علواً كبيراً، كقول عالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُو لَلْهُ اللَّهُ وَلَا أَنْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فصيغة الجمع في قوله: ﴿ إِنَّا﴾، وفي قوله: ﴿ نَحُنُ ﴾، وفي قوله: ﴿ نَحُنُ ﴾، وفي قوله: ﴿ نَزَّلْنَا ﴾، وقوله: ﴿ حَلِفِظُونٌ ۞ ﴾، لا يراد بها أن معه منزلاً للذكر، وحافظاً له غيره تعالى، بل هو وحده المنزل له والحافظ له.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ مَّا تُمَنُونَ ﴿ وَأَنتُمْ قَالُمُونَهُ وَ أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ اللَّهُ وَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ أَمْ نَحَنُ الْمُنزِلُونَ ﴿ وَقُولُهُ : ﴿ وَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ أَمْ نَحَنُ الْمُنزِلُونَ ﴿ وَلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ ا

وبه تعلم أن صيغة الجمع في قوله: ﴿ أَنَا ﴾، وفي قوله: ﴿ خَلَقْنَا﴾، وفي قوله: ﴿ خَلَقْنَا﴾، وفي قوله: ﴿ خَلَقْنَا﴾، وفي قوله: ﴿ عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ إنما يراد بها التعظيم، ولا يراد بها التعدد أصلا.

وإذا كان يراد بها التعظيم لا التعدد، علم بذلك أنها لا تصح بها معارضة قوله: ﴿ لِمَا خَلَقَتُ بِيكَ ﴾؛ لأنها دلت على صفة اليدين، والجمع في قوله: ﴿ أَيَدِينَا ﴾ لمجرد التعظيم.

وما كان كذلك لا يدل على التعدد، فيطلب الدليل من غيره، فإن دل على أن المراد بالتعظيم واحد حُكِم بذلك، كالآيات المتقدمة، وإن دل على معنى آخر حُكِم به.

فقوله مثلاً: ﴿ وَإِنَّا لَهُ لِحَنفِظُونَ ۚ فَيَ الْهُ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

ٱلْمُنزِلُونَ ﷺ، ﴿ أَمَّ نَحَنُ ٱلْمُنشِئُونَ ﷺ، فإنه قد قام في كل ذلك البرهان القطعي على أنه خالق واحد، ومنزل واحد، ومنشىء واحد.

وأما قوله: ﴿ مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا ﴾ فقد دل البرهان القطعي على ٢٦٥ أن الله / موصوف بصفة اليدين، كما صرح به في قوله: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيكَتَّ ﴾ كما تقدم إيضاحه قريباً.

وقد علمت أن صيغة الجمع في قوله: ﴿ لَمَ فِطُونَ ۞ ، وقوله: ﴿ لَمَ فَخُنُ ٱلْمُنزِلُونَ ۞ ، وقوله: ﴿ أَمَّ خَنُ ٱلْمُنزِلُونَ ۞ ، وقوله: ﴿ أَمَّ خَنُ ٱلْمُنزِعُونَ ۞ ، وقوله: ﴿ خَلَقَنَا لَهُم مِّمًا عَمِلَتُ ٱيْدِينَا ﴾ ، لا يراد بشيء منه معنى الجمع ، وإنما يراد به التعظيم فقط.

وقد أجاب أبو الحسن الأشعري رحمه الله في كتاب الإِبانة بما يقرب من هذا في المعنى.

واعلم أن لفظ اليدين قد يستعمل في اللغة العربية استعمالاً خاصاً، بلفظ خاص، لا تقصد به في ذلك النعمة ولا الجارحة ولا القدرة، وإنما يراد به معنى أمام.

واللفظ المختص بهذا المعنى هو لفظة اليدين التي أضيفت إليها لفظة «بين» خاصة، أعني لفظة «بين يديه»، فإن المراد بهذه اللفظة: أمامه. وهو استعمال عربي معروف مشهور في لغة العرب، لا يقصد فيه معنى الجارحة ولا النعمة ولا القدرة، ولا أي صفة كائنة ما كانت، وإنما يراد به أمام فقط، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفَرُواْ لَنُ نُورِّمِنَ بِهَدَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيَّةٍ ﴾ أي ولا بالذي كان أمامه سابقاً عليه من الكتب.

وكقوله: ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَلَةً ﴾ أي مصدقاً لما كان أمامه متقدماً عليه من التوراة.

وكقوله: ﴿ فَزَيَّنُواْ لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلَفَهُمْ ﴾، فالمراد بلفظ (ما بين أيديهم) ما أمامهم.

/ وكقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى ٤٦٦ رَجْمَتِهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

إلى غير ذلك من الآيات.

ومما يوضح لك ذلك: أنه لا يمكن تأويل اليدين في ذلك بنعمتين ولا قدرتين ولا جارحتين، ولا غير ذلك من الصفات، فهذا أسلوب خاص، دال على معنى خاص، بلفظ خاص، مشهور في كلام العرب، فلا صلة له باللفظ الدال على الجارحة بالنسبة إلى الإنسان، ولا باللفظ الدال على صفة الكمال والجلال الثابتة لله تعالى. فافهم.

وقال أبو الحسن الأشعري رحمه الله في كتابه «مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين»، الذي ذكر فيه أقوال جميع أهل الأهواء والبدع والمؤولين والنافين لصفات الله أو بعضها، ما نصه:

جملة ما عليه أهل الحديث والسنة: الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله وما جاء من عند الله وما رواه الثقات عن رسول الله ﷺ، لا يردون من ذلك شيئاً.

وأن الله سبحانه إله واحد فرد صمد لا إله غيره لم يتخذ صاحبه ولا ولداً، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن الجنة حق وأن النار حق وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأن الله سبحانه على عرشه، كما قال: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾، وأن له يدين بلا كيف، كما قال: ﴿ خَلَقْتُ بِيدَيِّ ﴾، وكما قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَسْهُ طَتَان ﴾ .

إلى أن قال في كلامه هذا، بعد أن سرد مذهب أهل السنة والجماعة، ما نصه:

فهذه جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه نذهب، وما توفيقنا إلا بالله، وهو حسبنا ونعم ٢٦٧ الوكيل، وبه / نستعين، وعليه نتوكل، وإليه المصير.

هذا لفظ أبي الحسن الأشعري رحمه الله في كتاب المقالات المذكور.

وبه تعلم أنه يؤمن بكل ما جاء عن الله في كتابه، وما ثبت عن رسوله ﷺ، لا يرد من ذلك شيئاً ولا ينفيه، بل يؤمن به ويثبته لله، بلا كيف ولا تشبيه، كما هو مذهب أهل السنة.

وقال أبو الحسن الأشعري أيضاً في كتاب المقالات المذكور، ما نصه:

وقال أهل السنة وأصحاب الحديث: ليس بجسم، ولا يشبه الأشياء، وأنه على العرش كما قاله عز وجل: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَـرُشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ﴾، ولا نقدم بين يدي الله في القول، بل نقول: استوى بلا كيف.

ثم أطال الكلام رحمه الله في إثبات الصفات، كما قدمنا عنه، ثم قال ما نصه: وقالت المعتزلة: إن الله استوى على عرشه بمعنى استولى. اهـ. محل الغرض منه بلفظه.

فتراه صرح في كتاب المقالات المذكور بأن تأويل الاستواء بالاستيلاء هو قول المعتزلة، لا قوله هو ولا قول أحد من أهل السنة.

وزاد في كتاب «الإِبانة» مع المعتزلة: الجهمية والحرورية، كما قدمنا.

وبكل ما ذكرنا تعلم أن الأشعري رجع عن الاعتزال إلى مذهب السلف في آيات الصفات وأحاديثها.

وقد قدمنا إيضاح الحق في آيات الصفات بالأدلة القرآنية بكثرة في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ الآية.

واعلم أن أئمة القائلين بالتأويل، رجعوا قبل موتهم عنه؛ لأنه مذهب غير مأمون العاقبة؛ لأن مبناه على ادعاء أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها لا تليق بالله، لظهورها وتبادرها في مشابهة صفات الخلق، / ثم نَفْي تلك الصفات الواردة في الآيات والأحاديث، لأجل ٤٦٨ تلك الدعوى الكاذبة المشؤومة، ثم تأويلها بأشياء أخر، دون مستند من كتاب أو سنة، أو قول صحابي أو أحد من السلف.

وكل مذهب هذه حاله، فإنه جدير بالعاقل المفكر أن يرجع عنه إلى مذهب السلف.

وقد أشار تعالى في سورة الفرقان أن وصف الله بالاستواء صادر عن خبير بالله وبصفاته، عالم بما يليق به وبما لا يليق، وذلك في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ ٱيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّلَ بِهِ خَبِيرًا ﴿ اللهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّلُ بِهِ خَبِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ ال

فتأمل قوله: (فاسأل به خبيراً) بعد قوله: (ثم استوى على العرش الرحمن) تعلم أن من وصف الرحمن بالاستواء على العرش خبير بالرحمن وبصفاته، لا يخفى عليه اللائق من الصفات وغير اللائق.

فالذي نبأنا بأنه استوى على عرشه هو العليم الخبير الذي هو الرحمن.

وقد قال تعالى: ﴿ وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ شَهُ .

وبذلك تعلم أن من يدعي أن الاستواء يستلزم التشبيه وأنه غير لائق، غير خبير، نعم والله هو غير خبير!

وسنذكر هنا إن شاء الله أن أئمة المتكلمين المشهورين رجعواً كلهم عن تأويل الصفات.

أما كبيرهم الذي هو أفضل المتكلمين المنتسبين إلى أبي الحسن الأشعري، وهو القاضي محمد بن الطيب المعروف بأبي بكر الباقلاني، فإنه كان يؤمن بالصفات على مذهب السلف ويمنع تأويلها منعاً باتاً، ويقول فيها بمثل ما قدمنا عن الأشعري.

**٤٦٩** / وسنذكر لك هنا بعض كلامه.

قال الباقلاني المذكور في كتاب التمهيد، ما نصه:

باب في أن لله وجهاً ويدين، فإن قال قائل فما الحجة في أن لله عز وجل وجهاً ويدين؟ قيل له: قوله: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَجَهاً ويدين؟ قيل له: قوله: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَأَلْإِكْرَامِر ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّ

فإن قالوا: فما أنكرتم أن يكون المعنى في قوله: ﴿ خَلَقْتُ بِيكَ فَي قوله: ﴿ خَلَقْتُ بِيكَ فَي اللغة قد تكون بيكري أنه خلقه بقدرته أو بنعمته؛ لأن اليد في اللغة قد تكون بمعنى النعمة، وبمعنى القدرة، كما يقال: لي عند فلان يد بيضاء، يراد به نعمة، وكما يقال: هذا الشيء في يد فلان وتحت يد فلان، يراد به أنه تحت قدرته وفي ملكه، ويقال: رجل أيدٌ، إذا كان قادراً،

وكما قال تعالى: ﴿ خَلَقْنَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا ﴾ يريد عملنا بقدرتنا، وقال الشاعر:

إذا ما راية رفعت لمجد تلقاها عرابة باليمين

فكذلك قوله: ﴿ خَلَقَتُ بِيَدَيُّ ﴾ يعني بقدرتي أو بنعمتي؟

يقال لهم: هذا باطل؛ لأن قوله: ﴿ بِيَدَيُّ ﴾ يقتضي إثبات يدين هما صفة له.

فلو كان المراد بهما القدرة لوجب أن يكون له قدرتان.

وأنتم لا تزعمون أن للباري سبحانه قدرة واحدة، فكيف يجوز أن تثبتوا له قدرتين؟

/ وقد أجمع المسلمون من مثبتي الصفات والنافين لها على أنه ٧٠٠ لا يجوز أن يكون له تعالى قدرتان، فبطل ما قلتم.

وكذلك لا يجوز أن يكون الله تعالى خلق آدم بنعمتين؛ لأن نعم الله تعالى على آدم وعلى غيره لا تحصى.

ولأن القائل لا يجوز أن يقول: رفعت الشيء بيديَّ أو وضعته بيديَّ أو توليته بيديَّ، وهو يعني نعمته.

وكذلك لا يجوز أن يقال: لي عند فلان يدان، يعني نعمتين.

وإنما يقال: لي عنده يدان بيضاوان؛ لأن القول: «يديَّ»، لا يستعمل إلا في اليد التي هي صفة الذات.

ويدل على فساد تأويلهم أيضاً أنه لو كان الأمر على ما قالوه لم يغفل عن ذلك إبليس، وعن أن يقول: وأي فضل لآدم عليَّ يقتضي أن أسجد له، وأنا أيضاً بيدك خلقتني، التي هي قدرتك، وبنعمتك خلقتني؟

وفي العلم بأن الله تعالى فَضَّلَ آدم عليه بخلقه بيديه، دليل على فساد ما قالوه.

فإن قال قائل: فما أنكرتم أن يكون وجهه ويده جارحة، إذ كنتم لم تعقلوا يد صفة ووجه صفة لا جارحة؟

يقال له: لا يجب ذلك، كما لا يجب إذا لم نعقل حياً عالماً قادراً إلا جسماً أن نقضى نحن وأنتم على الله تعالى بذلك.

وكما لا يجب متى كان قائماً بذاته أن يكون جوهراً أوجسماً؛ لأنا وإياكم لم نجد قائماً بنفسه في شاهدنا إلا كذلك. اه. محل الغرض منه بلفظه.

وهو صريح في أنه يرى أن صفة الوجه وصفة اليد وصفة العلم ٤٧١ والحياة / والقدرة كلها من صفات المعاني، ولا وجه للفرق بينها، وجميع صفات الله مخالفة لجميع صفات خلقه.

وقال الباقلاني أيضاً في كتاب التمهيد ما نصه:

فإن قالوا: فهل تقولون: إنه في كل مكان؟

قيل: معاذ الله، بل هو مستو على العرش كما أخبر في كتابه، فقال: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ اللَّهُ الْكَلِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

ولو كان في كل مكان، لكان في جوف الإنسان وفمه، وفي الحشوش والمواضع التي يرغب عن ذكرها، تعالى عن ذلك، ولوجب أن يزيد بزيادة الأماكن إذا خلق منها ما لم يكن خلقه، وينقص بنقصانها إذا بطل منها ما كان.

ولصح أن يرغب إليه إلى نحو الأرض وإلى وراء ظهورنا وعن أيماننا وشمائلنا، وهذا ما قد أجمع المسلمون على خلافه وتخطئة قائله.

إلى أن قال رحمه الله: ولا يجوز أن يكون معنى استوائه على العرش هو استيلاؤه عليه كما قال الشاعر:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق لأن الاستيلاء هو القدرة والقهر، والله تعالى لم يزل قادراً قاهراً عزيزاً مقتدراً.

وقوله: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ يقتضي استفتاح هذا الوصف بعد أن لم يكن، فيبطل ما قالوه.

/ فإن قال قائل: ففصلوا لي صفات ذاته من صفات أفعاله، ٤٧٢ لأعرف ذلك.

قيل له: صفات ذاته هي التي لم يزل ولا يزال موصوفاً بها.

وهي الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والكلام والإرادة والبقاء والوجه والعينان واليدان. اهـ محل الغرض منه بلفظه.

وقد نقلناه من نسخة هي أجود نسخة موجودة لكتاب التمهيد للباقلاني المذكور.

وترى تصريحه فيها بأن صفة الوجه واليد من صفات المعاني، كالحياة والعلم والقدرة والإرادة، كما هو قول أبي الحسن الأشعري الذي قدمنا إيضاحه.

واعلم أن إمام الحرمين أبا المعالي الجويني، كان في زمانه من

أعظم أئمة القائلين بالتأويل، وقد قرر التأويل وانتصر له في كتابه «الإرشاد».

ولكنه رجع عن ذلك في رسالته العقيدة النظامية، فإنه قال فيها:

اختلفت مسالك العلماء في الظواهر التي وردت في الكتاب والسنَّة، وامتنع على أهل الحق فحواها وإجراؤها على موجب ما تبرزه أفهام أرباب اللسان منها.

فرأى بعضهم تأويلها، والتزام هذا المنهج في آي الكتاب وفيما صح من سنن النبي ﷺ.

وذهب أئمة السلف إلى الانكفاف عن التأويل، وإجراء الظواهر على مواردها، وتفويض معانيها إلى الرب سبحانه.

والذي نرتضيه رأياً وندين الله به عقداً، اتباع سلف الأمة، فالأولى الاتباع وترك الابتداع، والدليل السمعي القاطع في ذلك أن إجماع الأمة حجة متبعة، وهو مستند معظم الشريعة.

٤٧٢ / وقد درج صحب الرسول ﷺ على ترك التعرض لمعانيها ودرك ما فيها، وهم صفوة الإسلام والمشتغلون بأعباء الشريعة.

وكانوا لا يألون جهداً في ضبط قواعد الملة، والتواصي بحفظها، وتعليم الناس ما يحتاجون إليه منها.

فلو كان تأويل هذه الظواهر مسوغاً أو محتوماً لأوشك أن يكون اهتمامهم بها فوق اهتمامهم بفروع الشريعة.

فإذا انصرم عصرهم وعصر التابعين على الإضراب عن التأويل كان ذلك قاطعاً بأنه الوجه المتبع بحق.

فعلى ذي الدين أن يعتقد تنزه الرب تعالى عن صفات المحدثات، ولا يخوض في تأويل المشكلات، ويكل معناها إلى الرب.

ومما استحسن من إمام دار الهجرة مالك بن أنس أنه سئل عن قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللَّهِ الله معلوم، والسؤال عنه بدعة.

فلتجر آية الاستواء، والمجيء، وقوله: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾، ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ﴾، وقوله: ﴿ قَبْرِى بِأَعَيْنِنَا ﴾، وما صحَّ عن الرسول عليه السلام كخبر النزول وغيره، على ما ذكرنا، فهذا بيان ما يجب لله تعالى. اهـ. كلامه بلفظه من الرسالة النظامية المذكورة، مع أن رجوع الجويني فيها إلى أن الحق هو مذهب السلف أمر معلوم.

وكذلك أبو حامد الغزالي، كان في زمانه من أعظم القائلين بالتأويل، ثم رجع عن ذلك، وبين أن الحق الذي لا شك فيه هو مذهب السلف.

وقال في كتابه: «إلجام العوام عن علم الكلام»:

/ اعلم أن الحق الصريح الذي لا مراء فيه عند أهل البصائر، هو ٤٧٤ مذهب السلف أعني الصحابة والتابعين.

ثم قال: إن البرهان الكلي على أن الحق في مذهب السلف وحده ينكشف بتسليم أربعة أصول مسلمة عند كل عاقل.

ثم بين أن الأول من تلك الأصول المذكورة: أن النبي على هو أعرف الخلق بصلاح أحوال العباد في دينهم ودنياهم.

الأصل الثاني: أنه بلغ كل ما أوحي إليه من صلاح العباد في معادهم ومعاشهم، ولم يكتم منه شيئاً.

الأصل الثالث: أن أعرف الناس بمعانى كلام الله وأحراهم بالوقوف على أسراره هم أصحاب رسول الله على الذين لازموه وحضروا التنزيل وعرفوا التأويل.

والأصل الرابع: أن الصحابة رضي الله عنهم في طول عصرهم إلى آخر أعمارهم ما دعوا الخلق إلى التأويل، ولو كان التأويل من الدين أو علم الدين لأقبلوا عليه ليلاً ونهاراً ودعوا إليه أولادهم وأهلهم.

ثم قال الغزالي: وبهذه الأصول الأربعة المسلَّمة عند كل مسلم نعلم بالقطع أن الحق ما قالوه والصواب ما رأوه. اهـ باختصار.

ولا شك أن استدلال الغزالي هذا لأن مذهب السلف هو الحق استدلال لا شك في صحته ووضوح وجه الدليل فيه، وأن التأويل لو كان سائغاً أو لازماً لبين النبي ﷺ ذلك، وقال به أصحابه وتابعوهم كما لا يخفى.

وذكر غير واحد عن الغزالي أنه رجع في آخر حياته إلى تلاوة كتاب الله وحفظ الأحاديث الصحيحة، والاعتراف بأن الحق هو ما في كتاب الله وسنة رسوله.

البخاري / وذكر بعضهم أنه مات وعلى صدره صحيح البخاري رحمه الله.

واعلم أيضاً أن الفخر الرازي الذي كان في زمانه أعظم أئمة التأويل رجع عن ذلك المذهب إلى مذهب السلف، معترفاً بأن طريق الحق هي اتباع القرآن في صفات الله.

وقد قال في ذلك في كتابه: «أقسام اللذات»:

لقد اختبرت الطرق الكلامية، والمناهج الفلسفية، فلم أجدها تروي غليلًا ولا تشفى عليلًا، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، أقرأ في الإِثبات: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسِتَوَىٰ ۞ ﴾ ، ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ ﴾، وفــى النفــى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَيٍّ ۗ ﴾، ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴿ وَمِن جَرِبِ مِثْلُ تَجْرِبَتِي عَرِفُ مِثْلُ مَعْرِفَتِي. اهـ.

وقد بين هذا المعنى في أبياته المشهورة التي يقول فيها:

وأرواحنا في وحشة من جسومنا وحاصل دنيانا أذى ووبال سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

نهاية إقدام العقول عقال وغاية سعى العالمين ضلال ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا إلى آخر الأبيات.

وكذلك غالب أكابر الذين كانوا يخوضون في الفلسفة والكلام، فإنه ينتهي بهم أمرهم إلى الحيرة وعدم الثقة بما كانوا يقررون.

وقد ذكر عن الحفيد ابن رشد وهو من أعلم الناس بالفلسفة أنه قال: ومن الذي قال في الإلهيات شيئاً يعتد به؟

وذكروا عن الشهرستاني أنه لم يجد عند الفلاسفة والمتكلمين إلا الحيرة والندم، / وقد قال في ذلك: 277

لعمري لقد طفت المعاهد كلها وسيرت طرفي بين تلك المعالم فلم أر إلا واضعاً كف حائر على ذقن أو قارعاً سن نادم

وأمثال هذا كثيرة.

فيا أيها المعاصرون المتعصبون لدعوى أن ظواهر آيات

الصفات وأحاديثها خبيث لا يليق بالله، لاستلزامه التشبيه بصفات الخلق، وأنها يجب نفيها وتأويلها بمعان ما أنزل الله بها من سلطان، ولم يقلها رسول الله عليه ولا أحد من أصحابه ولا من التابعين:

فمن هو سلفكم في هذه الدعوى الباطلة المخالفة لإجماع السلف؟

إن كنتم تزعمون أن الأشعري يقول مثل قولكم، وأنه سلفكم في ذلك، فهو بريء منكم ومن دعواكم، وهو مصرح في كتبه التي صنفها بعد الرجوع عن الاعتزال أن القائلين بالتأويل هم المعتزلة، وهم خصومه وهو خصمهم، كما أوضحنا كلامه في «الإبانة» و «المقالات».

وقد بينا أن أساطين القول بالتأويل قد اعترفوا بأن التأويل لا مستند له، وأن الحق هو اتباع مذهب السلف، كما أوضحنا ذلك عن أبي بكر الباقلاني، وأبي المعالي الجويني، وأبي حامد الغزالي، وأبي عبد الله الفخر الرازي، وغيرهم ممن ذكرنا.

فنوصيكم وأنفسنا بتقوى الله، وألا تجادلوا في آيات الله بغير سلطان أتاكم، والله جل وعلا يقول في كتابه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَكِدِلُونَ فِي عَابِه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَكِدِلُونَ فِي عَابِه اللهِ بِعَيْرِ سُلْطَنِ أَتَنَاهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبُرُّ مَّا هُم بِبَلِغِيهِ فَأَسَّتَعِذْ بِأُللَّهِ إِنَّكُمُ هُو ٱلسَّكِمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ فَيَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ال

٤٧٧ / ويقول تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ مُّنِيرٍ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلۡ نَتَّبِعُ مَا وَجَدَّنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَاۤ أَوَلُوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ۞ .

## المسألة الثانية: في الكلام على الاجتهاد

اعلم أولاً أنا قدمنا بطلان قول الظاهرية بمنع الاجتهاد مطلقاً، وأن من الاجتهاد ما هو صحيح موافق للشرع الكريم، وبسطنا أدلة ذلك بإيضاح في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَدَاوُردَ وَسُلَيْمُنَ إِذْ يَحَكُمَانِ فِي الْحُرْثِ ﴾ الآية.

وبينا طرفاً منه في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

وغرضنا في هذه المسألة هو أن نبين أن تدبر القرآن وانتفاع متدبره بالعمل بما علم منه، الذي دل عليه قوله تعالى في هذه الآية الكريمة التي نحن بصددها، التي هي قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ إِنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المعروفة عند متأخري الأصوليين.

اعلم أولاً: أن المتأخرين من أهل الأصول الذين يقولون بمنع العمل بالكتاب والسنة مطلقاً إلا للمجتهدين، يقولون:

إن شروط الاجتهاد: هي كون المجتهد بالغاً، عاقلاً، شديد الفهم طبعاً، عارفاً بالدليل العقلي، الذي هو استصحاب العدم الأصلى حتى يرد نقل صارف عنه.

/ عارفاً باللغة العربية، وبالنحو، من صرف وبلاغة، مع معرفة ٤٧٨ الحقائق الشرعية والعرفية.

وبعضهم يزيد: المحتاج إليه من فن المنطق، كشرائط الحدود والرسوم، وشرائط البرهان.

عارفاً بالأصول، عارفاً بأدلة الأحكام من الكتاب والسنة.

ولا يشترط عندهم حفظ النصوص، بل يكفي عندهم علمه بمداركها في المصحف وكتب الحديث.

عارفاً بمواقع الإجماع والخلاف.

عارفاً بشروط المتواتر والآحاد، والصحيح والضعيف.

عارفاً بالناسخ والمنسوخ.

عارفاً بأسباب النزول.

عارفاً بأحوال الصحابة، وأحوال رواة الحديث.

واختلفوا في شرط عدم إنكاره للقياس. اهـ.

ولا يخفى أن مستندهم في اشتراطهم لهذه الشروط ليس نصاً من كتاب ولا سنة يصرح بأن هذه الشروط كلها لا يصح دونها عمل بكتاب ولا سنة، ولا إجماعاً دالاً على ذلك.

وإنما مستندهم في ذلك هو تحقيق المناط في ظنهم.

وإيضاح ذلك: هو أن كتاب الله وسنة رسوله على وإجماع المسلمين كلها دال على العمل بكتاب الله وسنة رسوله على الايشترط له إلا شرط واحد، وهو العلم بحكم ما يعمل به منهما.

ولا يشترط في العمل بالوحي شرط زائد على العلم بحكمه البتة.

٤٧٩ / وهذا مما لا يكاد ينازع فيه أحد.

ومراد متأخري الأصوليين بجميع الشروط التي اشترطوها هو تحقيق المناط.

لأن العلم بالوحي لما كان هو مناط العمل به، أرادوا أن

يحققوا هذا المناط، أي يبينوا الطرق التي يتحقق بها حصول العلم الذي هو مناط العمل.

فاشترطوا جميع الشروط المذكورة، ظناً منهم أنه لا يمكن تحقيق حصول العلم بالوحي دونها.

وهذا الظن فيه نظر.

لأن كل إنسان له فهم إذا أراد العمل بنص من كتاب أو سنة فلا يمتنع عليه ولا يستحيل أن يتعلم معناه، ويبحث عنه هل هو منسوخ أو مخصص أو مقيد، حتى يعلم ذلك فيعمل به، وسؤال أهل العلم: هل لهذا النص ناسخ أو مخصص أو مقيد مثلاً، وإخبارهم بذلك، ليس من نوع التقليد، بل هو من نوع الاتباع.

وسنبين إن شاء الله الفرق بين التقليد والاتباع في مسألة التقليد الآتية.

والحاصل أن نصوص الكتاب والسنة التي لا تحصى واردة بالزام جميع المكلفين بالعمل بكتاب الله وسنة رسوله بالله المكلفين بالعمل بكتاب الله وسنة رسوله المكلفين بالعمل بالعمل بكتاب الله وسنة رسوله المكلفين بالعمل بكتاب الله وسنة رسوله المكلفين بالعمل بالعمل بالمكلفين بالعمل بالعمل

وليس في شيء منها التخصيص بمن حصل شروط الاجتهاد المذكورة.

وسنذكر طرفاً منها لنبين أنه لا يجوز تخصيصها بتحصيل الشروط المذكورة.

قال الله تعالى: ﴿ اتَّبِعُواْمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِكُرُ وَلَاتَنَبِعُواْمِن دُونِهِ اَوْلِيَآ اَ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾، والمراد بما أنزل إليكم هو القرآن والسنة المبينة له لا آراء الرجال. ٤٨٠ / وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ تَعَالَوًا إِلَىٰ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

فدلت هذه الآية الكريمة أن من دعي إلى العمل بالقرآن والسنة وصد عن ذلك، أنه من جملة المنافقين؛ لأن العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب.

وقال تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْهُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْمِسُولِ إِن كُنْهُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْمِسُولِ هُو الرد إلى كتابه، والرد إلى الرسول هو الرد إلى سنته.

وتعليقه الإيمان في قوله: ﴿ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ على رد التنازع إلى غيرهما إلى كتاب الله وسنة رسوله، يفهم منه أن من يرد التنازع إلى غيرهما لم يكن يؤمن بالله.

وقال تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ مِّن وَبِّكُم مِّن فَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ فَاللهِ .

ولا شك أن القرآن أحسن ما أنزل إلينا من ربنا، والسنة مبينة له، وقد هدد من لم يتبع أحسن ما أنزل إلينا من ربنا بقوله: ﴿ مِّن قَبَـٰ لِل اللهُ عَلَيْكُمُ الْعَـٰذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَـتَبِعُونَ ٱلْحَسَنَهُۥ ۗ أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنْهُمُ ٱللَّهُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ أُولُوا ٱلْأَلْبَكِ ﴿ ﴾، ولا شك أن كتاب الله وسنة رسوله أحسن من آراء الرجال.

وقال تعالى: ﴿ وَمَا ٓءَائِنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَٱنْهَوْأً وَٱتَّقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ فَيَ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ فَيَهُ ٤٨١ تهديد شديد / لمن لم يعمل بسنة رسول الله ﷺ، ولا سيما إن كان يظن أن أقوال الرجال تكفي عنها. وقال تعالى: ﴿ لَّقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ ﴾، والأسوة: الاقتداء.

فيلزم المسلم أن يجعل قدوته رسول الله ﷺ وذلك باتباع سنته.

وقال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا شَلِيمًا فَهُ ، بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا شَلِيمًا فَهُ » ، وقد أقسم تعالى في هذه الآية الكريمة أنهم لا يؤمنون حتى يحكموا النبى عَلَيْ في كل ما اختلفوا فيه .

وقال تعالى: ﴿ فَإِن لَّرَ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَنَّبِعُونَ أَهُوَآءَهُمْ وَمَنَ أَضَلُ مِمَّنِ ٱنَّبَعَ هُوَنهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنَ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلطَّالِمِينَ أَنَّكُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلطَّالِمِينَ أَنَّكُ .

والاستجابة له ﷺ بعد وفاته هي الرجوع إلى سنته ﷺ، وهي مبينة لكتاب الله.

قال تعالى في سورة يونس: ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَبَدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَّ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۚ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ ۚ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۚ إِلَى اللَّهِ الْخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمٍ

وقال تعالى في الأنعام: ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

/ وقال تعالى في الأحقاف: ﴿ قُلُ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ وَمَاۤ أَدَرِى مَا ٤٨٢ يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُورٌ إِنْ ٱلبَّيعُ إِلَا مَا يُوحَىۤ إِلَىۡ وَمَاۤ أَنَا ۚ إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۚ إِنَّ الْبَعْ إِلَا مَا يُوحَىٓ إِلَىٰٓ وَمَاۤ أَنَا ۚ إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۖ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهُ عَل

وقال تعالى في الأنبياء: ﴿ قُلْ إِنَّكَا أَنْذِرُكُم بِٱلْوَحْيُ ﴾ الآية، فحصر الإنذار في الوحي دون غيره.

وقال تعالى: ﴿ قُلَ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا آَضِلُ عَلَىٰ نَفْسِيٌّ وَإِنِ ٱهْتَدَيْتُ فَبِمَا يُوجِيَ إِلَىَّ رَبِّتَ ﴾، فبين أن الاهتداء إنما هو بالوحى.

والآيات بمثل هذا كثيرة.

وإذا علمت منها أن طريقه ﷺ هي اتباع الوحي، فاعلم أن القرآن دل على أن من أطاعه ﷺ فهو مطيع لله، كما قال تعالى: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ فَاتَبِعُونِي اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ولم يضمن الله لأحد ألا يكون ضالًا في الدنيا ولا شقياً في الآخرة إلا لمتبعى الوحي وحده.

قال تعالى في طه: ﴿ فَإِمَّا يَأْلِيَنَّكُمُ مِّنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَىٰ شَقَىٰ ﴿ وَقد دلت آية طه هذه على انتفاء الضلال والشقاوة عن متبعي الوحي.

ودلت آية البقرة على انتفاء الخوف والحزن عنه، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَغِرَنُونَ ﷺ.

ولا شك أن انتفاء الضلال والشقاوة والخوف والحزن عن متبعي الوحي، المصرح به في القرآن، لا يتحقق فيمن يقلد عالماً ليس بمعصوم، لا يدري أصواب ما قلده فيه أم خطأ، في حال كونه معرضاً عن التدبر في كتاب الله وسنة رسوله عليها.

/ولا سيما إن كان يظن أن آراء العالم الذي قلده كافية مغنية ٤٨٣ عن كتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

والآيات القرآنية الدالة على لزوم اتباع الوحي، والعمل به، لا تكاد تحصى، وكذلك الأحاديث النبوية الدالة على لزوم العمل بكتاب الله وسنة رسوله على لا تكاد تحصى؛ لأن طاعة الرسول طاعة الله.

وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا ٓ عَالَى كُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَا كُمُ عَنْهُ فَٱننَهُواْ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ فَوْ اللَّهَ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ فَا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنَّ اللَّهَ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ فَإِنَّ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنَّ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنَّ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنَّ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِكَ مَعَ وَلَوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ الْكَفِرِينَ ﴿ وَاللّهُ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِكَ مَعَ وَلَوْا فَإِنَّ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِكَ مَعَ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِكَ مَعَ اللّهُ عَلَيْهِم ﴾ الآية ، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرَّسُولَةُ فَقَدْ فَازَ فَيْزًا عَظِيمًا ﴿ وَاللّهُ وَالرَّسُولَةُ وَمَن يُطِع اللّهُ وَالرَّسُولَةُ وَمَن تُولَى فَقَدْ أَطَاعَ اللّهُ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهُ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ وَاللّهُ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ وَاللّهُ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ فَي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ وَاللّهُ وَالْرَسُولِ إِن كُنُمُ عَلَمُ اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ عَلَيْهُ وَالْمَالِ إِن كُنُهُ وَمِن يُطِع الرَّسُولُ وَالْمَ اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ عَلَيْهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ عَلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ وَاللّهُ وَالْمَالِ إِن كُنُهُ اللّهِ وَالْمَالِولُ إِلّهُ وَالْمَالِ إِلّهُ وَالْمَولُ إِن كُنُولُ اللّهِ وَالْمَاعِولُ إِلّهُ وَاللّهُ وَالْمَا لَا اللّهُ وَالْمَالِ إِلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَالِ إِلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمَالِهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

وقال تعالى: ﴿ يَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَكَالُولُهُ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدُخِلُهُ خَلَادِينَ فِيهَا وَذَلِكَ يُدَخِلُهُ خَلَادِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ فَيَهَا وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّحُدُودَهُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُهِينٌ ﴾ .

/ وقال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَاحْذَرُواْ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُوٓا ٤٨٤ أَنَّـمَا عَكَى رَسُولِنَا ٱلْبَكَنُ ٱلْمُبِينُ ﴿ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى مَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَكَنُ ٱلْمُبِينُ ﴿ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ۚ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ۚ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ۚ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ۚ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ

وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمُ مَّا حُمِّلُتُ أَلِيَّا وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُواْ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ الْمُبِيثُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقال: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ .

وقال تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَلَا نُبْطِلُوٓا أَعْمَلَكُوۡ رَاكُ ﴿ .

وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواً إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ـ لِيَحَكُمُ بَيْنَهُمُ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَقَدِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ۞ .

وقال تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْسَوَّهُ حَسَنَةٌ ﴾ الآية.

وقال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٌ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ أُوْلَئِهِكَ سَيَرْ مُهُمُ ٱللَّهُ ﴾ الآية .

ولا شك عند أحد من أهل العلم أن طاعة الله ورسوله المذكورة في هذه الآيات ونحوها من نصوص الوحي، محصورة في العمل بكتاب الله وسنّة رسوله ﷺ.

فنصوص القرآن والسنة كلها دالة على لزوم تدبر الوحي، وتفهمه وتعلمه والعمل به.

فتخصيص تلك النصوص كلها، بدعوى أن تدبر الوحي وتفهمه ٤٨٥ والعمل /به لا يصح شيء منه إلا لخصوص المجتهدين، الجامعين

لشروط الاجتهاد المعروفة عند متأخري الأصوليين، يحتاج إلى دليل يجب الرجوع إليه. ولا دليل على ذلك البتة.

بل أدلة الكتاب والسنة، دالة على وجوب تدبر الوحي، وتفهمه وتعلمه والعمل بكل ما علم منه علماً صحيحاً، قليلاً كان أو كثيراً.

وهذه المسألة الثانية يتداخل بعض الكلام فيها مع بعض الكلام في المسألة الأولى، فهما شبه المسألة الواحدة.

## المسألة الثالثة في التقليد، في بيان معناه لغةً واصطلاحاً، وأقسامه، وبيان ما يصح منها وما لا يصح

اعلم أن التقليد في اللغة: هو جعل القلادة في العنق.

وتقليد الولاة هو جعل الولايات قلائد في أعناقهم.

ومنه قول لقيط الأيادى:

وقلدوا أمركم لله دركم رحب الذراع بأمر الحرب مضطلعاً وأما التقليد في اصطلاح الفقهاء: فهو الأخذ بمذهب الغير من غير معرفة دليله.

والمراد بالمذهب هو ما يصح فيه الاجتهاد خاصة.

ولا يصح الاجتهاد البتة في شيء يخالف نصاً من كتابٍ أو سنة ثابتة، سالماً من المعارض.

لأن الكتاب والسنة حجة على كل أحد كائناً من كان، لا تسوغ مخالفتهما البتة لأحد كائناً من كان، فيجب التفطن لأن المذهب الذي فيه التقليد يختص / بالأمور الاجتهادية، ولا يتناول ما جاء فيه نص ٤٨٦ صحيح من الوحي سالم من المعارض.

قال الشيخ الحطاب في شرحه لقول خليل في مختصره: «مختصراً على مذهب الإمام مالك بن أنس» ما نصه:

«والمذهب لغة الطريق ومكان الذهاب، ثم صار عند الفقهاء حقيقة عرفية فيما ذهب إليه إمام من الأئمة من الأحكام الاجتهادية». اه محل الغرض منه بلفظه.

فقوله: من الأحكام الاجتهادية تدل على أن اسم المذهب لم يتناول مواقع النصوص الشرعية السالمة من المعارض.

وذلك أمر لا خلاف فيه؛ لإجماع العلماء على أن المجتهد المطلق إذا أقام باجتهاده دليلاً مخالفاً لنص من كتاب أو سنة أو إجماع، أن دليله ذلك باطل بلا خلاف.

وأنه يرد بالقادح المسمى في الأصول بفساد الاعتبار.

وفساد الاعتبار الذي هو مخالفة الدليل لنص أو إجماع، من القوادح التي لا نزاع في إبطال الدليل بها. وإليه الإشارة بقول صاحب مراقي السعود في القوادح:

والخلف للنص أو اجماع دعا فساد الاعتبار كلُّ من وعى وبما ذكرنا تعلم أنه لا اجتهاد أصلًا ولا تقليد أصلًا في شيء يخالف نصاً من كتاب أو سنة أو إجماع.

وإذا عرفت ذلك، فاعلم أن بعض الناس من المتأخرين أجاز التقليد ولو كان فيه مخالفة نصوص الوحي، كما ذكرنا عن الصاوي وأضرابه.

وعليه أكثر المقلدين للمذاهب في هذا الزمان وأزمان قبله.

وبعض العلماء منع التقليد مطلقاً، وممن ذهب إلى ذلك ابن خويز منداد / من المالكية، والشوكاني في القول المفيد في أدلة ٤٨٧ الاجتهاد والتقليد.

والتحقيق: أن التقليد منه ما هو جائز، ومنه ما ليس بجائز.

ومنه ما خالف فيه المتأخرون المتقدمين من الصحابة وغيرهم من القرون الثلاثة المفضلة.

وسنذكر كل الأقسام هنا إن شاء الله مع بيان الأدلة.

أما التقليد الجائز الذي لا يكاد يخالف فيه أحد من المسلمين، فهو تقليد العامي عالماً أهلاً للفتيا في نازلة نزلت به، وهذا النوع من التقليد كان شائعاً في زمن النبي ﷺ، ولا خلاف فيه.

فقد كان العامي يسأل من شاء من أصحاب رسول الله على عن حكم النازلة تنزل به فيفتيه فيعمل بفتياه.

وإذا نزلت به نازلة أخرى لم يرتبط بالصحابي الذي أفتاه أولاً بل يسأل عنها من شاء من أصحاب رسول الله ﷺ ثم يعمل بفتياه.

قال صاحب نشر البنود في شرحه لقوله في مراقي السعود:

رجوعه لغيره في آخر يجوز للإجماع عند الأكثر

ما نصه: يعني أن العامي يجوز له عند الأكثر، الرجوع إلى قول غير المجتهد الذي استفتاه أولاً في حكم آخر؛ لإجماع الصحابة رضي الله عنهم على أنه يسوغ العامي السؤال لكل عالم، ولأن كل مسألة لها حكم نفسها.

فكما لم يتعين الأول للاتباع في المسألة الأولى إلا بعد سؤاله،

فكذلك في المسألة الأخرى. قاله الحطاب شارح مختصر خليل.

قال القرافي: انعقد الإجماع على أن من أسلم فله أن يقلد من شاء من العلماء من غير حجر.

٤٨٨ / وأجمع الصحابة على أن من استفتى أبا بكر وعمر وقلدهما فله أن يستفتي أبا هريرة ومعاذ بن جبل وغيرهما، ويعمل بقولهم بغير نكير.

فمن ادعى رفع هذين الإِجماعين فعليه الدليل. اهـ محل الغرض منه.

وما ذكره من انعقاد الإجماعين صحيح كما لا يخفى، فالأقوال المخالفة لهما من متأخري الأصوليين كلها مخالفة للإجماع.

وبعض العلماء يقول: إن تقليد العامي المذكور للعالم وعمله بفتياه، من الاتباع لا من التقليد.

والصواب: أن ذلك تقليد مشروع مجمع على مشروعيته.

وأما ما ليس من التقليد بجائز بلا خلاف، فهو تقليد المجتهد الذي ظهر له الحكم باجتهاده، مجتهداً آخر يرى خلاف ما ظهر له هو، للإجماع على أن المجتهد إذا ظهر له الحكم باجتهاده لا يجوز له أن يقلد غيره المخالف لرأيه.

وأما نوع التقليد الذي خالف فيه المتأخرون الصحابة وغيرهم من القرون المشهود لهم بالخير، فهو تقليد رجل واحد معين دون غيره من جميع العلماء.

فإن هذا النوع من التقليد، لم يرد به نص من كتاب ولا سنة،

ولم يقل به أحد من أصحاب رسول الله على الله على المدامن القرون الثلاثة المشهود لهم بالخير.

وهو مخالف لأقوال الأئمة الأربعة رحمهم الله، فلم يقل أحد منهم بالجمود على قول رجل واحد معين دون غيره، من جميع علماء المسلمين.

فتقليد العالم المعين من بدع القرن الرابع، ومن يدعي خلاف ذلك، / فليعين لنا رجلاً واحداً من القرون الثلاثة الأول، التزم مذهب ٤٨٩ رجل واحد معين، ولن يستطيع ذلك أبداً؛ لأنه لم يقع البتة.

وسنذكر هنا إن شاء الله جملًا من كلام أهل العلم في فساد هذا النوع من التقليد وحجج القائلين به، ومناقشتها. وبعد إيضاح ذلك كله نبين ما يظهر لنا بالدليل أنه هو الحق والصواب إن شاء الله.

قال الإمام أبو عمر بن عبد البر رحمه الله، في كتابه جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته وحمله، ما نصه:

باب فساد التقليد ونفيه، والفرق بين التقليد والاتباع.

قد ذم الله تبارك وتعالى التقليد في غير موضع من كتابه، فقال: ﴿ اَتَّخَاذُوۤ اَأَحۡبَارَهُمۡ وَرُهۡبَكۡنَهُمۡ اَرۡبَكَابُامِّن دُونِ اللَّهِ ﴾.

وروي عن حذيفة وغيره قالوا: «لم يعبدوهم من دون الله، ولكنهم أحلوا لهم وحرموا عليهم، فاتبعوهم».

وقال عدي بن حاتم: أتيت رسول الله على ، وفي عنقي الصليب فقال لي: «يا عدي، ألق هذا الوثن من عنقك»، فانتهيت إليه وهو يقرأ سورة براءة حتى أتى على هذه الآية: ﴿ أَتَحَادُوا أَحْبَارُهُمُ وَرُهُبَكَنَهُمُ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللهِ ﴾ قال: قلت يا رسول الله: إنا لم

نتخذهم أرباباً. قال: بلى، أليس يحلون لكم ما حرم عليكم فتحلونه، ويحرمون عليكم ما أحل الله لكم فتحرمونه؟ فقلت: بلى، فقال: تلك عبادتهم.

حدثنا عبد الوارث بن سفيان، ثم ساق السند إلى أن قال: عن أبي البختري في قوله عز وجل: ﴿ أَتَّكَذُوۤا أَحْبَارَهُمۡ وَرُهۡبَكُهُمُ وَرُهُبَكُهُمُ وَرَالله الله عبدوهم من دون الله أربكا أَيْ وَلَكُنهم أمروهم، فجعلوا / حلال الله حرامه، وحرامه حلاله، فأطاعوهم، فكانت تلك الربوبية.

قال: وحدثنا ابن وضاح، ثم ساق السند إلى أن قال عن أبي البختري قال: قيل لحذيفة في قوله: ﴿ اَتَّحَكُوا اَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَكَنَهُمُ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴾: أكانوا يعبدونهم؟ فقال: لا، ولكن كانوا يحلون لهم الحرام فيحلونه، ويحرمون عليهم الحلال فيحرمونه.

وقال جل وعز: ﴿ وَكَذَلِكَ مَا آَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ الِّلا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَىرِهِم ثُمُقْتَدُونَ ﴿ فَى هُوَل جِئْتُكُمْ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ ءَابَاءَكُمْ ﴾ ، فمنعهم الاقتداء بآبائهم من قبول الاهتداء ، فقالوا: (إنا بما أرسلتم به كافرون).

وفي هؤلاء ومثلهم قال الله عز وجل: ﴿ ﴿ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ اللَّهِ ٱلصُّمُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ .

وقال: ﴿ إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتَّبِعُواْ مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ وَرَأَوُا الْعَكَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ شَيَّ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ لَوَ أَكَ لَنَا كَرَّةً فَنَلَبَرَّاً مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُواْ مِنْاً كَذَاكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ ﴾ . كَذَاكِ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ ﴾ .

وقال عز وجل عائباً لأهل الكفر وذاماً لهم: ﴿ مَا هَاذِهِ ٱلتَّمَاثِيلُ اللَّهِ اَلتَّمَاثِيلُ اللَّهِ اَلتَّمَاثِيلُ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقال: ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا ٓ إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلا ﴿ فَ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا ال

وقد احتج العلماء بهذه الآيات في إبطال التقليد، ولم يمنعهم كفر أولئك من الاحتجاج بها؛ لأن التشبيه لم يقع من جهة كفر أحدهما وإيمان الآخر، / وإنما وقع التشبيه بين التقليدين بغير حجة ٤٩١ للمقلد، كما لو قلد رجل فكفر، وقلد آخر فأذنب، وقلد آخر في مسألة دنياه فأخطأ وجهها، كان كل واحد ملوماً على التقليد بغير حجة.

لأن كل ذلك تقليد يشبه بعضه بعضاً، وإن اختلفت الآثام فيه. وقال الله عز وجل: ﴿ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ ﴾.

وقد ثبت الاحتجاج بما قدمنا في الباب قبل هذا، وفي ثبوته إبطال التقليد أيضاً.

فإذا بطل التقليد بكل ما ذكرنا وجب التسليم للأصول التي يجب التسليم لها، وهي الكتاب والسنة أو ما كان في معناهما بدليل جامع بين ذلك.

أخبرنا عبد الوارث، ثم ساق السند إلى أن قال: حدثنا كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف المزني عن أبيه عن جده قال: سمعت رسول الله على أمتي من بعدي من أعمال ثلاثة»، قال: وما هي يا رسول الله؟ قال: «أخاف عليهم من زلة العالم، ومن حكم جائر، ومن هوى متبع».

وبهذا الإسناد عن النبي ﷺ أنه قال: «تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم بهما كتاب الله وسنة رسوله». هذا لفظ أبي عمر في جامعه.

وكثير بن عبد الله المذكور في الإسناد ضعيف، وأبوه عبد الله مقبول.

ولكن المتنين المرويين بالإسناد المذكور كلاهما له شواهد كثيرة تدل على أن أصله صحيح.

و و عمر بن عبد البر في جامعه بإسناده عن زياد بن حدير عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال: ثلاث يهدمن الدين: زلة عالم، وجدال منافق بالقرآن، وأئمة مضلون.

ثم ذكر بالإسناد المذكور عن ابن مهدي عن جعفر بن حيان، عن الحسن قال: قال أبو الدرداء: إن فيما أخشى عليكم زلة العالم، وجدال المنافق بالقرآن. والقرآن حق، وعلى القرآن منار كأعلام الطريق.

ثم أخرج بإسناده عن معاذ بن جبل رضي الله عنه أنه كان يقول في مجلسه كل يوم، قلما يخطئه أن يقول ذلك: «الله حكم قسط، هلك المرتابون، إن وراءكم فتناً يكثر فيها المال، ويفتح فيها القرآن حتى يقرأه المؤمن والمنافق، والمرأة والصبي، والأسود والأحمر، فيوشك أحدهم أن يقول: قرأتُ القرآن، فما أظن أن يتبعوني حتى أبتدع لهم غيره، فإياكم وما ابتدع، فإن كل بدعة ضلالة، وإياكم وزيغة الحكيم».

إلى آخر ما ذكره رحمه الله من الآثار الدالة على نحو ما تقدم، من أن زلة العالم من أخوف المخاوف على هذه الأمة.

وإنما كانت كذلك؛ لأن من يقلد العالم تقليداً أعمى، يقلده فيما زل فيه، فيتقول على الله أن تلك الزلة التي قلد فيها العالم من دين الله، وأنها مما أمر الله بها ورسوله، وهذا كما ترى، والتنبيه عليه هو مراد ابن عبد البر، ومرادنا أيضاً بإيراد الآثار المذكورة.

ثم قال أبو عمر بن عبد البر رحمه الله في جامعه ما نصه:

وشبه الحكماء زلة العالم بانكسار السفينة؛ لأنها إذا غرقت غرق معها خلق كثير.

وإذا صح وثبت أن العالم يزل ويخطىء، لم يجز لأحد أن يفتي ويدين بقول لا يعرف وجهه.

/حدثنا عبد الرحمن بن يحيى، ثم ساق السند إلى أن قال: ٤٩٣ عن ابن مسعود أنه كان يقول: «اغد عالماً أو متعلماً ولا تغد إمعة فيما بين ذلك».

ثم ساق الروايات في تفسيرهم الإمعة.

ومعنى الإمعة معروف.

قال الجوهري في صحاحه: يقال الإمع والإمعة أيضاً للذي يكون لضعف رأيه مع كل أحد، ومنه قول ابن مسعود: لا يكونن أحدكم إمعة. اهـ منه.

ولقد أصاب من قال:

شمر وكن في أمور الدين مجتهداً ولا تكن مثل عَيْرٍ قِيد فانقادا

وذكر ابن عبد البر بإسناده عن ابن مسعود في تفسير الإمعة أنه قال: كنا ندعو الإمعة في الجاهلية الذي يدعى إلى الطعام فيذهب معه بغيره، وهو فيكم اليوم المُحْقِبُ دينه الرجال.

ثم ذكر أبو عمر بإسناده عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: ويل للأتباع من عثرات العالم، قيل: كيف ذلك؟ قال: يقول العالم شيئاً برأيه، ثم يجد من هو أعلم برسول الله عليه منه، فيترك قوله ذلك، ثم تمضي الأتباع.

وقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه لكميل بن زياد النخعي، وهو حديث مشهور عند أهل العلم، يستغني عن الإسناد لشهرته عندهم:

يا كميل، إن هذه القلوب أوعية، فخيرها أوعاها للخير، والناس ثلاثة: فعالم رباني، ومتعلم على سبيل نجاة، وهمج رعاع أتباع كل ناعق، لم يستضيئوا بنور العلم ولم يلجئوا إلى ركن وثيق. إلى آخر الحديث.

/ وفيه: أفّ لحامل حق لا بصيرة له، ينقدح الشك في قلبه بأول عارض من شبهة، لا يدري أين الحق، إن قال أخطأ، وإن أخطأ لم يدر، مشغوف بما لا يدري حقيقته، فهو فتنة لمن افتتن به، وإن من الخير كله من عرَّفه الله دينه، وكفى بالمرء جهلاً أن لا يعرف دينه.

ولا شك أن المقلد غيره تقليداً أعمى يدخل فيما ذكره علي رضي الله عنه في هذا الحديث؛ لأنه لا يدري عن دين الله شيئاً إلا أن الإمام الفلاني عمل بهذا.

فعلمه محصور في أن من يقلده من الأئمة ذهب إلى كذا ولا يدري أمصيب هو فيه أم مخطىء.

ومثل هذا لم يستضىء بنور العلم ولم يلجأ إلى ركن وثيق؛ لجواز الخطأ على متبوعه، وعدم ميزه هو بين الخطأ والصواب. ثم ذكر أبو عمر بن عبد البر رحمه الله في جامعه بإسناده عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال:

ألا لا يقلدن أحدكم دينه رجلًا إن آمن آمن وإن كفر كفر، فإنه لا أسوة في الشر.

وقال في جامعه أيضاً رحمه الله: وثبت عن النبي عَلَيْكُ مما قد ذكرناه في كتابنا هذا أنه قال: «تذهب العلماء، ثم تتخذ الناس رؤساء جهالاً يسألون فيفتون بغير علم، فيضلون ويُضلون».

وهذا كله نفى للتقليد، وإبطال له، لمن فهمه وهدي لرشده.

ثم ذكر رحمه الله آثاراً نحو ما تقدم ثم قال:

وقال عبيد الله بن المعتمر: لا فرق بين بهيمة تُقاد وإنسان يقلِّد.

/وهذا كله لغير العامة، فإن العامة لا بد لها من تقليد علمائها ٥٩٥ عند النازلة تنزل بها؛ لأنها لا تتبين موقع الحجة ولا تصل لعدم الفهم إلى علم ذلك؛ لأن العلم درجات لا سبيل منها إلى أعلاها إلا بنيل أسفلها.

وهذا هو الحائل بين العامة وبين طلب الحجة، والله أعلم.

ولم تختلف العلماء أن العامة عليها تقليد علمائها، وأنهم المرادون بقول الله عز وجل: ﴿ فَسَعُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَامُونُ اللهِ .

وأجمعوا على أن الأعمى لا بد له من تقليد غيره ممن يثق بميزه في القبلة إذا أشكلت عليه.

فكذلك من لا علم له ولا بصر بمعنى ما يدين به، لا بد من تقليد عالمه.

وكذلك لم يختلف العلماء أن العامة لا يجوز لها الفتيا؛ وذلك والله أعلم لجهلها بالمعاني التي منها يجوز التحريم والتحليل، والقول في العلم.

ثم ذكر أبو عمر بإسناده عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال علي ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار، ومن استشار أخاه فأشار عليه بغير رشده فقد خانه، ومن أفتى بفتيا عن غير ثبت فإنما إثمها على من أفتاه».

ثم ذكر بسنده أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: من أفتى بفتيا وهو يعمى عنها كان إثمها عليه. اهـ.

ولا شك أن المقلد أعمى عما يفتي به؛ لأن علمه به محصور في أن فلاناً قاله، مع علمه بأن فلاناً ليس بمعصوم من الخطأ والزلل.

**٤٩٦** / ثم قال أبو عمر رحمه الله: وقال أهل العلم والنظر: حد العلم التبيين، وإدراك المعلوم على ما هو به، فمن بان له الشيء فقد علمه. قالوا: والمقلد لا علم له. ولم يختلفوا في ذلك.

إلى أن قال رحمه الله: وقال أبو عبد الله بن خويز منداد البصري المالكي:

التقليد معناه في الشرع: الرجوع إلى قول لا حجة لقائله عليه، وذلك ممنوع منه في الشريعة، والاتباع ما ثبت عليه حجة.

وقال في موضع آخر من كتابه: كل من اتبعتَ قوله من غير أن

يجب عليك قبوله لدليل يوجب عليك ذلك فأنت مقلده، والتقليد في دين الله غير صحيح، وكل من أوجب عليك الدليل اتباع قوله فأنت متبعه، والاتباع في الدين مسوغ والتقليد ممنوع.

وقال أبو عمر في آخر كلامه في الباب ما نصه:

ولا خلاف بين أئمة الأمصار في فساد التقليد فأغنى ذلك عن الإكثار.

وقال أبو عمر بن عبد البر رحمه الله، في كلامه عن التقليد ما نصه:

وقد احتج جماعة من الفقهاء وأهل النظر على من أجاز التقليد بحجج نظرية عقلية بعد ما تقدم.

فأحسن ما رأيت من ذلك قول المزني رحمه الله، وأنا أورده، قال:

يقال لمن حكم بالتقليد: هل لك من حجة فيما حكمت به؟

فإن قال: نعم، أبطل التقليد؛ لأن الحجة أوجبت ذلك عنده لا التقليد.

/ وإن قال: حكمت به بغير حجة.

£97

قيل له: فلم أرقت الدماء، وأبحت الفروج، وأتلفت الأموال، وقد حرم الله ذلك إلا بحجة؟

قال الله عز وجل ﴿ إِنَّ عِندَكُم مِّن سُلَطَن بِهَندَأً ﴾ أي من حجة بهذا؟ فإن قال: أنا أعلم أني قد أصبت وإن لم أعرف الحجة؛ لأني قلدت كبيراً من العلماء وهو لا يقول إلا بحجة خفيت على.

قيل له: إذا جاز تقليد معلمك؛ لأنه لا يقول إلا بحجة خفيت عليك، فتقليد معلم معلمك أولى؛ لأنه لا يقول إلا بحجة خفيت عليك. على معلمك، كما لم يقل معلمك إلا بحجة خفيت عليك.

فإن قال: «نعم»، ترك تقليد معلمه إلى تقليد معلم معلمه، وكذلك من هو أعلى، حتى ينتهي الأمر إلى أصحاب رسول الله ﷺ.

وإن أبى ذلك نقض قوله، وقيل له: كيف تجوِّز تقليد من هو أصغر وأقل علماً؛ ولا تجوِّز تقليد من هو أكبر وأكثر علماً، وهذا تناقض؟

فإن قال: لأن معلمي وإن كان أصغر فقد جمع علم من هو فوقه إلى علمه، فهو أبصر بما أخذ وأعلم بما ترك.

قيل له: كذلك من تعلم من معلمك، فقد جمع علم معلمك وعلم من فوقه إلى علمه، فيلزمك تقليده وترك تقليد معلمك.

**٤٩٨** / وكذلك أنت أولى أن تقلد نفسك من معلمك؛ لأنك جمعت علم معلمك وعلم من هو فوقه إلى علمك.

فإن قلَّد قولَه جعل الأصغر ومن يَحْدَثُ من صغار العلماء أولى بالتقليد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم.

وكذلك الصاحب عنده يلزمه تقليد التابع، والتابع من دونه في قياس قوله، والأعلى للأدنى أبداً.

وكفى بقول يؤول إلى هذا تناقضاً وفساداً. اهـ.

ثم قال أبو عمر رحمه الله بعد هذا ما نصه:

يقال لمن قال بالتقليد: لم قلت به، وخالفت السلف في ذلك فإنهم لم يقلدوا؟

فإن قال: قلدت؛ لأن كتاب الله لا علم لي بتأويله وسنة رسوله ﷺ لم أحصها، والذي قلدته قد علم ذلك، فقلدت من هو أعلم مني.

قيل له: أما العلماء، إذا أجمعوا على شيء من تأويل الكتاب أو حكاية عن سنة رسوله ﷺ، أو اجتمع رأيهم على شيء، فهو الحق لا شك فيه.

ولكن قد اختلفوا فيما قلدت فيه بعضهم دون بعض، فما حجتك في تقليد بعضهم دون بعض، وكلهم عالم، والعالم الذي رغبت عن قوله، أعلم من الذي ذهبت إلى مذهبه؟

فإن قال: قلدته؛ لأني أعلم أنه صواب.

قيل له: علمت ذلك بدليل من كتاب الله أو سنة أو إجماع؟

/فإن قال: «نعم». أبطل التقليد، وطولب بما ادعاه من ٤٩٩ الدليل.

وإن قال: قلدته؛ لأنه أعلم مني.

قيل له: فقلَّدْ كل من هو أعلم منك، فإنك تجد من ذلك خلقاً كثيراً، ولا تَخُصَّ من قلدته؛ إذ عِلَّتك فيه أنه أعلم منك.

فإن قال: قلدته؛ لأنه أعلم الناس.

قيل له: فإنه إذاً أعلم من الصحابة، وكفي بقول مثل هذا قبحاً.

فإن قال: إنما قلدتُ بعض الصحابة.

قيل له: فما حجتك في ترك من لم تقلد منهم، ولعل من تركت قوله منهم أفضل ممن أخذت بقوله؟

على أن القول لا يصح لفضل قائله، وإنما يصح بدلالة الدليل عليه.

وقد ذكر ابن مزين عن عيسى بن دينار، عن ابن القاسم عن مالك، قال: ليس كل ما قال رجل قولاً وإن كان له فضل، يُتَبَعُ عليه؛ لقول الله عز وجل: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَــتَبِعُونَ ٱلْحَسَنَهُ ۗ .

فإن قال: قصري وقلة علمي يحملني على التقليد.

قيل له: أما من قلد فيما ينزل من أحكام شريعته عالماً يتفق له على علمه، فيصدر في ذلك عما يخبره فمعذور؛ لأنه قد أدى ما عليه وأدى ما لزمه فيما نزل به، لجهله، ولا بدله من تقليد عالم فيما جهله، لإجماع المسلمين أن المكفوف يقلد من يثق بخبره في القبلة؛ لأنه لا يقدر على أكثر من ذلك.

ولكن من كانت هذه حاله، هل تجوز له الفتيا في شرائع دين الله، فيحمل غيره على إباحة الفروج وإراقة الدماء واسترقاق ٠٠٠ الرقاب وإزالة الأملاك ويصيرها / إلى غير من كانت في يديه، بقول لا يعرف صحته ولا قام له الدليل عليه، وهو مقر أن قائله يخطىء ويصيب، وأن مخالفه في ذلك ربما كان المصيب فيما خالفه فيه؟

فإن أجاز الفتوى لمن جهل الأصل والمعنى، لحفظه الفروع، لزمه أن يجيزه للعامة. وكفى بهذا جهلاً ورداً للقرآن، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾، وقال: ﴿ أَتَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ فَكَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ شَكَ ﴾.

وقد أجمع العلماء على أن ما لم يتبين ويتيقن فليس بعلم، وإنما هو ظن، والظن لا يغني من الحق شيئاً. اهـ. كله من جامع ابن عبد البر رحمه الله.

واعلم أن حاصل جميع حجج المقلدين منحصر في قولهم: نحن معاشر المقلدين ممتثلون قول الله تعالى: ﴿ فَسَعُلُوا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَالَمُونَ إِنَا اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ كُنتُمْ لَا تَعَالَمُونَ إِنَا اللهِ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى الل

فأمر سبحانه من لا علم له أن يسأل من هو أعلم منه، وهذا نص قولنا.

وقد أرشد النبي عَلَيْ من لا يعلم إلى سؤال من يعلم، فقال في حديث صاحب الشجة: «ألا سألوا إذا لم يعلموا، إنما شفاء العيِّ السؤال».

وقال أبو العسيف الذي زنى بامرأة مستأجره:

"وإني سألت أهل العلم فأخبروني أن ما على ابني جلد مائة وتغريب عام، وأن على امرأة هذا الرجم"، فلم ينكر عليه تقليد من هو أعلم منه.

وهذا عالم الأرض عمر قد قلد أبا بكر.

فروى شعبة عن عاصم الأحول، عن الشعبي أن أبا بكر قال في الكلالة: أقضي فيها فإن يكن صواباً فمن الله، وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان، /والله منه بريء: هو ما دون الولد والوالد. فقال ٥٠١ عمر بن الخطاب: إننى لأستحى من الله أن أخالف أبا بكر.

وصح عنه أنه قال له: رأينا لرأيك تبع. وصح عن ابن مسعود. أنه كان يأخذ بقول عمر.

وقال الشعبي عن مسروق: كان ستة من أصحاب رسول الله ﷺ يفتون الناس: ابن مسعود وعمر بن الخطاب وعلي وزيد بن ثابت وأبي بن كعب وأبو موسى.

وكان ثلاثة منهم يدعون قولهم لقول ثلاثة.

كان عبد الله يدع قوله لقول عمر، وكان أبو موسى يدع قوله لقول علي، وكان زيد يدع قوله لقول أبي بن كعب.

وقال جندب: ما كنت أدع قول ابن مسعود لقول أحد من الناس.

وقد قال النبي على: «إن معاذاً قد سنَّ لكم سنة فكذلك فافعلوا»، في شأن الصلاة، حيث تأخر فصلى ما فاته من الصلاة مع الإمام بعد الفراغ، وكانوا يصلون ما فاتهم أولاً ثم يدخلون مع الإمام.

## قال المقلدة:

وقد أمر الله تعالى بطاعته وطاعة رسوله وأولي الأمر، وهم العلماء أو العلماء والأمراء، وطاعتهم تقليدهم فيما يفتون به.

فإنه لولا التقليد لم يكن هناك طاعة تختص بهم.

وقال تعالى: ﴿ وَٱلسَّنِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْدُ﴾.

/ وتقليدهم اتباع لهم، ففاعله ممن رضي الله عنهم، ويكفي

ذلك الحديث المشهور: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم».

وقال عبد الله بن مسعود: من كان منكم مستناً فليستن بمن قد مات، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة، أولئك أصحاب محمد أبر هذه الأمة قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه، وإقامة دينه، فاعرفوا لهم حقهم وتمسكوا بهديهم، فإنهم كانوا على الهدي المستقيم.

وقد صح عن النبي على أنه قال: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي».

وقال: «اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر»، «واهتدوا بهدي عمار، وتمسكوا بعهد ابن أم عبد».

وقد كتب عمر إلى شريح: أن اقض بما في كتاب الله، فإن لم يكن في سنة يكن في كتاب الله في الله على الله الله فاقض بما قضى به الصالحون.

وقد منع عمر عن بيع أمهات الأولاد، وتبعه الصحابة.

وألزم بالطلاق الثلاث، فتبعوه أيضاً.

واحتلم مرة، فقال له عمرو بن العاص: خذ ثوباً غير ثوبك، فقال: لو فعلتها صارت سنة.

وقال أبي كعب وغيره من الصحابة: ما استبان لك فاعمل به، وما اشتبه عليك فكله إلى عالمه.

وقد كان الصحابة يفتون ورسول الله ﷺ حي بين أظهرهم، وهذا تقليد لهم قطعاً؛ /إذ قولهم لا يكون حجة في حياة النبي ﷺ. ٣٠٥

وقد قال تعالى: ﴿ فَلُولَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَـنَفَقَهُواْ فِي اللّهِ مِن اللّهِ مِنْ مَكُلّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَـنَفَقَهُواْ فِي اللّهِ مِن اللّهِ مَا اللّهِ مَن اللّهُ مَا أَنْذَرُوهُم به إذا رجعوا إليهم، وهذا تقليد منهم للعلماء.

وصح عن ابن الزبير، أنه سئل عن الجد والإخوة، فقال:

أما الذي قال رسول الله ﷺ: «لو كنت متخذاً من أهل الأرض خليلاً لاتخذته خليلاً»، فإنه أنزله أباً.

وهذا ظاهر في تقليده له.

وقد أمر الله سبحانه بقبول شهادة الشاهد، وذلك تقليد له.

وجاءت الشريعة بقبول قول القائف، والخارص، والقاسم، والمقوم للمتلفات وغيرها، والحاكمَيْن بالمثل في جزاء الصيد، وذلك تقليد محض.

وأجمعت الأمة على قبول قول المترجم والرسول والمعرف والمعدّل، وإن اختلفوا في جواز الاكتفاء بواحد، وذلك تقليد محض لهؤلاء.

وأجمعوا على جواز شراء اللحمان والثياب والأطعمة وغيرها، من غير سؤال عن أسباب حلها وتحريمها، اكتفاء بتقليد أربابها.

ولو كلف الناس كلهم الاجتهاد، وأن يكونوا علماء فضلاء، لضاعت مصالح العباد، وتعطلت الصنائع والمتاجر، وكان الناس كلهم علماء مجتهدين.

وهذا مما لا سبيل إليه شرعاً، والقدر قد منع من وقوعه.

وقد أجمع الناس على تقليد الزوج للنساء اللاتي يهدين إليه زوجته، وجواز وطئها تقليداً لهن في كونها هي زوجته.

/ وأجمعوا على أن الأعمى يقلد في القبلة، وعلى تقليد الأئمة ٤٠٥ في الطهارة، وقراءة الفاتحة، وما يصح به الاقتداء، وعلى تقليد الزوجة مسلمة كانت أو ذمية أن حيضها قد انقطع فيباح للزوج وطؤها بالتقليد.

ويباح للولي تزويجها بالتقليد لها في انقضاء عدتها.

وعلى جواز تقليد الناس للمؤذنين في دخول أوقات الصلوات، ولا يجب عليهم الاجتهاد ومعرفة ذلك بالدليل.

وقد قالت الأمة السوداء لعقبة بن الحارث: أرضعتك وأرضعت امرأتك، فأمره ﷺ بفراقها، وتقليدها فيما أخبرته به من ذلك.

وقد صرح الأئمة بجواز التقليد، فقال حفص بن غياث: سمعت سفيان يقول: إذا رأيت الرجل يعمل العمل الذي قد اختلف فيه وأنت ترى تحريمه فلا تنهه.

وقال محمد بن الحسن: يجوز للعالم تقليد من هو أعلم منه، ولا يجوز له تقليد من هو مثله.

وقد صرح الشافعي بالتقليد فقال: في الضبع بعير، قلته تقليداً لعمر.

وقال في مسألة بيع الحيوان بالبراءة من العيوب: قلته تقليداً لعثمان.

وقال في مسألة الجد مع الإخوة: إنه يقاسمهم. ثم قال: وإنما قلت بقول زيد، وعنه قبلنا أكثر الفرائض.

قال في موضع آخر من كتابه الجديد: قلته تقليداً لعطاء.

وهذا أبو حنيفة رحمه الله قال في مسائل الآبار، ليس معه فيها إلا تقليد من تقدمه من التابعين فيها.

وهذا مالك لا يخرج عن عمل أهل المدينة، ويصرح في موطئه بأنه أدرك العمل على هذا، وهو الذي عليه أهل العلم ببلدنا.

/ ويقول في غير موضع: ما رأيت أحداً أقتدي به يفعله.

ولو جمعنا ذلك من كلامه لطال.

وقد قال الشافعي في الصحابة: رأيهم لنا خير من رأينا لأنفسنا.

ونحن نقول ونصدق أن رأي الشافعي والأئمة معه لنا خير من رأينا لأنفسنا.

وقد جعل الله سبحانه في فطر العباد تقليد المتعلمين للأستاذين والمعلمين، ولا تقوم مصالح الخلق إلا بهذا.

وذلك عام في كل علم وصناعة.

وقد فاوت الله سبحانه بين قوى الأذهان، كما فاوت بين الأبدان، فلا يحسن في حكمته وعدله ورحمته أن يفرض على جميع خلقه معرفة الحق بدليله، والجواب عن معارضه، في جميع مسائل الدين دقيقها وجليلها.

ولو كان كذلك لتساوت أقدام الخلائق في كونهم علماء، بل جعل سبحانه تعالى هذا عالماً وهذا متعلماً، وهذا متبعاً للعالم مؤتماً به بمنزلة المأموم مع الإمام والتابع مع المتبوع.

وأين حرم الله تعالى على الجاهل أن يكون متبعاً للعالم مؤتماً به مقلداً له يسير بسيره وينزل بنزوله؟

وقد علم الله سبحانه أن الحوادث والنوازل كل وقت نازلة بالخلق، فهل فرض على كل منهم فرض عين، أن يأخذ حكم نازلة من الأدلة الشرعية بشروطها ولوازمها؟

وهل ذلك في إمكان أحد، فضلًا عن كونه مشروعاً؟

وهؤلاء أصحاب رسول الله على فتحوا البلاد، وكان الحديث العهد بالإسلام يسألهم فيفتونه، ولا يقولون له: عليك أن تطلب معرفة الحق في هذه الفتوى بالدليل. ولا يعرف ذلك عن أحد منهم البتة.

/ وهل التقليد إلا من لوازم التكليف ولوازم الوجود؟ فهو من ٢٠٥ لوازم الشرع والقدر، والمنكرون له مضطرون إليه ولا بد، وذلك فيما تقدم بيانه من الأحكام وغيرها.

ونقول لمن احتج على إبطاله: كل حجة أثرية ذكرتها فأنت مقلد لحملتها ورواتها، إذ لم يقم دليل قطعي على صدقهم، فليس بيدك إلا تقليد الراوي.

وليس بيد الحاكم إلا تقليد الشاهد، وكذلك ليس بيد العامي إلا تقليد العالم.

فما الذي سوغ لك تقليد الراوي والشاهد ومنعنا من تقليد العالم، وهذا عقل بقلبه ما سمعه، العالم، وهذا عقل بقلبه ما سمعه، فأدى هذا مسموعه، وأدى هذا معقوله. وفرض على هذا تأدية ما سمعه، وعلى هذا تأدية ما عقله، وعلى من لم يبلغ منزلتهما القبول منهما؟

ثم يقال للمانعين من التقليد: أنتم منعتموه خشية وقوع المقلد

في الخطأ، بأن يكون مقلده مخطئاً في فتواه، ثم أوجبتم عليه النظر والاستدلال في طلب الحق.

ولا ريب أن صوابه في تقليده للعالم أقرب من صوابه في اجتهاده هو لنفسه.

وهذا كمن أراد شراء سلعة لا خبرة له بها، فإنه إذا قلد عالماً بتلك السلعة، خبيراً بها، أميناً ناصحاً، كان صوابه وحصول غرضه أقرب من اجتهاده لنفسه، وهذا متفق عليه بين العقلاء. اهـ.

رحمه الله في إعلام الموقعين، وبين بطلانه من واحد وثمانين وجهاً.

وسنذكر هنا إن شاء الله جملًا مختصرة من كلامه الطويل تكفي المنصف، وتزيد المسألة إن شاء الله إيضاحاً وإقناعاً.

قال في إعلام الموقعين بعد ذكره حجج المقلدين التي ذكرناها آنفاً ما نصه: قال أصحاب الحجة:

عجباً لكم معاشر المقلدين، الشاهدين على أنفسهم مع شهادة أهل العلم بأنهم ليسوا من أهله، ولا معدودين في زمرة أهله.

كيف أبطلتم مذهبكم، بنفس دليلكم، فما للمقلد وما للاستدلال؟ وأين منصب المقلد من منصب المستدل؟

وهل ما ذكرتم من الأدلة إلا ثياباً استعرتموها من صاحب الحجة فتجملتم بها بين الناس، وكنتم في ذلك متشبعين بما لم تعطوه، ناطقين من العلم بما شهدتم على أنفسكم أنكم لم تؤتوه، وذلك ثوب زور لبستموه، ومنصب لستم من أهله غصبتموه.

فأخبرونا، هل صرتم إلى التقليد لدليل قادكم إليه، وبرهان

دلكم عليه، فنزلتم به من الاستدلال أقرب منزل، وكنتم به عن التقليد بمعزل، أم سلكتم سبيله اتفاقاً وتخميناً من غير دليل؟

وليس إلى خروجكم عن أحد هذين القسمين سبيل، وأيهما كان فهو بفساد مذهب التقليد حاكم، والرجوع إلى مذهب الحجة منه لازم.

ونحن إن خاطبناكم بلسان الحجة، قلتم: لسنا من أهل هذه السبيل، / وإن خاطبناكم بحكم التقليد، فلا معنى لما أقمتوه من ٥٠٨ الدليل.

والعجب أن كل طائفة من الطوائف، وكل أمة من الأمم، تدعي أنها على حق، حاشا فرقة التقليد، فإنهم لا يدعون ذلك، ولو ادعوه لكانوا مبطلين، فإنهم شاهدون على أنفسهم بأنهم لم يعتقدوا تلك الأقوال لدليل قادهم إليها، وبرهان دلهم عليها، وإنما سبيلهم محض التقليد.

والمقلد لا يعرف الحق من الباطل، ولا الحالي من العاطل.

وأعجب من هذا أن أئمتهم نهوهم عن تقليدهم فعصوهم وخالفوهم، وقالوا: نحن على مذاهبهم، وقد دانوا بخلافهم في أصل المذهب الذي بنوا عليه.

فإنهم بنوا على الحجة ونهوا عن التقليد، وأوصوهم إذا ظهر الدليل أن يتركوا أقوالهم ويتبعوه، فخالفوهم في ذلك كله، وقالوا: نحن من أتباعهم، تلك أمانيهم، وما أتباعهم إلا من سلك سبيلهم، واقتفى آثارهم في أصولهم وفروعهم.

وأعجب من هذا أنهم مصرحون كتبهم ببطلان التقليد وتحريمه، وأنه لا يحل القول به في دين الله.

ولو اشترط الإمام على الحاكم أن يحكم بمذهب معين لم يصح شرطه ولا توليته، ومنهم من صحح التولية وأبطل الشرط.

وكذلك المفتي يحرم عليه الإفتاء بما لا يعلم صحته باتفاق الناس.

والمقلد لا علم له بصحة القول وفساده، إذ طريق ذلك مسدودة عليه.

ثم كل منهم يعرف من نفسه أنه مقلد لمتبوعه لا يفارق قوله، ويترك له كل / ما خالفه من كتاب أو سنة أو قول صاحب، أو قول من هو أعلم من متبوعه أو نظيره.

وهذا من أعجب العجب.

وأيضاً فإنا نعلم بالضرورة، أنه لم يكن في عصر الصحابة، رجل واحد اتخذ رجلاً منهم يقلده في جميع أقواله، فلم يسقط منها شيئاً، وأسقط أقوال غيره، فلم يأخذ منها شيئاً.

ونعلم بالضرورة، أن هذا لم يكن في عصر التابعين، ولا تابعي التابعين.

فليكذبنا المقلدون برجل واحد، سلك سبيلهم الوخيمة، في القرون الفضيلة على لسان رسول الله ﷺ.

وإنما حدثت هذه البدعة في القرن الرابع المذموم على لسانه عليها.

فالمقلدون لمتبوعهم في جميع ما قالوه، يبيحون به الفروج والدماء والأموال، ويحرمونها، ولا يدرون أذلك صواب أم خطأ، على خطر عظيم، ولهم بين يدي الله موقف شديد يعلم فيه من قال

على الله ما لا يعلم أنه لم يكن على شيء. اهـ محل الغرض منه بلفظه.

وعلى كل حال فأنتم أيها المقلدون تقولون: إنه لا يجوز العمل بالوحي إلا لخصوص المجتهدين، فلم سوغتم لأنفسكم الاستدلال على التقليد بآية: ﴿ فَسَّنَكُوا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَاسُونَ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هل رجعتم عن قولكم بأن الاستدلال بالوحي لا يجوز لغير المجتهد، أو ارتكبتم ما تعتقدون أنه محرم من استدلالكم بالقرآن، مع شدة بعدكم عن رتبة الاجتهاد؟

/ وفي هذا رد إجمالي لجميع ما استدللتم به على التقليد الذي ١٠٥

ثم يقال: أليست هذه الآيات التي استدللتم بها في زعمكم، من ظواهر الكتاب، التي سن لكم الصاوي وأمثاله أن العمل بها من أصول الكفر؟

فإنه لم يستثن شيئاً من ظواهر القرآن يكون العمل به ليس من أصول الكفر.

فلم تجرأتم على شيء هو من أصول الكفر، وسوغتم لأنفسكم الاستدلال بالقرآن، مع أنه لا يجوز عندكم إلا للمجتهدين؟

وسنذكر رد استدلال المقلدين تفصيلاً، بإيجاز إن شاء الله تعالى.

أما استدلالهم بآية: ﴿ فَسَتَلُوا أَهَلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴿ آَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

فإن الآية لا تدل على هذا النوع من التقليد الأعمى الذي هم عليه، من التزام جميع أقوال رجل واحد وترك جميع ما سواها.

ولا شك أن المراد بأهل الذكر أهل الوحي الذين يعلمون ما جاء من عند الله كعلماء الكتاب والسنة.

فقد أمروا أن يسألوا أهل الذكر، ليفتوهم بمقتضى ذلك الذكر الذي هو الوحي.

ومن سأل عن الوحي، وأُعْلِمَ به، وبُيِّن له، كان عمله به اتباعاً للوحي لا تقليداً، واتباع الوحي لا نزاع في صحته.

وإن كانت الآية تدل على نوع تقليد في الجملة، فهي لا تدل الا على التقليد الذي قدمنا أنه لا خلاف فيه بين المسلمين، وهو تقليد العامي الذي تنزل به النازلة عالماً من العلماء، وعمله بما أفتاه به، من غير التزام منه لجميع ما يقوله ذلك العالم، ولا تركه لجميع ما يقوله غيره.

روأما استدلالهم بالحديث الوارد في الرجل الذي أصابته شجة في رأسه، ثم احتلم، فسأل أصحابه: هل يعلمون له رخصة في التيمم؟ فقالوا: ما نرى لك رخصة وأنت قادر على الماء، فاغتسل فمات، فبلغ النبي على ذلك فقال: «قتلوه قتلهم الله، ألا سألوا إذ لم يعلموا؟ فإنما شفاء العى السؤال».

فهو استدلال أيضاً في غير محله، وهو حجة أيضاً على المقلدين لا لهم.

قال في إعلام الموقعين في بيان وجه ذلك ما نصه:

إن النبى عليه إنما أرشد المستفتين، كصاحب الشجة، بالسؤال

عن حُكمه وسنته، فقال: «قتلوه قتلهم الله»، فدعا عليهم حين أفتوا بغير علم.

وفي هذا تحريم الإفتاء بالتقليد، فإنه ليس علماً باتفاق الناس.

فإنما دعا رسول الله ﷺ على فاعله، فهو حرام، وذلك أحد أدلة التحريم.

فما احتج به المقلدون هو من أكبر الحجج عليهم.

وكذلك سؤال أبي العسيف الذي زنى بامرأة مستأجره لأهل العلم.

فإنه لما أخبروه بسنة رسول الله ﷺ في البكر الزاني أقره على ذلك، ولم ينكره، فلم يكن سؤالهم عن رأيهم ومذاهبهم.

وأما استدلالهم بأن عمر قال في الكلالة: إني لأستحيي من الله أن / أخالف أبا بكر، وأن ذلك تقليد منه له. فلا حجة لهم فيه أيضاً. ١٢٥

وخلاف عمر لأبي بكر رضي الله عنهما أشهر من أن يذكر.

كما خالفه في سبي أهل الردة، فسباهم أبو بكر، وخالفه عمر، وبلغ خلافه إلى أن ردهن حرائر إلى أهلهن إلا لمن ولدت لسيدها منهن، ونقض حكمه، ومن جملتهن خولة الحنفية أم محمد بن على.

وخالفه في أرض العنوة، فقسمها أبو بكر ووقفها عمر.

وخالفه في المفاضلة في العطاء، فرأى أبو بكر التسوية، ورأى عمر المفاضلة.

وخالفه في الاستخلاف، فاستخلف أبو بكر عمر على

المسلمين، ولم يستخلف عليهم عمر أحداً، إيشاراً لفعل رسول الله على على فعل أبي بكر رضي الله عنهم.

وخالفه في الجد والإخوة، مع أن خلاف أبي بكر الذي استحيى منه عمر هو خلافه في قوله: إن يكن صواباً فمن الله، وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان، والله منه بريء، هو ما دون الولد والوالد، فاستحيى عمر من مخالفة أبي بكر في اعترافه بجواز الخطأ عليه، وأنه ليس كلامه كله صواباً مأموناً عليه الخطأ.

ويدل على ذلك أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أقر عند موته أنه لم يقضِ في الكلالة بشيء، وقد اعترف أنه لم يفهمها. قاله في إعلام الموقعين.

ومن العجب استدلال المقلدين على تقليدهم، باستحياء عمر من مخالفة أبي بكر، مع أنهم لم يستحيوا من مخالفة أبي بكر وعمر، وجميع الصحابة، / ومخالفة الكتاب والسنة، إذا كان ذلك لا يوافق مذهب إمامهم، كما هو معلوم من عادتهم، وكما أوضحه الصاوي في الكلام الذي قدمنا على قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَانَ عِ إِنَّ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا

فقد قدمنا هناك أنه قال: إن من حرج عن المذاهب الأربعة فهو ضال مضل، ولو وافق الصحابة، والحديث الصحيح والآية، وربما أداه ذلك إلى الكفر؛ لأن الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر!

فمن هذا مذهبه ودينه، كيف يستدل باستحياء عمر من مخالفة أبى بكر؟

بل كيف يستدل بنص من نصوص الوحي، أو قول أحد من أصحاب رسول الله عليه؟

مع أن أبا بكر خليفة راشد، أمر النبي بالاقتداء به في قوله: «عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي» الحديث.

فليس الاقتداء بالخلفاء كالاقتداء بغيرهم.

وأما استدلالهم على تقليدهم بقول عمر لأبي بكر رضي الله عنهما: رأينا لرأيك تبع.

فيكفي في رده ما قدمنا قريباً، من مخالفة عمر لأبي بكر، مع القصة التي قال له فيها: رأينا لرأيك تبع، رد فيها على أبي بكر بعض ما قاله.

وأيد الصحابة ما قال عمر في رده على أبي بكر رضي الله عنهما.

/ لأن الحديث المذكور في وفد بزاخة من أسد وغطفان حين ١٥٥ قدموا على أبي بكر يسألونه الصلح، فخيرهم أبو بكر بين الحرب المجلية والسلم المخزية.

فقالوا: هذه المُجْلِيَة قد عرفناها، فما المُخْزِيَة؟

قال: تنزع منكم الحلقة والكراع، ونغنم ما أصبنا لكم وتردون لنا ما أصبتم منا، وتدون لنا قتلانا. إلى آخر كلامه.

وفيه: فقام عمر بن الخطاب فقال: قد رأيت رأياً سنشير عليك، أما ما ذكرت من الحرب المجلية والسلم المخزية فنعم ما

ذكرت، وما ذكرت من أن نغنم ما أصبنا منكم، وتردون ما أصبتم منا، فنعم ما ذكرت، وأما ما ذكرت من أن تدون قتلانا وتكون قتلاكم في النار، فإن قتلانا قد قاتلت فقتلت على ما أمر الله، أجورها على الله، ليس لها ديات.

فتتابع القوم على ما قال عمر رضي الله عنه.

فهذه القصة الثابتة، هي التي في بعض ألفاظها: ورأينا لرأينا لرأيك تبع.

وأنت ترى عمر رضي الله عنه لم يقلد فيها أبا بكر رضي الله عنه، إلا فيما يعتقد صوابه؛ فإنما ظهر له أنه صواب، قال له فيه: نعم ما ذكرت.

وما ظهر له أنه ليس بصواب رده على أبي بكر، وهو قول أبي بكر، وهو قول أبي بكر بدفع ديات الشهداء؛ لأن عمر يعتقد أن الشهيد في سبيل الله عمر لا دية له؛ لأن الله يقول: ﴿ هَا إِنَّ اللهَ / اَشْتَرَىٰ مِنَ اللهُ وَيَقَ نَلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَمُدًا عَلَيهِ حَقًّا فِي اللهِ فَيَقَ نُلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَمُدًا عَلَيهِ حَقًّا فِي اللهِ فَيَقَ نُلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَمُدًا عَلَيهِ حَقًّا فِي التَّوْرَدِيةِ وَاللهِ فِي اللهِ فَيَقَ نُلُونَ وَمُنَ أَوْفَلَ بِعَهَدِهِ مِنَ اللهِ فَلَتَ اللهِ فَيَقَ نُلُونَ وَيُقَا لَمُونَ وَمُنَ أَوْفَلَ بِعَهَدِهِ مِنَ اللّهِ فَلَا اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهِ فَيَقَ نَلُونَ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ فَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ ال

وذلك يوضح لك أن الصحابة رضي الله عنهم لا يعدلون عن الكتاب والسنة إلى قول أحد.

وأما احتجاجهم بتقليد ابن مسعود لعمر فهو ظاهر السقوط، ولو وافق عمر في بعض المسائل فهو من قبيل موافقة بعض العلماء لبعض، لاتفاق رأيهم لا لتقليد بعضهم لبعض.

وقد خالف ابن مسعود عمر رضي الله عنهما في مسائل كثيرة

جداً، كمخالفته له في أم الولد؛ لأن ابن مسعود يقول فيها: إنها تعتق من نصيب ولدها.

ومن ذلك أن ابن مسعود كان يطبق في ركوعه إلى أن مات، وعمر كان يضع يديه على ركبتيه.

وكان ابن مسعود يقول في الحرام: هي يمين، وعمر يقول: إنه طلقة واحدة.

وكان ابن مسعود يحرم النكاح بين الزانيين، وعمر يُتَوِّبُهما وينكح أحدهما الآخر.

وكان ابن مسعود يرى بيع الأمة طلاقها، وعمر يرى عدم ذلك. وأمثال هذا كثير معلومة.

مع أن ابن مسعود يقول: إنه أعلم الصحابة بكتاب الله، وإنه لو كان يعلم أحداً أعلم منه به لرحل إليه.

ولم ينكر عليه أحد من الصحابة.

/ وقد قدمنا عنه قوله: كن عالماً أو متعلماً ولا تكن إمعة.

ولا يأخذون بقول الله ولا رسوله، وإنما يفضلون على ذلك كله تقليد أحد الأئمة أصحاب المذاهب رحمهم الله.

وأما استدلالهم على التقليد بأن عبد الله كأن يدع قوله لقول عمر، وأبو موسى كان يدع قوله لقول علي، وزيد يدع قوله لقول أبى بن كعب، فهو ظاهر السقوط أيضاً.

017

لأنه من المعلوم أن الصحابة المذكورين رضي الله عنهم لا يدعون سنة رسول الله علي لقول أحد، وهذا لا شك فيه.

وكان ابن عمر يدع قول عمر، إذا ظهرت له السنة.

وكان ابن عباس يقول: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء، أقول: قال رسول الله ﷺ، وتقولون: قال أبو بكر وعمر.

وأما استدلالهم على التقليد بأن معاذاً رضي الله عنه صلى مسبوقاً فصلى ما أدرك مع الإمام أولاً، ثم قضى ما فاته بعد سلام الإمام، وكانوا قبل ذلك يصلون ما فاتهم أولاً ثم يدخلون مع الإمام في الباقي، وأن النبي على قال في ذلك: «إن معاذاً قد سن لكم سنة، فكذلك فافعلوا»، فهو ظاهر السقوط أيضاً؛ لأن ذلك لم يكن سنة إلا بأمر رسول الله على كما لا يخفى.

افلا حجة قطعاً في قول أحد كائناً من كان، ورسول الله ﷺ وفعله وتقريره.

وهذا معلوم بالضرورة من الدين.

وأما استدلالهم على التقليد بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا اللَّهِ وَأَطِيعُوا اللَّهِ وَأَوْلِي الْأَمْنِ مِنكُمَّ ﴾.

قائلين: إن المراد بأولي الأمر العلماء، وأن طاعتهم المأمور بها في الآية هي تقليدهم، فهو ظاهر السقوط أيضاً.

لأنه لا يجوز طاعة أولي الأمر إجماعاً فيما خالف كتاباً أو سنة، ولا طاعة لهم إلا في المعروف كما جاءت به الأحاديث الصحيحة عنه ﷺ.

ولا نزاع بين المسلمين في أنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

والتحقيق في معنى الآية الكريمة أن المراد بأولي الأمر: ما يشمل الأمراء والعلماء.

لأن العلماء مبلغون عن الله وعن رسوله، والأمراء منفذون، ولا تجوز طاعة أحد منهم إلا فيما أذن الله فيه.

لأن ما أمر به أولو الأمر لا يخلو من أحد أمرين:

أحدهما: أن يكون طاعة لله ولرسوله من غير نزاع، وطاعة أولي الأمر في مثل هذا من طاعة الله ورسوله.

والثاني: أن يحصل فيه نزاع هل هو من طاعة الله ورسوله أو لا؟

وفي هذه الحالة لا تجوز الطاعة العمياء لأولي الأمر ولا التقليد الأعمى كما صرح الله تعالى بذلك في نفس الآية.

/ لأنه تعالى لما قال: ﴿ أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ . ١٨٥ أتبع ذلك بقوله: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُوَمِنُونَ بِاللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ اللّهِ مَا لَيْهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ اللّهِ مَا لَيْهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَالرّبُولِ اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَاللّهُ مِنْ اللّهِ وَالرّبُولُ وَاللّهِ اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَاللّهُ اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَاللّهُ مِنْ اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ اللّهُ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ اللّهُ اللّهُ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومُ إِلَيْنَ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللل

فالآية صريحة في رد كل نزاع إلى الله ورسوله.

والرد إلى الله هو الرد إلى كتابه، والرد إلى رسوله ﷺ هو الرد إلىه في حياته، والرد إلى سنته بعد وفاته ﷺ.

وقد قدمنا في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ بعض الأحاديث الصحيحة الدالة على أنه

لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، كحديث ابن عمر أن النبي عليه قال: «السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحب وكره، ما لم يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة».

وحديث علي رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال في السرية الذين أمرهم أميرهم أن يدخلوا في النار: «لو دخلوها ما خرجوا منها أبداً، إنما الطاعة في المعروف».

وفي الكتاب العزيز: ﴿ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُ وَفِ ۗ ﴾.

ولا يخفى أن طاعة الله وطاعة رسوله المأمور بها في الآية لا يتحقق وجودها إلا بمعرفة أمر الله ورسوله ونهي الله ورسوله.

والمقلدون مقرون على أنفسهم بأنهم لا يعلمون أمر الله ولا نهيه، ولا أمر رسوله ولا نهيه.

وغاية ما يدعون علمه هو أن الإمام الذي قلدوه قال كذا، مع عجزهم عن التمييز بين ما هو خطأ وما هو صواب، بل أكثرهم ١٩٥ لا يميزون بين قول الإمام / وبين ما ألحقه أتباعه بعده مما قاسوه على أصول مذهبه.

ولا شك أن طاعة العلماء هي اقتفاء ما كانوا عليه من النظر في كتاب الله وسنة رسوله وتقديمها على كل قول وعلى كل رأي كائناً ما كان.

فمن قلدهم التقليد الأعمى وترك الكتاب والسنة لأقوالهم، فهو المخالف لهم المتباعد عن طاعتهم كما تقدم، وكما سيأتي إن شاء الله.

وأما استدلالهم على التقليد بقوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّابِقُونَ

ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنَهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾، قائلين: إن تقليدهم من جملة اتباعهم بإحسان، فمقلدهم ممن رضي الله عنه بنص الآية، فهو ظاهر السقوط أيضاً.

لأن الذين اتبعوهم بإحسان هم الذين ساروا على مثل ما كانوا عليه من العمل بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

فلم يكن أحد منهم يقلد رجلاً ويترك الكتاب والسنة لقوله.

فالمقلدون التقليد الأعمى ليسوا ممن اتبعهم البتة، بل هم أعظم الناس مخالفة لهم، وأبعدهم عن اتباعهم. فأتبع الناس لمالك مثلاً ابن وهب ونظراؤه، ممن يعرضون أقواله على الكتاب والسنة، فيأخذون منها ما وافقهما دون غيره.

وأتبع الناس لأبي حنيفة أبو يوسف ومحمد مع كثرة مخالفتهما له، لأجل الدليل من كتاب أو سنة.

وأتبع أصحاب أحمد بن حنبل له البخاري ومسلم وأبو داود والأثرم لتقديمهم الدليل على قوله وقول غيره، وهكذا.

وأما استدلالهم على تقليدهم: بحديث «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم» فهو ظاهر السقوط أيضاً.

/ اعلم أولاً أن الحديث لا يصح عن النبي ﷺ، فهو حديث ٢٠٥ ضعيف لا يصح الاحتجاج به، فجميع طرقه ليس فيها شيء قائم.

قال في إعلام الموقعين:

روي هذا الحديث من طريق الأعمش عن أبي سفيان عن جابر، ومن حديث سعيد بن المسيب عن ابن عمر، ومن طريق حمزة الجزري عن نافع عن ابن عمر، ولا يثبت شيء منها.

قال ابن عبد البر: حدثنا محمد بن إبراهيم بن سعيد، أن أبا عبد الله بن مفرح حدثهم ثنا محمد بن أيوب الصموت قال: قال لنا البزار: وأما ما يروى عن النبي على: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم» فهذا الكلام لا يصح عن النبي على الديني الدينية. اهد منه.

وضعفُ الحديث المذكور معروف عند أهل العلم.

مع أن المقلدين المحتجين به يمنعون تقليد الصحابة، ويحرمون الاهتداء بتلك النجوم.

وهو تناقض عجيب؛ لأنهم تركوا نفس ما دل عليه الحديث واستدلوا بالحديث على ما لم يتعرض له الحديث، وهو تقديمهم تقليد أئمتهم على تقليد الصحابة، مع أن قياسهم على الصحابة لا يصح، لعظم الفارق.

وبما ذكرنا تعلم سقوط استدلالهم بما ذكروا عن ابن مسعود من قوله: «من كان مستناً منكم فليستن بمن قد مات أولئك أصحاب محمد».

والله جل وعلا يقول: ﴿ ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ الآية.

٥٢١ / وأما استدلالهم بقوله ﷺ: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي».

وقوله ﷺ: «اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر» فهو حجة عليهم لا لهم.

لأن سنة الخلفاء الراشدين التي حث عليها رسول الله عليها

مقرونة بسنته، ليس فيها البتة تقليد أعمى، ولا التزام قول رجل بعينه.

بل سنتهم هي اتباع كتاب الله وسنة رسوله ﷺ وتقديمها على كل شيء.

لأنهم هم أتبع الناس لرسول الله على وأشدهم حرصاً على العمل بما جاء به.

فالذي يقدم آراء الرجال على كتاب الله وسنة رسوله ويستدل على ذلك بحديث «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين» الحديث، هو كما ترى.

وأقوال الخلفاء رضي الله عنهم وأفعالهم كلها معروفة مدونة إلى الآن، ليس فيها تقليد أعمى ولا جمود على قول رجل واحد.

وإنما هي عمل بكتاب الله وسنة رسوله على ومشاورة لأصحابه فيما نزل من النوازل، واستنباط ما لم يكن منصوصاً من نصوص الكتاب والسنة على أحسن الوجوه وأتقنها، وأقربها لرضى الله والاحتياط في طاعته.

وكانوا إذا بلغهم شيء عن رسول الله ﷺ رجعوا إليه ولو كان مخالفاً لرأيهم.

فقد رجع أبو بكر الصديق رضي الله عنه إلى قول المغيرة بن شعبة / ومحمد بن مسلمة أن النبي ﷺ فرض للجدة السدس.

وكان أبو بكر يرى أنها لا ميراث لها، وقد قال لها لما جاءته: «لا أرى لك شيئاً في كتاب الله، ولا أعلم لك شيئاً في سنة رسول الله ﷺ».

وقد رجع عمر إلى قول المذكورين في دية الجنين أن النبي ﷺ جعل فيها غرة عبد أو وليدة.

ورجع عمر أيضاً إلى حديث عبد الرحمن بن عوف أن النبى ﷺ أخذ الجزية من مجوس هجر.

ورجع عمر أيضاً إلى قول الضحاك بن سفيان أن النبي ﷺ كتب إليه أن يورث امرأة أشيم الضبابي من دية زوجها.

ورجع عثمان بن عفان إلى حديث فريعة بنت مالك أخت أبي سعيد الخدري أن النبي ﷺ أمرها بالسكنى في البيت الذي توفي عنها زوجها وهي فيه حتى تنقضى عدتها.

وكان عثمان بعد ذلك يفتي بوجوب السكنى للمتوفى عنها حتى تنقضى عدتها.

وأمثال هذا أكثر من أن تحصى، وفي ذلك بيان واضح لأن سنة المخلفاء الراشدين هي المتابعة لرسول الله على كل شيء، فعلينا جميعاً أن نعمل بمثل ما كانوا يعملون، لنكون متبعين لسنة رسول الله عليه وسنتهم.

أما المقلد المعرض عن سنتهم، وعن كتاب الله وسنة رسوله على مفضلاً على ذلك تقليد أبي حنيفة أو مالك أو الشافعي ٢٧٥ أو أحمد رحمهم الله، / فما كان يحق له أن يستدل بحديث «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين...» الحديث؛ لأنه مقر بمقتضى تقليده، بأنه أبعد الناس عن العمل بحديث «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين...» الحديث

وأما استدلالهم، بأن عمر كتب إلى شريح: أن اقض بما في

كتاب الله، فإن لم يكن في كتاب الله فبما في سنة رسول الله على فإن لم يكن في سنة رسول الله على فإن لم يكن في سنة رسول الله، فبما قضى به الصالحون، فهو حجة عليهم أيضاً لا لهم؛ لأن فيه تقديم كتاب الله، ثم سنة رسوله على ثم العمل بما قضى به الصالحون، وخيرهم أصحاب رسول الله على .

ولو كان المقلدون يمتثلون هذا، لما أنكر عليهم أهل العلم، ولكن المقلدين المحتجين بهذا يمنعون العمل بكتاب الله وسنة رسوله، والعمل بفتاوى أصحاب رسول الله على ويوجبون الجمود على قول الإمام الذي قلدوه والتزموا بمذهبه.

ومن كانت هذه حاله، فلا يحق له أن يستدل بشيء من هذه الأدلة.

وأما استدلالهم بأن عمر رضي الله عنه منع بيع أمهات الأولاد فتبعه الصحابة، وألزم الطلاق الثلاث بكلمة واحدة، وتبعه الصحابة؛ فهو ظاهر السقوط أيضاً.

وقد قدمنا أن متابعة بعض الصحابة لبعض إنما هي لاتفاقهم فيما رأوه، لا لأن بعضهم مقلد بعضاً تقليداً أعمى.

/ وقد قدمنا إيضاح ذلك بما يكفي.

مع أن المقلدين المحتجين بهذا يمنعون تقليد عمر، وسائر الصحابة، فمن عجائبهم أنهم يستدلون بما يعتقدون أن العمل به ممنوع.

وأما استدلالهم بأن عمرو بن العاص قال لعمر لما احتلم: خذ

072

ثوباً غير ثوبك، فقال: لو فعلت صارت سنة. فهو ظاهر السقوط أيضاً.

لأن عمر بن الخطاب خاف أن يفعل شيئاً فيعتقد من لا علم عنده أنه إنما فعله لكونه سنة، فامتنع من فعله لأجل هذا المحذور.

مع أن المقلد يرى منع تقليد عمر رضي الله عنه.

وأما استدلالهم بما ذكروه عن أبي وغيره أنه قال: ما استبان لك فاعمل به، وما اشتبه عليك فكله إلى عالمه؛ فهو حجة عليهم أيضاً لا لهم.

لأن قوله: ما استبان لك فاعمل به، صريح في أن ما استبان من كتاب الله وسنة رسوله، يجب العمل به ولا يجوز العدول عنه لقول أحد.

وهذا نقيض ما عليه المقلدون، فهم دائماً يستدلون على مذهبهم بما يناقضه.

والأظهر أن مراد أبي بن كعب بقوله: فكله إلى عالمه، أي فكل علمه إلى الله.

فمراده بما اشتبه المتشابه، ومراده بعالمه: الله.

فهو يشير إلى قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ ذَيْئُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَكِبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْدَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ مُ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامُنَّا بِهِ عُكُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ .

٥٢٥ / فالذين قالوا: آمنا به كل من عند ربنا، فقد وكلوا ما اشتبه عليهم إلى عالمه وهو الله.

ويحتمل أن يكون مراد أُبي بقوله: فكله إلى عالمه، أي فكله إلى من هو أعلم به منك من العلماء.

وهذا هو الذي فهمه ابن القيم في إعلام الموقعين من كلام أبى.

وعلى هذا الاحتمال فلا حجة فيه أيضاً للمقلدين؛ لأن من خفي عليه شيء من العلم فوكله إلى من هو أعلم به منه، فقد أصاب.

ولا يلزم من ذلك الإعراض عن كتاب الله وسنة رسوله، بل هو عمل بالقرآن، لقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾.

وأما استدلالهم على تقليدهم بأن الصحابة كانوا يفتون ورسول الله على موجود بين أظهرهم، وأن ذلك تقليد لهم فهو ظاهر السقوط أيضاً.

لأنهم ما كانوا يفتونهم في حالة وجود رسول الله ﷺ بين أظهرهم إلا بما علمهم من الكتاب والسنة كما لا يخفى.

ومن أفتى منهم وغلط في فتواه أنكر عليه النبي على فتواه التي ليست مطابقة للحق، وردها عليه، كإنكاره على أبي السنابل بن بعكك قوله لسبيعة الأسلمية لما مات زوجها ووضعت حملها بعد ذلك بأيام: إنها لا تنقضي عدتها إلا بعد أربعة أشهر وعشر ليال.

وقد استدل أبو السنابل على ما أفتى به بعموم قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصَمْنَ بِٱنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشَهُرٍ وَعَشَرًا ﴾ . وقد رد عليه النبي ﷺ فتواه مبيناً أن عموم قوله تعالى:

٣٢٥ / ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَنَجًا ﴾ الآية، مخصص بقوله تعالى: ﴿ وَأُوْلِنَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾.

وكإنكاره على الذين أفتوا صاحب الشجة بأنهم لم يجدوا له رخصة وهو يقدر على الماء.

وقد قدمنا قصته، وأن النبي ﷺ قال فيهم: «قتلوه قتلهم الله» الحديث.

والظاهر أنهم استندوا في فتواهم لما فهموه من قوله تعالى: ﴿ فَلَمْ يَجِدُواْ مُلَا فَهُمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾، وغفلوا عن قوله: ﴿ وَإِن كُننُمُ مَنْهَى ﴾ الآية، وأمثال هذا كثيرة.

وأما استدلالهم على التقليد بقوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْ كُلِّ فِرْقَةِ مِنْ كُلِّ فِرْقَةِ مِنْ كُلِّ فَرَقَهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَكَفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ فَوَّمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَكَفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُوا فَوَّمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعَدُّرُونَ وَلَا ذَلك يَعْذَرُونَ فِي الله قائلين: إن الآية أوجبت قبول إنذارهم، وأن ذلك تقليد لهم، فهو ظاهر السقوط أيضاً.

لأن الإنذار في قوله ﴿ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ ﴾ لا يكون برأي، وإنما يكون بالوحي بأداة يكون بالوحي بأداة الحصر التي هي (إنما) في قوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنْذِرُكُم بِٱلْوَحْيُ ﴾.

وبه تعلم أن الإنذار لا يقوم إلا بالحجة، فمن لم تقم عليه الحجة لم يكن قد أُنذر، كما أن النذير من أقام الحجة، فمن لم يأت بحجة فليس بنذير.

فمما لا شك فيه أن هذا الإنذار المذكور في قوله: ﴿ وَلِيُنذِرُوا ﴾، والتحذير من مخالفته في قوله: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَعَذَرُون ﴿ فَيَ الدين ، ليس برأي ولا اجتهاد ، وإنما هو إنذار بالوحي ممن تفقه في الدين ، ٧٧٥ وصار ينذر بما علمه من الدين ، /كما يدل عليه قوله تعالى قبله : ﴿ لِيَـنَفَقَّهُوا فِي الدّينِ ﴾ ، فهو يدل على أن قوله : ﴿ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ ﴾ أي بما تفقهوا فيه من الدين .

وليس التفقه في الدين إلا علم كتاب الله وسنة رسوله عليه الله علم الدين إلا علم كتاب الله وسنة رسوله ا

فتبين أن الآية لا دليل فيها البتة لطائفة التقليد، الذين يوجبون تقليد إمام بعينه، من غير أن يُرَد من أقواله شيء، ولا يؤخذ من أقوال غيره شيء، وتجعل أقواله عياراً لكتاب الله وسنة رسوله، فما وافق أقواله منهما قبل وما لم يوافقها منهما رُدّ.

وهذا النوع من التقليد لا شك في بطلانه، وعدم جوازه.

فالآية الكريمة بعيدة كل البعد من الدلالة عليه، مع أن استدلال المقلدين بها على تقليدهم استدلال بشيء يعتقدون أن الاستدلال به ممنوع منعاً باتاً؛ لأنه استدلال بقرآن.

وأما قبول إنذارهم فهو من الاتباع لا من التقليد، كما سيأتي إيضاحه إن شاء الله.

وأما استدلالهم بأن ابن الزبير قال ما يدل على تقليده لأبي بكر الصديق رضي الله عنه، في أن الجد يحجب الإخوة، فهو ظاهر السقوط أيضاً.

وقد قدمنا مراراً في رد استدلالهم بتقليد الصحابة بعضهم بعضاً ما يكفي، فأغنى عن إعادته هنا.

وأما استدلالهم بقبول شهادة الشاهد في الحقوق، قائلين: إن قبول شهادته فيما شهد به تقليد له، فهو ظاهر السقوط؛ لظهور الفرق بينه وبين ما استدلوا عليه به، من تقليد رجل واحد بعينه، بحيث لا يترك من أقواله / شيء ولا يؤخذ مما خالفها شيء، ولو كان كتاباً ٢٨٥ أو سنة.

وذلك من وجهين:

أحدهما: أن العمل بشهادة الشاهد أخذ بكتاب الله وسنة رسول، لأن الله يقول: ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلٍ مِّنكُو ﴾ ويقول: ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلٍ مِّنكُو ﴾ ويقول: ﴿ وَٱسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَأَمْرَأَتَكَانِ مِمَّن رَّضَوْنَ مِنَ اللّهَ عَد ذلك من الآيات.

وقد صح عن النبي عليه القضاء بالشاهد واليمين في الأموال.

وفي الحديث: «شاهداك أو يمينه»، وهو حديث صحيح.

فالأخذ بشهادة الشاهد إذاً من العمل بكتاب الله وسنة رسوله، لا من التقليد لرجل واحد بعينه تقليداً أعمى.

الوجه الثاني: أن الشاهد إنما يخبر عما أدركه بإحدى حواسه، والمدرك بالحاسة يحصل به القطع لمن أدركه، بخلاف الرأي، فإن صاحبه لا يقطع بصحة ما ظهر له من الرأي.

ولذا أجمع العلماء على الفرق بين خبر التواتر المستند إلى حس، وبين خبر التواتر المستند إلى عقل.

فأجمعوا على أن الأول يوجب العلم المفيد للقطع لاستناده إلى الحس.

وأن الثاني لا يوجبه، ولو كان خبر التواتر يفيد العلم في المعقولات لكان قدم العالم مقطوعاً به؛ لأنه تواتر عليه من الفلاسفة خلق لا يحصيهم إلا الله.

مع أن حدوث العالم أمر قطعي لا شك فيه.

فالذين تواتروا من الفلاسفة على قدم العالم، الذي هو من

المعقولات / لا من المحسوسات، لو تواتر عشرهم على أمر PPo محسوس لأفاد العلم اليقيني فيه.

فالشاهد إن أخبر عن محسوس، وكان عدلاً، فهو عدل مخبر عما قطع به قطعاً لا يتطرق إليه الشك، بخلاف المجتهد، فإنه عدل أخبر عما ظنه، فوضوح الفرق بين الأمرين كما ترى.

وأما استدلالهم على تقليدهم بقبول قول القائف والخارص والمقوم والحاكمين بالمثل في جزاء الصيد، وتقليد الأعمى في القبلة، وتقليد المؤذنين في الوقت والمترجمين والمعرفين، والمعدلين والمجرحين، وتقليد المرأة في طهرها؛ فهو كله ظاهر السقوط أيضاً.

لأن جميع ذلك لا يقبل منه إلا ما قام عليه دليل من كتاب أو سنة، فالعمل به من العمل بالدليل الشرعي لا من التقليد الأعمى.

وذلك كله من قبيل الشهادة، والإخبار بما عرفه القائف والخارص إلى آخره، لا من قبيل الفتوى في الدين.

وقد استدل العلماء على قبول قول القائف بسرور النبي عَلَيْهُ من قول مجزز بن الأعور المدلجي في أسامة وزيد: «هذه الأقدام بعضها من بعض».

فلو كان قول القائف لا يقبل، لما أقره النبي ﷺ، ولما برقت أسارير وجهه سروراً به.

فقبوله لذلك، فهو اتباع لرسول الله ﷺ.

وقد قدمنا الأحاديث النبوية الدالة على قبول قول الخارص، وبينا أن بعضها ثابت في الصحيح، ورد قول من منع ذلك، في سورة

04.

الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا تُواْ حَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِهِ }.

/ فهذا مثال ما ثبت بالسنة من قبول قول المذكورين.

ومثال ما دل عليه القرآن من ذلك قبول قول الحكمين في المثل في جزاء الصيد؛ لأن الله نص عليه في قوله تعالى: ﴿ فَجَزَآهُ مِثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ النَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَنْكُمُ بِهِ عَنْكُمُ اللَّهِ .

وهكذا كل من ذكروا، فإن قبول قولهم إنما صح بدليل شرعي يدل على قبوله، من كتاب أو سنة أو إجماع.

مع أن الإخبار عن جميع ما ذكر إخبار عن محسوس، والتقليد الذي استدلوا به عليه إخبار عن معقول مظنون.

والفرق بين الأمرين قدمناه قريباً، فليس شيء من ذلك تقليداً أعمى بدون حجة .

وأما استدلالهم على التقليد المذكور بجواز شراء اللحوم والثياب والأطعمة وغيرها من غير سؤال عن أسباب حلها، اكتفاء بتقليد أربابها؛ فهو ظاهر السقوط أيضاً.

لأن الاكتفاء بقول الذابح والبائع ليس بتقليد أعمى في حكم ديني لهما، وإنما هو عمل بالأدلة الشرعية؛ لأنها دلت على أن ما في أسواق المسلمين من اللحوم والسلع محمول على الجواز والصحة، حتى يظهر ما يخالف ذلك.

ومما يدل على ذلك، ما صح عنه على من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: إن قوماً قالوا: يا رسول الله، إن قوماً يأتوننا باللحم لا ندري أذكر اسم الله عليه أم لا؟ فقال: سموا عليه أنتم وكلوا، قال: وكانوا حديثي عهد بالكفر.

قال المجد في المنتقى بعد أن ساق الحديث: رواه البخاري والنسائي وابن ماجه، وهو دليل على أن التصرفات والأفعال تحمل على حال الصحة والسلامة إلى أن يقوم دليل الفساد. اهـ منه.

/وقد أجمع العلماء على هذا، فالعمل به عمل بالدليل ٣١٥ الشرعي، لأن الله لو كلف الناس ألا يشتري أحد منهم شيئاً حتى يعلم حِلِّيَّته لوقعوا في حرج عظيم تتعطل به المعيشة ويختل به نظامها.

فأجاز الله تعالى ذلك برفع الحرج، كما قال تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾، فالاستدلال به على التقليد الأعمى فاسد؛ لأنه أخذ بالحجة والدليل، وليس من التقليد.

وأما استدلالهم على التقليد بأن الله لو كلف الناس كلهم الاجتهاد، وأن يكونوا علماء، ضاعت مصالح العباد، وتعطلت الصنائع والمتاجر، وهذا مما لا سبيل إليه شرعاً وقدراً؛ فهو ظاهر السقوط أيضاً.

ومن أوضح الأدلة على سقوطه أن القرون الثلاثة المشهود لهم بالخير، لم يكن فيهم تقليد رجل واحد بعينه هذا التقليد الأعمى، ولم تتعطل متاجرهم ولا صنائعهم، ولم يرتكبوا ما يمنعه الشرع ولا القدر.

بل كانوا كلهم لا يقدمون شيئاً على كتاب الله وسنة رسوله ﷺ. وكان فيهم علماء مجتهدون يعملون بالكتاب والسنة ويفتون بهما.

وكان فيهم قوم دون رتبتهم في العلم، يتعلمون من كتاب الله وسنة رسوله ما يحتاجون للعمل به في أنفسهم، وهم متبعون لا مقلدون.

وفيهم طائفة أخرى، هي العوام لا قدرة لها على التعلم، وكانوا يستفتون فيما نزل بهم من النوازل من شاؤوا من العلماء، وتارة يستفتون فيما نزل بهم أفتاهم به، / وتارة يكتفون بفتواه ولا يسألون، ولم يتقيدوا بنفس ذلك العالم الذي استفتوه، فإذا نزلت بهم نازلة أخرى، سألوا عنها غيره من العلماء إن شاؤوا.

ولا إشكال في هذا الذي مضت عليه الصحابة والتابعون وتابعوهم، ولا يلزمه تعطيل صنائع ولا متاجر، ولا يمنعه شرع ولا قدر.

فكيف يستدل منصف للتقليد الأعمى، بأن الناس لو لم ترتكبه لوقعوا في المحذور المذكور؟

وعلى كل حال، فكل عاقل لم يعمه التعصب، يعلم أن تقليد إمام واحد بعينه، بحيث لا يترك من أقواله شيء، ولا يؤخذ من أقوال غيره شيء، وجعل أقواله عياراً لكتاب الله وسنة رسوله، فما وافق أقواله منهما جاز العمل به، وما خالفها منهما وجب اطراحه وترك العمل به، لا وجه له البتة.

وهو مخالف لكتاب الله وسنة رسوله ﷺ وإجماع الصحابة والتابعين وتابعيهم وإجماع الأئمة الأربعة.

فالواجب على المسلمين تعلم كتاب الله وسنة رسوله، والعمل بما علموا منهما.

والواجب على العوام الذين لا قدرة لهم على التعلم سؤال أهل العلم، والعمل بما أفتوهم به.

وسيأتي لهذا زيادة إيضاح وإقناع للمنصف في التنبيهات الآتية إن شاء الله تعالى.

وقد بينا هنا بطلان جميع الحجج التي يحتج بها المقلدون التقليد المذكور، وما لم نذكر من حججهم قد أوضحنا رده وإبطاله فيما ذكرنا.

## ٥٣٣

# / تنبيهات مهمة تتعلق بهذه المسألة: التنبيه الأول

اعلم أن المقلدين، اغتروا بقضيتين ظنوهما صادقتين، وهما بعيدتان من الصدق، وظنُّ صدقهما يدخل أولياً في عموم قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيَعًا ﴾، وقوله ﷺ: «إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث».

أما الأولى منهما فهي: ظنهم أن الإمام الذي قلدوه لا بد أن يكون قد اطلع على جميع معاني كتاب الله ولم يفته منها شيء، وعلى جميع سنة رسول الله علي ولم يفته منها شيء.

ولذلك، فإن كل آية وكل حديث قد خالفا قوله فلا شك عندهم أن ذلك الإمام اطلع على تلك الآية وعلم معناه، وعلى ذلك الحديث وعلم معناه، وأنه ما ترك العمل بهما إلا لأنه اطّلع على ما هو أقوى منهما وأرجح.

ولذلك يجب تقديم ذلك الأرجح الذي تخيلوه على نص الوحي الموجود بين أيديهم.

وهذا الظن كذب باطل بلا شك.

والأئمة كلهم معترفون بأنهم ما أحاطوا بجميع نصوص الوحي، كما سيأتي إيضاحه إن شاء الله. ومن أصرح ذلك أن الإمام مالكاً رحمه الله، إمام دار الهجرة، المجمع على علمه وفضله وجلالته، لما أراد أبو جعفر المنصور أن يحمل الناس على العمل بما جمعه في موطئه لم يقبل ذلك من أبي جعفر ورده عليه، / وأخبره أن أصحاب رسول الله على تفرقوا في أقطار الدنيا، كلهم عنده علم ليس عند الآخر.

ولم يجمع الحديث جمعاً تاماً بحيث أمكن جمع جميع السنة إلا بعد الأئمة الأربعة.

لأن أصحاب رسول الله على الذين تفرقوا في أقطار الدنيا، روي عنهم كثير من الأحاديث لم يكن عند غيرهم، ولم يتيسر الاطلاع عليه إلا بعد أزمان.

وكثرة علم العالم لا تستلزم اطلاعه على جميع النصوص.

فهذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وهو عجز عن أن يفهم معنى الكلالة حتى مات رضي الله عنه، وقد سأل النبي ﷺ عنها كثيراً، فبينها له ولم يفهم.

فقد ثبت عنه رضي الله عنه أنه قال: ما سألت رسول الله ﷺ عن شيء أكثر مما سألته عن الكلالة، حتى طعن بأصبعه في صدري، وقال: «يكفيك آية الصيف في آخر سورة النساء».

فهذا من أوضح البيان؛ لأن مراد النبي عَلَيْ بآية الصيف ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللّهُ يُقْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةُ ﴾، والآية تبين معنى الكلالة بياناً شافياً؛ لأنها أوضحت أنها: ما دون الولد والوالد.

فبينت نفي الولد بدلالة المطابقة في قوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱمْرُقُا هَلَكَ لَيْسَ لَمُ وَلَدُ ۗ ﴾، وبينت نفي الوالد بدلالة الالتزام في قوله تعالى: ﴿ وَلَدُهُ

أُخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكُ ﴾؛ لأن ميراث الأخت يستلزم نفي الولد.

ومع هذا البيان النبوي الواضح لهذه الآية الكريمة، فإن عمر رضي الله عنه لم يفهم.

وقد صح أن الكلالة لم تزل مشكلة عليه.

/ وقد خفي معنى هذا أيضاً على أبي بكر الصديق رضي الله ٥٣٥ عنه، فقال في الكلالة: أقول فيها برأيي، فإن كان صواباً فمن الله وإن كان خطأ فمني ومن الشيطان، هو ما دون الولد والوالد.

فوافق رأيه معنى الآية، والظاهر أنه لو كان فاهماً للآية لكفته عن الرأي، كما قال النبي على لله عمر رضي الله عنه: «تكفيك آية الصيف»، وهو تصريح منه على بأن في الآية كفاية عن كل ما سواها في الحكم المسؤول عنه.

ومما يوضح ذلك أن عمر طلب من النبي على الآية، وتأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز في حقه على أن فما أحال عمر على الآية إلا لأن فيها من البيان ما يشفى ويكفى.

وقد خفي على أبي بكر الصديق رضي الله عنه أن النبي عليه أعطى الجدة السدس، حتى أخبره المغيرة بن شعبة ومحمد بن مسلمة أن النبي عليه أعطاها السدس، فرجع إلى قولهما.

ولم يعلم رضي الله عنه بأن النبي ﷺ قضى في دية الجنين بغرة عبد أو وليدة، حتى أخبره المذكوران قبل.

ولم يعلم عمر رضي الله عنه بأن المرأة ترث من دية زوجها، حتى أخبره الضحاك بن سفيان أن النبي ﷺ كتب إليه: أن يورث امرأة أشيم الضبابي من دية زوجها.

ولم يعلم أيضاً بأخذ الجزية من المجوسي، حتى أخبره عبد الرحمن بن / عوف بأن النبي ﷺ أخذ الجزية من مجوس هجر.

ولم يعلم بحكم الاستئذان ثلاثاً، حتى أخبره أبو موسى الأشعري وأبو سعيد الخدري رضى الله عنه.

ولم يعلم عثمان رضي الله عنه بوجوب السكنى للمتوفى عنها، حتى أخبرته فريعة بنت مالك أن النبي ﷺ ألزمها بالسكنى في المحل الذي مات عنها زوجها فيه حتى تنقضى عدتها.

وأمثال هذا أكثر من أن تحصر.

فهؤلاء الخلفاء الراشدون وهم هم، خفي عليهم كثير من قضايا رسول الله ﷺ وأحاديثه، مع ملازمتهم له، وشدة حرصهم على الأخذ منه، فتعلموه ممن هو دونهم في الفضل والعلم.

فما ظنك بغيرهم من الأئمة الذين نشؤوا وتعلموا بعد تفرق الصحابة في أقطار الدنيا؟ وروى عنهم الأحاديث عدول من الأقطار التي ذهبوا إليها؟

والحاصل أن ظن إحاطة الإمام بجميع نصوص الشرع ومعانيها ظن لا يغني من الحق شيئاً، وليس بصحيح قطعاً.

لأنه لا شك أنه يفوته بعض الأحاديث، فلم يطلع عليها، ويرويه بعض العدول عن الصحابة فيثبت عند غيره.

وهو معذور في ترك العمل به، بعدم اطلاعه عليه مع أنه بذل المجهود في البحث، ولذا كان له أجر الاجتهاد والعذر في الخطأ.

وقد يكون الإمام اطلع على الحديث، ولكن السند الذي بلغه به ضعيف فيتركه لضعف السند.

/ ويكون غيره اطلع على رواية أخرى صحيحة يثبت بها ٧٣٥ الحديث، فهو معذور في تركه؛ لأنه لم يطلع إلا على السند الضعيف ولم تبلغه الطريق الصحيحة الأخرى.

وقد يترك الحديث لشيء يظنه أرجح منه، ويكون الواقع أن الحديث أرجح من ذلك الشيء الذي ظنه، لقيام أدلة أخرى على ذلك لم يطلع عليها.

إلى أسباب أخر كثيرة لترك الأئمة للعمل ببعض النصوص.

وبهذا كله تعلم أن ظن اطلاع الإمام على كل شيء من أحكام الشرع وإصابته في معانيها كلها ظن باطل.

وكل واحد من الأئمة يصرح ببطلان هذا الظن كما سترى إيضاحه إن شاء الله.

فاللازم هو ما قاله الأئمة أنفسهم رحمهم الله، من أنهم قد يخطئون، ونهوا عن اتباعهم في كل شيء يخالف نصاً من كتاب أو سنة.

فالمتبع لهم حقيقة، هو من لا يقدم على كتاب الله وسنة رسوله شيئاً.

أما الذي يقدم أقوال الرجال على الكتاب وصحيح السنة، فهو مخالف لهم لا متبع لهم، ودعواه اتباعهم كذب محض.

وأما القضية الثانية: فهي ظن المقلدين أن لهم مثل ما للإمام من العذر في الخطأ.

وإيضاحه: أنهم يظنون أن الإمام لو أخطأ في بعض الأحكام وقلدوه في ذلك الخطأ يكون لهم من العذر في الخطأ والأجر مثل ٥٣٨ ما لذلك الإمام الذي قلدوه؛ / لأنهم متبعون له، فيجري عليهم ما جرى عليه.

وهذا ظن كاذب باطل بلا شك؛ لأن الإمام الذي قلدوه بذل جهده في تعلم كتاب الله وسنة رسوله وأقوال أصحابه وفتاويهم.

فقد شمر وما قصر فيما يلزم من تعلم الوحي والعمل به وطاعة الله على ضوء الوحي المنزل.

ومن كان هذا شأنه فهو جدير بالعذر في خطئه والأجر في اجتهاده.

وأما مقلدوه، فقد تركوا النظر في كتاب الله وسنة رسوله، وأعرضوا عن تعلمهما إعراضاً كلياً مع يسره وسهولته، ونزلوا أقوال الرجال الذين يخطئون ويصيبون منزلة الوحى المنزل من الله.

فأين هؤلاء من الأئمة الذين قلدوهم؟!

وهذا الفرق العظيم بينهم وبينهم، يدل دلالة واضحة على أنهم ليسوا مأجورين في الخطأ في تقليد أعمى؛ إذ لا اقتداء ولا أسوة في غير الحق.

وليسوا معذورين؛ لأنهم تركوا ما يلزمهم تعلمه من أمر الله ونهيه على ضوء وحيه المنزل.

والذي يجب عليهم من تعلم ذلك، هو ما تدعوهم الحاجة للعمل به، كأحكام عباداتهم ومعاملاتهم، وأغلب ذلك تدل عليه نصوص واضحة، سهلة التناول من الكتاب والسنة.

والحاصل أن المعرض عن كتاب الله وسنة رسوله، المفرط في تعلم دينه، مما أنزل الله وما سنه رسوله، المقدم كلام الناس على

كتاب الله وسنة رسوله، لا يكون له البتة ما للإمام الذي لم يُعرض عن كتاب الله وسنة رسوله، / ولم يقدم عليهما شيئاً، ولم يفرط في تعلم ٣٩٥ الأمر والنهي من الكتاب والسنة.

فأين هذا من هذا؟!

سارت مشرقة وسرت مغرباً شتان بين مُشرِق ومُغرِّب

### التنبيه الثاني

اعلم أن الأئمة الأربعة رحمهم الله، متفقون على منع تقليدهم التقليد الأعمى الذي يتعصب له من يدعون أنهم أتباعهم.

ولو كانوا أتباعهم حقاً لما خالفوهم في تقليدهم الذي منعوا منه ونهوا عنه.

قال الإمام أبو عمر بن عبد البر رحمه الله في جامعه:

أخبرنا عبد الله بن محمد بن عبد المؤمن، قال: حدثنا أبو عبد الله محمد بن أحمد القاضي المالكي، قال: حدثنا موسى بن إسحاق، قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر، قال: حدثنا معن بن عيسى، قال: سمعت مالك بن أنس يقول: إنما أنا بشر أخطىء وأصيب، فانظروا في رأيي، فكل ما وافق الكتاب والسنة فخذوا به، وكل ما لم يوافق الكتاب والسنة بلفظه.

فمالك رحمه الله مع علمه وجلالته وفضله، يعترف بالخطأ وينهى عن القول بما خالف الوحي من رأيه.

فمن كان مالكياً فليمتثل قول مالك ولا يخالفه بلا مستند.

وقال أبو عمر بن عبد البر رحمه الله في جامعه أيضاً:

أخبرني أحمد بن عبد الله بن محمد بن علي، حدثني أبي،

• ٤٠ حدثنا محمد بن عمر / بن لبابة قال: حدثنا مالك بن علي القرشي، قال: أنبأنا عبد الله بن مسلمة القعنبي قال:

دخلت على مالك، فوجدته باكياً، فسلمت عليه، فرد علي ثم سكت عنى يبكى، فقلت له:

يا أبا عبد الله ما الذي يبكيك؟ فقال لي: يا ابن قعنب، إنا لله على ما فرط مني، ليتني جُلدت بكل كلمة تكلمت بها في هذا الأمر بسوط، ولم يكن فرط مني ما فرط من هذا الرأي، وهذه المسائل قد كانت لي سعة فيما سبقت إليه. اهـ محل الغرض منه بلفظه.

ومن المعلوم بالضرورة أن مالكاً رحمه الله لا يسره ولا يرضيه تقديم رأيه هذا الذي يسترجع ويبكي ندماً عليه، ويتمنى لو ضرب بالسياط ولم يكن صدر منه، على كتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

فليتق الله وليستحي من الله من يقدم مثل هذا الرأي على الكتاب والسنة زاعماً أنه متبع مالكاً في ذلك، وهو مخالف فيه لمالك، ومخالف فيه لله ورسوله، ولأصحابه، ولكل من يعتد به من أهل العلم.

وقال ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين:

وقد نهى الأئمة الأربعة عن تقليدهم وذموا من أخذ أقوالهم بغير حجة.

فقال الشافعي: مثل الذي يطلب العلم بلا حجة، كمثل حاطب ليل يحمل حزمة حطب وفيه أفعى تلدغه وهو لا يدري. ذكره البيهقي.

وقال إسماعيل بن عيسى المزني في أول مختصره: اختصرت

هذا من علم الشافعي، ومن معنى قوله؛ لأقربه على من أراده، مع إعلاميه نهيه عن تقليده وتقليد غيره، لينظر فيه لدينه، ويحتاط فيه لنفسه.

#### إلى أن قال:

/ وقال أحمد بن حنبل: لا تقلدني، ولا تقلد مالكاً، ١٥٥ ولا الثوري، ولا الأوزاعي، وخذ من حيث أخذوا.

وقال: من قلة فقه الرجل أن يقلد دينه الرجال.

وقال بشر بن الوليد: قال أبو يوسف: لا يحل لأحد أن يقول مقالتنا حتى يعلم من أين قلنا.

وقد صرح مالك بأن من ترك قول عمر بن الخطاب لقول إبراهيم النخعي أنه يستتاب، فكيف بمن ترك قول الله ورسوله لقول من هو دون إبراهيم أو مثله. اهـ محل الغرض منه.

ومما لا شك فيه أن الأئمة الأربعة رحمهم الله نهوا عن تقليدهم في كل ما خالف كتاباً أو سنة، كما نقله عنهم أصحابهم.

كما هو مقرر في كتب الحنفية عن أبي حنيفة، وكتب الشافعية عن الشافعي القائل: إذا صح الحديث فهو مذهبي، وكتب المالكية، والحنابلة، عن مالك وأحمد رحمهم الله جميعاً.

وكذلك كان غيرهم من أفاضل العلماء يمنعون من تقليدهم فيما لم يوافق الكتاب والسنة، وقد يتحفظون منه ولا يرضون.

قال أبو عمر بن عبد البر رحمه الله في جامعه:

وذكر محمد بن حارث في أخبار سحنون بن سعيد عن

سحنون، قال: كان مالك بن أنس وعبد العزيز بن أبي سلمة ومحمد بن إبراهيم بن دينار وغيرهم يختلفون إلى ابن هرمز، فكان إذا سأله مالك وعبد العزيز أجابهما، وإذا سأله محمد بن إبراهيم بن دينار وذووه لم يجبهما.

٥٤٢ / فقال له: يسألك مالك وعبد العزيز فتجيبهما، وأسألك أنا وذوي فلا تجيبنا؟

فقال: أوقع ذلك يا ابن أخي في قلبك؟

قال: نعم.

فقال له: إني قد كبرت سني ورقَّ عظمي، وأنا أخاف أن يكون خالطني في عقلي مثل الذي خالطني في بدني، ومالك وعبد العزيز عالمان فقيهان، إذا سمعا مني حقاً قبلاه، وإذا سمعا خطأ تركاه، وأنت وذووك ما أجبتكم به قبلتموه.

قال محمد بن حارث: هذا والله هو الدين الكامل، والعقل الراجح، لا كمن يأتي بالهذيان، ويريد أن ينزل من القلوب منزلة القرآن. اهـ منه.

#### التنبيه الثالث

اعلم أن المقلدين للأئمة هذا التقليد الأعمى قد دل كتاب الله وسنة رسوله، وإجماع من يعتد به من أهل العلم، أنه لا يجوز لأحد منهم أن يقول: هذا حلال وهذا حرام.

لأن الحلال ما أحله الله على لسان رسوله ﷺ في كتابه أو سنة رسوله، والحرام ما حرمه الله على لسان رسوله ﷺ في كتابه أو سنة رسوله.

ولا يجوز البتة للمقلد أن يزيد على قوله: هذا الحكم قاله الإمام الذي قلدته أو أفتى به.

أما دلالة القرآن على منع ذلك، فقد قال تعالى: ﴿ قُلْ أَرَّ يَّتُهُ مَّا اَنْ اَللَهُ أَذِ كَكُمُّ أَمَّ ٤٥٠ أَنْ رَلَكُ اللَّهُ أَذِ كَكُمْ مِّن رِّزْقِ فَجَعَلْتُهُ مِّ اللَّهُ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِ كَكُمْ مِّن رِّزْقِ فَجَعَلْتُهُ مِّ اللَّهِ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِ كَكُمْ أَمَّ ٤٥٠ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُمُ مُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ هَذَا حَلَالً وَهَذَا حَرَامٌ لِنَفَتَرُواْ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ إِنَّ اللّهِ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ فَهَى اللهِ عَلَى اللهِ قُلْهُمُ أَلَّذِينَ يَقْتَرُونَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَرَّمَ هَنذاً ﴾ الآية .

ومعلوم أن العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب، كما بيناه مراراً، وأوضحنا أدلته من السنة الصحيحة.

ومما يوضح هذا أن المقلد الذي يقول: هذا حلال وهذا حرام، من غير علم بأن الله حرمه على لسان رسوله ﷺ، يقول على الله بغير علم قطعاً.

فهو داخل بلا شك في عموم قوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ الْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْىَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُثْمَرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمَ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَمُ وَالْبَعْكُونَ ﷺ .

فدخوله في قوله: ﴿ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ كُمَا ترى .

وهو داخل أيضاً في عموم قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوَّيِهِ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوَّةِ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا ع

وأما السنة، فقد قال مسلم بن الحجاج في صحيحه:

حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدثنا وكيع بن الجراح، عن سفيان، ح وحدثنا إسحاق بن إبراهيم، أخبرنا يحيى بن آدم، حدثنا

سفيان قال: أملاه علينا إملاء، ح وحدثني عبد الله بن هاشم واللفظ له، حدثني عبد الرحمن يعني ابن مهدي، حدثنا سفيان، عن علقمة بن مرثد، عن سليمان بن بريدة عن أبيه قال:

اکان رسول الله ﷺ إذا أمر أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيراً، ثم قال:

«اغزوا باسم الله، في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله» الحديث.

وفيه: «وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله، ولكن أنزلهم على حكمك؛ فإنك لا تدري، أتصيب حكم الله فيهم أم لا».

هذا لفظ مسلم في صحيحه.

وفيه النهي الصريح من النبي ﷺ عن نسبة حكم إلى الله، حتى يعلم بأن هذا حكم الله الذي شرعه على لسان رسوله ﷺ.

ولأجل هذا كان أهل العلم لا يتجرؤون على القول بالتحريم والتحليل إلا بنص من كتاب الله أو سنة رسوله ﷺ.

قال أبو عمر بن عبد البر رحمه الله في جامعه:

حدثنا عبد الوارث بن سفيان، قال: حدثنا قاسم بن أصبغ، قال: حدثنا ابن وضاح، قال: حدثنا يوسف بن عدي، قال: حدثنا عبيدة بن حميد، عن عطاء بن السائب قال: قال الربيع بن خثيم: إياكم أن يقول الرجل في شيء: إن الله حرم هذا أو نهى عنه، فيقول الله: كذبت، لم أحرمه ولم أنه عنه.

قال: أو يقول: إن الله أحل هذا وأمر به، فيقول: كذبت، لم أحله ولم آمر به. وذكر ابن وهب وعتيق بن يعقوب أنهما سمعا مالك بن أنس يقول: لم يكن من أمر الناس ولا من مضى من سلفنا ولا أدركت أحداً أقتدي به يقول في شيء: هذا حلال وهذا حرام.

/ما كانوا يجترئون على ذلك، وإنما كانوا يقولون: نكره هذا، ٥٤٥ ونرى هذا حسناً، ونتقى هذا، ولا نرى هذا.

وزاد عتيق بن يعقوب: ولا يقولون حلال ولا حرام.

أما سمعت قول الله عز وجل: ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ مِّن رِّزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنْهُ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمُّ أَمْرَ عَلَى ٱللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴿ ﴾ ، الحلال ما أحله الله ورسوله، والحرام ما حرمه الله ورسوله.

قال أبو عمر: معنى قول مالك هذا: أنَّ ما أخذ من العلم رأياً واستحساناً لم يقل فيه حلال ولا حرام، والله أعلم. اهـ محل الغرض منه.

وقال أبو عبد الله القرطبي رحمه الله في تفسيره، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَا حَلَالٌ وَهَنَذَا حَرَامٌ ﴾ الآية، ما نصه:

أسند الدارمي أبو محمد في مسنده: أخبرنا هارون، عن حفص، عن الأعمش قال: ما سمعت إبراهيم قط يقول: حلال، ولا حرام، ولكن كان يقول: كانوا يكرهون وكانوا يستحبون.

وقال ابن وهب: قال مالك: لم يكن من فتيا الناس أن يقولوا هذا حلال وهذا حرام. ولكن يقولون: إياكم وكذا وكذا، ولم أكن لأصنع هذا.

ومعنى هذا أن التحليل والتحريم إنما هو لله عز وجل، وليس

لأحد أن يقول أو يصرح بهذا في عين من الأعيان، إلا أن يكون البارىء تعالى مخبراً بذلك عنه.

١٤٥ / وما يؤدي إليه الاجتهاد في أنه حرام يقول: إني أكره كذاً.

وكذلك كان مالك يفعل اقتداء بمن تقدم من أهل الفتوى. اهم محل الغرض منه.

وإذا كان مالك وإبراهيم النخعي وغيرهما من أكابر أهل العلم لا يتجرؤون أن يقولوا في شيء من مسائل الاجتهاد والرأي: هذا حلال أو حرام. فما ظنك بغيرهم من المقلدين الذين لم يستضيئوا بشيء من نور الوحى؟

فتجرؤهم على التحريم والتحليل بلا مستند من الكتاب، إنما نشأ لهم من الجهل بكتاب الله وسنة رسوله، وآثار السلف الصالح.

وآية يونس المتقدمة صريحة فيما ذكرنا صراحة تغني عن كل ما سواها؛ لأنه تعالى لما قال: ﴿ فَجَعَلْتُم مِّنَهُ حَرَامًا وَحَلَلًا ﴾، أتبع ذلك بقوله: ﴿ قُلْ ءَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمُ أَمْ عَلَى ٱللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴿ قُلْ ءَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى ٱللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴿ قُلْ ءَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى ٱللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴿ قُلْ ءَاللَّهُ وَلِم يجعل واسطة بين إذنه في ذلك وبين الافتراء عليه.

فمن كان عنده إذن من الله بتحريم هذا أو تحليله فليعتمد على إذن الله في ذلك.

ومن لم يكن عنده إذن من الله في ذلك فليحذر من الافتراء على الله، إذ لا واسطة بين الأمرين.

ومعلوم أن العبرة بعموم لفظ الآية لا بخصوص سببها، فالذين يقولون من الجهلة المقلدين: هذا حلال وهذا حرام، وهذا حكم الله، ظناً منهم أن أقوال الإمام الذي قلدوه تقوم مقام الكتاب والسنة وتغني

عنهما، /وأن ترك الكتاب والسنة والاكتفاء بأقوال من قلدوه أسلم ٧٤٥ لدينهم، أعمتهم ظلمات الجهل المتراكمة عن الحقائق، حتى صاروا يقولون هذا.

فهم كما ترى، مع أن الإمام الذي قلدوه ما كان يتجرأ على مثل الذين تجرؤوا عليه؛ لأن علمه يمنعه من ذلك.

والله جل وعلا يقول: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ .

# التنبيه الرابع

اعلم أن مما لا بد منه معرفة الفرق بين الاتباع والتقليد، وأن محل الاتباع لا يجوز التقليد فيه بحال.

وإيضاح ذلك: أن كل حكم ظهر دليله من كتاب الله، أو سنة رسوله ﷺ، أو إجماع المسلمين، لا يجوز فيه التقليد بحال.

لأن كل اجتهاد يخالف النص، فهو اجتهاد باطل، ولا تقليد إلا في محل الاجتهاد.

لأن نصوص الكتاب والسنة، حاكمة على كل المجتهدين، فليس لأحد منهم مخالفتها كائناً من كان.

ولا يجوز التقليد فيما خالف كتاباً أو سنة أو إجماعاً، إذ لا أسوة في غير الحق.

فليس فيما دلت عليه النصوص إلا الاتباع فقط، ولا اجتهاد ولا تقليد فيما دل عليه نص، من كتاب أو سنة، سالم من المعارض.

/والفرق بين التقليد والاتباع أمر معروف عند أهل العلم، ٥٤٨ لا يكاد ينازع في صحة معناه أحد من أهل العلم. وقد قدمنا كلام ابن خويز منداد الذي نقله عنه ابن عبد البر في جامعه.

وهو قوله: التقليد معناه في الشرع الرجوع إلى قول لا حجة لقائله عليه، وذلك ممنوع منه في الشريعة، والاتباع ما ثبت عليه حجة.

وقال في موضع آخر من كتابه:

كل من اتبعت قوله من غير أن يجب عليك قوله لدليل يوجب ذلك فأنت مقلده، والتقليد في دين الله غير صحيح.

وكل من أوجب عليك الدليل اتباع قوله فأنت متبعه، والاتباع في الدين مسوغ والتقليد ممنوع. اهـ.

وقال ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين:

وقد فرق الإمام أحمد رحمه الله بين التقليد والاتباع.

فقال أبو داود:

سمعته يقول: الاتباع أن يتبع الرجل ما جاء عن النبي على وعن أصحابه، ثم هو من بعد في التابعين مخير. انتهى محل الغرض منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أما كون العمل بالوحي اتباعاً لا تقليداً فهو أمر قطعي.

والآيات الدالة على تسميته اتباعاً كثيرة جداً:

كقوله تعالى: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُرُ وَلَا تَنَّبِعُواْ مِن دُونِهِ ۗ ٱوَلِيَآةً قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ شَيْ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ وَٱتَّبِعُوٓ الْحَسَنَ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُمْ ۗ الآية.

/ وقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَتَبِعُ مَا يُوحَىٰ إِلَىٰٓ مِن زَيِّنَ هَاذَا بَصَآبِرُ مِن 90 وَيَّ مِن كَيِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ .

وقوله: ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِىَ أَنْ أُبَدِّلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِى ۚ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى اللهِ عَظِيمِ ﴿ إِنَّ آَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَى ٓ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَى ٓ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَى ٓ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَى ٓ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَ

وقوله تعالى: ﴿ وَهَذَا كِنَنْكُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَٱتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّبِعْ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن رَّبِيِّكَ ۖ لَاۤ إِلَا هُوَ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞﴾.

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُٰلِ وَمَاۤ ٱذَرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُمْۤ إِنْ ٱلَبَّحُ إِلَّا مَا يُوحَىۤ إِلَىٰٓ وَمَآ أَنَاْ إِلَّا نَذِيْرُ مُّبِينُ ۖ (إِنَّا اللَّهِ عَلَى إِلَى

والآيات بمثل هذا كثيرة معلومة.

فالعمل بالوحي هو الاتباع، كما دلت عليه الآيات.

ومن المعلوم الذي لا شك فيه، أن اتباع الوحي المأمور به في الآيات لا يصح اجتهاد يخالفه بوجه من الوجوه، ولا يجوز التقليد في شيء يخالفه.

فاتضح من هذا الفرق بين الاتباع والتقليد، وأن مواضع الاتباع ليست محلاً أصلاً للاجتهاد ولا للتقليد.

فنصوص الوحي الصحيحة، الواضحة الدلالة السالمة من المعارض، لا اجتهاد ولا تقليد معها البتة.

لأن اتباعها والإذعان لها فرض على كل أحد كائناً من كان كما لا يخفى.

00 .

وبهذا تعلم أن شروط المجتهد التي يشترطها الأصوليون إنما تشترط في الاجتهاد.

/ وموضع الاتباع ليس محل اجتهاد.

فجعل شروط المجتهد في المتبع، مع تباين الاجتهاد والاتباع وتباين مواضعهما، خلط وخبط، كما ترى.

والتحقيق أن اتباع الوحي لا يشترط فيه إلا علمه بما يعمل به من ذلك الوحي الذي يتبعه.

وأنه يصح علم حديث والعمل به، وعلم آية والعمل بها، ولا يتوقف ذلك على تحصيل جميع شروط الاجتهاد.

فيلزم المكلف أن يتعلم ما يحتاج إليه من الكتاب والسنة، ويعمل بكل ما علم من ذلك، كما كان عليه أول هذه الأمة، من القرون المشهود لها بالخير.

#### التنبيه الخامس

اعلم أنه لا يخفى علينا أن المقلدين التقليد الأعمى المذكور، يقولون: هذا الذي تدعوننا إليه وتأمروننا به من العمل بالكتاب والسنة، وتقديمهما على آراء الرجال، من التكليف بما لا يطاق؛ لأنا لا قدرة لنا على معرفة الكتاب والسنة حتى نعمل بهما، ولا يمكننا معرفة شيء من الشرع إلا عن طريق الإمام الذي نقلده؛ لأنا لم نتعلم نحن ولا آباؤنا شيئاً غير ذلك.

فإذا لم نقلد إمامنا بقينا في حيرة، لا نعلم شيئاً من أحكام عباداتنا ولا معاملاتنا، وتعطلت بيننا الأحكام، إذ لا نعرف قضاء

ولا فتوى ولا غير ذلك من الأحكام إلا عن طريق مذهب إمامنا؛ لأن أحكامه مدونة عندنا، وهي التي نتعلمها ونتدارسها دون غيرها من / الكتاب أو السنة وأقوال الصحابة ومذاهب الأئمة الآخرين.

ونحن نقول: والله لقد ضيقتم واسعاً، وادعيتم العجز وعدم القدرة في أمر سهل.

ولا شك أن الأحوال الراهنة للمقلدين التقليد الأعمى للمذاهب المدونة، تقتضي صعوبة شديدة جداً في طريق التحول من التقليد الأعمى إلى الاستضاءة بنور الوحى.

وذلك إنما نشأ من شدة التفريط في تعلم الكتاب والسنة، والإعراض عنهما إعراضاً كلياً يتوارثه الأبناء عن الآباء عن الأجداد.

فالداء المستحكم من مئات السنين لا بد لعلاجه من زمن طويل.

ونحن لا نقول: إن الجاهل بالكتاب والسنة يعمل بهما باجتهاده، بل نعوذ بالله من أن نقول ذلك.

ولكنا نقول: إن الكتاب والسنة يجب تعلمهما، ولا يجوز الإعراض عنهما، وأن كل ما علمه المكلف منهما علماً صحيحاً ناشئاً عن تعلم صحيح وجب عليه العمل به.

فالبلية العظمى إنما نشأت من توارث الإعراض عنهما إعراضاً كلياً اكتفاء عنهما بغيرهما.

وهذا من أعظم المنكر وأشنع الباطل.

فالذي ندعو إليه هو المبادرة بالرجوع إليهما بتعلمهما أولاً، ثم العمل بهما، والتوبة إلى الله من الإعراض عنهما.

ودعوى أن تعلمهما غير مقدور عليه، لا يشك في بطلانها عاقل، ونعيذ أنفسنا وإخواننا بالله أن يدعوا على أنفسهم أن على عاقل، ونعيذ أنفسنا وإخواننا بالله أن يدعوا على أنفسهم أن ذلك قلوبهم أكنة، وفي آذانهم وقراً يمنعهم من فهم كتاب الله؛ / لأن ذلك قول الكفار لا قول المسلمين، قال الله تعالى: ﴿حَمَ ۞ تَنزِيلُ مِنَ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّحِيمِ ۞ كِننَبُ فُصِّلَتَ ءَايَنتُهُ قُرُءَانَا عَرَسِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ بَشِيرًا وَيَذِيرًا فَا الله تعالى الله عَمْنَ ۞ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آكِمَ مِنَا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِ النَّا عَمْلُونَ ۞ اذَانِنَا وَقَرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَيْنِكَ جِمَابُ فَاعْمَلَ إِنَّنَا عَمْلُونَ ۞ .

فاحذر يا أخي وارحم نفسك أن تقول مثل قول هؤلاء الكفرة، وأنت تسمع ربك يقول: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرُنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَّ مِن مُّذَّكِرِ ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرُنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَّ مِن مُّذَّكِرٍ ﴿ كَنَابُ ويقول: ﴿ كِنَابُ وَيقول: ﴿ كِنَابُ النَّاكُ مُبَارِكُ لِيَكَبَّرُوا ءَاينتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَ إِنَّ ﴾ .

فلا تخرج نفسك من عموم أولي الألباب الذين هم أصحاب العقول؛ لأنك إن فعلت ذلك اعترفت على نفسك أنك لست من جملة العقلاء.

وعلى كل حال فلا يخلو المقلدون، التقليد الأعمى، من أحد أمرين:

أحدهما: ألا يلتفتوا إلى نصح ناصح، بل يستمرون على تقليدهم الأعمى، والإعراض عن نور الوحي عمداً، وتقديم رأي الرجال عليه.

وهذا القسم منهم لا نعلم له عذراً في كتاب الله ولا سنة رسوله، ولا في قول أحد من الصحابة، ولا أحد من القرون المشهود لهم بالخير.

لأن حقيقة ما هم عليه، هو الإعراض عما أنزل الله عمداً، مع سهولة تعلم القدر المحتاج إليه منه، والاستغناء عنه بأقوال الأئمة.

ومن كان هذا شأنه وهو تام العقل والفهم قادر على التعلم فعدم عذره كما ترى.

/الأمر الثاني: هو أن يندم المقلدون على ما كانوا عليه من ٥٥٣ التفريط في تعلم الوحي، والإعراض عن كتاب الله وسنة رسوله على ويبادروا إلى الرجوع إلى الكتاب والسنة، ويشرعوا في ذلك بجد، تائبين مما كانوا عليه من التفريط قبل ذلك، وهذا القسم على هدى من الله، وهو الذي ندعو إخواننا إليه.

### التنبيه السادس

لا خلاف بين أهل العلم، في أن الضرورة لها أحوال خاصة تستوجب أحكاماً غير أحكام الاختيار.

فكل مسلم ألجأته الضرورة إلى شيء إلجاء صحيحاً حقيقياً، فهو في سعة من أمره فيه.

وقد استثنى الله جل وعلا حالة الاضطرار في خمس آيات من كتابه، ذكر فيها المحرمات الأربع التي هي من أغلظ المحرمات تحريماً، وهي الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به.

فإن الله تعالى كلما ذكر تحريمها استثنى منها حالة الضرورة، فأخرجها من حكم التحريم.

قال تعالى في سورة الأنعام: ﴿ قُل لَاۤ أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ

أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللهِ بِهِ أَ فَمَنِ ٱضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورُ لَ رَحِيمٌ ﴿ اللهِ الله

٥٥٥ / وقال في الأنعام أيضاً: ﴿ وَمَالَكُمْ أَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّاحَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ٱضْطُرِرْتُدْ إِلَيْهِ ﴾.

وقال تعالى في النحل: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْجَزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ مُّ فَمَنِ ٱضْطُرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ لَ رَحِيمٌ فَهُ .

وقال تعالى في البقرة: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْــَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجَنْدِيرِ وَمَا أُهِــلّ بِهِ لِغَيْرِ اللّهِ فَمَنِ اضْطُلّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهُ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيــُمُ اللّهَ ﴾.

وقال تعالى في المائدة: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ اَلَخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وبهذا تعلم أن المضطر للتقليد الأعمى اضطراراً حقيقياً، بحيث يكون لا قدرة له البتة على غيره، مع عدم التفريط، لكونه لا قدرة له أصلاً على الفهم، أو له قدرة على الفهم وقد عاقته عوائق قاهرة عن التعلم، أو هو في أثناء التعلم ولكنه يتعلم تدريجاً؛ لأنه لا يقدر على تعلم كل ما يحتاجه في وقت واحد، أو لم يجد كفؤاً يتعلم منه، ونحو ذلك؛ فهو معذور في التقليد المذكور، للضرورة؛ لأنه لا مندوحة له عنه.

**٥٥٥** أما القادر على التعلم المفرط فيه، / والمقدم آراء الرجال على ما علم من الوحي، فهذا الذي ليس بمعذور.

# التنبيه السابع

اعلم أن موقفنا من الأئمة رحمهم الله، من الأربعة وغيرهم، هو موقف سائر المسلمين المنصفين منهم.

وهو موالاتهم، ومحبتهم، وتعظيمهم، وإجلالهم، والثناء عليهم، بما هم عليه من العلم والتقوى، واتباعهم في العمل بالكتاب والسنة وتقديمهما على رأيهم، وتعلم أقوالهم للاستعانة بها على الحق، وترك ما خالف الكتاب والسنة منها.

وأما المسائل التي لا نص فيها فالصواب النظر في اجتهادهم فيها.

وقد يكون اتباع اجتهادهم أصوب من اجتهادنا لأنفسنا؛ لأنهم أكثر علماً وتقوى منا.

ولكن علينا أن ننظر ونحتاط لأنفسنا في أقرب الأقوال إلى رضى الله وأحوطها وأبعدها من الاشتباه، كما قال عليه: «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك»، وقال: «فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه».

وحقيقة القول الفصل في الأئمة رحمهم الله أنهم من خيار علماء المسلمين، وأنهم ليسوا معصومين من الخطأ، فكل ما أصابوا فيه فلهم فيه أجر الاجتهاد وأجر الإصابة، وما أخطأوا فيه فهم مأجورين فيه باجتهادهم، معذورون في خطئهم، فهم مأجورون على كل حال، لا يلحقهم ذم ولا عيب ولا نقص في ذلك.

/ ولكن كتاب الله وسنة نبيه ﷺ حاكمان عليهم وعلى أقوالهم ٥٥٦ كما لا يخفى.

فلا تغل في شيء من الأمر واقتصد كلاطرفي قصد الأمور ذميم

فلا تك ممن يذمهم وينتقصهم، ولا ممن يعتقد أقوالهم مغنية عن كتاب الله وسنة رسوله أو مقدمة عليهما.

### التنبيه الثامن

اعلم أن كلاً من الأئمة أخذت عليه مسائل، قال بعض العلماء: إنه خالف فيها السنة.

وسنذكر طرفاً من ذلك هنا إن شاء الله.

أما الإمام أبو حنيفة رحمه الله فهو أكثر الأئمة في ذلك؛ لأنه أكثرهم رأياً.

ولكثرة المسائل التي حصل فيها القيل والقال من ذلك لا نحتاج إلى بسط تفصيلها.

وبعض المسائل التي قيل فيها ذلك يظهر أنه لم تبلغه السنة فيها، وبعضها قد بلغته السنة فيها، ولكنه تركها لشيء آخر ظنه أرجح منها، كتركه العمل بحديث القضاء بالشاهد واليمين في الأموال، وحديث «تغريب الزاني البكر»؛ لأنه ترك العمل بذلك ونحوه احتراماً للنصوص القرآنية في ظنه.

لأنه يعتقد أن الزيادة على النص نسخ، وأن القضاء بالشاهد ٥٥٧ واليمين نسخ / لقوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَٱمْرَأَتَكَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ ﴾.

فاحترمَ النص القرآني المتواتر، فلم يرض نسخه بخبر آحاد سنده دون سنده؛ لأن نسخ المتواتر بالآحاد عنده، رفع للأقوى بالأضعف، وذلك لا يصح.

وكذلك حديث تغريب الزاني البكر، فهو عنده زيادة ناسخة لقوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجْلِدُوا كُلَّ وَحِدٍ مِّنَهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدُةً ﴾، والمتواتر لا ينسخ بالآحاد.

فتركه العمل بهذا النوع من الأحاديث بناه على مقدمتين:

إحداهما: أن الزيادة على النص نسخ.

والثانية: أن المتواتر لا ينسخ بالآحاد.

وخالفه في المقدمة الأولى جمهور العلماء.

ووافقوه في الثانية.

والذي يظهر لنا ونعتقده اعتقاداً جازماً أن كلتا المقدمتين ليست بصحيحة.

أما الزيادة فيجب فيها التفصيل، فإن كانت أثبتت حكماً نفاه النص أو نفت حكماً أثبته النص فهي نسخ.

وإن كانت لم تتعرض للنص بنفي ولا إثبات، بل زادت شيئاً سكت عنه النص، فلا يمكن أن تكون نسخاً؛ لأنها إنما رفعت الإباحة العقلية التي هي البراءة الأصلية، / ورفعها ليس نسخاً إجماعاً.

وأما نسخ المتواتر بالآحاد، فالتحقيق الذي لا شك فيه أنه لا مانع منه ولا محذور فيه، ولا وجه لمنعه البتة، وإن خالف في ذلك جمهور أهل الأصول.

لأن أخبار الأحاد الصحيحة الثابت تأخرها عن المتواتر لا وجه لردها، ولا تعارض البتة بينها وبين المتواتر، إذ لا تناقض بين خبرين اختلف زمنهما، لجواز صدق كل منهما في وقته.

فلو أخبرك مثلاً عدد يستحيل تواطؤهم على الكذب، بأن أخاك الغائب لم يزل غائباً ولم يأت منزله؛ لأنهم كانوا بمنزله وليس بموجود، ثم أخبرك بعد ذلك رجل واحد بأن أخاك موجود في منزله الآن. فهل يسوغ لك أن تقول له: كذبت؛ لأني أخبرني عدد كثير قبلك أنه لم يأت؟

ولو قلت له ذلك، لقال لك: هم في وقت إخبارهم لك صادقون، ولكن أخاك جاء بعد ذلك.

فالمتواتر في وقت نزوله صادق، وخبر الآحاد الوارد بعده صادق أيضاً؛ لأنه أفاد تجدد شيء لم يكن.

فحصر المحرمات مثلاً في الأربع المذكورة في قوله تعالى: ﴿ قُل لَا آَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُعُرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَا آن يَكُونَ مَيْتَةً ﴾ الآية، صادق في ذلك الوقت، لا يوجد محرم على طاعم يطعمه إلا تلك المحرمات الأربع.

**٩٥٥** / فلا تحرم في ذلك الوقت الحمر الأهلية ولا ذو الناب من السباع ولا الخمر ولا غير ذلك.

فإذا جاء بعدُ خبر آحاد صحيح أن النبي على حرم لحوم الحمر الأهلية بخيبر، فهل يسوغ لقائل أن يقول: هذا الخبر الصحيح مردود؛ لأنه يعارض حصر المحرمات في الأربع المذكورة في آية: ﴿ قُل لاّ أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا ﴾ الآية؟

ولو قال ذلك لقيل له:

هذا الخبر الصحيح لا تناقضه الآية؛ لأنه أفاد حكماً جديداً طارئاً لم يكن مشروعاً من قبل، وأحكام الشريعة تتجدد شيئاً فشيئاً.

والآية لم تدل على استمرار الحصر المذكور فيها، فتبين أن زيادة حكم طارىء لا تناقض بينها وبين ما كان قبلها.

وإيضاح هذا أن نسخ المتواتر بالآحاد إنما رفع استمرار حكم المتواتر، ودلالة المتواتر على استمرار حكمه ليست قطعية حتى يمنع نسخها بأخبار الآحاد الصحيحة.

وقد قدمنا إيضاح هذا في سورة الأنعام.

وقصدنا مطلق المثال لما يقال: إن الإمام أبا حنيفة رحمه الله خالف فيه السنة برأيه، وغرضنا أن نبين أنه رحمه الله لم يخالف شيئاً من ذلك، إلا لشيء اعتقده مسوغاً لذلك، وأنه لا يترك السنة إلا لشيء يراه مستوجباً لذلك شرعاً.

/ ومما يبين ذلك أنه كان يقدم ضعيف الحديث على الرأي. • ٥٦٠ قال ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين ما نصه:

وأصحاب أبي حنيفة رحمه الله مجمعون على أن مذهب أبي حنيفة أن ضعيف الحديث عنده أولى من القياس والرأي، وعلى ذلك بنى مذهبه.

كما قدم حديث القهقهة مع ضعفه على القياس والرأي.

وقدم حديث الوضوء بنبيذ التمر في السفر مع ضعفه على الرأي والقياس.

ومنع قطع يد السارق لسرقة أقل من عشرة دراهم، والحديث فيه ضعيف.

وجعل أكثر الحيض عشرة أيام، والحديث فيه ضعيف.

وشرط في إقامة الجمعة المِصْر، والحديث فيه كذلك.

وترك القياس المحض في مسائل الآبار لآثار فيها غير مرفوعة .

فتقديم الحديث الضعيف وآثار الصحابة قوله، وقول الإمام أحمد.

وليس المراد بالحديث الضعيف في اصطلاح السلف هو الضعيف في اصطلاح المتأخرين، بل ما يسميه المتأخرون حسناً قد يسميه المتقدمون ضعيفاً. اه محل الغرض منه.

ومن أمثلة ما ذكر أن أبا حنيفة رحمه الله خالف فيها السنة: لزوم الطمأنينة في الصلاة، وتعين تكبيرة الإحرام في الدخول فيها، والسلام للخروج منها، وقراءة الفاتحة فيها، والنية في الوضوء والغسل، إلى غير ذلك من مسائل كثيرة.

ولا يتسع المقام هنا لذكر ما استدل به أبو حنيفة لذلك، ومناقشة الأدلة. بل المقصود بيان أن الأئمة لا يخلو أحد منهم من أن يؤخذ عليه شيء خالف فيه سنة، وأنهم لم يخالفوها إلا لشيء سوغ لهم ذلك.

اوعند المناقشة الدقيقة قد يظهر أن الحق قد يكون معهم، وقد يكون الأمر بخلاف ذلك.

وعلى كل حال فهم مؤجورون ومعذورون كما تقدم إيضاحه.

وقد أخذ بعض العلماء على مالك رحمه الله أشياء، قال: إنه خالف فيها السنة.

قال أبو عمر بن البر رحمه الله في جامعه: وقد ذكر يحيى بن سلام قال: سمعت عبد الله بن غانم في مجلس إبراهيم بن الأغلب

يحدث عن الليث بن سعد أنه قال: أحصيت على مالك بن أنس سبعين مسألة كلها مخالفة لسنة النبي على مما قال مالك فيها برأيه، قال: ولقد كتبت إليه في ذلك. انتهى محل الغرض منه.

ومعلوم أن مثل كلام الليث هذا عن مالك لا أثر له؛ لأنه لم يعين المسائل المذكورة ولا أدلتها.

فيجوز أن يكون الصواب فيها مع مالك، لأدلة خفيت على الليث، فليس خفاؤها على مالك بأولى من خفائها على الليث.

ولا شك أن مذهب مالك المدون، فيه فروع تخالف بعض نصوص الوحي، والظاهر أن بعضها لم يبلغه رحمه الله، ولو بلغه لعمل به، وأن بعضها بلغه وترك العمل به لشيء آخر يعتقده دليلاً أقوى منه.

ومن أمثلة ما لم يبلغه النص فيه: صيام ست من شوال بعد صوم رمضان.

قال رحمه الله في الموطأ ما نصه: إني لم أر أحداً من أهل العلم والفقه يصومها، ولم يبلغني ذلك عن أحد من السلف، وأن أهل العلم يكرهون ذلك ويخافون بدعته، وأن يلحق برمضان ما ليس منه أهل الجهالة والجفاء، لو رأوا في ذلك رخصة عند أهل العلم، ورأوهم يعملون ذلك. اه منه بلفظه.

/ وفيه تصريح مالك رحمه الله بأنه لم يبلغه صيام ستة من شوال ٥٦٢ عن أحد من السلف، وهو صريح في أنه لم يبلغه عن النبي ﷺ.

ولا شك أنه لو بلغه الترغيب فيه عن النبي على لكان يصومها ويأمر بصومها، فضلاً عن أن يقول بكراهتها.

وهو لا يشك أن النبي ﷺ أرأف وأرحم بالأمة منه؛ لأن الله وصفه ﷺ في القرآن بأنه رؤوف رحيم.

فلو كان صوم الستة يلزمه المحذور الذي كرهها مالك من أجله، لما رغب فيها النبي عَلَيْة، ولراعى المحذور الذي راعاه مالك.

ولكنه ﷺ ألغى المحذور المذكور وأهدره، لعلمه بأن شهر رمضان أشهر من أن يلتبس بشيء من شوال.

كما أن النوافل المرغب فيها قبل الصلوات المكتوبة وبعدها لم يكرهها أحد من أهل العلم خشية أن يلحقها الجهلة بالمكتوبات؛ لشهرة المكتوبات الخمس وعدم التباسها بغيرها.

وعلى كل حال، فإنه ليس لإمام من الأئمة أن يقول: هذا الأمر الذي شرعه رسول الله ﷺ مكروه، لخشية أن يظنه الجهال من جنس الواجب.

وصيام الستة المذكورة، وترغيب النبي ﷺ فيه ثابت عنه.

قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثنا يحيى بن أيوب وقتيبة بن سعيد وعلي بن حجر جميعاً، عن إسماعيل، قال ابن أيوب: حدثنا إسماعيل بن جعفر، أخبرني سعد بن سعيد بن ١٩٥٥ قيس، عن /عمر بن ثابت بن الحارث الخزرجي، عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أنه حدثه أن رسول الله على قال: «من صام رمضان ثم أتبعه ستاً من شوال كان كصيام الدهر». انتهى منه بلفظه.

وفيه التصريح من النبي عَلَيْ بالترغيب في صوم الستة المذكورة، فالقول بكراهتها من غير مستند من أدلة الوحي خشية

إلحاق الجهال لها برمضان، لا يليق بجلالة مالك وعلمه وورعه، لكن الحديث لم يبلغه، كما هو صريح كلامه نفسه رحمه الله في قوله: لم يبلغني ذلك عن أحد من السلف. ولو بلغه الحديث لعمل به؛ لأنه رحمه الله من أكثر الناس اتباعاً لرسول الله على العمل بسنته.

والحديث المذكور رواه أحمد وأصحاب السنن إلا النسائي، وصوم الستة المذكورة رواه أيضاً عن النبي على جماعة من أصحابه، منهم ثوبان وجابر وابن عباس وأبو هريرة والبراء بن عازب، كما بينه صاحب نيل الأوطار.

وعلى كل حال، فالحديث صحيح، ويكفي في ذلك إسناد مسلم المذكور، ولا عبرة بكلام من تكلم في سعد بن سعيد، لتوثيق بعض أهل العلم له واعتماد مسلم عليه في صحيحه.

ومن أمثلة ما لم تبلغ مالكاً رحمه الله فيه السنة عن رسول الله ﷺ: إفراد صوم يوم الجمعة، فقد قال رحمه الله في الموطأ ما نصه: لم أسمع أحداً من أهل العلم والفقه، ومن يقتدى به، ينهى عن صيام يوم الجمعة، وصيامه حسن، / وقد رأيت بعض أهل العلم 376 يصومه، وأراه كان يتحراه. انتهى منه بلفظه.

وفيه تصريحه رحمه الله بأنه لم يسمع أحداً من أهل العلم ينهى عن صوم الجمعة، وأن ذلك حسن عنده، وأنه رأى بعض أهل العلم يتحرى يوم الجمعة ليصومه.

وهذا تصريح منه رحمه الله بأنه لم يبلغه نهي النبي ﷺ عن صوم يوم الجمعة وحده، وأمره من صامه أن يصوم معه يوماً غيره، وإلا أفطر إن ابتدأ صيامه ناوياً إفراده.

ولو بلغته السنة في ذلك عن رسول الله عَلَيْ لعمل بها وترك العمل بغيرها؛ لأن النهي عن صوم يوم الجمعة وحده ثابت عن رسول الله عَلَيْهِ.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه:

حدثنا أبو عاصم، عن ابن جريج، عن عبد الحميد بن جبير بن شيبة، عن محمد بن عباد، قال: سألت جابراً رضي الله عنه، أنهى النبي على عن صوم الجمعة؟ قال: نعم.

زاد غير أبي عاصم: يعني أن ينفرد بصومه.

حدثنا عمر بن حفص بن غياث، حدثنا أبي، حدثنا الأعمش، حدثنا أبو صالح، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «لا يصومنَّ أحدكم يوم الجمعة إلا يوماً قبله أو بعده».

حدثنا مسدد، حدثنا يحيى، عن شعبة (ح) وحدثني محمد، وحدثنا غندر، حدثنا / شعبة، عن قتادة، عن أبي أيوب، عن جويرية بنت الحارث رضي الله عنها أن النبي عليها يوم الجمعة وهي صائمة فقال: أصمت أمس؟ قالت: لا، قال: تريدين أن تصومي غداً؟ قالت: لا. قال: فأفطري.

وقال حماد بن الجعد: سمع قتادة، حدثني أبو أيوب، أن جويرية حدثته فأمرها، فأفطرت. انتهى من صحيح البخاري بلفظه.

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه:

حدثنا عمرو الناقد، حدثنا سفيان بن عيينة، عن عبد الحميد بن جبير، عن محمد بن عباد بن جعفر: سألت جابر بن عبد الله رضى الله

عنهما وهو يطوف بالبيت: أنهى رسول الله ﷺ عن صيام يوم الجمعة؟ فقال: نعم، ورب هذا البيت.

وقال مسلم أيضاً: وحدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدثنا حفص وأبو معاوية، عن الأعمش (ح) وحدثنا يحيى بن يحيى واللفظ له، أخبرنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «لا يصم أحدكم يوم الجمعة إلا أن يصوم قبله أو يصوم بعده».

وفي لفظ في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة: أن النبي عليه قال: «لا تختصوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي، ولا تخصوا يوم الجمعة بصيام من بين الأيام، إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم» هذا لفظ مسلم في صحيحه.

ولا شك أن هذه الأحاديث لو بلغت مالكاً ما خالفها، فهو معذور في كونها لم تبلغه.

/ وقال النووي في شرح مسلم: وأما قول مالك في الموطأ: لم ٥٦٦ أسمع أحداً من أهل العلم والفقه ومن به يقتدى نهى عن صيام يوم الجمعة وصيامه حسن، وقد رأيت بعض أهل العلم يصومه، وأراه كان يتحراه.

فهذا الذي قاله هو الذي رآه، وقد رأى غيره خلاف ما رأى هو، والسنة مقدمة على ما رآه هو وغيره، وقد ثبت النهي عن صوم يوم الجمعة، فيتعين القول به، ومالك معذور، فإنه لم يبلغه.

قال الداودي من أصحاب مالك: لم يبلغ مالكاً هذا الحديث، ولو بلغه لم يخالفه. انتهى منه.

وهذا هو الحق الذي لا شك فيه؛ لأن مالكاً من أورع العلماء وأكثر الناس اتباعاً لسنة رسول الله ﷺ، فلا يدعها وهو عالم بها.

وقوله في هذا الحديث: إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم. أي كأن ينذر أحد صوم اليوم الذي يشفي الله فيه مريضه، فوافق ذلك يوم الجمعة؛ لأن صومه له لأجل النذر، الذي لم يقصد بأصله تعيين يوم الجمعة.

وإنما النهي فيمن قصد بصومه نفس يوم الجمعة دون غيره.

والغرض عندنا إنما هو المثال لبعض الأحكام التي لم تبلغ مالكاً فيها السنة عن رسول الله ﷺ ولو بلغته لعمل بها.

ومعلوم أن هنالك بعضاً من النصوص ترك مالك العمل به مع أنه بلغه؛ لأنه يعتقد أن ما ترك النص من أجله أرجح من النص.

٥٦٧ / وهذا يحتاج فيه إلى مناقشات دقيقة بين الأدلة، فقد يكون الحق في ذلك مع هذا الإمام تارة ومع غيره أخرى.

فقد ترك مالك العمل بحديث خيار المجلس مع أنه حديث متفق عليه، وقد بلغ مالكاً.

وقد حلف عبد الحميد الصائغ من المالكية بالمشي إلى مكة على أنه لا يفتي بثلاث قالها مالك.

ومراده بالثلاث المذكورة: عدم القول بخيار المجلس هذا مع صحة الحديث فيه، وجنسية القمح والشعير مع صحة الأحاديث الدالة على أنهما جنسان، والتدمية البيضاء.

ولا شك أن مالكاً بلغه حديث خيار المجلس هذا.

فقد روى في الموطأ عن نافع عن عبد الله بن عمر أن رسول الله على قال: «المتبايعان كل واحد منهما بالخيار على صاحبه ما لم يتفرقا، إلا بيع الخيار».

قال مالك: وليس لهذا عندنا حد معروف، ولا أمر معمول به فيه. انتهى منه بلفظه.

مع أن مالكاً لم يعمل بهذا الحديث الصحيح، وأشار في الموطأ إلى بعض الأسباب التي منعته من العمل به في قوله: وليس لهذا عندنا حد معروف ولا أمر معمول به فيه؛ لأن خيار المجلس لم يحدد بحد معروف، فصار القول به مانعاً من انعقاد البيع إلى حد غير معروف.

/وقد يكون المتعاقدان في سفينة في البحر لا يمكنهم التفرق ٦٨٥ بالأبدان، وقد يكونان مسجونين في محل لا يمكنهما التفرق فيه.

وقد حمل مالك التفرق المذكور في الحديث على التفرق في الكلام، وصيغة العقد، قال:

وقد أطلق التفرق على التفرق في الكلام دون الأبدان في قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَنْفَرَّقَا يُغَنِ اللَّهُ كُلَّا مِن سَعَتِهِ ﴾، فالتفرق في الآية إنما هو بالتكلم بصيغة الطلاق لا بالأبدان.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا نَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَنْهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ﷺ الْبَيِّنَةُ ﷺ فَالتفرق في الآية تفرق بالكلام والاعتقاد، فلا يشترط أن يكون بالأبدان.

وحجج من احتج لمالك في عدم أخذه بحديث خيار المجلس هذا كثيرة معروفة.

منها ما هو في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَأَشْهِـدُوۤاْ إِذَا تَبَكُوكَ اللهِ عَالَى: ﴿ وَأَشْهِـدُوۤاْ إِذَا تَبَكُوكَ إِذَا تَبَكُوكَ ﴿ إِلَّا أَن تَكُوكَ إِذَا تَبَكُوكَ مِن مُرَاضٍ مِّنكُمُ ﴾.

ومنها ما هو بغير ذلك.

وليس غرضنا هنا بسط الحجج ومناقشتها، وإنما غرضنا المثال لأن الإمام قد يترك نصاً بلغه لاعتقاده أن ما ترك من أجله النص أرجح من نفس النص، وأنه يجب على المسلم مراعاة المخرج والنجاة لنفسه، فينظر في الأدلة، ويعمل بأقواها وأقربها إلى رضى الله.

كما حلف عبد الحميد الصائغ بالمشي إلى مكة، لا يفتي بقول 79 مالك في هذا، / مع أنه عالم مالكي؛ لأنه رأى الأدلة واضحة وضوحاً لا لبس فيه في أن المراد بالتفرق التفرق بالأبدان.

وقد صرح بذلك جماعة من الصحابة، منهم ابن عمر راوي الحديث، ولم يعلم لهم مخالف من الصحابة.

ولا شك أن المنصف إذا تأمل تأملاً صادقاً خالياً من التعصب، عرف أن الحق هو ثبوت خيار المجلس، وأن المراد بالتفرق التفرق في الأبدان لا بالكلام؛ لأن معنى التفرق بالكلام هو حصول الإيجاب من البائع والقبول من المشتري.

وكل عاقل يعلم أن الخيار حاصل لكل من البائع والمشتري ضرورة قبل حصول الإيجاب والقبول، فحمل كلام النبي على هذا، حمل له على تحصيل حاصل، وهو كما ترى.

مع أن حمل الكلام على هذا المعنى يستلزم أن المراد بالمتبايعين في الحديث المتساومان؛ لأنه لا يصدق عليهما اسم المتبايعين حقيقة إلا بعد حصول الإيجاب والقبول.

وحمل المتبايعين في كلام النبي على المتساومين اللذين الم ينعقد بينهما بيع، خلاف الظاهر أيضاً كما ترى.

قال في الموطأ: إنه بلغه أن سليمان بن يسار قال: فَنِيَ علف حمار سعد ابن أبي وقاص، فقال لغلامه: خذ من حنطة أهلك فابتع بها شعيراً، ولا تأخذ إلا مثله. اهد منه بلفظه.

/ وفي الموطأ أيضاً عن نافع عن سليمان بن يسار أنه أخبره أن ٥٧٠ عبد الرحمن بن الأسود بن عبد يغوث فني علف دابته، فقال لغلامه: خذ من حنطة أهلك فابتع بها شعيراً، ولا تأخذ إلا مثله. اهـ منه بلفظه.

وفي الموطأ أيضاً: أن مالكاً بلغه عن القاسم بن محمد بن معيقيب الدوسي مثل ذلك. قال مالك: وهو الأمر عندنا. اهـ منه بلفظه.

فهذه الآثار هي عمدة مالك رحمه الله في كون القمح والشعير جنساً واحداً، وعضد ذلك بتقارب منفعتهما.

والتحقيق الذي لا شك فيه أن القمح والشعير جنسان، كما جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة عن النبي عليه ولا تصحمعارضتها البتة بمثل هذه الآثار المروية عمن ذكر.

وقد روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: «التمر بالتمر، والحنطة بالحنطة، والشعير بالشعير، والملح بالملح، مثلاً بمثل، يداً بيد، فمن زاد أو استزاد فقد أربى إلا ما اختلفت ألوانه» انتهى منه بلفظه.

وهو صريح بأن القمح والشعير جنسان مختلفان، كاختلافهما مع التمر والملح، وأن التفاضل جائز مع اختلاف الجنس إن كان يداً بيد.

وروى مسلم في صحيحه والإمام أحمد عن عبادة بن الصامت عن النبي على أنه قال: «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلاً بمثل، سواءً بسواء، يدا بيد». اه منه بلفظه.

وللنسائي وابن ماجه وأبي داود نحوه، وفي آخره: وأمرنا أن نبيع البر بالشعير والشعير بالبر، يداً بيد، كيف شئنا.

٧٥ / قال المجد في المنتقى لما ساق هذا الحديث ما نصه: وهو صريح في كون البر والشعير جنسين. وما قاله صحيح كما ترى.

والأحاديث بمثل هذا كثيرة، وقد قدمنا طرفاً منها في سورة البقرة، والمقصود هنا بيان صراحة الأحاديث الثابتة عن النبي على في أن القمح والشعير جنسان لا جنس واحد، وأنها لا يجوز ترك العمل بها مع صحتها ووضوحها، ولا أن يقدم عليها أثر موقوف على سعد بن أبي وقاص، ولا أثر موقوف على عبد الرحمن بن الأسود بن عبد يغوث، ولا أثر موقوف على ابن معيقيب.

واعلم أنه لا يصح الاستدلال لكون القمح والشعير جنساً واحداً بحديث معمر بن عبد الله الثابت في صحيح مسلم وغيره، قال: كنت أسمع النبي عليه يقول: «الطعام بالطعام مثلاً بمثل» الحديث.

وذلك لأمرين: أحدهما: أن معمر المذكور قال في آخر الحديث: وكان طعامهم يومئذ الشعير. فقد عين أن عرفهم المقارن للخطاب يخصص الطعام المذكور بالشعير.

والمقرر في أصول مالك: أن العرف المقارن للخطاب من المخصصات المنفصلة التي يخصص بها العام. قال في مراقي السعود في ذلك:

والعرف حيث قارن الخطابا ودع ضمير البعض والأسبابا

الأمر الثاني: أن الاستدلال بالحديث المذكور على فرض اعتبار عمومه، وعدم تخصيصه بالعرف المذكور، يقتضي أن الطعام كله جنس واحد، فيدخل التمر والملح، لصدق الطعام عليهما، وهذا لا قائل به كما ترى.

فالظاهر أن الإمام مالكاً رحمه الله ومن وافقه من أهل العلم، لم تبلغهم /هذه الأحاديث الصحيحة المصرحة بأن القمح والشعير ٧٧٥ والتمر والملح أجناس، وأن القمح يباع بالشعير كيف شاء المتبايعان إن كان يداً بيد.

وأما التدمية البيضاء فقول مالك فيها يظهر لنا قوته واتجاهه، وإن خالف في ذلك بعض أصحابه وأكثر أهل العلم.

وقد بين وجه قول مالك فيها ابن عبد البر وابن العربي وغيرهما.

والمسائل التي قال بعض أهل العلم إن مالكاً خالف فيها السنة معروفة، منها ما ذكرنا، ومنها مسألة سجود الشكر، وسجدات التلاوة في المفصل، وعدم الجهر بآمين، وعدم رفع اليدين عند الركوع والرفع منه، وعدم قول الإمام: ربنا ولك الحمد، وعدم ضفر رأس المرأة الميتة ثلاث ضفائر، وترك السجدة الثانية في الحج، وغير ذلك من المسائل.

وقد قدمنا أن بعض ما ترك مالك من النصوص قد بلغته فيه السنة ولكنه رأى غيرها أرجح منها، وأن بعضها لم يبلغه، وأن الحق قد يكون معه في بعض المسائل التي أخذت عليه، وقد يكون مع غيره، كما قال مالك نفسه رحمه الله: كل كلام فيه مقبول ومردود، إلا كلام صاحب هذا القبر.

وهو تارة يقدم دليل القرآن المطلق أو العام على السنة التي هي أخبار آحاد؛ لأن القرآن أقوى سنداً وإن كانت السنة أظهر دلالة، ولأجل هذا لم يبح ميتة الجراد بدون ذكاة؛ لأنه يقدم عموم ﴿حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ ﴾ الآية على حديث «أحلت لنا ميتتان ودمان» الحديث.

وقدم عموم قوله تعالى: ﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعَا وَخُفِياً ﴾ الآية على الأحاديث الواردة بالجهر بآمين؛ لأن التأمين دعاء، والدعاء مأمور ٧٧٥ بإخفائه في الآية المذكورة، / فالآية أقوى سنداً، وأحاديث الجهر بالتأمين أظهر دلالة في محل النزاع. ومن المعلوم أن أكثر أهل العلم يقدمون السنة في نحو هذا.

وقد قدم مالك رحمه الله دليل القرآن فيما ذكرنا، كما قدمه أيضاً في الثانية من سجدتي الحج؛ لأن نص الآية الكريمة فيها كالصريح في أن المراد سجود الصلاة؛ لأن الله يقول فيها: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ ارْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾.

فذكر الركوع مع السجود يدل على أن المراد سجود الصلاة، والأمر بالصلاة في القرآن لا يستلزم سجود التلاوة، كقوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَدُرُ قَلَى ﴾، ولذلك لا يسجد عند قوله تعالى في آخر الحجر: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾، قالوا: لأن معنى قوله:

﴿ فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكِ ﴾ أي صل لربك متلبساً بحمده، وكن من الساجدين له في صلاتك.

ولا شك أن قوله تعالى في ثانية الحج: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الرَّكَعُواْ ﴾ الآية، أصرح في إرادة سجود الصلاة من قوله تعالى: ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾.

ثم بعد هذا كله فإننا نكرر أن الأئمة رحمهم الله لا يلحقهم نقص ولا عيب فيما أخذ عليهم؛ لأنهم رحمهم الله بذلوا وسعهم في تعلم ما جاء عن الله على لسان رسوله على، ثم اجتهدوا بحسب طاقتهم، فالمصيب منهم له أجر اجتهاده وإصابته، والمخطىء منهم مأجور في اجتهاده معذور في خطئه، ولا يسعنا هنا مناقشة الأدلة فيما أخذ عليهم رحمهم الله، وإنما قصدنا مع الاعتراف بعظم منزلتهم أن نبين أن كتاب الله وسنة رسوله الله وسنة رسوله وأن مذاهبهم المدونة لا يصح لأنهم غير معصومين من الخطأ، وأن مذاهبهم المدونة لا يصح ولا يجوز الاستغناء بها عن كتاب الله وسنة رسوله الله ومعرفة مذاهب مسلم قادر على التعليم أن يتعلم الكتاب والسنة، ومعرفة مذاهب معرفة أرجح الأقوال وأقربها إلى رضى الله.

وكذلك الشافعي وأحمد رحمهما الله، فإن كل واحد منهما لا يخلو من شيء قد أخذ عليه، ومرادنا هنا التمثيل لذلك، وأن الوحي مقدم على أقوالهم جميعاً، وليس قصدنا الإكثار من ذلك.

وهذه (١) أمثلة بالمطلوب، وكان الشيخ رحمه الله أرجأ إيرادها،

<sup>(</sup>١) من هنا إلى آخر المبحث من إضافات مُتمم الكتاب.

فنذكرها على ما هو ظاهر من المذهبين، ونرجو أن تكون موافقة لما أراد، وبالله التوفيق.

فمما هو في مذهب أحمد رحمه الله: صوم يوم الشك، وهو يوم الثلاثين من شعبان حينما يشك فيه هل هو تمام شعبان أو أول رمضان، وذلك حينما تكون السماء مغيمة، خشية أن يظهر الهلال خلف الغيم أو القتر.

ولا يكون يوم شك إذا كانت السماء صحواً؛ لأنه إذا رؤي الهلال فهو من رمضان وإلا فهو من شعبان.

فمذهب أحمد هو صوم هذا اليوم المشكوك فيه احتياطاً لرمضان، وهو نص المُغني إلا أنه ذكر عن أحمد روايات أخر. ولكن صومه هو المقدم في المذهب. ولكنه مخالف لصريح النص في قوله على في ذلك: «من صام اليوم الذي يشك فيه فقد عصى أبا القاسم على الله المناهم المناه المناه المناهم المن

قال في بلوغ المرام: ذكره البخاري تعليقاً ووصله. قال في سبل السلام: واعلم أن يوم الشك هو يوم الثلاثين من شعبان إذا لم ير الهلال في ليلة بغيم ساتر، أو نحوه، فيجوز كونه من رمضان وكونه من شعبان.

وه الحديث وما في معناه يدل على تحريم صومه. اهـ. يعني بما في معناه قوله على «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن غم عليكم فاقدروا له ثلاثين». متفق عليه، ولمسلم: «فإن غم عليكم فاقدروا له ثلاثين»، وللبخاري: «فأكملوا العدة ثلاثين».

وشبهة أحمد في قوله عليه: «فاقدروا له» بمعنى «فضيقوا

عليه»، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُمْ فَلَيْنفِقَ مِمّا آءَانَكُ ٱللَّهُ ﴾، ولكن هذا معارض للنص الصريح في معنى «فاقدروا له ثلاثين»، وقوله: «فأكملوا العدة ثلاثين»، أي سواء في شعبان أو في تمام رمضان عند الفطر.

ولم يقل بصومه من الأئمة إلا أحمد رحمه الله.

ومما هو عند الشافعي: قوله بنقض الوضوء من مجرد لمس المرأة الأجنبية بدون حائل، مع ما جاء عنه ﷺ في حديث عائشة رضي الله عنها: «كنت أنام معترضة في القبلة ورسول الله ﷺ قائم يصلي فإذا سجد غمزني في رجلي فأقبضها فإذا قام مددتها».

وقد أجابوا عن ذلك باحتمال سترها بحائل، فجاء قولها: «افتقدت رسول الله على ذات ليلة، فقمت أطلبه والحجرات ليس فيه آنذاك السرج، حتى وقعت كفي على بطن قدمه وهو ساجد يقول: سبوح قدوس رب الملائكة والروح، فقلت: والله إنك لفي واد وأنا في واد.

فلما قام للركعة الثانية ظنته ذهب عند بعض نسائه فاغتسل ثم جاء يصلي عندها، فقامت وأدخلت يدها في شعر رأسه تتحسس هل اغتسل أم لا . . . إلخ .

ولهم أجوبة على كل ذلك ولكنها لا تنهض مع هذه النصوص الصريحة.

وشبهة الشافعي في ذلك في معنى: (لامستم النساء) من قوله تعالى: ﴿ أَوَ جَاءَ أَحَدُ مِنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَامَسَّنُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ يَجِدُوا مَآءً فَتَيَمَّمُوا ﴾ الآية.

ولم يقل بنقض الوضوء به من الأئمة إلا الشافعي رحمه الله.

/ ومما ينبغي التنبيه عليه في هذا المقام أنه لا يتأتى من أحد أئمة المسلمين أن يخالف نصاً صريحاً من كتاب أو سنة، بدون أن تكون لديه شبهة معارضة بنص آخر، أو عدم بلوغ النص إليه، أو عدم صحته عنده، أو غير ذلك مما هو معروف في هذا المقام.

وإنما أوردنا هذين المثالين تتمة للبحث ولمجرد المثال.

# التنبيه التاسع

اعلم أن كل من يرى أنه لا بدله من تقليد الإمام في كل شيء، بدعوى أنه لا يقدر على الاستدلال بكتاب ولا سنة، ولا قول أحد من الصحابة ولا التابعين، ولا أحد غير ذلك الإمام، يجب عليه أن يتنبه تنبها تاما للفرق بين أقوال ذلك الإمام التي قالها حقاً، وبين ما ألحق بعده على قواعد مذهبه، وما زاده المتأخرون وقتاً بعد وقت من أنواع الاستحسان التي لا أساس لها في كتاب الله ولا في سنة رسوله على الله ولا في سنة

ولو علم الإمام بالحاقهم بمذهبه، لتبرأ منها، وأنكر على ملحقها، فنسبة جميع ذلك للإمام من الباطل الواضح.

ويزيده بطلاناً نسبته إلى الله ورسوله، بدعوى أنه شرع ذلك على لسان رسوله، ونحو هذا كثير في المختصرات في المذاهب وكتب المتأخرين منهم.

ومن أمثلته في مذهب مالك: قول خليل المالكي في مختصره الذي قال فيه مبيناً لما به الفتوى: كأقل الطهر، يعني أن أقل الطهر بين الحيضتين خمسة عشر يوماً.

والذين يعتنقون مذهب مالك يعتقدون أن مالكاً يقول بأن أقل الطهر بين الحيضتين خمسة عشر يوماً.

/وهذا لم يقله مالك أبداً ولم يفت به ولم يروه عنه أحد من ٧٧٥ أصحابه.

والذي كان يقوله مالك: إن أقل الطهر ثمانية أيام أو عشرة أيام.

وهو الذي نقله عنه أجلاء أهل مذهبه كأبي محمد بن أبي زيد في رسالته رحمه الله.

والقول بأن أقل الطهر خمسة عشر هو قول ابن مسلمة، واعتمده صاحب التلقين، وجعله ابن شاس المشهور أي مشهور مذهب مالك، مع أن مالكاً لم يقله ولم يعلم به، وأمثال هذا كثيرة جداً في مذهب مالك وغيره.

ومثال استحسان المتأخرين ما لم يقله الإمام مما لاشك أنه لو بلغ الإمام لم يقبله: قول الحطاب في شرحه لقول خليل في مختصره في الصوم: «وعاشوراء وتاسوعاء» ما نصه: قال الشيخ زروق في شرح القرطبية: صيام المولد كرهه بعض من قرب عصره ممن صلح علمه وورعه، قال: إنه من أعياد المسلمين فينبغي ألا يصام فيه، وكان شيخنا أبو عبد الله القوري يذكر ذلك كثيراً ويستحسنه. انتهى.

قلت: لعله يعني ابن عباد، فقد قال في رسائله الكبرى ما نصه: وأما المولد فالذي يظهر لي أنه عيد من أعياد المسلمين وموسم من مواسمهم، وكل ما يفعل فيه مما يقتضيه وجود الفرح

والسرور بذلك المولد المبارك من إيقاد الشمع وإمتاع البصر والسمع والتزين بلبس فاخر الثياب وركوب فاره الدواب، أمر مباح لا ينكر على أحد، قياساً على غيره من أوقات الفرح.

والحكم بكون هذه الأشياء بدعة في هذا الوقت الذي ظهر فيه سر الوجود، وارتفع فيه علم الشهود، وانقشع فيه ظلام الكفر والجحود، وادعاء أن هذا الزمان ليس من المواسم المشروعة لأهل ٥٧٨ الإيمان، ومقارنة ذلك بالنيروز / والمهرجان، أمر مستثقل تشمئز منه القلوب السليمة وتدفعه الآراء المستقيمة.

ولقد كنت فيما خلا من الزمان خرجت في يوم مولد إلى ساحل البحر، فاتفق أن وجدت هناك سيدي الحاج بن عاشر رحمه الله وجماعة من أصحابه، وقد أخرج بعضهم طعاماً مختلفاً ليأكلوا هنالك، فلما قدموه لذلك أرادوا مني مشاركتهم في الأكل، وكنت إذ ذاك صائماً فقلت لهم: إني صائم، فنظر إليَّ سيدي الحاج نظرة منكرة، وقال لي ما معناه: إن هذا اليوم يوم فرح وسرور يستقبح في مثله الصيام، بمنزلة العيد. فتأملت كلامه فوجدته حقاً، وكأنني كنت نائماً فأيقظني. انتهى بلفظه.

فهذا الكلام الذي يقتضي قبح صوم يوم المولد وجعله كيوم العيد، من غير استناد إلى كتاب الله ولا سنة رسوله على ولا قول أحد من أصحابه ولا من تابعيه، ولم يقل به أحد من الأئمة الأربعة، ولا من فقهاء الأمصار المعروفين، الذي أدخله بعض المتأخرين في مذهب مالك، ومالك بريء منه براءة الشمس من اللمس، ولم يجر على أصول مذهبه؛ لأن علة تحريم صوم يوم العيد والفطر عنده أن الله تعالى يكلف عباده في كل سنة عبادتين عظيمتين، والأمر بهما

عام لكل من يستطيعهما، وإحداهما تجب في العمرة مرة واحدة وهي الحج، والثانية تجب كل سنة في شهر رمضان منها، وهي الصوم، فإذا انتهت عبادة الحج أو عبادة الصوم ألزم الله الناس كلهم أن يكونوا في ضيافته يوم النحر ويوم عيد الفطر.

فمن صام في أحد اليومين أعرض عن ضيافة الله، والإعراض عن ضيافته تعالى لا يجوز.

/ فإلحاق يوم المولد بيوم العيد إلحاقٌ لا أساس له؛ لأنه إلحاق ٥٧٩ ليس بجامع بينهما ولا نفي فارق، ولا إلحاق البتة إلا بجامع أو نفي فارق.

وكل من لم يطمس الله بصيرته يعلم أن الحق الذي لا شك فيه هو اتباع النبي علي وأصحابه.

ومعلوم أن جعل يوم المولد كيوم العيد في منع الصوم لم يقله رسول الله عليه ولا أصحابه ولا أحد من الأئمة الأربعة.

فهو تشريع لاستقباح قربة الصوم ومنعها في يوم المولد، من غير استناد إلى وحي ولا قياس صحيح ولا قول أحد ممن يقتدى به.

ومما لا نزاع فيه أن النبي على أرسله الله رحمة للعالمين، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴿ وَهَا الكلام على قوله أعظم نعمة على الخلق، كما بينه علماء التفسير في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هَا لَكُمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفْرًا ﴾ الآية، والخير كل الخير في اتباعه صلوات الله وسلامه عليه، والشر كل الشر في تشريع ما لم يشرعه والتقول عليه بما لم يقله.

فالمقلدون لمالك مثل هذا التقليد الأعمى يعتقدون أن هذا

الكلام الذي ذكره الحطاب عن زروق وابن عباد وابن عاشر، أنه هو مذهب مالك مذهب مالك وأنه من شرع الله ودينه، وأنه ما دام من مذهب مالك فاللازم تقديمه على الكتاب والسنة؛ لأنهما لا يجوز العمل بهما إلا للمجتهد المطلق.

وهذا مثال من بلايا التقليد الأعمى وعظائمه.

ولا يخفى أن ادعاء أن وجود نعم الله كمولد النبي على يلا على استقباح طاعة الله بالصوم في أوقات وجود تلك النعم، ظاهر الفساد؛ لأن المناسب لنعم الله هو طاعته بأنواع الطاعات كالصوم.

ولذا تجد الناس ينذرون لله صوم اليوم الذي ينعم الله عليهم فيه مهاء / المريض أو إتيان الغائب، وهذا أمر معروف، وهو المعقول لا عكسه.

ومما يوضح هذا أن إنزال القرآن العظيم هو أعظم نعمة على البشر.

ولأجل ذلك علمهم الله حمده تعالى على هذه النعمة العظمى في أول سورة الكهف في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنْبَ ﴾ الآية.

وقد بين تعالى أنه أنزل هذه النعمة في شهر رمضان، فكان نزول هذه النعمة في شهر رمضان، فكان نزول هذه النعمة في شهر رمضان مقتضياً لصومه، لا لجعل أيامه أعياداً يستقبح صومها؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَ انُ هُدًى وَٱلْفُرْقَانِ ﴾.

وهذا هو أعظم النعم، وقد رتب على هذا بالفاء قوله بعده: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُ مَنَّهُ ۗ الآية، فافهم.

والمقصود بهذا المثال النصيحة للذين لم يقدروا على غير هذا التقليد الأعمى، ليبحثوا في كتب المذهب وأمهاته عن أقوال الإمام وكبار أصحابه، ليفرقوا بينها وبين أنواع الاستحسان التي لا مستند لها، التي يدخلها المتأخرون وقتاً بعد وقت، وهي ظاهرة الفساد عند من رزقه الله علماً بكتاب الله وسنة رسوله.

ومما لا شك فيه أن أقوال مالك وكبراء أصحابه مثلاً، أحرى بالصواب في الجملة من استحسان ابن عباد وابن عاشر وأمثالهما.

#### التنبيه العاشر

اعلم أن الدعوى التي اتفق عليها متأخرو الأصوليين التي تتضمن حكمهم على خالق السماوات والأرض جل وعلا، لا يجوز لمسلم يريد الحق والإنصاف أن يعتقدها، ولا أن يصدقهم فيها، لظهور عدم صحتها ومخالفتها للنص، والحكم / فيها على الله ١٨٥ بلا مستند، وهو جل وعلا الذي يحكم لا معقب لحكمه، وهو سريع الحساب.

وهذه الدعوى المذكورة هي المتركبة مما يأتي، وهو أن الاجتهاد قد انقرض في الدنيا وانسد بابه، وأن الله تعالى محكوم عليه بأن لا يخلق مجتهداً، ولا يعلم أحداً من خلقه علماً يمكن أن يكون به مجتهداً إلى ظهور المهدي المنتظر، وأنه لا يجوز لأحد أن يعمل بكتاب ولا سنة ولا أن يقلد أحداً كائناً من كان غير الأئمة الأربعة أصحاب المذاهب المدونة.

كما نص على هذه الدعوى حاكياً إجماعهم عليها صاحب مراقي السعود في قوله:

والمجمع اليوم عليه الأربعة وقفو غيرها الجميع منعه

حتى يجيء الفاطمي المجدد دين الهدى لأنه مجتهد ومراده بالفاطمي المهدي المنتظر؛ لأنه شريف.

وقوله: حتى يجيء، حرف غاية، والمغيًّا به: منع تقليد أحد غير الأربعة المذكور في قوله: وقفو غيرها الجميع منعه.

وهذا صريح في أنهم حاكمون على الله القدير العليم، بأنه لا يخلق مجتهداً قبل وجود المهدي المنتظر، وهذا الذي قاله صاحب مراقي السعود هو المقرر في كتب المتأخرين من الأصوليين من أهل المذاهب المدونة.

وهذا الحكم على الله الذي كل يوم هو في شأن بأنه لا يخلق مجتهداً قبل المهدي من مدة انقراض الاجتهاد المزعوم، هو يا أخي كما ترى.

ولا شك أنك إن لم يعمك التعصب المذهبي تقطع أنه لا مستند له، وهذا الذي ذكره صاحب مراقي السعود قد صرح بما يناقضه في قوله قبله:

٥٨٢ / والأرض لا عن قائم مجتهد تخلو إلى تـزلـزل القـواعـد وهذا النقيض الأخير هو الصحيح الموافق للحق.

لأن النبي على قد ثبت عنه في الصحيحين وغيرهما أنه قال: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله» الحديث. وهو حديث مشهور متفق عليه لا نزاع في صحته.

ولا شك في أن هذه الطائفة التي صرح النبي ﷺ بأنها لا تزال ظاهرة على الحق حتى يأتي أمر الله أنها طائفة على كتاب الله، وسنة

رسوله، وليست البتة من المقلدين التقليد الأعمى.

لأن الحق هو ما جاء به محمد ﷺ من الكتاب والسنة، كما قال تعالى في سورة النساء: ﴿ يُكَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّبِكُمْ ﴾، وقال في الأنعام: ﴿ وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ ﴾، وقال في النمل: ﴿ فَتَوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْشَبِينِ ﴿ فَا لَا يَاتُ بِهِ اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْشَبِينِ ﴿ فَا لَا يَاتُ بِمثل ذلك كثيرة. ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَآءَ كُمُ الْحَقُ مِن رَّبِكُمُ ﴾، والآيات بمثل ذلك كثيرة.

فدعوى أن الأرض لم يبق فيها مجتهد البتة، وأن ذلك مستمر إلى ظهور المهدي المنتظر، مناقضة لهذا الحديث الثابت ثبوتاً لا مطعن فيه عن النبى ﷺ.

ومما لا نزاع فيه أن كل ما يناقض الحق فهو ضلال؛ لأن الله جل وعلا يقول: ﴿ فَمَاذَا بَعُدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ فَأَنَّ تُصَرَّفُونَ ﴿ فَمَاذَا بَعُدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ فَأَنَّ تُصَرَّفُونَ ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱللهِ تَعَالَى .

#### التنبيه الحادي عشر

اعلم يا أخي أن هذا الإعراض عن كتاب الله وسنة رسوله على الله واعتقاد الاستغناء عنهما بالمذاهب المدونة الذي عم جُلَّ مَنْ في المعمورة / من المسلمين، من أعظم المآسي والمصائب والدواهي ٥٨٣ التي دهت المسلمين من مدة قرون عديدة.

ولا شك أن النتائج الوخيمة الناشئة عن الإعراض عن الكتاب والسنة من جملتها ما عليه المسلمون في واقعهم الآن من تحكيم القوانين الوضعية المنافى لأصل الإسلام.

لأن الكفار إنما اجتاحوهم بفصلهم عن دينهم، بالغزو الفكري، عن طريق الثقافة وإدخال الشبه والشكوك في دين الإسلام.

ولو كان المسلمون يتعلمون كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ويعملون بما فيهما لكان ذلك حصناً منيعاً لهم من تأثير الغزو الفكري في عقائدهم ودينهم.

ولكن لما تركوا الوحي ونبذوه وراء ظهورهم واستبدلوا به أقوال الرجال، لم تقم لهم أقوال الرجال ومذاهب الأئمة رحمهم الله مقام كلام الله والاعتصام بالقرآن، وكلام النبي عليه والتحصن بسنته.

ولذلك وجد الغزو الفكري طريقاً إلى قلوب الناشئة من المسلمين.

ولو كان سلاحهم المضاد هو القرآن والسنة، لم يجد إليهم سبلاً.

ولا شك أن كل منصف يعلم أن كلام الناس، ولو بلغوا ما بلغوا من العلم والفضل، لا يمكن أن يقوم مقام كلام الله وكلام رسوله ﷺ.

وبالجملة، فمما لا شك فيه أن هذا الغزو الفكري الذي قضى على كيان المسلمين ووحدتهم، وفصلهم عن دينهم، لو صادفهم وهم متمسكون بكتاب الله وسنة رسوله لرجع مدحوراً في غاية الفشل، لوضوح أدلة الكتاب والسنة، وكونِ الغزو الفكري المذكور لم يستند إلا على الباطل والتمويه كما هو معلوم.

٥٨ / \* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْزَدُواْ عَلَىٓ ٱدَبَرِهِم مِنْ بَعَدِ مَا لَبَيِّنَ لَهُمُ ٱلْهُمُ ٱلْهُمُ الْهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْم

الظاهر أن الذين ارتدوا على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى، قوم كفروا بعد إيمانهم.

وقال بعض العلماء: هم اليهود الذين كانوا يؤمنون بنبينا محمد على في الموصوف في كتبهم كفروا به.

وعلى هذا القول فارتدادهم على أدبارهم هو كفرهم به بعد أن عرفوه وتيقنوه، وعلى هذا فالهدى الذي تبين لهم هو صحة نبوته علي ومعرفته بالعلامات الموجودة في كتبهم.

وعلى هذا القول فهذه الآية يوضحها قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَابُ مِنْ عِندِ اللّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ البقرة: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كَنَابُ مِنْ عِندِ اللّهِ مُصَدِقُ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ بِحِّءُ فَلَعَنهُ اللّهِ عَلَى الْكَنفِرِينَ ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ ﴾ مبين معنى عَلَى الْكَنفِرِينَ ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ بِحِّء مبين معنى قوله: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ اللّهُ دَىٰ ﴾، وقوله: ﴿ كَفَرُواْ بِحِّهُ مبين معنى قوله: ﴿ أَرْتَدُواْ عَلَىٓ أَدْبَرِهِم ﴾ .

وقال بعض العلماء: نزلت الآية المذكورة في المنافقين.

وقد بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن سبب ارتداد هؤلاء القوم من بعد ما تبين لهم الهدى، هو إغواء الشيطان لهم، كما قال تعالى مشيراً إلى علة / ذلك: ﴿ ٱلشَّيَطِانُ سَوَّلَ لَهُمْ ﴾ أي زين لهم الكفر ٥٨٥

والارتداد عن الدين، (وأملى لهم) أي مد لهم في الأمل ووعدهم طول العمر.

قال الزمخشري: (سول) سهل لهم ركوب العظائم، من السول، وهو الاسترخاء، وقد اشتقه من السؤل من لا علم له بالتصريف والاشتقاق جميعاً، (وأملى لهم) ومد لهم في الآمال والأمانى. انتهى.

وإيضاح هذا أن هؤلاء المرتدين على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى وقع لهم ذلك بسبب أن الشيطان سول لهم ذلك، أي سهله لهم وزينه لهم وحسنه لهم ومناهم بطول الأعمار؛ لأن طول الأمل من أعظم أسباب ارتكاب الكفر والمعاصي.

وفي هذا الحرف قراءتان سبعيتان:

قرأه عامة السبعة غير أبي عمرو: (وأَمْلَى لهم) بفتح الهمزة واللام بعدها ألف، وهو فعل ماضٍ مبني للفاعل، وفاعله ضمير يعود إلى الشيطان.

وأصل الإملاء الإمهال والمد في الأجل، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا اللَّهِ مَا لَكُمْ لِيَزْدَادُوۤا إِثْـمَا ۚ الآية.

ومعنى إملاء الشيطان لهم وعده إياهم بطول الأعمار، كما قال تعالى: ﴿ يَعِدُهُمُ وَيُمَنِّيهِم وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيَّطُانُ إِلَّا عُهُوًا ﴿ يَعِدُهُمُ وَيُمَنِّيهِم وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيَّطُانُ إِلَّا عُهُوًا ﴿ يَعِدُهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيَّطُانُ إِلَّا عُهُواً ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿ وَٱسْتَفْزِزُ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَعِدْهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴿ وَعِدْهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴿ وَعِدْهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴿ وَعِدْهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴿ وَعِدْهُمُ مَا اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّا ع

وقال بعض العلماء: ضمير الفاعل في قوله: (وأَمْلَىٰ لهم) على قراءة الجمهور راجع إلى الله تعالى.

/والمعنى: الشيطان ﴿ سَوَّلَ لَهُمْ ﴾ أي سهل لهم الكفر ٥٨٦ والمعاصي، وزين ذلك وحسنه لهم، والله جل وعلا أملى لهم: أي أمهلهم إمهال استدراج.

وكون التسويل من الشيطان والإمهال من الله، قد تشهد له آيات من كتاب الله، كقوله في تزيين الشيطان لهم: ﴿ وَإِذْ زَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلُهُمْ الشَّيْطَنُ لَهُمُ الشَّيْطَنُ أَمْمِ مِن قَبَلِكَ فَزَيَّنَ لَهُمُ ٱللَّهِ مَا لَكَ أَمَامِ مِن قَبَلِكَ فَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيَّهُمُ ٱلْمُومَ وَلَمُمْ عَذَابُ أَلِيمُ شَلَى ، وقوله تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَ ٱللّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَلَا اللّهَ يَطَنَ اللّهَ عَيْمَ ذلك من الآيات .

وكقوله تعالى في إملاء الله لهم استدراجاً: ﴿ سَنَسْتَدَرِجُهُم مِّنَ عَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا عَالَى : ﴿ وَلَا يَعْلَمُونَ لَكُمْ وَقُولُه تعالى : ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي الضَّلَالَةِ فَلْمَدُدَ لَهُ الرَّحْنُ عَذَابٌ مُهِينُ ﴿ وَوله تعالى : ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي الضَّلَالَةِ فَلْمَدُدَ لَهُ الرَّحْنُ مَدَابٌ مُهِينُ ﴿ وَوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ عَنَةَ فَإِذَا هُم مُّبلِسُونَ ﴿ وَوله مَنْ السَّلَالَةِ فَالْمَا الْسَرِيَةِ الْحَسَنَةَ حَتَى عَفُوا وَقَالُوا قَدْ مَسَى عَابَاءَ فَا الضَّرَاهُ وَوله عَالَى : ﴿ فُلَمَّ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ الله

وقرأ هذا الحرف أبو عمرو وحده من السبعة: (وأُمْلِيَ لهم) بضم الهمزة وكسر اللام بعدها ياء مفتوحة، بصيغة الماضي المبنى

للمفعول، والفاعل المحذوف فيه الوجهان المذكوران آنفاً في فاعل (وأَمْلَىٰ لهم) على قراءة الجمهور بالبناء للفاعل.

وقد ذكرنا قريباً ما يشهد لكل منهما من القرآن، كقوله تعالى في إملاء الشيطان لهم: ﴿ يَعِدُهُمُ وَيُمَنِّيهِمُ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيَطِانُ إِلَّا هِمَ عُرُولًا ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيَطِانُ إِلَّا هَمَ عُرُولًا ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطِانُ إِلَّا هَمَ عُرُولًا ﴿ وَأَمْلِى لَهُمُ إِنَّ كَيْدِى مَا يَنْ ﴿ وَأَمْلِى لَهُمُ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ ﴿ وَأَمْلِى لَهُمُ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ ﴾، كما تقدم قريباً.

والإشارة في قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَّكَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾ راجعة إلى قوله تعالى: ﴿ الشَّيْطُنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَىٰ لَهُمْ شَيْ﴾.

أي ذلك التسويل والإملاء المفضي إلى الكفر بسبب أنهم ﴿ قَالُواْ لِلَّذِينَ كُرِهُواْ مَا نَزَّكَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾.

وظاهر الآية يدل على أن بعض الأمر الذي قالوا لهم سنطيعكم فيه، مما نزل الله وكرهه أولئك المطاعون.

وقد قدمنا ما يوضح ذلك من القرآن في سورة الشورى في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَخْنَلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَى ءِ فَحُكُمُهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ ﴾، وفي مواضع عديدة من هذا الكتاب المبارك.

وبينا في سورة الشورى أيضاً شدة كراهة الكفار لما نزل الله،

وبينا ذلك بالآيات القرآنية في الكلام على قولِه تعالى: ﴿ كَابُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا لَدُعُوهُمُ إِلَيْكِ ﴾.

وقد قدمنا مراراً أن العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (والله يعلم إسرارهم) قرأه نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وشعبة عن عاصم: (أسرارهم) بفتح الهمزة، جمع سر.

/ وقرأه حمزة والكسائي وحفص عن عاصم: (إسرارهم) بكسر ٨٨٥ الهمزة، مصدر أسرَّ كقوله: (وأسررت لهم إسراراً)، وقد قالوا لهم ذلك سراً فأفشاه الله العالِم بكل ما يسرون وما يعلنون.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ ٱلْمَلَاَ عِكَةُ يَضْرِبُونَ وَجُوهَهُمْ وَأَدَبَكَرُهُمْ شَيْ ﴾ أي: فكيف يكون حال هؤلاء إذا توفتهم الملائكة؟ أي قبض ملك الموت وأعوانه أرواحهم، في حال كونهم ضاربين وجوههم وأدبارهم.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من كون الملائكة يتوفون الكفار وهم يضربون وجوههم وأدبارهم، جاء موضحاً في مواضع أخر من كتاب الله، كقوله تعالى في الأنفال: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَكُوفَى ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ الْمَلَيَ كَةُ يَضْرِبُونَ وَجُوهَهُمْ وَأَدْبَرَهُمْ ﴾، وقوله في الأنعام: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ الظَّلِلِمُونَ فِ غَمَرَتِ ٱلمُوتِ وَٱلْمَلَيْكَةُ بَاسِطُواْ أَيَدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ أَلِي وَلَا يَدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ أَلِي اللّهُونِ ﴾ الآية، فقوله: ﴿ بَاسِطُواْ أَيَدِيهِمْ ﴾ أي الضرب المذكور.

والإشارة في قوله: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُواْ مَا آسَخَطَ ٱللَّهَ ﴾

راجعة إلى المصدر الكامن في الفعل الصناعي، أعني قوله: ﴿ يَضِّرِبُونَ وُجُوهَهُم ﴾، أي ذلك الضرب وقت الموت واقع بسبب أنَّهُم ﴿ اُتَّبَعُواْ مَا آسَخَطُ الله ﴾، أي أغضبه من الكفر به، وطاعة الكفار الكارهين لما نزله.

والإسخاط استجلاب السخط، وهو الغضب هنا.

وقوله: ﴿ وَكَرِهُواْ رِضَوَنَهُ ﴾ لأن من أطاع من كره ما نزل الله الله فقد كره رضوان الله؛ / لأن رضوانه تعالى ليس إلا في العمل بما نزل، فاستلزمت كراهة ما نزل كراهة رضوانه؛ لأن رضوانه فيما نزل، ومن أطاع كارهه فهو ككارهه.

وقوله: ﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ أي أبطلها؛ لأن الكفر سيئة لا تنفع معها حسنة.

وقد أوضحنا المقام في ذلك إيضاحاً تاماً في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيَهُم مَّشْكُورًا ﴿ فَهَ سُورة النحل في الكلام على قوله تعالى ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَكُهُ عَيْوَةً طَيِّبَةً ﴾ الآية.

واعلم أن هذه الآية الكريمة، قد قال بعض العلماء: إنها نزلت في المنافقين.

وقال بعضهم: إنها نزلت في اليهود، وأن المنافقين أو اليهود قالوا للكفار الذين كرهوا ما نزل الله: سنطيعكم في بعض الأمر، وهو عداوة النبي عليه والتعويق عن الجهاد، ونحو ذلك.

والتحقيق الذي لا شك فيه أن هذه الآيات عامة في كل ما يتناوله لفظها، وأن كل ما فيها من الوعيد عام لمن أطاع من كره ما نزل الله.

#### مسألة

اعلم أن كل مسلم يجب عليه في هذا الزمان، تأمل هذه الآيات من سورة محمد وتدبرها، والحذر التام مما تضمنته من الوعيد الشديد؛ / لأن كثيراً ممن ينتسبون للمسلمين داخلون بلا شك فيما ٥٩٠ تضمنته من الوعيد الشديد؛ لأن عامة الكفار من شرقيين وغربيين كارهون لما نزل الله على رسوله محمد عليه، وهو هذا القرآن وما يبينه به النبي عليه من السنن.

فكل من قال لهؤلاء الكفار الكارهين لما نزله الله: سنطيعكم في بعض الأمر، فهو داخل في وعيد الآية.

وأحرى من ذلك من يقول لهم: سنطيعكم في كل الأمر، كالذين يتبعون القوانين الوضعية، مطيعين بذلك للذين كرهوا ما نزل الله، فإن هؤلاء لا شك أنهم ممن تتوفاهم الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم، وأنهم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه، وأنه محبط أعمالهم.

فاحذر كل الحذر من الدخول في الذين قالوا: سنطيعكم في بعض الأمر.

# \* قوله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَى نَعْلَمَ ٱلْمُجَاهِدِينَ مِنكُورُ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَى نَعْلَمَ ٱلْمُجَاهِدِينَ مِنكُورُ وَالصَّامِرِينَ وَنَبْلُوا أَخْبَارَكُورُ شَا﴾.

اللام في قوله: (ولنبلونكم) موطئة لقسم محذوف.

وقرأ هذا الحرف عامة السبعة غير شعبة عن عاصم، بالنون الدالة على العظمة في الأفعال الثلاثة، أعني: لنبلونكم، ونعلم، ونبلو.

وقرأه شعبة عن عاصم بالمثناة التحتية، وضمير الفاعل يعود إلى الله.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الله جل وعلا يبلو الناس ٩١ أي يختبرهم بالتكاليف، كبذل الأنفس والأموال في / الجهاد، ليتميز بذلك صادقهم من كاذبهم، ومؤمنهم من كافرهم، جاء موضحاً في آيات أخر.

كقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتُهُمُ الْبَأْسَآهُ وَالطَّرَّآهُ وَزُلْزِلُواْ حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُم مَتَى نَصْرُ اللَّهِ ﴾ الآية .

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَكُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّامِدِينَ ﴿ أَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقوله تعالى: ﴿ أَمْرَحَسِبْتُمْرُ أَن تُتْرَكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمُّ وَلَمْ يَتَخِذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ. وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةٌ وَاللَّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ الْمَ آ اللَّهِ اللَّهِ النَّاسُ أَن يُتَّرَكُواْ أَن يَقُولُوٓا ءَامَنَا وَهُمْ لَا

يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم لَم فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَاۤ ٱلنَّمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ ﴾ الآية .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَهِدِينَ ﴾ الآية. قد قدمنا إزالة الإشكال في نحوه في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيَةً ﴾ الآية.

فقلنا في ذلك ما نصه:

ظاهر هذه الآية قد يتوهم منه الجاهل أنه تعالى يستفيد بالاختبار علماً لم يكن يعلمه، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً، بل هو تعالى عالم بكل ما سيكون قبل أن يكون.

/ وقد بين أنه لا يستفيد بالاختبار علماً لم يكن يعلمه بقوله جل ٥٩٢ وعلا: ﴿ وَلِيَبْتَلِى ٱللَّهُ مَا فِى صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِى قُلُوبِكُمْ ۖ وَٱللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَا عَلَمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَا عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَّا عَلَامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَا عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَا عَلَامُ عَلَّا عَ

فقوله: (والله عليم بذات الصدور) بعد قوله: (وليبتلي) دليل قاطع على أنه لم يستفد بالاختبار شيئاً لم يكن عالماً به سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً؛ لأن العليم بذات الصدور غني عن الاختبار.

وفي هذه الآية بيان عظيم لجميع الآيات التي يذكر الله فيها اختباره لخلقه.

ومعنى (إلا لنعلم) أي علماً يترتب عليه الثواب والعقاب، فلا

ينافي أنه كان عالماً به قبل ذلك، وفائدة الاختبار ظهور الأمر للناس، أما عالِمُ السر والنجوى، فهو عالم بكل ما سيكون، كما لا يخفى. اهد.

قال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة ما نصه: وهذا العلم هو العلم الذي يقع عليه به الجزاء؛ لأنه إنما يجازيهم بأعمالهم لا بعلمه القديم عليهم، فتأويله: حتى نعلم المجاهدين علم شهادة؛ لأنهم إذا أمروا بالعمل يشهد منهم ما عملوا، فالجزاء بالثواب والعقاب يقع على علم الشهادة، (ونبلو أخباركم) نختبرها ونظهرها. انتهى محل الغرض منه.

وقال أبو جعفر بن جرير الطبري في تفسير هذه الآية الكريمة ما نصه: (ولنبلونكم) أيها المؤمنين بالقتل وجهاد أعداء الله (حتى نعلم المجاهدين منكم) يقول: حتى يعلم حزبي وأوليائي أهل الجهاد في الله منكم، وأهل الصبر على قتال أعدائه، فيظهر ذلك لهم ويعرف ذوو البصائر منكم في دينه من ذوي الشك والحيرة فيه، وأهل الإيمان من أهل النفاق (ونبلو أخباركم) فنعرف الصادق منكم من الكاذب. انتهى محل الغرض منه بلفظه.

وما ذكره من أن المراد بقوله: (حتى نعلم المجاهدين) الآية، وجه علم حزبنا / وأولياؤنا المجاهدين منكم والصابرين؛ له وجه، وقد يرشد له قوله تعالى: ﴿ وَنَبْلُوا أَخْبَارَكُمْ الله أَي نظهرها ونبرزها للناس، وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ الله ليَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا آنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِينَ الناس، وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ الله ليَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا آنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِينَ الناس، وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ الله لِيطُلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ ﴾ فتعلموا ما ينطوي للناس، ولذا قال: ﴿ وَمَا كَانَ الله لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ ﴾ فتعلموا ما ينطوي

عليه الخبيث والطيب، ولكن الله عرفكم بذلك بالاختبار والابتلاء الذي تظهر بسببه طوايا الناس من خبث وطيب.

والقول الأول وجيه أيضاً، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَشَآقُواْ اللَّهَ شَيْئًا وَسَيُحْبِطُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَمُهُمُ ٱلْمُنْدَىٰ لَن يَضُرُّواْ ٱللَّهَ شَيْئًا وَسَيُحْبِطُ أَعْمَالُهُمْ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِمُ اللللْمُ الللْمُ الللّهُ الللْمُواللَّهُ الللللّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ الللللّهُ الللْمُولُولُ الللّهُ ال

الظاهر أن (صدوا) في هذه الآية متعدية، والمفعول محذوف، أي كفروا وصدوا غيرهم عن سبيل الله، فهم ضالون مضلون.

وقد قدمنا في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَنُحْيِيَنَّهُمْ حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم ﴾ الآية، أن التأسيس مقدم على التوكيد كما هو مقرر في الأصول.

و (صدوا) هنا، إن قُدِّرَتْ لازمة فمعنى الصدود الكفر، فتكون كالتوكيد لقوله: (كفروا).

وإن قدرت متعدية كان ذلك تأسيساً؛ لأن قوله: (كفروا) يدل على كفرهم في أنفسهم، / وقوله: (وصدوا) على أنه متعد يدل على ٩٤٥ أنهم حملوا غيرهم على الكفر وصدوه عن الحق. وهذا أرجح مما قله.

وقوله تعالى في الآية الكريمة: ﴿ وَشَآقُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ أي خالفوا محمداً ﷺ مخالفة شديدة.

وقد دلت هذه الآية الكريمة على أمرين:

أحدهما: أن الذين كفروا وصدوا غيرهم عن الحق وخالفوه عليه لله لله يكفرهم شيئاً؛ لأنه غني لذاته الغنى المطلق.

والثاني: أنهم إنما يضرون بذلك أنفسهم؛ لأن ذلك الكفر سبب لإحباط أعمالهم، كما قال تعالى: ﴿ وَسَـيُحْبِطُ أَعَمَالَهُمْ شَ

وهذان الأمران اللذان تضمنتهما هذه الآية الكريمة جاءا موضحين في آيات من كتاب الله.

فمن الآيات الدالة على الأول، الذي هو غنى الله عن خلقه، وعدم تضرره بمعصيتهم: قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيً عَنِ ٱلْمَكَلَمِينَ ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيً عَنِ اللهِ عَالَى اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَنِ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَنْ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَنْ عَنْ عَلَيْكُونَ اللهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَنْ عَنْ عَنْ عَلَا عَلَا عَنْ عَلَا عَنْ عَلَا عَنْ عَنْ عَلَا عَلَ

وقوله تعالى: ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمْ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكُفُّرُواْ أَنَهُمْ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِتَ ٱللَّهَ لَغَنِيُّ حَمِيدٌ ۞﴾.

وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ اَتَّخَـكَذَ اللَّهُ وَلَكَأَّ اللَّهُ مَكَنَةً هُوَ اَلْغَنِيُّ لَهُ مَا فِ ٱلسَّمَكَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ فَكَفَرُواْ وَتَوَلُّواْ وَّٱسْتَغْنَى ٱللَّهُ وَٱللَّهُ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ۖ ﴿ .

وقوله تعالى: ﴿ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُهُ ٱلْفُـقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ۞ ، إلى غير ذلك من الآيات.

وه / ومن الآيات الدالة على الثاني، وهو إحباط أعمالهم بالكفر أي إبطالها به: قوله تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَـهُ هَبَـاءً مَنْتُورًا شَيْكِ.

وقوله تعالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمِّ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتَ بِهِ ٱلرِّيعُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ ﴾ الآية .

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْءَانُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مَا مَا عَامَةُ اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مِنْ اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مِنْ اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَانُ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَعْمَالُهُمْ مَا أَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَالُهُمْ مَا أَعْمَالُهُمْ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَالُهُمْ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَعْمَالُهُمْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا أَعْمَالُهُمْ مَا أَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَالُهُمْ مَا أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمْ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَمْ اللَّهُ مَا أَمْ اللَّهُ مَا أَمْ اللَّهُ مَا أَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْذِي اللَّهُ مَا أَعْمَالُهُمْ مَا أَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مَا أَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَمْ أَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ مِنْ اللَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ مِنْ الللَّهُ مِنْ ا

وقوله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلتَّارُّ وَحَبِطُ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبِنَطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ شَيَّ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ ﴾ الآية.

قد قدمنا كثيراً جداً من الآيات المماثلة له قريباً في جملة كلامنا الطويل على قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ مَا تُواْ
 وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ أَنْ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ مَا تُواْ

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن من مات على الكفر لن يغفر الله له؛ لأن النار وجبت له بموته على الكفر، جاء موضحاً في آيات أخر من كتاب الله.

كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاثُواْ وَهُمَّ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مِّلَ ءُ ٱلأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ بِلَهِ ۚ أُوْلَئَبِكَ لَهُمَّ عَذَابُ ٱلِيَّمُ وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِينَ ۞﴾.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاثُواْ وَهُمُّ كُفَّارُ أُولَتَهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ / ٱللَّهِ ٥٩٦ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ شِيَّ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُظُرُونَ شِيَّهُ .

وقوله تعالى: ﴿ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارُّ أُوْلَتِهِكَ أَعْتَدْنَا لَكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا شَ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَكِ ذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ ا

فَأُولَتَهِكَ حَبِطَتُ أَعْمَنْلُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأُولَتِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُوكَ فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِا خَلِدُوكَ فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ وَكَالِمُ وَكَا فَي اللَّهُ عَلَيْهُ وَكَالِمُ وَكَالِمُ وَكَالِمُ وَكَالِمُ وَكَالِمُ وَلَيْهِا اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِا اللَّهُ وَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِا اللَّهُ وَلَيْهِا اللَّهُ وَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُا فَي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْهُا لَهُ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِا لَا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَيْهِا لَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيَالِيْكُ اللَّهُ وَلِي الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فِي اللللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي الللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُولُولُولُولُكُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

 \* قوله تعالى: ﴿ فَلا نَهِنُواْ وَنَدْعُواْ إِلَى ٱلسَّالِمِ وَأَنتُو ٱلأَعْلَوْنَ وَٱللَهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمُ أَعْمَالُكُمْ إِنَى ﴾ .

قرأ هذا الحرف عامة السبعة غير حمزة وشعبة عن عاصم: (إلى السلم) بفتح السين.

وقرأ حمزة وشعبة: (إلى السِّلم) بكسر السين.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَا تَهِنُوا ﴾ أي لا تضعفوا وتذلوا، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَهِنُوا ﴾ أي لا تضعفوا وتذلوا، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَالِكُمْ وَاللَّهِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَالِكُمْ وَاللَّهُ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ شِيَ ﴾ أي مضعف كيدهم، وقول زهير بن أبي سلمى:

وأخلفتك ابنة البكري ما وعدت فأصبح الحبل منها واهناً خلقاً

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنتُمُ ٱلْأَعَلَوْنَ ﴾ جملة حالية، أي فلا تضعفوا عن قتال الكفار (وتدعوا إلى السلم) أي تبدءوا بطلب السلم، أي الصلح والمهادنة (وأنتم الأعلون) أي والحال أنكم أنتم الأعلون، أي الأقهرون والأغلبون لأعدائكم؛ ولأنكم ترجون من الله من النصر والثواب ما لا يرجون.

وهذا التفسير في قوله: ﴿ وَأَنتُرُ ٱلْأَعَلَوْنَ ﴾ هو الصواب.

وتدل عليه آيات من كتاب الله، كقوله تعالى بعده: ﴿ وَٱللَّهُ ٩٧ مَعَكُمْ ﴾؛ لأن / من كان الله معه هو الأعلى وهو الغالب، وهو القاهر المنصور الموعود بالثواب.

فهو جدير بأن لا يضعف عن مقاومة الكفار ولا يبدأهم بطلب الصلح والمهادنة.

وكقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْ صُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَكَانَ حَقًّا لَكَ اللّهُ عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللّهُ إِلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبِهُمُ ٱللّهُ إِلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

واعلم أن آية القتال هذه لا تعارض بينها وبين آية الأنفال، حتى يقال: إن إحداهما ناسخة للأخرى، بل هما محكمتان، وكل واحدة منهما منزلة على حال غير الحال التي نزلت عليه الأخرى.

فالنهي في آية القتال هذه في قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى السَّلْمِ ﴾ إنما هو عن الابتداء بطلب السلم.

والأمر بالجنوح إلى السلم في آية الأنفال محله فيما إذا ابتدأ الكفار بطلب السلم والجنوح لها، كما هو صريح قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلِمِ فَاتَجْنَحُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۖ الآية.

/ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿ وَٱللَّهُ مَعَكُمْ ﴾ قد قدمنا ٩٨٥

الآيات الموضحة له في آخر سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ اثْرَاتُهُ ﴾.

وهذا الذي ذكرنا في معنى هذه الآية أولى وأصوب مما فسرها به ابن كثير رحمه الله، وهو أن المعنى: لا تدعوا إلى الصلح والمهادنة وأنتم الأعلون، أي في حال قوتكم وقدرتكم على الجهاد.

أي، وأما إن كنتم في ضعف وعدم قوة فلا مانع من أن تدعوا الى السلم أي الصلح والمهادنة، ومنه قول العباس بن مرداس السلمي:

السلم تأخذ منها ما رضيت به والحرب تكفيك من أنفاسها جرع

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَن يَتِرَكُمُ أَعْمَلَكُمُ ﴿ فَكُن يَتِرَكُمُ أَعْمَلَكُمُ ﴿ فَا لَهُ ال

والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة، وقد قدمناها مراراً.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَن يَتِرَكُمُ ﴾ أصله من الوتر، وهو الفرد.

/ فأصل قوله: (لن يتركم) لن يفردكم ويجردكم من أعمالكم ٩٩٥ بل يوفيكم إياها.

# قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَّقُواْ يُؤْتِكُمْ أَجُورَكُمْ ﴾.

هذه الأجور التي وعد الله بها من آمن واتقى، جاءت مبينة في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ يَمَا يُهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اَللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اَللَّهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ يُؤتِكُمْ كَفَاللَّهُ عَنُورٌ لَكُمُ وَاللَّهُ عَنُورٌ لَكُمْ وَاللَّهُ عَنُورٌ تَحَيِّمُ اللَّهُ عَنُورٌ لَكُمْ وَاللَّهُ عَنُورٌ لَهُ عَنْ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ عَنْ وَلَا لَهُ عَنْ وَلَا لَهُ وَلِي عَنِي وَلِهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ عَنْ وَلَا لَكُمْ عَنْ وَلَوْلًا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِهُ عَنْ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ عَنْ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَمُ عَلَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَا لَهُ عَنْ وَلَا لَهُ عَلَا لَهُ عَنْ وَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا لَا لَهُ عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَاللّهُ عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَا

# \* قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَسْتَعْلَكُمْ أَمُولَكُمْ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

في هذه الآية الكريمة أوجه معلومة عند أهل التفسير، منها أن المعنى: ولا يسألكم النبي ﷺ أموالكم أجراً على ما بلغكم من الوحي المتضمن لخير الدنيا والآخرة.

وهذا الوجه تشهد له آيات كثيرة من كتاب الله كقوله تعالى: ﴿ قُلُ مَاسَأَلَتُكُمْ مِّنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمْ ۚ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللهِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلُ مَا اَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا آنَاْ مِنَ ٱلْمُكَلِّفِينَ شِيَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ تَسْعَلُهُمْ أَجُرًا فَهُم مِّن مَغْرَمٍ مُّثْقَلُونَ ﴾ .

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَنقَوْمِ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَا أَن أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾، وذكرنا بعض ذلك في سورة الشورى في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُل لَا اَلسَّلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيِّ ﴾.

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَأَلَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ ﴾.

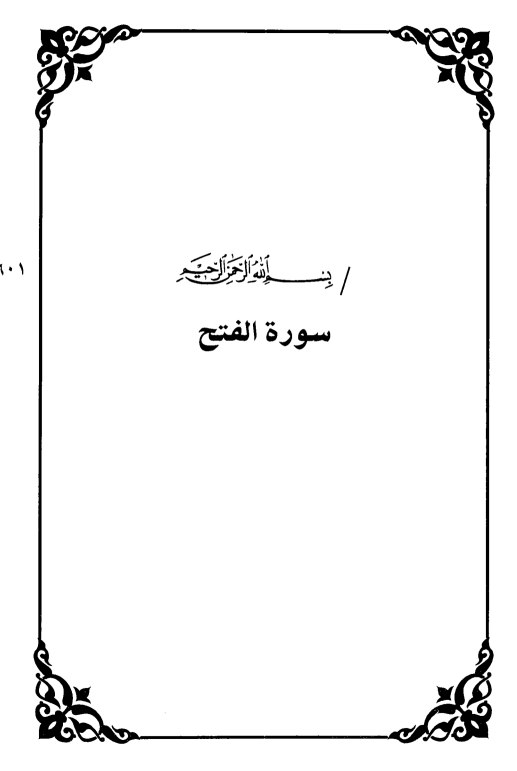
قد قدمنا الآيات الموضحة له قريباً في الكلام على قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَشَآقُواْ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْمُكَنَ ﴾ الآية .

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْاْ يَسَـتَبَدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلَكُمْ شَكَا كُمْ اللهُ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ بِعَاخِرِمِنَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ وَلِكَ قَدِيرًا ﷺ وَيَأْتِ بِعَاخِرِمِنَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ وَلِكَ قَدِيرًا ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ وَلِكَ قَدِيرًا ﴿ إِن يَشَأُ يُذَهِبُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا ع





7.4



#### قوله تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُٰمِينَا ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُٰمِينَا ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُٰمُ مِينَا ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُٰمُ مِينَا ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُٰمُ مِينًا ﴿ إِنَّا فَتَحْمَا لَكُ فَتُحَامُٰمُ مِينًا ﴿ إِنَّا فَتَحْمَا لَكُ فَتُحَامُ مُعِينًا ﴿ إِنَّا فَتَحْمَا لَكُ فَتُحَامُ مُعِينًا اللَّهِ ﴾ .

التحقيق الذي عليه الجمهور أن المراد بهذا الفتح صلح الحديبية؛ لأنه فتح عظيم.

وإيضاح ذلك: أن الصلح المذكور هو السبب الذي تهيأ به للمسلمين أن يجتمعوا بالكفار فيدعوهم إلى الإسلام ويبينوا لهم محاسنه، فدخل كثير من قبائل العرب بسبب ذلك في الإسلام.

ومما يوضح ذلك: أن الذين شهدوا صلح الحديبية مع النبي على في ذي القعدة عام ست كانوا ألفاً وأربعمائة، ولما أراد النبي على غزو مكة حين نقض الكفار العهد، كان خروجه إلى مكة في رمضان عام ثمان، وكان معه عشرة آلاف مقاتل.

وذلك يوضح أن الصلح المذكور من أعظم الفتوح؛ لكونه سبباً لقوة المسلمين وكثرة عددهم.

وليس المراد بالفتح المذكور فتح مكة، وإن قال بذلك جماعة من أهل العلم.

وإنما قلنا ذلك؛ لأن أكثر أهل العلم على ما قلنا؛ ولأن ظاهر

القرآن يدل عليه؛ لأن سورة الفتح هذه نزلت بعد صلح الحديبية في طريقه على راجعاً إلى المدينة.

ولفظ الماضي في قوله: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا﴾ يدل على أن ذلك الفتح قد مضى، فدعوى أنه فتح مكة ولم يقع إلا بعد ذلك بقرب سنتين، خلاف الظاهر.

٢٠٤ / والآية التي في فتح مكة دلت على الاستقبال لا على المضي، وهي قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصُرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ إِنَا ﴾ الآية.

وقد أوضحنا في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب معنى اللام في قوله: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنْبِكَ ﴾ الآية .

## قوله تعالى: ﴿ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَانَا مَعَ إِيمَانِهِمُ ۚ ﴾.

ما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن الإيمان يزيد، دلت عليه آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُمْ يَسْتَبَشِرُونَ شَيَّهُ، وقوله تعالى: ﴿ لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئنَ وَيَزْدَادَ الَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَنَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئنَ وَيَزْدَادَ الَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَنَا ﴾، إلى غير ذلك من الآيات. وقد أوضحناه مراراً.

والحق الذي لا شك فيه: أن الإيمان يزيد وينقص، كما عليه أهل السنة والجماعة، وقد دل عليه الوحي من الكتاب والسنة كما تقدم.

## قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن له جنود السماوات والأرض، وبين في المدثر أن جنوده هذه لا يعلمها إلا هو، وذلك في قوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُو ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجَرِى مِن تَحْلِهَا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجَرِى مِن تَحْلِهَا الْأَنْهَالُ خَلِدِينَ فِيهَا وَيُكَ فِلْرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ اللَّهِ فَوْزًا عَظِيمًا إِنَّ وَيُعَذِبَ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَالْمُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَالْمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللْهُ الللللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْمُؤْمِ اللْهُ اللْهُ اللْمُؤْمِ اللللْمُ اللْمُؤْمِ الللْمُ اللْمُؤْمِ اللللْمُ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ الللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللْ

أظهر الأقوال وأصحها في الآية أن اللام في قوله: ﴿ لِيُدَخِلَ ﴾ متعلقة بقوله: ﴿ لِيُدْخِلَ ﴾ متعلقة بقوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى آنَزُلَ ٱلسَّكِينَةَ فِى قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوَا إِيمَنَا مَّعَ إِيمَنِهِمُ ﴾.

وإيضاح المعنى: ﴿ هُوَ الَّذِي آَنَزَلَ السَّكِينَةَ ﴾ أي السكون والطمأنينة إلى / الحق، (في قلوب المؤمنين) (ليزدادوا) بذلك ٢٠٥ (إيماناً) لأجل أن يدخلهم بالطمأنينة إلى الحق وازدياد الإيمان (جنات تجري من تحتها الأنهار).

ومفهوم المخالفة في قوله: ﴿ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أن قلوب غير المؤمنين ليست كذلك. وهو كذلك، ولذا كان جزاؤهم مخالفاً لجزاء المؤمنين، كما صرح تعالى بذلك في قوله: ﴿ وَيُعَذِبَ ٱلمُنكَفِقِينَ وَٱلمُنكَفِقَاتِ وَٱلمُشْرِكِينَ وَٱلمُشْرِكِينَ وَٱلمُشْرِكِينَ وَٱلمُشْرِكِينَ وَٱلمُشْرِكِينَ وَٱلمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِقِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِقِينَ فَالْمُسْرِقِينَ فَالْمُنْ اللَّهِ وَالْمُنْ اللَّهِ وَالْمُنْ فَالْمُنْ الْمُنْ فَالْمُنْ اللَّهِ وَالْمِنْ فَالْمُنْ اللَّهِ وَالْمُنْ اللَّهِ وَالْمُنْ اللَّهِ وَالْمُنْ اللَّهُ وَالْمُنْ اللَّهِ وَالْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ وَالْمُنْ الْمُنْ الْم

وإيضاح المعنى: أنه تعالى وفق المؤمنين بإنزال السكينة وازدياد الإيمان، وأشقى غيرهم من المشركين والمنافقين فلم يوفقهم بذلك، ليجازي كلاً بمقتضى عمله.

وهذه الآية شبيهة في المعنى بقوله تعالى في آخر الأحزاب: ﴿ وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسُنَّ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ وَحَمَلُهَا ٱلْمِنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُثَّرِكِينَ وَاللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَالْهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَى ا

قوله تعالى: ﴿ وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ .
 وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ .

بين جل وعلا في الآية الكريمة، أنه يجازي المشركين والمشركات والمنافقين والمنافقات بثلاث عقوبات: وهي غضبه، ولعنته، ونار جهنم.

وقد بين في بعض الآيات بعض نتائج هذه الأشياء الثلاثة، كقوله في الغضب: ﴿ وَمَن يَحَلِلْ عَلَيْهِ عَضِي فَقَدْ هَوَىٰ ۞ ، وقوله في اللعنة: ﴿ وَمَن يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ۞ ﴾ ، وقوله في نار جهنم: ﴿ رَبَّنَا ٓ إِنَّكَ مَن تُدّخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتُهُ ﴾ الآية.

 قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَاذِيرًا ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكُ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَا ذِيرًا ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكُ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَا ذِيرًا ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكُ شَاهِ لَمَا اللَّهِ مَا إِنَّا إِنَّا أَرْسَلْنَكُ أَنْ اللَّهِ عَلَى إِنْ إِنَّا أَرْسَلْنَكُ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَا ذِيرًا ﴿ إِنَّا أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه أرسل نبيه محمداً ﷺ شاهداً ومبشراً ونذيراً.

7.7 / وقد بين تعالى أنه يبعثه ﷺ يوم القيامة شاهداً على أمته، وأنه مبشر للمؤمنين ومنذر للكافرين.

قال تعالى في شهادته ﷺ يوم القيامة على أمته: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِثْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِثْنَا بِكَ عَلَىٰ هَـُ وُلاّءِ شَهِيدًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَىٰ هَـُ وَنَوْلَاءً ﴾.

فآية النساء وآية النحل المذكورتان الدالتان على شهادته ﷺ يوم القيامة على أمته تبينان آية الفتح هذه.

وما ذكرنا من أنه مبشر للمؤمنين ونذير للكافرين، أوضحه في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَّنَكُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوَّمًا لَدًّا ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَّنَكُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوَّمًا لَدًّا ﴿ فَا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة، ذكره وزيادة في سورة الأحزاب في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٱرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَاذِيرًا ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٱرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَاذِيرًا ﴿ يَكَأَيُّهُ اللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْكَالْكُولُ اللَّهُ اللللِهُ الللّهُ اللَّهُ الللللّهُ اللَّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ اللل

وقوله هنا: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا ﴾ حال مقدرة. وقوله: (ومبشراً ونذيراً) كلاهما حال معطوف على حال.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا ﴾.

أمر الله جل وعلا نبيه أن يقول للمنافقين الذين تخلفوا عنه واعتذروا بأعذار كاذبة: ﴿ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِّنَ اللّهِ شَيًّا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوَ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ فَمَا يَمْلُكُ دفع الضر الذي أراد الله إنزاله بكم ولا منع النفع الذي أراد نفعكم به، فلا نافع إلا هو ولا ضار إلا هو تعالى، ولا يقدر أحد على دفع ضر أراده ولا منع نفع أراده.

وهذا الذي تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات أخر / من كتاب الله، كقوله تعالى في الأحزاب: ﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلَّذِي ٢٠٧ يَعْضِمُكُم مِن رُونِ اللهِ وَلِيَّا يَعْضِمُكُم مِن رُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا اللهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوَّ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلا يَعِدُونَ لَمُ مِن دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلا نَصِيرًا اللهِ عَلَى إِنَّ اللهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا اللهِ عَلَى إِنَّ اللهِ وَلِيَّا فَكَ إِلَا هُو لَهُ عَلَى إِنَّ لِمُسَسِّكَ اللهُ يُصَرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَإِن يَمْسَسِّكَ اللهُ يِضَرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَا هُو وَان يَمْسَسِّكَ عِنْرِ الأَنعام: ﴿ وَإِن يَمْسَسِّكَ اللهُ يِضَرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُو وَإِن يَمْسَسِّكَ عِنْرِ اللهِ فَي النساء: ﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ فَهُو عَلَى عَنْ اللهِ سَنَيْعًا إِنَ أَرَادَ أَن يُهَلِكَ الْمَسِيحَ ابْرَبَ مَرْكِمَ وَأُمْتُهُ وَمَن فِي فَهُو عَلَى فَي النساء: ﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنْ فِي النساء: ﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنْ فِي النساء: ﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنْ فِي اللهِ سَنِيَّ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ سَنِيَّ الْمِن رَحْمَةٍ فَلا مُرْسِلُ لَهُ ﴾ الآية ، وقوله تعالى في فاطر: ﴿ مَّا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكَ فَكُ لَهَا وَمَا يُمْسِكَ فَلاَ مُرْسِلُ لَهُ ﴾ الآية ، وقوله تعالى في الملك: ﴿ قُلْ المَلْكُ : ﴿ قُلْ اللهِ عَلَى فَي المَلك : ﴿ قُلْ اللهُ اللهِ اللهُ المَالِك : ﴿ قُلْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ المُلْكِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُلِكُ المُلْكِ الْمُلِلُهُ الْمُلِلَا اللهُ الْمُلْكَ الْمُلِكُ الْمُلِكَ الْمُلْكَ الْمُلِكُ الْمُولِ الْمُلْكُ الْمُؤْمِلُولُ السَالِهُ الْمُلْكَ الْمُلْكُ الْمُلْكَ الْمُلِلُهُ الْمُنْ اللهُ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكَ الْمُلِكُ الْمُلْكِ الْمُلْكُ الْمُلِلْ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلِلُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكَ الْمُلْكُ الْمُل

أَرَءَ يَتُكُو إِنْ أَهْلَكُنِي ٱللَّهُ وَمَن مَّعِي أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَنفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ ٱلِيعِر ١٠٠٠ .

وقد ذكرنا بعض الآيات الدالة على هذا في أول سورة فاطر في الكلام على قوله تعالى ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ ﴾ الآية، وفي سورة الأحقاف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِ اَفْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمَلِكُونَ لِي مِنَ اللَّهِ شَيْعًا ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَكُمُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه أنزل السكينة على رسوله وعلى المؤمنين. والسكينة تشمل الطمأنينة والسكون إلى الحق والثبات والشجاعة عند البأس.

/ وقد ذكر جل وعلا إنزاله السكينة على رسوله وعلى المؤمنين في براءة، في قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾، وذكر إنزال سكينته على رسوله في قوله في براءة: ﴿ إِذْ يَتَقُولُ لِصَنجِهِ لَا تَحْدَزَنَ إِنَ اللَّهَ مَعَنَا فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْ اللَّهُ مَعَنَا فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكينته على المؤمنين في قوله: ﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِ مِ فَأَنزَلَ السَّكِينَةُ عَلَيْمٍ مَا فِي قُلْهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وهذه الآيات كلها لم يبين فيها موضع إنزال السكينة، وقد بين في هذه السورة الكريمة أن محل إنزال السكينة هو القلوب، وذلك في قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِى قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُ دَى وَدِينِ ٱلْمَصَالَ مَا اللَّهِ مَلَى ٱلدِينِ كُلِّهِ .
ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِينِ كُلِّهِ .

ما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة ذكره في سورة التوبة

وسورة الصف، وزاد فيهما أنه فاعل ذلك ولو كان المشركون يكرهونه، فقال في الموضعين: ﴿ هُوَ ٱلَّذِئَ آرَسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴿ هُوَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ الشِّدَآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم ﴿ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ آذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَفْرِينَ﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَعَازَرَهُ وَ فَالْرَرُهُ اللَّهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهُ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهُ عَلَى سُوقِهُ عَلَى سُوقِهُ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهُ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولِهِ عَلَى سُولِهُ عَلَى سُولُهُ عَلَى سُو

/ قرأ هذا الحرف ابن كثير وابن ذكوان عن ابن عامر: (شَطَأه) ٢٠٩ بفتح الطاء، والباقون من السبعة بسكون الطاء.

وقرأ عامة السبعة غير ابن ذكوان: (فآزره) بألف بعد الهمزة، وقرأه ابن ذكوان عن ابن عامر: (فأزره) بلا ألف بعد الهمزة مجرداً.

وقرأ عامة السبعة غير قنبل: (على سوقه) بواو ساكنة بعد السين، وقرأه قنبل عن ابن كثير بهمزة ساكنة بدلاً من الواو، وعنه ضم الهمزة بعد السين، بعدها واو ساكنة.

وهذه الآية الكريمة قد بين الله فيها أنه ضرب المثل في الإنجيل للنبي على وأصحابه بأنهم كالزرع يظهر في أول نباته رقيقاً ضعيفاً متفرقاً، ثم ينبت بعضه حول بعض، ويغلظ ويتكامل، حتى يقوى ويشتد وتعجب جودته أصحاب الزراعة العارفين بها، فكذلك

النبي ﷺ وأصحابه كانوا في أول الإسلام في قلة وضعف، ثم لم يزالوا يكثرون ويزدادون قوة حتى بلغوا ما بلغوا.

وقوله تعالى: ﴿ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْكُهُ ﴾ أي فراخه فنبت في جوانبه. وقوله ﴿ فَاَزْرَهُ ﴾ على قراءة الجمهور من المؤازرة، بمعنى المعاونة والتقوية، وقال بعض العلماء: ﴿ فَاَزْرَهُ ﴾ أي ساواه في الطول.

وبكل واحد من المعنيين فسر قول امرىء القيس:

بمحنيَّةٍ قد آزر الضَّالُ نبتها مجرَّ جيوشٍ غانمين وخُيَّبِ

وأما على قراءة ابن ذكوان (فأزره) بلا ألف، فالمعنى شد أزره، أي قوَّاه. ومنه قوله تعالى عن موسى: ﴿ وَٱجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي ۞ هَـٰرُونَ أَخِى ۞ ٱشَّدُدْ بِهِۦٓ أَزْرِى ۞ الآية.

رقوله: ﴿ فَاسَتَغَلَظَ ﴾ أي صار ذلك الزرع غليظاً / بعد أن كان رقيقاً، وقوله: ﴿ فَاسَتَوَىٰ ﴾ أي استتم وتكامل (على سوقه) أي على قصبه.

وما تضمنته الآية الكريمة من المثل المذكور في الإنجيل المضروب للنبي ﷺ وأصحابه بأنهم يكونون في مبدأ أمرهم في قلة وضعف، ثم بعد ذلك يكثرون ويقوون، جاء موضحاً في آيات من كتاب الله تعالى، كقوله: ﴿وَانَّمُ وَانَّمُ وَالْإِنَّمُ وَلَيْلُ مُسْتَضَعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَعَافُونَ أَن يَنَخَطَفُكُمُ النَّاسُ فَاوَكُمُ وَأَيَّدَكُم بِنَصِّرِهِ ﴿ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ النَّاسُ فَاوَكُمُ أَذِلَةٌ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَانتُمْ أَذِلَةٌ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ الْيَوْمَ يَبِسَ الَّذِينَ كَفُرُوا مِن دِينِكُمْ فَلا تَخْشُوهُمْ وَاخْشُونِ ﴾ الآية . إلى غير ذلك من الآيات .



714

/ ينسلولله الخوالن

قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنَّهُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ إِنَّ إِنَّ اللَّهَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ إِنَّ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (لا تقدموا) فيه لعلماء التفسير ثلاثة أوجه: الأول منها وهو أصحها وأظهرها: أنه مضارع قَدَّمَ، اللازمة بمعنى تقدم، ومنه مقدِّمة الجيش ومقدِّمة الكتاب، بكسر الدال فيهما، وهو اسم فاعل قَدَّم بمعنى تقدم.

ويدل لهذا الوجه قراءة يعقوب من الثلاثة الذين هم تمام العشرة: (لا تَقَدَّمُوا) بفتح التاء والدال المشددة، وأصله: لا تتقدموا، فحذفت إحدى التاءين.

الوجه الثاني: أنه مضارع قَدَّمَ، المتعدي، والمفعول محذوف لإرادة التعميم، أي لا تقدموا قولاً ولا فعلاً بين يدي الله ورسوله، بل أمسكوا عن ذلك حتى تصدروا فيه عن أمر الله ورسوله.

الوجه الثالث: أنه مضارع قَدَّمَ، المتعدية، ولكنها أجريت مجرى اللازم، وقطع النظر عن وقوعها على مفعولها؛ لأن المراد هو أصل الفعل دون وقوعه على مفعوله.

ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُحْمِء وَيُمِيتُ ﴾ أي هو

المتصف بالإِحياء والإِماتة، ولا يراد في ذلك وقوعهما على مفعول.

وكقوله تعالى: ﴿ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ ﴾ ؛ لأن ما المراد: أن المتصفين به ، / ولا يستوون مع غير المتصفين به ، / ولا يراد هنا وقوع العلم على مفعول .

وكذلك على هذا القول: (لا تقدموا) لا تكونوا من المتصفين بالتقديم.

وقد قدمنا في كلامنا الطويل على آية: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ ﴾ أن لفظة «بين يديه» معناها أمامه، وذكرنا الآيات الدالة على ذلك.

والمعنى: لا تتقدموا أمام الله ورسوله، فتقولوا في شيء بغير علم ولا إذن من الله.

وهذه الآية الكريمة فيها التصريح بالنهي عن التقديم بين يدي الله ورسوله، ويدخل في ذلك دخولاً أولياً تشريع ما لم يأذن به الله، وتحريم ما لم يحرمه، وتحليل ما لم يحلله؛ لأنه لا حرام إلا ما حرمه الله ولا حلال إلا ما أحله الله، ولا دين إلا ما شرعه الله.

وقد أوضحنا هذه بالآيات القرآنية بكثرة في سورة الشورى في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُمُّمُهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾، وفي سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ وَاللّهُ اللّهُ فَي الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ اللّهُ اللّهُ مَا الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلّتِي هِ المَواضع.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَٱنَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ ﴾ أي بامتثال أمره واجتناب نهيه.

وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيع لَكُلُّ مَا تَقُولُونَ مِن

التقديم بين يديه وغيره، عليم بكل ما تفعلون من التقديم بين يديه وغيره.

\* قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيّ وَلَا تَجَهُرواْ لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ إِلَّهُ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾.

/سبب نزول هذه الآية الكريمة: أنه لما قدم على النبي على النبي على النبي على وقد تميم، أشار عليه أبو بكر رضي الله عنه أن يؤمر عليهم القعقاع بن معبد بن زرارة بن عدس، وأشار عليه عمر أن يؤمر عليهم الأقرع بن حابس بن عقال. فقال له أبو بكر: ما أردت إلا خلافي، فقال عمر: ما أردت خلافك، فارتفعت أصواتهما، فأنزل الله: ﴿ لا تَرْفَعُوا أَصَواتَكُمُ مَ مَحيحه وغيره.

وهذه الآية الكريمة علَّم الله فيها المؤمنين أن يعظموا النبي عَلَيْهُ ويحترموه ويوقروه، فنهاهم عن رفع أصواتهم فوق صوته، وعن أن يجهروا له بالقول كجهر بعضهم لبعض، أي ينادونه باسمه: يا محمد، يا أحمد، كما ينادي بعضهم بعضاً.

وإنما أمروا أن يخاطبوه خطاباً يليق بمقامه، ليس كخطاب بعضهم لبعض، كأن يقولوا: يا نبي الله، أو يا رسول الله، ونحو ذلك.

وقوله: ﴿ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ ﴾ أي لا تفعلوا ذلك لئلا تحبط أعمالكم، أو ينهاكم عن ذلك كراهة أن تحبط أعمالكم (وأنتم لا تشعرون) أي لا تعلمون بذلك.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من لزوم توقير النبي عليه

وتعظيمه واحترامه، جاء مبيناً في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ لِتَوَّمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ، وَتُعَزِّرُوهُ وَنُوقِ رُوهُ﴾ على القول بأن الضمير في تعزروه وتوقروه للنبي ﷺ، وقوله تعالى: ﴿ لّا تَجْعَلُواْ دُعَاءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ مَعْضَاً ﴾ كما تقدم، وقوله تعالى: ﴿ فَٱلَّذِينَ عَالَى: ﴿ فَالَّذِينَ عَالَى اللّهِ وَعَزَرُوهُ وَنَصَرُوهُ ﴾ الآية.

وقوله هنا: (ولا تجهروا له بالقول) أي لا تنادوه باسمه: كَ «يا محمد».

/ وقد دلت آیات من کتاب الله علی أن الله تعالی لا یخاطبه فی کتابه باسمه، وإنما یخاطبه بما یدل علی التعظیم والتوقیر، کقوله: ﴿ یَکاَیُّهَا اَلنَّرِیُّ ﴾، ﴿ هُ یَکاَیُّهَا الرَّسُولُ ﴾، ﴿ یَکاَیُّهَا اَلنَّرِیُّ ﴾، ﴿ یَکاَیُّهَا اَلنَّرِیُّ ﴾، ﴿ یَکاَیُّهَا اَلنَّرِیُّ ﴾، ﴿ یَکاَیُّهَا اَلنَّرِیُّ ﴾، ﴿ یَکایُّهَا اَلنَّرِیُّ ﴾، ﴿ یَکایُّهَا اَلنَّرِیُ ﴾، وقوله: ﴿ وَقُلْنَا یَکُوسَیُ إِنَّهُ اِللّٰهُ مِنْ اَهْلِلْکُ ﴾، وقوله: ﴿ وَلَا یَکُوسَیْ إِنِّی مُنَوفِید ﴾ وقوله: ﴿ وَاللّٰهُ کَلِعِیسَیْ إِنِّی مُنَوفِید ﴾ وقوله: ﴿ وَقُوله: ﴿ وَقُوله: ﴿ وَقُوله: ﴿ وَقُوله: ﴿ وَقُوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُهُ كُنُولُكُ ﴾، وقوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُهُ وَلَا اللّٰهُ یَکِعِیسَیْ إِنِی مُتَوفِیكَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَلَا اللّٰهُ یَکِعِیسَیْ إِنِّی مُتَوفِیكَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُهُ وَلّٰ اللّٰهُ یَکِعِیسَیْ إِنِّی مُتَوفِیكَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقُولُهُ وَلَا اللّٰهُ یَکِعِیسَیْ إِنِّی مُتَوفِیكَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقُولُهُ وَلَا اللّٰهُ یَکِعِیسَیْ إِنِّ مُنَافِیكُ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقُولُهُ وَلَا اللّٰهُ یَکِیسَیْ اِنِیْ مُنَوفِیكُ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقُولُهُ وَلَا اللّٰهُ یَکِیسَیْ اِنِیْ مُنْوَلِیْ اِللّٰ اللّٰهُ یَکِیسَیْ اِلْ اللّٰهُ یَکِیسَانِ اللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا یَا اِللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِلْمُولِیْ اِللّٰهُ یَا اِللّٰهُ یَا اِلْمُنْ اِلْمُولِیْ اِلْمُنْ اِلِلْمُ اللّ

أما النبي ﷺ فلم يذكر اسمه في القرآن في خطاب، وإنما يذكر في غير ذلك، كقوله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾، وقوله: ﴿ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﴾، وقوله: ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ﴿ .

وقال بعض العلماء في قوله: ﴿ وَلَا تَجَهَرُواْ لَهُم بِٱلْقَوْلِ ﴾ أي لا ترفعوا عنده الصوت كرفع بعضكم صوته عند بعض.

قال القرطبي رحمه الله في تفسير الآية ما نصه: وفي هذا دليل على أنهم لم ينهوا عن الجهر مطلقاً، حتى لا يسوغ لهم إلا أن يكلموه بالهمس والمخافتة، وإنما نهوا عن جهر مخصوص مقيد بصفة، أعني الجهر المنعوت بمماثلة ما قد اعتادوه منهم فيما بينهم، وهو الخلو من مراعاة أبهة النبوة، وجلالة مقدارها، وانحطاط سائر الرتب وإن جلت عن رتبتها. انتهى محل الغرض منه.

/وظاهر هذه الآية الكريمة أن الإنسان قد يحبط عمله وهو ٦١٧ لا يشعر، وقد قال القرطبي: إنه لا يحبط عمله بغير شعوره. وظاهر الآية يرد عليه.

وقد قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية، ما نصه: وقوله عز وجل: ﴿ أَن تَعَبَطَ أَعُمَلُكُمُ وَأَنتُمْ لاَ شَتْعُرُونَ ﴿ أَن عَبَطَ الله وقوله عز رفع الصوت عنده خشية أن يغضب من ذلك فيغضب الله تعالى لغضبه، فيحبط عمل من أغضبه وهو لا يدري، كما جاء في الصحيح: ﴿إن الرجل ليتكلم بالكلمة من رضوان الله تعالى لا يلقي لها بالا يكتب له بها الجنة، وإن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله تعالى لا يلقي تعالى لا يلقي تعالى لا يلقي النار أبعد ما بين السماء والأرض». اه محل الغرض منه بلفظه.

ومعلوم أن حرمة النبي على بعد وفاته كحرمته في أيام حياته، وبه تعلم أن ما جرت به العادة اليوم من اجتماع الناس قرب قبره وهم في صخب ولغط وأصواتهم مرتفعة ارتفاعاً مزعجاً، كله لا يجوز ولا يليق، وإقرارهم عليه من المنكر.

وقد شدد عمر رضي الله عنه النكير على رجلين رفعا أصواتهما في مسجده ﷺ، وقال: لو كنتما من أهل المدينة لأوجعتكما ضرباً.

#### مسألتان

الأولى: اعلم أن عدم احترام النبي عَلَيْ المشعر بالغض منه أو تنقيصه عَلَيْ والاستخفاف به أو الاستهزاء به ردة عن الإسلام وكفر بالله.

وقد قال تعالى في الذين استهزؤوا بالنبي ﷺ وسخروا منه في غزوة تبوك لما ضلت راحلته: ﴿ وَلَـ إِن سَأَلْتَهُمُ لَيَقُولُكَ إِنَّمَاكُنَّا كَنَّا كَنَّا كَنَّا كَنَّا كَنَّا كَنَّا كَنَّا كَنَّا كَنَّا كَنُوضُ / وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللّهِ وَءَاينِهِ وَرَسُولِهِ لَكُنْتُمُ تَسَّتَهُ زِءُونَ ۚ إِنَّ لَا تَعْنَذِرُواً ۚ فَا كَنْ تُمُ نَعْ رَاهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَرَسُولِهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

المسألة الثانية: وهي من أهم المسائل: اعلم أنه يجب على كل إنسان أن يميز بين حقوق الله تعالى التي هي من خصائص ربوبيته، التي لا يجوز صرفها لغيره، وبين حقوق خلقه، كحق النبي على النبي كله ليضع كل شيء في موضعه، على ضوء ما جاء به النبي على في هذا القرآن العظيم والسنة الصحيحة.

وإذا عرفت ذلك، فاعلم أن من الحقوق الخاصة بالله التي هي من خصائص ربوبيته: التجاء عبده إليه إذا دهمته الكروب التي لا يقدر على كشفها إلا الله.

فالتجاء المضطر الذي أحاطت به الكروب ودهمته الدواهي لا يجوز إلا لله وحده؛ لأنه من خصائص الربوبية، فصرف ذلك الحق لله وإخلاصه له هو عين طاعة الله ومرضاته وطاعة رسوله ومرضاته، وهو عين التوقير والتعظيم للنبي على النه عن التوقير والتعظيم للنبي الله الله أعظم أنواع

توقيره وتعظيمه هو اتباعه والاقتداء به في إخلاص التوحيد والعبادة له وحده جل وعلا.

وقد بين جل وعلا في آيات كثيرة من كتابه، أن التجاء المضطر من عباده إليه وحده في أوقات الشدة والكرب، من خصائص ربوبيته تعالى.

من أصرح ذلك الآيات التي في سورة النمل أعني قوله تعالى: ﴿ قُلُ هَاتُوا ﴾ فَلُ هَاتُوا هَاتُوا ﴾ فَلُ هَاتُوا بُرُهَانُكُمُ إِن كُنتُمُ صَائِحًا فَي عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ اصْطَفَى ۚ ﴾ إلى قوله: ﴿ قُلُ هَاتُوا بُرُهَانُكُمُ إِن كُنتُمُ صَلِدِقِينَ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

فإنه جل وعلا قال في هذه الآيات الكريمات العظيمات: ﴿ قُلِ اللَّهِ وَسَلَمٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصَّطَفَى ۚ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ قُلِ اللَّهِ وَسَلَمٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصَّطَفَى ۗ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ قُلِ اللَّهِ وَسَلَمٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصَّطَفَى ۗ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ عَبِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ عَبِهَا فِي هَا لَهُ اللَّهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَبِهَ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِهِ اللَّهِ عَلَىٰ عَلِيْ عَلَىٰ عَلِيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلِىٰ عَلَىٰ عَلِيْ عَلَىٰ عَلِيْ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَ

ثم بين خصائص ربوبيته الدالة على أنه المعبود وحده، فقال: ﴿ أَمَّنَ خَلَقَ / اَلسَّمَاوِتُ وَحَدَهُ ، فقال: ﴿ أَمَّنَ خَلَقَ / اَلسَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ مَآءً فَأَنْ بَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ 119 ذَاتَ بَهْجَمَةٍ مَّا اللَّهِ مَّا اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يُعْدِلُونَ فَيَهُ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ فَيَهُ .

فهذه المذكورات التي هي خلق السماوات والأرض، وإنزال الماء من السماء، وإنبات الحدائق ذات البهجة، التي لا يقدر على إنبات شجرها إلا الله، من خصائص ربوبية الله، ولذا قال تعالى بعدها: ﴿ أَءِلَكُ مُّعَ اللَّهِ ﴾ يقدر على خلق السماوات والأرض وإنزال الماء من السماء وإنبات الحدائق به، والجواب: لا؛ لأنه لا إله إلا الله وحده.

ثم قال تعالى: ﴿ أَمَّن جَعَلَ ٱلأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهَآ أَنْهَدُرًا وَجَعَلَ لَمَا وَجَعَلَ لَمَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِرًا ۗ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلْ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ ﴿ .

فهذه المذكورات أيضاً، التي هي جعل الأرض قراراً، وجعل الأنهار خلالها، وجعل الجبال الرواسي فيها، وجعل الحاجز بين البحرين، من خصائص ربوبيته جل وعلا، ولذا قال بعد ذكرها: (أإله مع الله)؟ والجواب: لا.

فالاعتراف لله جل وعلا بأن خلق السماوات والأرض وإنزال الماء وإنبات النبات ونحو ذلك مما ذكر في الآيات من خصائص ربوبيته جل وعلا هو الحق، وهو من طاعة الله ورسوله، ومن تعظيم الله وتعظيم رسوله بالاقتداء به ﷺ في تعظيم الله.

ثم قال تعالى \_وهو محل الشاهد\_: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَءِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَرُونَ أَءِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَرُونَ اللَّهِ ﴾.

فهذه المذكورات التي هي إجابة المضطر إذا دعا، وكشف السوء، وجعل الناس خلفاء في الأرض، من خصائص ربوبيته جل وعلا، ولذا قال بعدها: (أإله مع الله قليلًا ما تذكرون).

فتأمل قوله تعالى: ﴿ أَوَلَكُ مُّعَ اللَّهِ ﴾ مع قوله: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٢٢٠ اَلْمُضَطَّرٌ إِذَا / دَعَاهُ وَيكَيْشِفُ السُّوءَ ﴾ تعلم أن إجابة المضطرين إذا التجؤوا ودعوا، وكشف السوء عن المكروبين، لا فرق في كونه من خصائص الربوبية بينه وبين خلق السماوات والأرض، وإنزال الماء وإنبات النبات، ونصب الجبال وإجراء الأنهار؛ لأنه جل وعلا ذكر الجميع بنسق واحد في سياق واحد، وأتبع جميعه بقوله: ﴿ أَولَكُ مُعَ اللَّهِ ﴾.

فمن صرف شيئاً من ذلك لغير الله توجه إليه الإنكار السماوي

الذي هو في ضمن قوله: ﴿ أَءِلَكُ مُّعَ ٱللَّهِ ﴾، فلا فرق البتة بين تلك المذكورات في كونها كلها من خصائص الربوبية.

ثم قال تعالى: ﴿ أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرَسِلُ الرِّيْكَ بُشِّرًا بَيْكَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۗ أَءَكَ ثُمَّ ٱللَّهُ تَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾ .

فهذه المذكورات التي هي هدى الناس في ظلمات البر والبحر، وإرسال الرياح بشراً، أي مبشرات، بين يدي رحمته التي هي المطر، من خصائص ربوبيته جل وعلا، ولذا قال تعالى: ﴿ أَولَكُ مُّعَ ٱللَّهِ ﴾.

ثم نزه جل وعلا نفسه عن أن يكون معه إله يستحق شيئاً مما ذكر فقال جل وعلا: ﴿ تَعَـٰكَى ٱللَّهُ عَـُمَّا يُشَرِكُونَ ﴿ وَعَلا: ﴿ تَعَـٰكَى ٱللَّهُ عَـُمَّا يُشَرِكُونَ ﴿ وَعَلا اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ عَـُمَّا يُشَرِكُونَ ﴿ وَعَلا اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ عَـُمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

فهذه المذكورات التي هي بدء خلق الناس وإعادته يوم البعث، ورزقه للناس من السماء بإنزال المطر، ومن الأرض بإنبات النبات، من خصائص ربوبيته جل وعلا، ولذا قال بعدها: ﴿ أَعِلَكُ مُعَ اللَّهِ ﴾.

ثم عجَّز جل وعلا كل من يدعي شيئاً من ذلك كله لغير الله، فقال آمراً / نبيه ﷺ بأن يخاطبهم بصيغة التعحيز: ﴿ قُلْ هَ كَاثُواْ بُرْهَا نَكُمْ إِن ٢٢١ كُنتُمُ صَكِدِقِينَ ﴾.

وقد اتضح من هذه الآيات القرآنية، أن إجابة المضطرين الداعين، وكشف السوء عن المكروبين، من خصائص الربوبية، كخلق السماوات والأرض وإنزال الماء، وإنبات النبات، والحجز بين البحرين، إلى آخر ما ذكر.

وكون إجابة المضطرين وكشف السوء عن المكروبين من

خصائص الربوبية، كما أوضحه تعالى في هذه الآيات من سورة النمل، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى مخاطباً نبيه ﷺ: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُو ۖ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُو وَإِن يُمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضَرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُو وَإِن يُمْسَلُكُ ٱللَّهُ بِضَرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُو وَإِن يُمْسَلُكُ ٱللَّهُ بِفَرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُو وَإِن يَمْسَلُكُ آلِهُ بِهِ عَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُو ۗ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُو ۗ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضَرٍّ فَلَا كَاللَّهُ اللَّهُ إِلَّا هُو ۗ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضَرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُو ۗ وَإِن

وقوله تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّخْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۖ وَمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ﴾ الآية.

فعلينا معاشر المسلمين أن نتأمل هذه الآيات القرآنية ونعتقد ما تضمنته ونعمل به لنكون بذلك مطيعين لله تعالى ولرسوله ﷺ، معظمين لله ولرسوله؛ لأن أعظم أنواع تعظيم رسول الله ﷺ هو اتباعه والاقتداء به في إخلاص العبادة لله جل وعلا وحده.

فإخلاص العبادة له جل وعلا وحده، هو الذي كان يفعله ﷺ ويأمر به، وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا ٓ أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آمُرُوۤا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّ آمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ اللّهِ عَلَى قوله: ﴿ قُلِ اللّهَ أَعْبُدُوا مَا شِئْتُم مِن دُونِدِ ﴾.

/ واعلم أن الكفار في زمن النبي كلي كانوا يعلمون علماً يقيناً أن ما ذكر من إجابة المضطر وكشف السوء عن المكروب، من خصائص الربوبية، وكانوا إذا دهمتهم الكروب، كإحاطة الأمواج بهم في البحر في وقت العواصف، يخلصون الدعاء لله وحده، لعلمهم أن كشف ذلك من خصائصه، فإذا أنجاهم من الكرب رجعوا إلى الإشراك.

وقد بين الله جل وعلا هذا في آيات من كتابه كقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلنَّذِى يُسَيِّرُكُو فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفُ وَجَاءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمُ أُحِيطَ بِهِمْ دَعُواْ ٱللّهَ مُعْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِنَ أَنِجَيْدَنَا مِنْ هَلذِهِ لَنكُونَكَ مِنَ ٱلشَّلِكِرِينَ آلِي فَلَيْ آلَكُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾.

وقولُه تعالَى: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِن ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفَيَةً لَيْنَ أَنْجَلْنَا مِنْ هَلِهِ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّلِكِينَ ﴿ قُلْ اللّهُ يُنَجِّيكُم مِّنَهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمُ تُشَكِّرُونَ ﴾ قُلْ هُو ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ ﴾ الآية.

وقوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَتَنكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوَّ أَتَنكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرُ ٱللَّهِ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوَّ أَتَنكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرُ ٱللَّهِ يَذَكُونَ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ ۞ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءً وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ۞ . شَاءً وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ۞ .

وقوله تعالَى: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الضَّرُ فِ ٱلْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَامَا نَعْدُ وَ الْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَامَا نَعْدُ إِلَى ٱلْبَرِ أَعَى الْبَرِ أَعَى الْبَرِ أَقَ لَا يَعْدِ اللَّهِ الْبَرِ أَوْ يُعْدِ اللَّهِ اللَّهُ وَكِيلًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللللللْمُ الللللِّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللَّهُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللِمُ الللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللللِمُ الللللِمُ ال

/ وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلَكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُغَلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا ٢٢٣ نَجَدَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَحَنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ ﴾.

وقد قدمنا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلظُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ أن سبب إسلام عكرمة بن أبي جهل رضي الله عنه أنه لما فتح النبي ﷺ مكة ذهب فاراً منه إلى بلاد الحبشة، فركب في البحر متوجهاً إلى الحبشة فجاءتهم ريح عاصف، فقال القوم بعضهم لبعض: إنه لا يغني عنكم إلا أن تدعوا الله وحده، فقال عكرمة في نفسه: والله إن كان لا ينفع في البحر غيره، فإنه لا ينفع في البر غيره، اللهم لك عليَّ عهد لئن أخرجتني منه لأذهبن فلأضعن يدي في يد محمد علي فلأجدنه رؤوفا رحيماً، فخرجوا من البحر، فخرج إلى رسول الله علي فأسلم وحسن إسلامه رضي الله عنه. انتهى.

وقد قدمنا هناك أن بعض المتسمين باسم الإسلام أسوأ حالاً من هؤلاء الكفار المذكورين؛ لأنهم في وقت الشدائد يلجؤون لغير الله طالبين منه ما يطلب المؤمنون من الله، وبما ذكر تعلم أن ما انتشر في أقطار الدنيا من الالتجاء في أوقات الكروب والشدائد إلى غير الله جل وعلا، كما يفعلون ذلك قرب قبر النبي على وعند قبور من يعتقدون فيهم الصلاح زاعمين أن ذلك من دين الله ومحبة الرسول على وتعظيمه ومحبة الصالحين، كله من أعظم الباطل، وهو انتهاك لحرمات الله وحرمات رسوله.

لأن صرف الحقوق الخاصة بالخالق التي هي من خصائص ٢٢٤ ربوبيته إلى / النبي ﷺ أو غيره ممن يعتقد فيهم الصلاح، مستوجب سخط الله وسخط النبي ﷺ وسخط كل متبع له بالحق.

ومعلوم أنه صلوات الله وسلامه عليه لم يأمر بذلك هو ولا أحد من أصحابه، وهو ممنوع في شريعة كل نبي من الأنبياء، والله جل وعلا يقول: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِيكُ اللّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكُمُ وَالنَّا بُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيِّنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبّانِيِّنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلّمُونَ

ٱلْكِنَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَذَرُسُونَ ۞ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تَنَّخِذُواْ الْلَكَتِيكَةَ وَالنَّبِيِّـِنَ أَرْبَابًا أَيَأْمُرُكُم بِٱلْكُفْرِ بَعْدَ إِذَ أَنتُم مُّسْلِمُونَ ۞ .

بل الذي كان يأمر به على هو ما يأمره الله بالأمر به في قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآمِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَعْبُدَ إِلَا اللهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَسَيْنًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا اللهَ وَلَا نُشَرِكَ بِهِ عَسَيْنًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

واعلم أن كل عاقل إذا رأى رجلاً متديناً في زعمه، مدعياً حب النبي على وتعظيمه، وهو يعظم النبي على ويمدحه بأنه هو الذي خلق السماوات والأرض وأنزل الماء من السماء وأنبت به الحدائق ذات البهجة، وأنه على هو الذي جعل الأرض قراراً وجعل خلالها أنهاراً وجعل لها رواسي وجعل بين البحرين حاجزاً، إلى آخر ما تضمنته الآيات المتقدمة، فإن ذلك العاقل لا يشك في أن ذلك المادح المعظم في زعمه من أعداء الله ورسوله المتعدين لحدود الله.

وقد علمت من الآيات المحكمات أنه لا فرق بين ذلك وبين إجابة المضطرين وكشف السوء عن المكروبين.

/ فعلينا معاشر المسلمين أن ننتبه من نومة الجهل، وأن نعظم ٦٢٥ ربنا بامتثال أمره واجتناب نهيه، وإخلاص العبادة له، وتعظيم نبينا على باتباعه والاقتداء به في تعظيم الله والإخلاص له والاقتداء به في كل ما جاء به، وألا نخالفه على ولا نعصيه، وألا نفعل شيئاً يشعر بعدم التعظيم والاحترام، كرفع الأصوات قرب قبره على .

وقصدنا النصيحة والشفقة لإخواننا المسلمين، ليعملوا بكتاب الله، ويعظموا نبيه ﷺ تعظيم الموافق لما جاء به ﷺ، ويتركوا

ما يسميه الجهلة محبة وتعظيماً وهو في الحقيقة احتقار وازدراء وانتهاك لحرمات الله ورسوله ﷺ، ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَا أَمَانِيّ أَهْلِ الْسَحَتَٰلِ مَن يَعْمَلْ سُوّءًا يُجَزّ بِهِ، وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلِيّاً وَلَا نَصِيرًا ﷺ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ ٱلصَّكِلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنكَى وَهُو مُؤْمِنُ فَأُوْلَئِهِكَ نَصِيرًا ﷺ وَمَدُونَ ٱلْجَنّة وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﷺ.

واعلم أيضاً رحمك الله: أنه لا فرق بين ما ذكرنا من إجابة المضطر وكشف السوء عن المكروب، وبين تحصيل المطالب التي لا يقدر عليها إلا الله، كالحصول على الأولاد والأموال وسائر أنواع الخير.

فإن التجاء العبد إلى ربه في ذلك أيضاً من خصائص ربوبيته جل وعلا، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، وقال تعالى: ﴿ فَأَبْنَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقِ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَكُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ الذُّكُورَ ﴿ إِنَّ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلطَيِّبَتِ ﴾، وقال وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلطَيِّبَتِ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَسَعَلُوا ٱللَّهَ مِن فَضَلِهَ عَهِ ذلك من الآيات.

وفي الحديث: «إذا سألت فاسأل الله».

777 / وقد أثنى الله جل وعلا على نبيه ﷺ وأصحابه بالتجائهم إليه وقت الكرب يوم بدر في قوله: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ الآية. فنبينا ﷺ كان هو وأصحابه إذا أصابهم أمر أو كرب التجؤوا إلى الله وأخلصوا له الدعاء. فعلينا أن نتبع ولا نبتدع.

#### تنبيه

اعلم أنه يجب على كل مسلم أن يتأمل في معنى العبادة، وهي

تشمل جميع ما أمر الله أن يتقرب إليه به من جميع القربات، فيخلص تقربه بذلك إلى الله ولا يصرف شيئاً منه لغير الله كائناً ما كان.

والظاهر أن ذلك يشمل هيئات العبادة، فلا ينبغي للمسلّم عليه عليه عليه أن يضع يده اليمنى على اليسرى كهيأة المصلي؛ لأن هيأة الصلاة داخلة في جملتها، فينبغي أن تكون خالصة لله، كما كان عليه وأصحابه يخلصون العبادات وهيئاتها لله وحده.

\* قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَآءَكُم فَاسِقُ بِنَبَامٍ فَتَبَيَّنُوۤا أَن تُصِيبُوا قَوۡمًا بِجَهَالَةٍ فَنُصۡبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلۡتُمْ نَلِامِينَ ۚ إِنَّ ﴾.

نزلت هذه الآية الكريمة في الوليد بن عقبة بن أبي معيط، وقد أرسله النبي على الله المصطلق من خزاعة ليأتيه بصدقات أموالهم، فلما سمعوا به تلقوه فرحاً به، فخاف منهم وظن أنهم يريدون قتله، فرجع إلى نبي الله على وزعم له أنهم منعوا الصدقة وأرادوا قتله، فقدم وفد منهم إلى النبي على فأخبروه بكذب الوليد فأنزل الله هذه الآية.

وهي تدل على عدم تصديق الفاسق في خبره.

/ وصرح تعالى في موضع آخر بالنهي عن قبول شهادة الفاسق، ٦٢٧ وذلك في قوله: ﴿ وَلَا نُقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ فَهُ الْفَاسِقُونَ ﴿ وَلا خلاف بين العلماء في رد شهادة الفاسق وعدم قبول خبره.

وقد دلت هذه الآية من سورة الحجرات على أمرين:

الأول منهما: أن الفاسق إن جاء بنبأ ممكن معرفة حقيقته، وهل ما قاله فيه الفاسق حق أو كذب، فإنه يجب فيه التثبت.

والثاني: هو ما استدل عليه بها أهل الأصول من قبول خبر العدل؛ لأن قوله تعالى: ﴿ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا ٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ يدلُّ بدليل خطابه، أعني مفهوم مخالفته، أن الجائي بنبا إن كان غير فاسق بل عدلاً، لا يلزم التبين في نبئه، على قراءة: فتبينوا، ولا التثبت على قراءة: فتثبتوا. وهو كذلك.

وأما شهادة الفاسق فهي مردودة كما دلت عليه آية النور المذكورة آنفاً.

وقد قدمنا معنى الفسق وأنواعه في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك.

وقوله ﴿أَن تُصِيبُوا قَوْمًا ﴾ أي لئلا تصيبوا قوماً، أو كراهة أن تصيبوا قوماً بجهالة، أي لظنكم النبأ الذي جاء به الفاسق حقاً، (فتصبحوا على ما فعلتم) من إصابتكم للقوم المذكورين (نادمين) لظهور كذب الفاسق فيما أنبأ به عنهم؛ لأنهم لو لم يتبينوا في نبإ الوليد عن بني المصطلق لعاملوهم معاملة المرتدين، ولو فعلوا ذلك لندموا.

وقرأ هذا الحرف عامة السبعة غير حمزة والكسائي: (فتبينوا) بالباء التحتية الموحدة بعدها مثناة تحتية مشددة ثم نون. وقرأه حمزة ٢٢٨ والكسائي: (فتثبتوا) / بالثاء المثلثة بعدها باء تحتية موحدة مشددة ثم تاء مثناة فوقية.

والأول من التبين، والثاني من التثبت.

ومعنى القراءتين واحد، وهو الأمر بالتأني وعدم العجلة حتى تظهر الحقيقة فيما أنبأ به الفاسق.

قول المعالى: ﴿ وَلَكِكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِ قُلُوبِكُرُ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ﴾.

ما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من أنه هو الذي حبب اليهم الإيمان وزينه في قلوبهم، وكره إليهم الكفر والفسوق والعصيان، جاء موضحاً في آيات كثيرة مصرح فيها بأنه تعالى يهدي من يشاء ويضل من يشاء، كقوله تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُصْلِلًا فَلَن يَجِدَ اللّهُ وَلِيّا مُرْشِدًا ﴿ اللّهُ اللّهُ فَكُو اللّهُ اللّهُ فَكُو اللّهُ اللّهُ فَكُو اللّهُ اللّهُ اللهُ فَكُو اللهُ وَلِيّا مُرْشِدًا ﴿ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلْ فَكَن يَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيآءَ مِن دُونِهِ ﴿ الآية .

وقوله تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهَنَدِئُ وَمَن يُضَلِلْ فَأُولَئِهَكَ هُمُ الْخُسِرُونَ شَيْهُ. الْخَسِرُونَ شَيْهُ.

وقوله تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّىٰهَا ۞ فَأَلَّمُهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ۞ .

والآيات بمثل هذا كثيرة معلومة، نرجو الله الرحيم الكريم أن يهدينا وألا يضلنا.

### قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوةً ﴾.

هذه الأخوة التي أثبت الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة للمؤمنين بعضهم لبعض هي أخوة الدين لا النسب.

وقد بين تعالى أن الأخوة تكون في الدين في قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ ءَابَآءَ هُمْ فَالِخُونُكُمْ فِي ٱلدِّينِ﴾ الآية .

/ وقد قدمنا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ٦٢٩ ﴿ إِنَّ هَلَاا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِمَ أَقُومُ ﴾، أن الأخوة الدينية أعظم وأقوى

من الأخوة النسبية، وبينا أدلة ذلك من الكتاب والسنة، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرْ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَ خَيْرًا مِنْهُنَّ ﴾ .

قوله: ﴿ لَا يَسَخَرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ ﴾ أي لا يستخفوا ولا يستهزؤوا بهم، والعرب تقول: سَخِر منه، بكسر الخاء، يَسْخَر، بفتح الخاء على القياس، إذا استهزأ به واستخف.

وقد نهى الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة عن السخرية من الناس، مبيناً أن المسخور منه قد يكون خيراً من الساخر.

ومن أقبح القبيح استخفاف الدنيء الأرذل بالأكرم الأفضل، واستهزاؤه به.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من النهي عن السخرية، جاء ذم فاعله وعقوبته عند الله في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ لَا يَجِدُونَ يَلْمِزُونَ اللَّهُ عَنَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمْمُ عَذَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ مَنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ وَلَهُمْ عَنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَهُ مُعْمَدُ وَلَهُ عَلَيْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّاهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ مُ اللَّهُ مُنْهُمْ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمْ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ عَلَيْهُمْ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ مُعْمُولًا لِلللَّهُ وَلَهُمْ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ وَلَهُمْ وَلَهُ مُنْهُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ ولَهُ اللَّهُ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلِهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُونُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُونُ مُوالِمُ لَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَيْكُمْ وَلَهُ عَلَاكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَالْمُعْلِقُ عَلَيْكُمْ عَلَالِهُ وَلَهُ عَلَالِهُ عَلَاكُمُ وَالْمُعُلِقُولُهُ عَلَاكُمُ وَالْمُعُلِقُولُهُ عَلَالْكُولُ وَاللَّهُ عَلَالِهُ لَلَّهُ عَلَيْكُمُ وَالْمُ عَلَالِهُ عَلَالِكُمُ لَعَلَّا لَهُ

وقد بين تعالى أن الكفار المترفين في الدنيا كانوا يسخرون من ضعاف المؤمنين في دار الدنيا، وأن أولئك يسخرون من الكفار يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿ زُيِنَ لِلّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَا وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ اللّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَا وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ المَّوَا وَاللّذِينَ المَّوَا وَاللّذِينَ المَّوَا مِنْ اللّذِينَ المَّوَا مِنْ اللّذِينَ مَا اللّذِينَ المَّوَا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ فَي وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَنْعَامَرُونَ فَي اللهُ وَله تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ فَي عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَنظُرُونَ فَي هَلَ تُوبَ ٱلْكُفَّارُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ فَي الْمُؤَا يَضْعَكُونَ فَي عَلَى الْأَرَابِكِ يَنظُرُونَ فَي هَلَ مَنْ اللّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ فَي عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَنظُرُونَ فَي هَلَ مُثُوا مِنَ ٱلْكُفَارِ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ فَي اللّذِينَ عَلَى اللّذِينَ عَامَنُوا مِنَ الْكُفَارِ يَضْحَكُونَ فَي عَلَى الْأَرَابِكِ يَنظُرُونَ فَي هَلَى اللّذِينَ عَامَوُا مِنَ الْكُفَارِ يَضْحَكُونَ فَي عَلَى الْأَرَابِكِ يَنظُرُونَ فَي هَا لَوْ اللّذِينَ عَامَنُوا مِنَ الْكُفَارِ يَضْحَكُونَ فَي عَلَى اللّذِينَ عَلَى اللّذَي اللّذَي اللّذَي اللّذَي اللّذَي اللّذِينَ عَامَنُوا مِنَ الْكُفَارِ يَضْحَكُونَ فَي عَلَى اللّذَي اللّذِينَ عَامِلُونَ فَي اللّذِينَ عَلَى اللّذَي اللّذِينَ عَامِلُونَ فَي اللّذِينَ اللّذِينَ عَلَى اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذَي اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذَي اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذَي اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذَي اللّذِينَ الْمُؤَالِقَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذَي اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِي اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذَي اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذَي اللّذَي اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِي اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِي اللّذِينَ اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي الللّذِي الللّذِي الللّذِي اللّذِي الللّذِي الللّذِي اللّذِي الللّذِي اللّذِي اللّذِي الللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّ

فلا ينبغي لمن رأى مسلماً في حالة رثة تظهر بها عليه آثار الفقر والضعف أن يسخر منه، لهذه الآيات التي ذكرنا.

### \* قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُو ﴾.

أي لا يلمز أحدكم أخاه، كما تقدم إيضاحه في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرُّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِى هِ الْكَلامِ على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرُّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْكَلامِ على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرُّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي

وقد أوعد الله جل وعلا الذين يلمزون الناس في قوله تعالى: ﴿ وَنَكُ لِحَكُلِ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ شَهُ ﴾، والهمزة كثير الهمز للناس، واللمزة كثير اللمز.

قال بعض العلماء: الهمز يكون بالفعل، كالغمز بالعين احتقاراً وازدراء، واللمز باللسان، وتدخل فيه الغيبة.

وقد صرح الله تعالى بالنهي عن ذلك في قوله: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾، ونفر عنه غاية التنفير في قوله تعالى: ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾، فيجب على المسلم أن يتباعد كل التباعد من الوقوع في عرض أخيه.

## \* قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِّن ذَكِّرٍ وَأُنتَى ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه خلق الناس من ذكر وأنثى، ولم يبين هنا كيفية خلقه للذكر والأنثى المذكورين، ولكنه بين ذلك في مواضع أخر من كتاب الله.

/ فبين أنه خلق ذلك الذكر الذي هو آدم من تراب، وقد بين ٦٣١ الأطوار التي مرَّ بها ذلك التراب، كصيرورته طيناً لازباً وحماً مسنوناً وصلصالاً كالفخار.

وبين أنه خلق تلك الأنثى التي هي حواء من ذلك الذكر الذي هو آدم، فقال في سورة النساء: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾، وقال تعالى في الأعراف: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ﴾، وقال تعالى في الزمر: ﴿ خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا فَرْجَهَا مِنْهَا فَوْجَهَا لِيَسْكُنَ وَوَجَهَا هُوَ مَعْلَ مِنْهَا فَوْجَهَا هُوَ مَن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا فَوْجَهَا﴾.

وقد قدمنا أنه خلق نوع الإنسان على أربعة أنواع مختلفة:

الأولَ منها: خلقه لا من أنثى ولا من ذكر، وهو آدم عليه السلام.

والثاني: خلقه من ذكر بدون أنثى، وهو حواء.

والثالث: خلقه من أنثى بدون ذكر، وهو عيسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام.

والرابع: خلقه من ذكر وأنثى، وهو سائر الآدميين.

وهذا يدل على كمال قدرته جل وعلا.

#### مسألة

قد دلت هذه الآيات القرآنية المذكورة على أن المرأة الأولى كان وجودها الأول مستنداً إلى وجود الرجل وفرعاً عنه.

وهذا أمر كوني قدري من الله، أنشأ المرأة في إيجادها الأول علبه.

وقد جاء الشرع الكريم المنزل من الله ليعمل به في أرضه، بمراعاة هذا الأمر الكوني القدري في حياة المرأة في جميع النواحي.

/ فجعل الرجل قائماً عليها، وجعلها مستندة إليه في جميع ٦٣٢ شؤونها، كما قال تعالى: ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ﴾ الآية.

فمحاولة استواء المرأة مع الرجل في جميع نواحي الحياة لا يمكن أن تتحقق؛ لأن الفوارق بين النوعين كوناً وقدراً أولاً، وشرعاً منزلاً ثانياً، تمنع من ذلك منعاً باتاً.

ولقوة الفوارق الكونية والقدرية والشرعية بين الذكر والأنثى، صح عن النبي ﷺ أنه لعن المتشبه من النوعين بالآخر.

ولا شك أن سبب هذا اللعن هو محاولة من أراد التشبه منهم بالآخر، لتحطيم هذه الفوارق التي لا يمكن أن تتحطم.

وقد ثبت في صحيح البخاري من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «لعن رسول الله على المتشبهين من الرجال بالنساء والمتشبهات من النساء بالرجال».

وقد قدمنا هذا الحديث بسنده في سورة بني إسرائيل، وبينا هناك أن من لعنه رسول الله ﷺ فهو ملعون في كتاب الله، فلو كانت الفوارق بين الذكر والأنثى يمكن تحطيمها وإزالتها لم يستوجب من أراد ذلك اللعن من الله ورسوله.

ولأجل تلك الفوارق العظيمة الكونية القدرية بين الذكر والأنثى، فرق الله جل وعلا بينهما في الطلاق، فجعله بيد الرجل دون المرأة، وفي الميراث، وفي نسبة الأولاد إليه، وفي تعدد الزوجات دون الأزواج، وصرح بأن شهادة امرأتين بمنزلة شهادة رجل واحد في قوله تعالى: ﴿ فَإِن لّمَ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَأَتَكَانِ ﴾ الآية، فالله الذي خلقهما لا شك أنه أعلم بحقيقتهما، وقد صرح في كتابه بقيام الرجل مقام امرأتين في الشهادة.

7٣٣ / وقد قال تعالى: ﴿ أَلَكُمُ ٱلذَّكُرُ وَلَهُ ٱلْأَنْيَنَ ۞ تِلْكَ إِذَا فِسُمَةٌ صِيرَى اللهِ اللهِ وَسُمَةُ صِيرَى اللهِ اللهِ على ضِيزَى ۞ أي غير عادلة، لعدم استواء النصيبين، لفضل الذكر على الأنشى.

ولذلك وقعت امرأة عمران في مشكلة لما ولدت مريم، كما قال تعالى عنها: ﴿ فَلَمَا وَضَعَتُما قَالَتُ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَٱللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ وَاللّهَ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ وَلَيْسَ ٱلذَّكُرِ كَٱلْأُنْثَى ﴾ الآية.

فامرأة عمران تقول: ﴿ وَلَيْسَ ٱلذَّكَرُ كَٱلْأُنثَىٰ ﴾، وهي صادقة في ذلك بلا شك.

والكفرة وأتباعهم يقولون: إن الذكر والأنثى سواء.

ولا شك عند كل عاقل في صدق هذه السالبة وكذب هذه الموجبة.

وقد أوضحنا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا ٱلْقُرِّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ ٱقَوْمُ ﴾ وجه الحكمة في جعل الطلاق بيد الرجل، وتفضيل الذكر على الأنثى في الميراث، وتعدد الزوجات، وكون الولد ينسب إلى الرجل، وذكرنا طرفاً من ذلك في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ﴾، وبينا أن الفوارق الطبيعية بينهما كون الذكورة شرفاً وكمالاً وقوة طبيعية خلقية، وكون الأنوثة بعكس ذلك.

وبينا أن العقلاء جميعاً مطبقون على الاعتراف بذلك، وأن من أوضح الأدلة التي بينها القرآن على ذلك اتفاق العقلاء على أن الأنثى من حين نشأتها تجلى بأنواع الزينة من حلي وحلل، وذلك لجبر النقص الجبلي الخلقي الذي هو الأنوثة، كما قال الشاعر:

وما الحلي إلا زينة من نقيصة يتمم من حُسْنِ إذا الحسن قصَّرا

وقد بينا أن الله أوضح هذا بقوله: ﴿ أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِ ٱلْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْخِلَيَةِ وَهُو أَلَخِ اللهِ فَيْرُ مُبِينِ ﴿ أَنَهُ مُ الكفار أنهم مع ادعاء الولد له تعالى جعلوا له أنقص الولدين وأضعفهما خلقة وجبلة وهو الأنثى، ولذلك نشأت في الحلية من صغرها، لتغطية النقص الذي هو ١٣٤ الأنوثة وجبره بالزينة، فهو في الخصام غير مبين؛ لأن الأنثى لضعفها الخلقي الطبيعي لا تقدر أن تبين في الخصام إبانة الفحول الذكور، إذا اهتضمت وظلمت، لضعفها الطبيعي.

وإنكار الله تعالى على الكفار أنهم مع ادعائهم له الولد جعلوا له أنقص الولدين وأضعفهما، كثير في القرآن، كقوله تعالى: ﴿ أَصَّطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ ﴿ أَفَاصَفَلَكُو رَبُّكُم الْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ ﴿ أَفَاصَفَلَكُو رَبُّكُم الْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ وَاتَّخَذَ مِنَ ٱلْمَكَيِّكَةِ إِنَّنَا إِنَّكُو لَنَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا ﴿ وقوله تعالى: ﴿ لَوَ اللّهَ أَن يَتَخِذَ وَلَدًا لَاصَطَفَىٰ مِمَّا يَخَذُلُقُ مَا يَسَكَآءً ﴾، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

وأما الذكر فإنه لا ينشأ في الحلية؛ لأن كمال ذكورته وشرفها وقوتها الطبيعية التي لا يحتاج معه إلى التزين بالحلية التي تحتاج إليه الأنثى، لكماله بذكورته ونقصها بأنوثتها.

ومما لا نزاع فيه بين العقلاء أن الذكر والأنثى إذا تعاشرا المعاشرة البشرية الطبيعية التي لا بقاء للبشر دونها، فإن المرأة تتأثر بذلك تأثراً طبعيّاً كونياً قدرياً مانعاً لها من مزاولة الأعمال، كالحمل والنفاس وما ينشأ عن ذلك من الضعف والمرض والألم، بخلاف الرجل فإنه لا يتأثر بشيء من ذلك.

ومع هذه الفوارق لا يتجرأ على القول بمساواتهما في جميع

الميادين إلا مكابر في المحسوس، فلا يدعو إلى المساواة بينهما إلا من أعمى الله بصيرته.

وقد قدمنا في الموضعين اللذين أشرنا لهما من هذا الكتاب المبارك ما يكفي المنصف، فأغنى عن إعادته هنا.

## قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَلَى .

/ لما كان قوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَى ﴾ يدل على استواء الناس في الأصل؛ لأن أباهم واحد وأمهم واحدة، وكان في ذلك أكبر زاجر عن التفاخر بالأنساب وتطاول بعض الناس على بعض، بين تعالى أنه جعلهم شعوباً وقبائل لأجل أن يتعارفوا، أي يعرف بعضهم بعضاً، ويتميز بعضهم عن بعض، لا لأجل أن يفتخر بعضهم على بعض ويتطاول عليه.

وذلك يدل على أن كون بعضهم أفضل من بعض وأكرم منه إنما يكون بسبب آخر غير الأنساب، وقد بين الله ذلك هنا بقوله: ﴿ إِنَّ اَكُمْ كُرْ عِندَ ٱللَّهِ أَنقَنَكُمْ ﴾.

فاتضح من هذا أن الفضل والكرم إنما هو بتقوى الله لا بغيره من الانتساب إلى القبائل، ولقد صدق من قال:

فقد رفع الإسلام سلمان فارس وقد وضع الكفر الشريف أبا لهب وقد ذكروا أن سلمان رضى الله عنه كان يقول:

أبي الإسلام لا أب لي سواه إذا افتخروا بقيس أو تميم وهذه الآيات القرآنية، تدل على أن دين الإسلام دين سماوي صحيح، لا نظر فيه إلى الألوان ولا إلى العناصر، ولا إلى الجهات،

وإنما المعتبر فيه تقوى الله جلّ وعلا وطاعته، فأكرم الناس وأفضلهم أتقاهم لله، ولا كرم ولا فضل لغير المتقي ولو كان رفيع النسب.

والشعوب جمع شعب، وهو الطبقة الأولى من الطبقات الست التي عليها العرب وهي: الشعب، والقبيلة، والعمارة، والبطن، والفخذ، والفصيلة.

فالشعب يجمع القبائل، والقبيلة تجمع العمائر، والعمارة تجمع البطون، والبطن يجمع الأفخاذ، والفخذ يجمع الفصائل.

/خزيمة شعب، وكنانة قبيلة، وقريش عمارة، وقصي بطن، ٦٣٦ وهاشم فخذ، والعباس فصيلة.

وسميت الشعوب؛ لأن القبائل تتشعب منها.

ولم يذكر من هذه الست في القرآن إلا ثلاث: الشعوب، والقبائل، كما في هذه الآية، والفصيلة، في المعارج، في قوله: ﴿ وَفَصِيلَتِهِ ٱلَّي تُعْوِيهِ آلَهُ ﴾.

وقد قدمنا ما دلت عليه هذه الآيات موضحاً في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَاَ ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْكَلامِ عَلَى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَاَ ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْكَلامِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّلْمُولَ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا

واعلم أن العرب قد تطلق بعض هذه الست على بعض، كإطلاق البطن على القبيلة في قول الشاعر:

وإن كلاباً هذه عشر أبطن وأنت بريء من قبائلها العشر

كما قدمناه في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُلَاثَةُ وَوَا عَالَى : ﴿ ثُلَاثَةُ وَوَعِ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَا لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن هؤلاء الأعراب وهم أهل البادية من العرب قالوا آمنا، وأن الله جل وعلا أمر نبيه أن يقول لهم: ﴿ لَمْ تُوَمِّنُواْ وَلَكِنَ قُولُواْ أَسَلَمُنَا ﴾، وهذا يدل على نفي الإيمان عنهم وثبوت الإسلام لهم.

وذلك يستلزم أن الإيمان أخص من الإسلام؛ لأن نفي الأخص لا يستلزم نفي الأعم.

وقد قدمنا مراراً أن مسمى الإيمان الشرعي الصحيح، والإسلام الشرعي الصحيح، والإسلام الشرعي الصحيح، هو استسلام القلب بالاعتقاد، واللسان ١٣٧ بالإقرار، والجوارح بالعمل، /فمؤداهما واحد، كما يدل له قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَمَا وَجَدَنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَا وَجَدَنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ .

وإذا كان ذلك كذلك فإنه يحتاج إلى بيان وجه الفرق بين الإيمان والإسلام في هذه الآية الكريمة؛ لأن الله نفى عنهم الإيمان دون الإسلام، ولذلك وجهان معروفان عند العلماء، أظهرهما عندي: أن الإيمان المنفي عنهم في هذه الآية هو مسماه الشرعي الصحيح، والإسلام المثبت لهم فيها هو الإسلام اللغوي الذي هو الاستسلام والانقياد بالجوارح دون القلب.

وإنما ساغ إطلاق الحقيقة اللغوية هنا على الإسلام مع أن الحقيقة الشرعية مقدمة على اللغوية على الصحيح؛ لأن الشرع الكريم جاء باعتبار الظاهر، وأن توكل السرائر إلى الله.

فانقياد الجوارح في الظاهر بالعمل واللسان بالإٍقرار يكتفي به شرعاً، وإن كان القلب منطوياً على الكفر.

ولهذا ساغ إرادة الحقيقة اللغوية في قوله: ﴿ وَلَكِكِن قُولُوٓا أ أَسْلَمْنَا﴾؛ لأن انقياد اللسان والجوارح في الظاهر إسلام لغوي مكتفى به شرعاً عن التنقيب عن القلب.

وكل انقياد واستسلام وإذعان يسمى إسلاماً لغة. ومنه قول زيد بن عمرو بن نفيل العدوي مسلم الجاهلية:

> وأسلمت وجهي لمن أسلمت إذا هـــى سيقــت إلـــى بلـــدة /وأسلمت وجهي لمن أسلمت

له الأرض تحمل صخراً ثقالاً دحاها فلما استوت شدها جميعاً وأرسى عليها الجبالا وأسلمت وجهي لمن أسلمت له المزن تحمل عذباً زلالا أطاعت فصبت عليها سجالا له الريح تصرف حالاً فحالا ٦٣٨

فالمراد بالإسلام في هذه الأبيات: الاستسلام والانقياد.

وإذا حمل الإسلام في قوله: ﴿ وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ انقدنا واستسلمنا بالألسنة والجوارح. فلا إشكال في الآية.

وعلى هذا القول، فالأعراب المذكورون منافقون؛ لأنهم مسلمون في الظاهر، وهم كفار في الباطن.

الوجه الثاني: أن المراد بنفي الإيمان في قوله: ﴿ لَّمْ تُوَّمِنُواْ ﴾ نفي كمال الإيمان، لا نفيه من أصله.

وعليه فلا إشكال أيضاً؛ لأنهم مسلمون مع أن إيمانهم غير تام، وهذا لا إشكال فيه عند أهل السنة والجماعة القائلين بأن الإِيمان يزيد وينقص. وإنما استظهرنا الوجه الأول، وهو أن المراد بالإسلام معناه اللغوي دون الشرعي، وأن الأعراب المذكورين كفار في الباطن وإن أسلموا في الظاهر؛ لأن قوله جل وعلا: ﴿ وَلَمَّا يَدَّخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِ قَلُوبِكُم ۗ ﴾ يدل على ذلك دلالة كما ترى؛ لأن قوله: ﴿ يَدَّخُلِ ﴾ فعل في سياق النفي وهو من صيغ العموم، كما أوضحنا مراراً، وإليه الإشارة بقول صاحب مراقي السعود:

ونحو لا شربت أو إن شربا واتفقوا إن مصدر قد جلبا فقوله: ﴿ وَلَمَّا يَدَّخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ۗ ﴾ في معنى: لا دخول للإيمان في قلوبكم.

٣٩
/ والذين قالوا بالثاني قالوا: إن المراد بنفي دخوله نفي كماله.
والأول أظهر كما ترى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ ﴾ المراد بعض الأعراب، وقد استظهرنا أنهم منافقون، لدلالة القرآن على ذلك، وهم من جنس الأعراب الذين قال الله فيهم: ﴿ وَمِنَ الْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُ بِكُو الدَّوابِرُ ﴾، وإنما قلنا إن المراد بعض الأعراب في هذه الآية ؛ لأن الله بين في موضع آخر أن منهم من ليس كذلك، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْمَوْرِ الْآخِر اللهُ فِي مَوْلَى الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّا وَالْمَوْرِ الْآخِر وَيَتَخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَتِ عِندَ اللهِ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّا وَاللهُ وَاللهُ مَا اللهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللهُ عَفُورُ رَّحِيمٌ اللهِ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّا وَاللهُ وَاللهُ مَا يُنفِقُ قُرُبَتِ عِندَ اللهِ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّا وَاللهُ عَفُورُ رَّحِيمٌ اللهُ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّا اللهُ عَفُورُ رَّحِيمٌ اللهُ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّا اللهُ عَفُورُ رَّحِيمٌ اللهُ فَي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللهُ عَفُورُ رَّحِيمٌ اللهُ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَصَلَوَتِ الرَّسُولُ أَلاَ إِنَّا اللهُ عَنْ وَاللهُ وَيَعْمُ اللهُ فِي رَحْمَتِهُ إِنَّ اللهُ عَلَا إِلَا اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمِلَا اللهُ اللهِ اللهُ الله

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَنَّعُ لِمُونَ اللَّهَ بِدِينِكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَةِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿
 فِي السَّمَوَةِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿

لما قال هؤلاء الأعراب: آمنا، وأمر الله نبيه أن يكذبهم في

قوله: ﴿ قُل لَمْ تُؤْمِنُوا ﴾ ، وقوله: ﴿ وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ ، أمر نبيهم أن يقول لهم بصيغة الإنكار: ﴿ أَتُعَلِمُونَ ٱللّهَ بِدِينِكُمْ ﴾ ، وذلك بادعائكم أنكم مؤمنون ، والله لا يخفى عليه شيء من حالكم ، وهو عالم بأنكم لم تؤمنوا وعالم بكل ما في السموات والأرض وعالم بكل شيء .

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من تقبيح تزكية النفس بالكذب جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ هُوَ أَعَلَمُ بِكُرُ إِذَ أَنشَا كُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُم لَجَاةً فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ فَلَا تُزَكُّوا أَنفُسَكُم هُوَ أَعَلَمُ بِمَنِ أَنشَا كُمْ مِّنَ ٱللَّمُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مَعْلُومة .

/ \* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ غَيِّبَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَٱللَّهُ ٦٤٠ بَصِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ شِيَّا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُرُ لِيَسۡتَخۡفُواْ مِنْهُۚ أَلَاحِينَ يَسۡتَغۡشُونَ عُلَى قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُرُ لِيَسۡتَخۡفُواْ مِنْهُ أَلَاحِينَ يَسۡتَغۡشُونَ قِيابَهُمۡ يَعۡلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعۡلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ۞ .







724

## إِنْهُ الْحَرَالُحِيْدِ اللهِ الْحَرَالُحِيْدِ اللهِ الْحَرَالُحِيْدِ اللهِ الْحَرَالُحِيْدِ اللهِ المُ

## \* قوله تعالى: ﴿ قَنَّ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ١٠٠٠ .

المقسم عليه في الآية محذوف، والظاهر أنه كالمقسم عليه المحذوف في سورة ص، وقد أوضحناه في الكلام عليها.

\* وقوله تعالى هنا: ﴿ بَلْ عِبُواْ أَن جَاءَهُم مُّنذِرُ مِّنَهُمْ فَقَالَ اللهُ وَعَلَيْ وَقُولُهُ مَّنَذِرُ مِّنَهُمْ فَقَالَ اللهُ وَجُعُ بَعِيدُ إِنَّ اللهُ وَجُعُ بَعِيدُ إِنَّ اللهُ وَجُعُ بَعِيدُ إِنَّ اللهُ وَجُعُ بَعِيدُ إِنَّ اللهُ وَاللهُ وَجُعُ بَعِيدُ إِنَّ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

قد قدمنا في سورة ص أن من المقسم عليه أن النبي على صادق وأن رسالته حق، كما دل عليه قوله في ص: ﴿ وَعِبُوا أَن جَاءَهُم مُنذِرُ مِنْهُم مُنذِر مُن مِن المقسم عليه تكذيب الكفار في إنكارهم البعث، ويدل عليه قوله هنا: ﴿ فَقَالَ ٱلْكَفُرُونَ هَذَا شَيْء عَيب ﴿ وَالْقُرْءَانِ وَكُن اللّه مَن بقوله : ﴿ وَالْقُرْءَانِ وَكُن اللّه مِن المعبود واحداً .

وقد بينا الآيات الدالة على ذلك في سورة صّ، وذكرنا هناك أن

كون المقسم عليه في سورة قَ هذه المحذوف يدخل في إنكارهم لرسالة النبي ﷺ، بدليل قوله: ﴿ بَلْ عِبُواْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرُ مِّنَّهُمْ ﴾، وتكذيبهم في إنكارهم للبعث، بدليل قوله: ﴿ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا شَيَّءُ عَيبُ إِنَّ ﴾، وبينا وجه إيضاح ذلك بالآيات المذكورة هناك وغيرها، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

78٤ / \* قوله تعالى: ﴿ أَفَامَرُ يَنْظُرُوٓا إِلَى السَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنْظُرُوٓا إِلَى السَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنْيَنْكَهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ﴿ إِنَّ ﴾ .

الهمزة في قوله: ﴿ أَفَاهَرَ ﴾ تتعلق بمحذوف، والفاء عاطفة عليه، كما قدمنا مراراً أنه أظهر الوجهين، وأنه أشار إليه في الخلاصة بقوله:

#### \* وحذف متبوع بدا هنا استبح \*

والتقدير: أأعرضوا عن آيات الله فلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها وما لها من فروج؛ أي ليس فيها من شقوق ولا تصدع ولا تفطر.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من تعظيم شأن كيفية بنائه تعالى السماء وتزيينه لها وكونها لا تصدع ولا شقوق فيها، جاء كله موضحاً في آيات أخر، كقوله جل وعلا في بنائه للسماء: ﴿ مَأَنتُمُ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَيْنَهَا فِي أَيْدُ وَإِنَّا لَهُ السَّمَاءُ بَنَيْنَهَا فِلَيَّدُ وَإِنَّا فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَيْنَهَا فِلَيْدُ وَإِنَّا فَو له بَنَهَا فَي وَفِله بَنَهَا فَي وَفِله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءُ بَنَيْنَهَا فِلَيْدُ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ فَي مَ مَنَوَ هَا لَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن عَلَق الرَّمَ فِي مَن تَعَلُوتٍ فِي عَلِي وَقُوله تعالى فَي أُول الرعد: ﴿ اللَّهُ الَّذِي رَفَع السَّمَونَ بِغَيْرِ فَعَ السَّمَ فَعَ اللّهِ فَي أُول الرعد: ﴿ اللّهُ اللّهِ عَلَى فَعَ السَّمَا فِي أُول الرعد: ﴿ اللّهُ اللّهِ عَلَى فَعَ السَّمَونَ بِغَيْرِ فَعَ السَّمَونَ فَ إِلَى فَعَ أُولُ الرعد فَعَ اللّهُ الللّهُ اللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

عَمَدِ تَرَوْنَهَا ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾، وقوله تعالى في لقمان: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرُونَهُمُ ۗ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

وكقوله تعالى في تزيينه للسماء: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنَيَا بِمَصَدِيتَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَزَيَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنَيَا بِمَصَدِيتَ وَحِفْظَاً ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَيِّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ ٱلْكَوَكِ ۚ ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَاءَ بُرُوجًا وَزَيِّنَا هَا لِلنَّاظِرِينَ ۖ ۞ ﴾.

وكقوله تعالى في حفظه للسماء من أن يكون فيها فروج أي شقوق: ﴿ فَأَرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلَ تَرَىٰ مِن فُطُورِ ﴿ فَهُ ﴾ ، والفطور والفروج بمعنى واحد، وهو الشقوق والصدوع، وقوله / تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقَفًا 180 عَمُفُوطُ أَ وَهُمْ عَنْ ءَايَٰ المُعْرِضُونَ ﴿ فَهُ ﴾ . أما إذا كان يوم القيامة فإن السماء تتشقق وتتفطر، وتكون فيها الفروج، كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَقُ ٱلسَّمَآءُ هِ ٱلْغَمْمِ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلشَّمَآءُ فَكَانَتُ وَرَدَةً ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وَقَعْتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴿ وَالسَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِقِ مَا يَعْمُلُ ٱلْوِلَدَنَ شِيبًا ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلسَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِقِ مَا يَعْمُلُ ٱلْوِلَدَنَ شِيبًا ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلسَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِقِ ء ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَآءُ السَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِيَّ عَهُ مَا وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَآءُ السَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِيَّ عَهُ ، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَآءُ السَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِيَّ عَهُ ، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَآءُ السَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِيَّ مَ وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ مُنفَطِرٌ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُ مُنفَطِرٌ اللَّهُ وَقَالَ تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّمُومُ طُمِسَتُ ﴿ وَالَ السَّمَاءُ النَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ طُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَيْدُا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَه

قوله تعالى: ﴿ وَالْأَرْضَ مَدَدُنَهَا وَالْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِى وَالْبَتْنَا فِيهَا
 مِن كُلِّ زَقِّج بَهِيج ۞ بَصِرةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدِ مُنيبٍ ۞ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه مد الأرض وألقى فيها الجبال الرواسي وأنبت فيها من كل زوج بهيج، تبصرة وذكرى لكل عبدٍ منيب.

وهذا الذي تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِى مَدَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوَسِى كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ النَّيْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَقَوْمِ وَالْهَارُونِ عَمَدِ تَرَوْبَها وَالْقَى فِي الْمُرْضِ يَتَفَكِّرُونَ ﴿ فَي اللَّمَوْتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْبَها وَالْقَى فِي الْمُرْضِ يَتَفَكِّرُونَ ﴿ فَي اللَّمَاءَ مَا اللَّهَ عَلَم اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ مِن كُلِّ زَوَّج بَهِيج ﴿ ثَا اللهِ مَن كُلِّ رَوَّج بَهِيج ﴾ أي من كل صنف حسن من أصناف النبات، وقوله: ﴿ تَبْصِرَةُ ﴾ أي قدرنا الأرض وألقينا فيها الرواسي وأنبتنا فيها أصناف النبات الحسنة، لأجل أن نبصر عبادنا كمال قدرتنا على البعث وعلى كل شيء وعلى استحقاقنا للعبادة دون غيرنا.

# 787 \* / قـوله تعـالـى: ﴿ وَأَحْيَيْنَا بِهِ عَلَمَةً مَّيْتًا كَذَالِكَ الْحَرُوبُ مَيْتًا كَذَالِكَ الْخَرُوبُ شَالَهُ .

قوله: (كذلك الخروج): معناه أن الله تبارك وتعالى يبين أن إحياء الأرض بعد موتها بإنبات النبات فيها بعد انعدامه واضمحلاله، دليل على بعث الناس بعد الموت بعد كونهم تراباً وعظاماً. فقوله: (كذلك الخروج) يعني أن خروج الناس أحياء من قبورهم بعد الموت كخروج النبات من الأرض بعد عدمه، بجامع استواء الجميع في أنه جاء بعد عدم، وهذا أحد براهين البعث التي يكثر الاستدلال عليه بها في القرآن، وقد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في صدر سورة البقرة وأول النحل وأول الجاثية، وغير ذلك من المواضع.

## قوله تعالى: ﴿ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَعَنَّ وَعِيدِ ﴿ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَعَنَّ وَعِيدِ ﴿ إِنَّ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَعَنَّ وَعِيدِ ﴿ إِنَّ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَعَنَّ وَعِيدِ ﴿ إِنَّ كُلْ كَذَّبَ ٱلرَّسُلَ فَعَنَّ وَعِيدِ ﴿ إِنَّ كُلْ كَذَّبَ ٱلرَّسُلَ فَعَنَّ وَعِيدِ ﴿ إِنَّ كُلْ كَذَّبَ ٱلرَّسُلَ فَعَنَّ وَعِيدِ ﴿ إِنَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللّلَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُلَّ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَ

هذه الآية الكريمة تدل على أن من كذب الرسل يحق عليه العذاب، أي يتحتم ويثبت في حقه ثبوتاً لا يصح معه تخلفه عنه، وهو دليل واضح على أن ما قاله بعض أهل العلم من أن الله يصح أن يخلف وعيده؛ لأنه قال: إنه لا يخلف وعده، ولم يقل إنه لا يخلف وعيده، وأن إخلاف الوعيد حسن لا قبيح، وإنما القبيح هو إخلاف الوعد، وأن الشاعر قال:

وإني وإن أوعدته أو وعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي

لا يصح بحال؛ لأن وعيده تعالى للكفار حق، ووجب عليهم بتكذيبهم للرسل، كما دل عليه قوله هنا: ﴿ كُلُّ كُذَّبَ الرُّسُلَ فَقَ وَعِيدِ فَي وَعِيدِ فَي الأصول أن الفاء من حروف العلة كقوله: سها فسجد، أي لعله سهوه، وسرق فقطعت يده، أي لعلة سرقته، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ أَيْدِيَهُما ﴾، فتكذيبهم الرسل علة صحيحة لكون الوعيد بالعذاب حَقَّ ووجب عليهم، فدعوى جواز تخلفه باطلة بلا شك.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة / جاء موضحاً في آيات أخر، ٦٤٧ كقوله تعالى في هذه السورة الكريمة: ﴿ قَالَ لَا تَخْنُصِمُواْ لَدَى وَقَدَّ قَدَّمَتُ اللَّهِ مَا لِبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَى ﴾ الآية، والتحقيق: أن المراد بالقول الذي لا يبدل لديه هو الوعيد الذي قدم به إليهم، وقوله تعالى في سورة صَ : ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

وبهذا تعلم أن الوعيد الذي لا يمتنع إخلافه هو وعيد عصاة المسلمين بتعذيبهم على كبائر الذنوب؛ لأن الله تعالى أوضح ذلك في

قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ ﴾ وهذا في الحقيقة تجاوز من الله عن ذنوب عباده المؤمنين العاصين، ولا إشكال في ذلك، وقد أوضحنا هذا في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلنَّارُ مَثُونَكُمُ خَلِدِينَ فِيهَا إِلَا مَاشَاءَ ٱللَّهُ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ أَفَعَيِينَا بِٱلْخَلْقِ ٱلْأَوَّلِ بَلْ هُمْرَ فِي لَبْسِ مِّنْ خَلْقِ
 جَدِيدٍ ۞

هذه الآية الكريمة من براهين البعث؛ لأن من لم يعي بخلق الناس ولم يعجز عن إيجادهم الأول لا شك في قدرته على إعادتهم وخلقهم مرة أخرى؛ لأن الإعادة لا يمكن أن تكون أصعب من البدء.

والآيات الدالة على هذا كثيرة جداً، كقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْمَةٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي آنَشَاهَا ۖ أَوْلَ مَرَّةً ﴾، وقوله: ﴿ فَسَيَقُولُونَ مِن يُعِيدُنَا قُلِ ٱلَّذِي فَطَرَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾، والآيات بمثل هذا كثيرة معلومة.

وقد أوضحنا الآيات الدالة على براهين البعث التي يكثر الاستدلال عليه بها في القرآن، كخلق الناس أولاً، وخلق السماوات والأرض وما فيهما، وإحياء الأرض بعد موتها، وغير ذلك، في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك، في البقرة والنحل والحج والجاثية وغير ذلك، وأحلنا على ذلك مراراً كثيرة.

٦٤٨ / **\* قوله تعالى**: ﴿ وَلَقَدَّ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسَّوِسُ بِهِـ نَقْسُمُ ۗ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة هود في الكلام

على قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ يَثَنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ أَلَاحِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيكَابَهُمْ يَقْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ أَلَاحِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيكَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ اللَّهِ الصَّدُورِ ﴿ اللَّهُ مُعَالِمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

\* قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَنْلَقَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدُ ﴿ إِذْ يَنْلَقَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدُ ﴿ إِنَّ يَلْفُونَا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

قوله: (إذ) منصوب بقوله: (أقرب) أي نحن أقرب إليه من حبل الوريد في الوقت الذي يتلقى فيه الملكان جميع ما يصدر منه، والمراد: أن الذي خلق الإنسان ويعلم ما توسوس به نفسه وهو أقرب إليه من حبل الوريد في وقت كتابة الحفظة أعماله، لا حاجة له لكتب الأعمال؛ لأنه عالم بها لا يخفى عليه منها شيء، وإنما أمر بكتابة الحفظة للأعمال لحكم أخرى، كإقامة الحجة على العبد يوم القيامة، للأعمال لحكم أخرى، كإقامة الحجة على العبد يوم القيامة، كما أوضحه بقوله: ﴿ وَنُحْرِجُ لَهُ يُومَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبُا يَلْقَلُهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهِ الذي هو كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُومَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ وَمُفعول التلقي في الفعل الذي هو يتلقى، والوصف الذي هو المتلقيان، محذوف تقديره: إذ يتلقى يتلقى، والوصف الذي هو المتلقيان، محذوف تقديره: إذ يتلقى المتلقيان جميع ما يصدر عن الإنسان فيكتبانه عليه.

قال الزمخشري: والتلقي التلقن بالحفظ والكتبة. اهـ منه، والمعنى واضح؛ لأن الملك يتلقى عمل الإنسان عند صدوره منه فيكتبه عليه، والمتلقيان هما الملكان اللذان يكتبان أعمال الإنسان، وقد دلت الآية الكريمة على أن مقعد أحدهما عن يمينه ومقعد الآخر عن شماله.

والقعيد: قال بعضهم: معناه القاعد.

والأظهر أن معناه: المُقاعِد، وقد يكثر في العربية إطلاق الفعل

وإرادة المفاعل، كالجليس بمعنى المجالس، والأكيل بمعنى 759 / المُآكل، والنديم بمعنى المنادم.

وقال بعضهم: القعيد هنا هو الملازم، وكل ملازم دائماً أو غالباً يقال له قعيد، ومنه قول متمم بن نويرة التميمي:

قعيدك ألا تسمعيني ملامة ولا تنكئي قرح الفؤاد فييجعا

والمعنى: عن اليمين قعيد وعن الشمال قعيد، فحذف الأول بدلالة الثاني عليه، وهو أسلوب عربي معروف، وأنشد له سيبويه في كتابه قول عمرو بن أحمر الباهلي:

رماني بأمر كنت منه ووالدي بريئاً ومن جَوْلِ الطويِّ رماني وقول قيس بن الخطيم الأنصاري:

نحن بما عندنا وأنت بما عندك راض والرأي مختلف وقول ضابىء بن الحارث البرجمي:

فمن يك أمسى بالمدينة رحله فإني وقيار بها لغريب

فقول ابن أحمر: «كنت منه ووالدي بريئاً» أي كنت بريئاً منه وكان والدى بريئاً منه.

وقول ابن الخطيم: «نحن بما عندنا وأنت بما عندك راض» أي نحن راضون وأنت راض.

وقول ضابىء بن الحارث: «فإني وقيار بها لغريب» يعني إني لغريب وقيار غريب.

وهذا أسلوب عربي معروف.

ودعوى أن قوله في الآية: (قعيد) هي الأُولى أُخِّرت وحذفت

الثانية لدلالتها عليها، لا دليل عليه، ولا حاجة إليه كما ترى؛ لأن المحذوف إذا صحت الدلالة عليه بالأخيرة فلا حاجة إلى أن هذا الأخير أصله هو الأول، ولا دليل عليه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (ما يلفظ / من قول) أي ما ٢٥٠ ينطق بنطق ولا يتكلم بكلام (إلا لديه) أي إلا والحال أن عنده رقيباً، أي ملكاً مراقباً لأعماله حافظاً لها شاهداً عليها لا يفوته منها شيء. (عتيد) أي حاضر ليس بغائب، يكتب عليه ما يقول من خير وشر.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الإنسان عليه حفظة من الملائكة يكتبون أعماله، جاء موضحاً في آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنِينَ ﴿ مَا يَعْلَمُونَ مَا تَقْعَلُونَ ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لاَ نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَبَحُونَهُمْ بَكَ وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُنُبُونَ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ بَاثِيهَ لَيُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَا كُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا مُؤْلُونُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَلَا مُعَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى ﴿ كَلَّا سَنَكُنُبُ مَا يَقُولُ ﴾ الآية، وفي سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ سَتُكْنَبُ شَهَادَتُهُمُ وَيُسْتَكُونَ شَهَا لَكُ اللَّهِ مَا الكلام على قوله تعالى: ﴿ سَتُكُنَّبُ شَهَادَتُهُمُ وَيُسْتَكُونَا شَهَا اللَّهُ اللَّامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

وقد ذكر جماعة من أهل العلم أن القعيد الذي هو عن اليمين يكتب الحسنات، والذي عن الشمال يكتب السيئات، وأن صاحب الحسنات أمين على صاحب السيئات، فإذا عمل حسنة كتبها صاحب اليمين عشراً، وإذا عمل سيئة قال صاحب اليمين لصاحب الشمال: أمهله ولا تكتبها عليه لعله يتوب أو يستغفر. وبعضهم يقول: يمهله سبع ساعات. والعلم عند الله تعالى.

#### /تنبيه

701

اعلم أن العلماء اختلفوا في عمل الجائز الذي لا ثواب ولا عقاب عليه، هل تكتبه الحفظة عليه أو لا؟ فقال بعضهم: يكتب عليه كل شيء حتى الأنين في المرض، وهذا هو ظاهر قوله: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيتُ عَيْدُ ﴿ مَا يَلْفِ النَّهِ عَلِهُ اللَّهِ عَلِيهٌ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعْلَقِ عَلَيْهُ عَلَيْه

وقال بعض العلماء: لا يكتب من الأعمال إلا ما فيه ثواب أو عقاب.

وكلهم مجمعون على أنه لا جزاء إلا فيما فيه ثواب أو عقاب، فالذين يقولون: لا يكتب إلا ما فيه ثواب أو عقاب، والذين يقولون: يكتب الجميع، متفقون على إسقاط ما لا ثواب فيه ولا عقاب، إلا أن بعضهم يقولون: يكتب أصلاً، وبعضهم يقولون: يكتب أولاً ثم يمحى. وزعم بعضهم أن محو ذلك، وإثبات ما فيه ثواب أو عقاب، هو معنى قوله تعالى: ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ ﴾ الآية.

والذين قالوا: لا يكتب ما لا جزاء فيه، قالوا: إن في الآية نعتاً محذوفاً سوَّغ حذفه العلم به؛ لأن كل الناس يعلمون أن الجائز لا ثواب فيه ولا عقاب، وتقدير النعت المحذوف: ما يلفظ من قول مستوجب للجزاء.

مُهْلِكِي ٱلْقُرَحِتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِلْمُونِ ﴾، وأن من شواهده قول المرقش الأكبر:

/ ورب أسيلة الخدين بكر مهفهفة لها فرع وجيد ٢٥٢ أي لها فرع فاحم وجيد طويل. وقول عبيد بن الأبرص:

من قبوله قبول ومن فعله فعبل ومن نبائله نبائله أى قول فصل، وفعل جميل، ونائل جزل.

\* قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴿ لَقَدَ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ ال

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ بَلِ اُدَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةَ بَلَ هُمْ فِي شَكِّ مِّنْهَا عَمُونَ ﴿ بَلِ اُدَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةَ بَلَ هُمْ فِي شَكِّ مِّنْهَا عَمُونَ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ الجَهَنَّمَ هَلِ ٱمْتَلَأَتِ وَيَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدِ (أَنَّ).

قرأ هذا الحرف عامة السبعة غير نافع وشعبة عن عاصم: (يوم نقول) بالنون الدالة على العظمة. وقرأه نافع وشعبة: (يوم يقول) بالياء، وعلى قراءتهما فالفاعل ضمير يعود إلى الله.

واعلم أن الاستفهام في قوله: (هل من مزيد) فيه للعلماء قولان معروفان:

الأول: أن الاستفهام إنكاري، كقوله تعالى: ﴿ هَلَ يُهَلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ ٱلظَّلْلِمُونَ ﴿ هَلَ يُهَلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ ٱلظَّلْلِمُونَ ﴿ هَلَ مَعْلَى هَذَا، فَمَعْنَى (هُلُ مِنْ مَزِيد) لا محل للزيادة، لشدة امتلاء النار.

واستدل بعضهم لهذا الوجه بآيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِن ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِين ﴿ وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِن ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ وَقُولُهُ مِنَ الْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَالَ فَالْخَقُ وَٱلْحَقُ الْقُولُ ﴿ لَا مَلاَنَ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَهُمْ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة يَس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٓ أَكْثَرِهِمْ ﴾ الآية؛ لأن إقسامه تعالى في محده الآية المدلول عليه بلام / التوطئة في (لأملأن) على أنه يملأ جهنم من الجنة والناس، دليل على أنها لا بد أن تمتلىء.

ولذا قالوا: إن معنى (هل من مزيد) لا مزيد؛ لأني قد امتلأت فليس فِيَّ محل للمزيد.

وأما القول الآخر، فهو أن المراد بالاستفهام في قول النار: (هل من مزيد) هو طلبها للزيادة، وأنها لا تزال كذلك حتى يضع رب العزة فيها قدمه فينزوي بعضها إلى بعض وتقول: قط قط، أي كفاني قد امتلأت.

وهذا الأخير هو الأصح، لما ثبت في الصحيحين وغيرهما عن النبي على أن جهنم لا تزال تقول: هل من مزيد، حتى يضع رب العزة فيها قدمه فينزوي بعضها إلى بعض وتقول قط قط؛ لأن في هذا الحديث المتفق عليه التصريح بقولها: قط قط، أي كفاني قد امتلأت، وأن قولها قبل ذلك: هل من مزيد، لطلب الزيادة، وهذا الحديث الصحيح من أحاديث الصفات، وقد قدمنا الكلام عليها مستوفي في سورة الأعراف والقتال.

واعلم أن قول النار في هذه الآية: (هل من مزيد) قول حقيقي ينطقها الله، فزعم بعض أهل العلم أنه كقول الحوض:

امتلاً الحوض فقال قطني مهلاً رويداً قد ملأت بطني

وأن المراد بقولها ذلك هو ما يفهم من حالها؛ خلاف التحقيق. وقد أوضحنا ذلك بأدلته في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِذَا رَأَتُهُم مِّن مَّكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَمَا تَعَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿ إِنَا رَأَتُهُم مِّن مَّكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَمَا تَعَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿ إِنَا مَا لَكُ الله تعالى .

### قوله تعالى: ﴿ وَأُزَّلِفَتِ ٱلْجُنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ (أَيَّ ﴾ .

قوله: (أزلفت) أي قربت. وقوله: (غير بعيد) فيه معنى التوكيد لقوله: (أزلفت) سواء أعربت (غير بعيد) بأنها حال أو ظرف.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من إزلاف الجنة للمتقين، جاء في مواضع أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْجَحِيمُ سُعِّرَتُ شَيَّ وَإِذَا اللهَ عَالَى: ﴿ وَأُزْلِفَتِ اللَّهَ اللَّهَ عَالَى: ﴿ وَأُزْلِفَتِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

/ قال البغوي رحمه الله في تفسير هذه الآية: (غير بعيد) ٢٥٤ ينظرون إليها قبل أن يدخلوها.

# قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ مَّا يَشَآءُونَ فِيما ۖ وَلَدَ يَنَا مَزِيدُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قوله: (لهم ما يشاؤون فيها) قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَمُمْ فِيهَا مَا يَشَآهُونَ كَلَالِكَ يَجُزِى ٱللّهُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَآهُ وَنِكَ كَلَالِكَ يَجُزِى ٱللّهُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَاهُ أَلُمُنَّقِينَ ﴿ لَهُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ١ ﴿ قَالَ

بعض العلماء: المزيد النظر إلى وجه الله الكريم. ويستأنس لذلك بقوله تعالى: ﴿ لَا الحسنى الجنة، والزيادة النظر، والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكَ نَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الزَّخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ فَيَ

 \* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا 

 بَيْنَهُ مَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبٍ شَيْ ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيَّامِ ﴾، وبينا هناك أن الله أوضح ذلك في فصلت في قوله تعالى: ﴿ فَقَضَلُهُنَّ سَبِّعَ سَمَوَاتٍ فِي لَتَكُفُّرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَقَضَلُهُنَّ سَبِّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾، وأوضحنا ذلك في سورة فصلت.

واللغوب: التعب والإعياء من العمل.

قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ فَبَلَ الْمُرُوبِ (أَبِّكَ)
 قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْمُرُوبِ (أَبَّ)

700 / ما تضمنته هذه الآية الكريمة من أمره تعالى لنبيه على بالصبر على ما يقوله الكفار والتسبيح بحمده جل وعلا أطراف النهار، قد ذكره الله في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في أخريات طه: ﴿ فَأُصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ قَبَلَ طُلُوعٍ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُومٍ أَ وَمِنْ ءَاناً بِي

اليَّلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿ وَأَمره له بالتسبيح بعد أمره له بالصبر على أذى الكفار فيه دليل على أن التسبيح يعينه الله به على الصبر المأمور به، والصلاة داخلة في التسبيح المذكور كما قدمنا إيضاح ذلك، وذكرنا فيه حديث نعيم بن همار، في آخر الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدَرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَلَهَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدَرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَلَهَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدَرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَلَهَ مَعَلَمُ اللّه عَلَى اللّه اللّه أمر بالاستعانة بالصبر وبالصلاة كما قال تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصّبْرِ وَالصّلَوْقَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَسَمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ذَالِكَ يَوْمُ الشَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ذَالِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ اللهِ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة يَس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجَدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ فَهُم مِّنَ ٱلْأَجَدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ فَهُم مِّنَ ٱلْأَجَدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ فَهُم مِّنَ ٱلْأَجَدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّتُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ذَالِكَ حَشْرٌ عَلَيْ مَا يَسِيرُ اللهِ عَلَيْ مَا يَسْرِ اللهِ عَلَيْ مَا يَسْرِيرُ اللهِ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً ذَالِكَ حَشْرُ اللهِ عَلَيْ مَا يَسْرِيرُ اللهِ عَلَيْ مَا يَسْرِيرُ اللهِ عَلَيْ مِنْ اللهِ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً ذَالِكَ حَشْرُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً ذَالِكَ حَشْرُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً ذَالِكَ عَشْرُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً ذَالِكَ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً أَنْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً ذَالِكَ عَلَيْ مَا يَسْرِيرُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَسْرِيرُ اللهِ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً ذَالِكَ عَشْرُ اللهِ عَلَيْ مَا يَسْرَاعاً فَاللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَسْرِيرُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَسْرِيرُ اللّهِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ

قرأ هذا الحرف نافع وابن كثير وابن عامر: (تشَّقق) بتشديد الشين بإدغام إحدى التاءين فيها، وقرأ الباقون بتخفيف الشين لحذف إحدى التاءين.

وقوله تعالى: (سراعاً) جمع سريع، وهو حال من الضمير المجرور في قوله: (عنهم) أي تشقق الأرض عنهم في حال كونهم مسرعين إلى الداعي، وهو الملك الذي ينفخ في الصور ويدعو الناس إلى الحساب والجزاء.

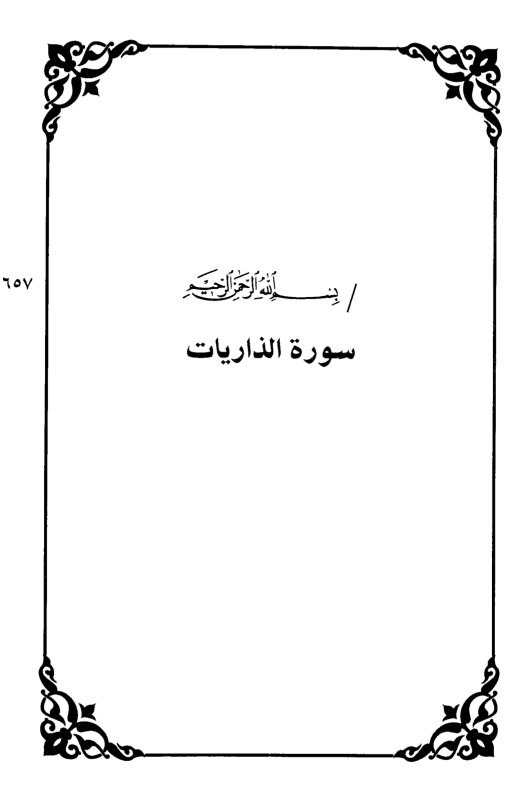
وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الناس يوم البعث عرجون من قبورهم مسرعين إلى المحشر / قاصدين نحو الداعي، جاء موضحاً في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا الله الْأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُمُ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَسِلُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُم مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَسِلُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَيُفِخُ فِي الصَّونَ اللَّهُمُ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ يَغَرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ كَأَنَهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴾ مُهطِعِينَ اللَّهُ الل

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍّ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ الْعَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

عوله تعالى: ﴿ فَذَكِرٌ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ فَي ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة فاطر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا لُنَذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُورِ كَرَبُّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ الآية.





709

/ بنسب أِنْهُ الرَّحْزِ الرَّحْدِ الرَّحْدُ الرَّحْدُ الرَّحْدِ الْحَدِ الْمُعْدِ الْم

قوله تعالى : ﴿ وَالذَّرِيَاتِ ذَرُوا ۞ فَٱلْحَمِلَاتِ وِقَرا ۞ فَٱلْحَمِلَاتِ وِقَرا ۞ فَٱلْمَوْنِ لَصَادِقُ ۞ وَإِنَّ ٱلدِّينَ فَٱلْمُقَسِّمَاتِ أَمَّرًا ۞ إِنَّا تُوعَدُونَ لَصَادِقُ ۞ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَقِعٌ ۞ .

أكثر أهل العلم على أن المراد بالذاريات الرياح. وهو الحق إن شاء الله، ويدل عليه أن الذرو صفة مشهورة من صفات الرياح.

ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا لَذَّرُوهُ ٱلرِّيَكُ ﴾، ومعنى (تذروه) ترفعه وتفرقه، فهي تذرو التراب والمطر وغيرهما، ومنه قول ذي الرمة:

ومنهل آجن قفر محاضره تذرو الرياح على جماته البعرا ولا يخفى سقوط قول من قال: إن الذاريات النساء.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَٱلْحَيْلَتِ وِقُرَا ﴿ اللَّهِ أَكْثَرُ اللَّهِ الْمَرْنُ أَهُلُ اللَّهِ المراد بالحاملات وقراً: السحاب. أي المزن تحمل وقراً ثقيلاً من الماء.

ويدل لهذا القول تصريح الله جل وعلا بوصف السحاب بالثقال، وهو جمع ثقيلة، وذلك لثقل السحابة بوقر الماء الذي تحمله، كقوله تعالى: ﴿وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلثِّقَالَ شَ ﴾، وهو جمع

سحابة ثقيلة، وقوله تعالى: ﴿ حَقَّى إِذَآ أَقَلَّتْ سَحَابًا ثِقَالًا سُقَنَكُ لِبَلَدِ مَيِّتٍ﴾.

وقال بعضهم: المراد بالحاملات وقراً: السفن تحمل الأثقال من الناس وأمتعتهم.

ولو قال قائل: إن الحاملات وقراً الرياح أيضاً لكان وجهه ٦٦٠ ظاهراً، / ودلالة بعض الآيات عليه واضحة؛ لأن الله تعالى صرح بأن الرياح تحمل السحاب الثقال بالماء، وإذا كانت الرياح هي التي تحمل السحاب إلى حيث شاء الله، فنسبة حمل ذلك الوقر إليها أظهر من نسبته إلى السحاب التي هي محمولة للرياح، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيْحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ مَحَى إِذَا أَقَلَتُ سَكَابًا ثِقَالًا سُقَنَهُ لِبَلَهِ مَيْتِ ﴾ الآية.

فقوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَآ أَقَلَّتُ سَحَابًا ثِقَالًا ﴾ أي حتى إذا حملت الرياح سحاباً ثقالاً، فالإقلال الحمل، وهو مسند إلى الريح. ودلالة هذا على أن الحاملات وقراً هي الرياح ظاهرة كما ترى.

ويصح شمول الآية لجميع ذلك، وقد قدمنا مراراً أنه هو الأجود في مثل ذلك، وبينا كلام أهل الأصول فيه، وكلامهم في حمل المشترك على معنييه أو معانيه، في أول سورة النور وغيرها.

والقول بأن الحاملات وقراً: هي حوامل الأجنة من الإِناث، ظاهر السقوط.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَٱلْمَكْرِيكَتِ يُسَرًا ﴿ فَالْمَكْرِيكَتِ يُسَرًا ﴿ فَاللَّهِ الْمَكُولِ أهل العلم على أن المراد بالجاريات يسراً: السفن تجري في البحر يسراً، أي جرياً ذا يسر أي سهولة. 177

والأظهر أن هذا المصدر المنكر حال كما قدمنا نحوه مراراً، أي فالجاريات في حال كونها ميسرة مسخراً لها البحر.

ويدل لهذا القول كثرة إطلاق الوصف بالجري على السفن، كقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ اَيَنتِهِ الْجُوَارِ فِي الْبَحْرِ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِنَّالَمَا طَعَا الْمَاءُ حَمَلْنَكُو فِي الْبَارِيَةِ ﴿ إِنَّالَهُ اللَّهِ مُ وقوله تعالى: ﴿ وَالْفُلْكَ تَجْرِى فِي الْبُحْرِ بِأَمْرِهِ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَالْفُلْكَ فِيهِ بِأَمْرِهِ ﴾ ، إلى غير وقوله تعالى: ﴿ أَلَهُ اللَّهِ سَخَرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِى الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

/ وقيل: الجاريات الرياح. وقيل غير ذلك.

وقوله تعالى: ﴿ فَٱلْمُقَسِّمَاتِ أَمَّا ﴿ فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمَّا ﴿ فَي شَوْونَ وَأَمُورَ مَخْتَلَفَة ، ولذا عبر عنها بالمقسمات. ويدل لهذا قوله تعالى: ﴿ فَٱلْمُدَرِّرَتِ أَمْرًا ۞ ﴾ ، فمنهم من يرسل لتسخير المطر والريح ، ومنهم من يرسل لكتابة الأعمال ، ومنهم من يرسل لقبض الأرواح ، ومنهم من يرسل لإهلاك الأمم ، كما وقع لقوم صالح .

والتحقيق أن قوله: (أمراً) مفعول به للوصف الذي هو المقسمات، وهو مفرد أريد به الجمع، وقد أوضحنا أمثلة ذلك في القرآن العظيم وفي كلام العرب، مع تنكير المفرد كما هنا، وتعريفه وإضافته في أول سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لِأَفْلا ﴾.

والمقسم عليه بهذه الأقسام هو قوله: ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقُ ۚ فَ وَإِنَّ اللَّهِ وَإِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّ

وقوله: ﴿ إِنَّا تُوعَدُونَ ﴾ (ما)، فيه موصولة والعائد إلى الصلة

محذوف، والوصف بمعنى المصدر، أي إن الذي توعدونه من الجزاء والحساب لصدق لا كذب فيه.

وقال بعض العلماء: (ما) مصدرية، أي إن الوعد بالبعث والجزاء والحساب لصادق.

وقال بعضهم: إن صيغة اسم الفاعل في (لصادق) بمعنى اسم المفعول، أي إن الوعد أو الموعود به لمصدوق فيه لا مكذوب به، ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿فِيسَةِرَّاضِيَةِ شَا ﴾ أي مرضية.

/ وما تضمنته هذه الآية الكريمة من صدق ما يوعدونه جاء في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ۞ ، وقوله: ﴿ إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لَا تُرْبُهُ ، وقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ ۞ ، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

والمراد بالدين هنا الجزاء، وإن الجزاء يوم القيامة لواقع لا محالة، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ إِذِينُوفِيهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَ ﴾ أي جزاءهم بالعدل والإنصاف، وكقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ سَعْيَمُ سَوْفَ يُرَى ۚ شَمَّ يُجُزَئهُ ٱلْجَزَاءَ ٱلْأَوْفَى شَهِ ﴾.

 عالى: ﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحُبُّكِ ۞ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ تُحْنَلِفٍ ۞ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ تُحْنَلِفٍ ۞ يُؤْفِكُ عَنْهُ مَنْ أُفِك ۞ .

قوله تعالى: ﴿ ذَاتِ ٱلْحَبُكِ ﴿ فَيه للعلماء أقوال متقاربة لا يكذب بعضها بعضاً، فذهب بعض أهل العلم إلى أن الحبك جمع حبيكة أو حباك، وعليه فالمعنى: (ذات الحبك) أي ذات الطرائق، فما يبدو على سطح الماء الساكن أو الرمل من الطرائق إذا ضربته الريح هو الحبك، وهو جمع حبيكة أو حباك، قالوا: ولبعد السماء لا ترى طرائقها المعبر عنها بالحبك، ومن هذا المعنى قول زهير:

/ مكلل بأصول النجم تنسجه ريح خريق بضاحي مائه حبك ٦٦٣ وقول الراجز:

كأنما جللها الحواك طنفسة في وشيها حباك وممن نقل عنه هذا القول الكلبي والضحاك.

وقال بعض أهل العلم: (ذات الحبك) أي ذات الخلق الحسن المحكم. وممن قال به ابن عباس وعكرمة وقتادة.

وهذا الوجه يدل عليه قوله: ﴿ الَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ سَبْعَ سَمَوَتِ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَوْتٍ فَأَرْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴿ مُ أَمَّ الرَّجِعِ الْبَصَرَ كَرَّائِينِ فَلُورٍ ﴿ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَّةُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وعلى هذا القول، فالحُبك مصدر؛ لأن كل عمل أتقنه عامله وأحسن صنعه تقول فيه العرب: حَبكه حَبكاً بالفتح على القياس. والحُبُك بضمتين بمعناه.

وقال بعض العلماء: (ذات الحبك) أي الزينة. وممن روي عنه

هذا سعيد بن جبير والحسن، وعلى هذا القول، فالآية كقوله: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنِيَا بِمَصَابِيحَ ﴾، وقد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في قَ في الكلام على قوله: ﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُواْ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيَّفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَّهَا ﴾ الكلام على قوله: ﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُواْ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيِّفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَّهَا ﴾ الآية.

وقال بعض العلماء: (ذات الحبك) أي ذات الشدة، وهذا القول يدل له قوله تعالى: ﴿ وَبَنْيَـنَا فَوْقَكُمْ سَبِّعًا شِدَادًا ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ وَبَنْيَـنَا فَوْقَكُمْ سَبِّعًا شِدَادًا ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِهِ عَلَى اللهِ عَلْ

والعرب تسمي شدة الخلق حبكاً، ومنه قيل للفرس الشديد الخلق: محبوك.

ومنه قول امرىء القيس:

778 / قد غدا يحملني في أنف لاحق الأطلين محبوك ممر والآية تشمل الجميع، فكل الأقوال حق.

والمقسم عليه في هذه الآية هو قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلِ مُخْلِفٍ ۞ أي إنكم أيها الكفار لفي قول مختلف في شأن النبي ﷺ وشأن القرآن؛ لأن بعضهم يقول: هو شعر، وبعضهم يقول: سحر، وبعضهم يقول: أساطير الأولين.

وقول من قال: (في قول مختلف) أي لأن بعضهم مصدق وبعضهم مكذب، خلاف التحقيق.

ويدل على أن الاختلاف إنما هو بين المكذبين دون المصدقين قولُه تعالى في قَ: ﴿ بَلَ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَا أَمْرٍ مَّرِيجٍ ﴿ بَلَ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَا أَمْرٍ مَّرِيجٍ ﴾ أي مختلط. وقال بعضهم: مختلف. والمعنى واحد.

وقوله تعالى: ﴿ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ ۞ ﴾ أظهر الأقوال فيه عندي ولا ينبغي العدول عنه في نظري: أن لفظة (عن) في الآية سببية كقوله

تعالى: ﴿ وَمَا نَحُنُ بِتَارِكِي ءَالِهَ نِنَا عَن فَوْلِكَ ﴾ أي بسبب قولك ومن أجله، والضمير المجرور بعن راجع إلى القول المختلف، والمعنى: (يؤفك) أي يصرف عن الإيمان بالله ورسوله (عنه) أي عن ذلك القول المختلف أي بسببه (من أفك) أي من سبقت له الشقاوة في الأزل، فحرم الهدي وأفك عنه؛ لأن هذا القول المختلف يكذب بعضه بعضاً ويناقضه.

ومن أوضح الأدلة على كذب القول وبطلانه اختلافه وتناقضه كما لا يخفى؛ فهذا القول المختلف الذي يحاول كفار مكة أن يصدوا به الناس عن الإسلام، الذي يقول فيه بعضهم: إن الرسول ساحر، وبعضهم يقول: كذاب. ظاهر البطلان لتناقضه وتكذيب بعضه لبعض، فلا يصرف عن الإسلام بسببه إلا من صرف الله عن الحق لشقاوته / في الأزل، فمن لم يكتب ٦٦٥ عليه في سابق علم الله الشقاوة والكفر لا يصرفه عن الحق قولٌ ظاهر الكذب والبطلان لتناقضه.

وهذا المعنى جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ اللَّهِ مَا آلْتُمْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينٌ اللَّهِ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ ٱلْحَجِيمِ اللَّهِ ﴾.

ومعنى هذه الآية: أن دين الكفار، الذي هو الشرك بالله وعبادة الأوثان، مع حرصهم على صد الناس عن دين الإسلام إليه، ما هم بفاتنين، أي ليسوا بمضلين عليه أحداً لظهور فساده وبطلانه، (إلا من هو صال الجحيم)، أي إلا من قدر الله عليه الشقاوة وأنه من أهل النار في سابق علمه.

هذا هو الظاهر لنا في معنى هذه الآية الكريمة.

وأكثر المفسرين على أن الضمير في قوله: ﴿ يُؤَفُّكُ عَنْهُ ﴾ راجع إلى النبي على أو القرآن، أي يصرف عن الإيمان بالنبي أو القرآن، (من أفك) أي صرف عن الحق، وحرم الهدى؛ لشدة ظهور الحق في صدق النبي عليه وأن القرآن منزل من الله.

وهذا خلاف ظاهر السياق كما تري.

وقول من قال: (يؤفك عنه) أي يصرف عن القول المختلف الباطل (من أفك) أي من صرف عن الباطل إلى الحق؛ لا يخفى بعده وسقوطه، والذين قالوا هذا القول يزعمون أن الإفك يطلق على الصرف عن الحق إلى الباطل، وعن الباطل إلى الحق. ويبعد هذا أن القرآن لم يرد فيه الإفك مراد به إلا الصرف عن الخير إلى الشر، دون عكسه.

### قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

لا يخفى على من عنده علم بأصول الفقه أن هذه الآية الكريمة 177 فيها الدلالة / المعروفة عند أهل الأصول بدلالة الإيماء والتنبيه على أن سبب نيل هذه الجنات والعيون هو تقوى الله، والسبب الشرعي هو العلة الشرعية على الأصح.

وكون التقوى سبب دخول الجنات الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، جاء موضحاً في آيات آخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ يَلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴿ يَلْكَ الْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴿ هَا اللّه وقد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَمُمَ فِيهَامَا يَشَاءُ وَنَ كَذَلِكَ يَجُزِى ٱللّهُ ٱلمُنتقِينَ ﴿ هَا مَا يَشَاهُ المُنتقِينَ ﴿ هَا مَا يَشَاهُ وَلَهُ عَلَى اللّهُ المُنتقِينَ ﴿ هَا مَا يَشَاهُ المُنتقِينَ اللّهُ المُنتقِينَ ﴿ هَا مَا يَشَاهُ المُنتقِينَ اللّهُ المُنتقِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنتقِينَ اللّهُ الْمُنتقِينَ اللّهُ الل

قوله تعالى: ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِللَّهُ وَفِي ٱنفُسِكُمْ ۚ أَفلًا
 تُبْصِرُونَ ﴿ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة الجاثية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ شِنَّ ﴾ .

اختلف العلماء في المراد بكون رزق الناس في السماء.

فذهبت جماعة من أهل العلم إلى أن المراد أن جميع أرزاقهم منشؤها من المطر، وهو نازلٌ من السماء، ويكثر في القرآن إطلاق اسم الرزق على المطر لهذا المعنى، كقوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ وَالْنَهَارِ وَالْسَمَاءِ رِزَقاً ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَالْخِلَفِ النَّيلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ رِزَقاً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَالْخِلَفِ النَّيلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن رِّزُقِ ﴾ الآية، وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة المؤمن.

وإنزاله تعالى الرزق من السماء بإنزال المطر من أعظم آياته الدالة على عظمته وأنه المعبود وحده، ومن أعظم نعمه على خلقه في الدنيا، ولذلك كثر الامتنان به في القرآن على الخلق.

وقال بعض أهل العلم: معنى قوله: ﴿ وَفِي السَّمَآءِ رِزَقُكُو ﴾ أن أرزاقكم مقدرة مكتوبة، والله جل وعلا يدبر أمر الأرض من السماء، كما قال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعَرُجُ اللَّهِ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَالْمَوْادُ بِمَا يُوعِدُونَ ؛ قال بعض أهل العلم : الجنة ؛ لأن الجنة فوق السماوات، فإطلاق كونها في السماء إطلاق

عربي صحيح؛ لأن العرب تطلق السماء على كل ما علاك، كما قيل:

وقد يسمى سماء كل مرتفع وإنماالفضل حيث الشمس والقمر ولما حكى النابغة الجعدى شعره المشهور، قال فيه:

بلغنا السماء مجدنا وسناؤنا وإنا لنرجو فوق ذلك مظهرا

قال له ﷺ: إلى أين يا أبا ليلى؟ قال: إلى الجنة. قال: نعم إن شاء الله.

قال بعض أهل العلم: (وما توعدون) من الخير والشركله مقدر في السماء، كما بيناه في القول الثاني في المراد بالرزق في الآية، وهذا المعنى فيما يوعدون به أنسب لهذا القول الثاني في معنى الرزق.

وقد وردت قصص تدل على أنه هو الذي يتبادر إلى ذهن السامع، فمن ذلك ما ذكره غير واحد عن سفيان الثوري أنه قال: قرأ واصل الأحدب هذه الآية ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزَقُكُم وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ فَقَالَ : أَلا أَرى رزقي في السماء وأنا أطلبه في الأرض، فدخل خربة يمكث ثلاثاً لا يصيب شيئاً، فلما أن كان في اليوم الثالث إذا هو بدوخلة من رطب، وكان له أخ أحسن منه نية، فدخل معه فصارتا دوخلتين، فلم يزل ذلك دأبهما حتى فرق بينهما الموت.

ومن ذلك أيضاً: ما ذكره الزمخشري في تفسير هذه الآية قال: وعن الأصمعي قال: أقبلت من جامع البصرة فطلع أعرابي على قعود له، فقال: ممن الرجل؟ قلت: من بني أصمع. قال: من أين أقبلت؟ قلت: من موضع يتلى فيه كلام الرحمن. فقال: اتل علي، فتلوت:

والذاريات، فلما بلغت قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلسَّمَاءِ رِزْقُكُو ﴾ قال: حسبك. فقام إلى ناقته فنحرها ووزعها على من / أقبل وأدبر، وعمد إلى سيفه ٦٦٨ وقوسه فكسرهما وولى، فلما حججت مع الرشيد طفقت أطوف فإذا أنا بمن يهتف بي بصوت رقيق، فالتفت، فإذا أنا بالأعرابي قد نحل واصفرَّ، فسلَّم علي واستقرأ السورة، فلما بلغت الآية صاح، وقال: قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً، ثم قال: وهل غير هذا؟ فقرأت ﴿ فَوَرَبِ السَّمَاءِ وَٱلاَرْضِ إِنَّمُ لَحَقُ مِثْلُ مَا أَنَّكُم لَنطِقُونَ ﴿ فَصاح وقال : يا سبحان الله! من ذا الذي أغضب الجليل حتى حلف؟! لم يصدقوه بقوله حتى ألجئوه إلى اليمين. قالها ثلاثاً، وخرجت معها نفسه. انتهى.

قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِنْ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا ﴾ . إلى آخر القصة .

قد قدمنا إيضاحه في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنَبِنَّهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ شَيْ اللَّيات، وفي سورة هود في القصة المذكورة، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

قوله تعالى: ﴿ وَتَرَكَّنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ وَتَرَكَّنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ قَالَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ ثُمُقِيمٍ ﴿ فَيَ غَيْرُ ذَلْكُ مِنَ المُواضَعِ .

قوله تعالى: ﴿ وَفِي عَادِ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ (أَنَّ) .

قد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة فصلت في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا ﴾ الآية.

#### قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ السَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّلْمِلْمُ الللَّهُ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة فصلت في الكلام على ٦٦٩ قوله تعالى: / ﴿ وَأَمَّا ثَمُّودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ فَالَخَذَبُّمُمْ صَنِعِقَةُ الْعَدَابِ الْمُونِ ﴾ الآية .

### \* قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ شِ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة قَ في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَفَاتَرَ يَنْظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَكُهَا﴾ الآية.

#### تنبيه

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (بنيناها بأيد) ليس من آيات الصفات المعروفة بهذا الاسم؛ لأن قوله: (بأيد) ليس جمع يد، وإنما الأيد القوة، فوزن قوله هنا: (بأيد) فعل، ووزن الأيدي أفعل، فالهمزة في قوله: (بأيد) في مكان الفاء، والياء في مكان العين، والدال في مكان اللام. ولو كان قوله تعالى: (بأيد) جمع يد لكان وزنه أفعلا، فتكون الهمزة زائدة، والياء في مكان الفاء، والدال في مكان العين، والياء المحذوفة لكونه منقوصاً هي اللام.

والأيد، والآد في لغة العرب بمعنى القوة، ورجل أيّد قويّ، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَيَّدْنَكُ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ ﴾ أي قوّيناه به.

فمن ظن أنها جمع يد في هذه الآية فقد غلط غلطاً فاحشاً. والمعنى: والسماء بنيناها بقوة. 
 \* قوله تعالى: ﴿ كَذَالِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ

 سَاحِرٌ أَوْ بَحْنُونٌ ﴿ إِنَّ الْمَوْا بِهِ عَلَى اللهُ مُ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ إِنَّا هَا لُواْ

 سَاحِرٌ أَوْ بَحْنُونٌ ﴿ إِنَّ اللهُ مُ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ إِنَّا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه ما أتى نبيٌ قوماً إلا قالوا ساحر أو مجنون، ثم قال: (أتواصوا به) ثم أضرب عن تواصيهم بذلك إضراب /إبطال؛ لأنهم لم يجمعوا في زمن حتى يتواصوا ٧٠٠ فقال: ﴿ بَلْ هُمُ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ بَيْ الموجب الذي جمعهم على اتفاقهم جميعاً على تكذيب الرسل ونسبتهم للسحر والجنون هو اتحاد الطغيان الذي هو مجاوزة الحد في الكفر.

وهذا يدل على أنهم إنما اتفقوا لأن قلوب بعضهم تشبه قلوب بعض في الكفر والطغيان، فتشابهت مقالاتهم للرسل لأجل تشابه قلوبهم.

وقد أوضح تعالى هذا المعنى في سورة البقرة: ﴿ كَلَالِكَ قَالَ اللَّهِ مِنْ لَلَّهِ مِنْ لَكُ لَاكِ قَالَ اللَّهِ مِنْ فَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِم مُثْلَ قَوْلِهِم مُثْلَ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مُ

\* قوله تعالى: ﴿ فَنُولٌ عَنَّهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومِ إِنْ ﴾.

نفيه جل وعلا في هذه الآية الكريمة للَّوم عن نبيه ﷺ، يدل على أنه أدى الأمانة ونصح للأمة.

وقد أوضح هذا المعنى في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلُتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾، ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكُ ٱلْبَلَاغُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ۞ ﴾، والآيات الدالة على هذا المعنى كثيرة معلومة.

\* قوله تعالى: ﴿ وَذَكِرُ فَإِنَّ ٱلدِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَذَكِرُ فَإِنَّ ٱلدِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

التي تضمنها أن يجعل الله شيئاً لحكم متعددة، فيذكر بعض حكمه في بعض المواضع، فإنا نذكر بقية حكمه، والآيات الدالة عليها، وقد قدمنا أمثلة ذلك.

ومن ذلك القبيل هذه الآية الكريمة، فإنها تضمنت واحدة من حكم التذكير، وهي رجاء انتفاع المذكّر؛ لأنه تعالى قال هنا: ﴿ فَذَكِّرَ ﴾ .

7٧ / ومن حكم ذلك أيضاً: خروج المذكّر من عهدة التكليف بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد جمع الله هاتين الحكمتين في قوله: ﴿ قَالُواْمَعَذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمُ وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴿ فَالَوا مُعَذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمُ وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴿ فَالَهُ اللهِ عَالَهُ اللهِ عَالَهُ اللهِ عَالَهُ اللهِ عَالَهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُولُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُولُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَي

ومن حكم ذلك أيضاً: النيابة عن الرسل في إقامة حجة الله على خلقه في أرضه؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ ابَعْدَ ٱلرُّسُلِّ﴾.

وقد بين هذه الحجة في آخر طه في قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَّكُهُم بِعَذَابِ مِن فَبْلِهِۦ لَقَـالُواْرَبَّنَا لَوَلَآ أَرْسَلْتَ إِلَيْمَنَارَسُولًا فَنَتَّبِعَ ءَايَكِنِكَ﴾ الآية.

وأشار لها في القصص في قوله: ﴿ وَلَوْلَاۤ أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَاۤ أَرْسَلْتَ إِلَيْتَنَا رَسُولُا فَنَتَبِعَ ءَايَائِكَ وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴾.

وقد قدمنا هذه الحكم في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُم مَن ضَلَ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمُ ۗ .

\* قــولــه تعــالــى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ شَا ﴾.

اختلف العلماء في معنى قوله: (ليعبدون)، فقال بعضهم:

المعنى ما خلقتهم إلا ليعبدني السعداء منهم ويعصيني الأشقياء، فالحكمة المقصودة من إيجاد الخلق التي هي عبادة الله حاصلة بفعل السعداء منهم، كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ فَإِن يَكَفُرُ بِهَا هَنَوُلاَ وَفَقَدُ وَكُلّنَا السعداء منهم، كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ فَإِن يَكَفُرُ بِهَا هَنَوُلاَ وَفَقَدُ وَكُلّنَا السعداء منهم، كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَنَوُلاَ وَفَقَدُ وَكُلّنَا السعداء منهم وسفيان.

وغاية ما يلزم على هذا القول أنه أطلق فيها المجموع وأراد بعضهم، وأمثال ذلك كثيرة في القرآن، ومن أوضحها قراءة حمزة والكسائي: / (فإن قتلوكم فاقتلوهم) من القتل لا من القتال، وقد بينا ٢٧٢ هذا في مواضع متعددة، وذكرنا أن من شواهده العربية قول الشاعر:

فسيف بني عبس وقد ضربوا به نبا من يَدَيْ ورقاء عن رأس خالد

فتراه نسب الضرب لبني عبس مع تصريحه أن الضارب الذي نبا بيده السيف عن رأس خالد يعني ابن جعفر الكلابي، هو ورقاء يعني ابن زهير العبسي.

وقد قدمنا في الحجرات أن من ذلك قوله تعالى: ﴿ هُوَالَتِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَرَابِ مَن الْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُل لَمْ تُؤمِنُوا ﴾ الآية، بدليل قوله: ﴿ وَمِنَ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ عِلْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ عِلْهُ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ عِلْهَ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه

وقال بعض العلماء: معنى قوله: (إلا ليعبدون) أي إلا ليقروا لي بالعبودية طوعاً أو كرهاً؛ لأن المؤمن يطيع باختياره والكافر مذعن منقاد لقضاء ربه جبراً عليه. وهذا القول رواه ابن جرير عن ابن عباس، واختاره، ويدل له قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَالْاَرْضِ طُوّعًا وَكُرُها ﴾ الآية، والسجود والعبادة كلاهما خضوع وتذلل لله

جل وعلا، وقد دلت الآية على أن بعضهم يفعل ذلك طوعاً وبعضهم يفعله كرهاً.

وعن مجاهد أنه قال: (إلا ليعبدون) أي إلا ليعرفوني. واستدل بعضهم لهذا القول بقوله: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ ونحو ذلك من الآيات، وهو كثير في القرآن، وقد أوضحنا كثرته فيه في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾.

وقال بعض أهل العلم، وهو مروي عن مجاهد أيضاً: معنى ٢٧٣ قوله: (إلا / ليعبدون) أي إلا لآمرهم بعبادتي فيعبدني من وفقته منهم لعبادتي دون غيره. وعلى هذا القول: فإرادة عبادتهم المدلول عليها باللام في قوله: (ليعبدون) إرادة دينية شرعية وهي الملازمة للأمر، وهي عامة لجميع من أمرتهم الرسل بطاعة الله، لا إرادة كونية قدرية؛ لأنها لو كانت كذلك لعبده جميع الإنس والجن، والواقع خلاف ذلك، بدليل قوله تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ۚ إِنَّ لَا أَعْبُدُ مَا نَعْبُدُونَ ۚ إِلَى آخر السورة.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: التحقيق إن شاء الله في معنى هذه الآية الكريمة ﴿ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ إِنَّا اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّ

وإنما قلنا إن هذا هو التحقيق في معنى الآية، لأنه تدل عليه آيات محكمات من كتاب الله، فقد صرح تعالى في آيات من كتابه أنه خلقهم ليبتليهم أيهم أحسن عملاً، وأنه خلقهم ليجزيهم بأعمالهم.

قال تعالى في أول سورة هود: ﴿ وَهُوَ الّذِي خَلَقَ اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَآءِ ﴾، ثم بين الحكمة في ذلك فقال: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَلَيْنَ قُلْتَ إِنَّكُمْ مَّبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لِيَقُولَنَ اللَّهِ عَمْرُكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا وَلَيْنَ قُلْتَ إِنَّكُمْ مَّبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لِيَقُولَنَ اللَّذِينَ كَفُرُواْ إِنْ هَلَا آ إِلَّاسِحْرُ مُّبِينٌ اللَّهِ .

وقال تعالى في أول سورة الملك: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوَكُمْ الْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُو أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ .

وقال تعالى في أول الكهف: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَاجُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَابُهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ اللَّهِ لَا يَهِ .

فتصريحه جل وعلا في هذه الآيات المذكورة بأن حكمة خلقه للخلق هي / ابتلاؤهم أيهم أحسن عملاً، يفسر قوله ﴿ لِيَعْبُدُونِ ﴿ اللَّهِ مَا يَفْسُرُ بِهِ القرآن القرآن.

وقد أنكر تعالى على الإنسان حسبانه وظنه أنه يترك سدى، أي مهملاً، لم يؤمر ولم يُنْهَ، وبين أنه ما نقله من طور إلى طور حتى أوجده إلا ليبعثه بعد الموت، أي ويجازيه على عمله، قال تعالى: ﴿ أَيْعَسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴿ أَلَهُ مُنافِعَ مُن مِّنِي يُعْنَى ﴿ أَلِيْسَ وَوله: ﴿ أَلَيْسَ

ذَاكَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلْمُوَّفَ ﴿ وَالْبِرَاهِينَ عَلَى الْبَعْثُ دَالَةٌ عَلَى الْجِزَاء .

وقد نزه تعالى نفسه عن هذا الظن الذي ظنه الكفار به تعالى، وهو أنه لا يبعث الخلق ولا يجازيهم، منكراً ذلك عليهم، في قوله: ﴿ أَفَحَسِبْتُمُ أَنَّكُمْ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ۞ فَتَعَلَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ الْحَقُّ لَا إِلَهَ إِلَى إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِيرِ ۞ .

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في أول سورة الأحقاف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَاخَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمِّيً ﴾.

#### تسبيه

وذكر في مواضع كثيرة من كتابه أنه خلق الخلق ليبين للناس كونه هو المعبود وحده، كقوله تعالى: ﴿ وَإِلَنْهُكُمْ إِلَنَهُ وَحِدُّ لَآ إِلَهَ إِلَاهُوَ كُونِه هو المعبود وحده، كقوله تعالى: ﴿ وَإِلَنَهُكُمْ إِلَنَهُ وَحِدُّ لَآ إِلَهَ إِلَاهُو اللّهُ وَاحد بقوله بعده: الرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمُونِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱليّبِلِ وَٱلنّهَارِ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَآيكتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ يَعَالَيُهُما النّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ بين أن أيتها النّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ بين أن

خلقهم برهان على أنه المعبود وحده بقوله بعده: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ الآية.

والاستدلال على أن المعبود واحد بكونه هو الخالق كثير جداً في القرآن، وقد أوضحنا الآيات الدالة عليه في أول سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ نَقَدِيرًا ﴿ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ على قوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكًا مَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ وَفَي سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكًا مَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ وَنَشَبُهُ الْمَالُقُ عَلَيْهِم قُلُ اللّه خَلِقُ كُلِّ قَلْ الله خَلِقُ كُلِّ مَن المواضع.

وذكر في بعض الآيات أنه خلق السماوات والأرض ليبتلي الناس، وذلك في قوله: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُ مُ عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبّلُوكُمُ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴾.

وذكر في بعض الآيات أنه خلقهم ليجزيهم بأعمالهم وذلك في قوله: ﴿ إِنَّهُ لَم يَبْدَوُّا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ بِٱلْقِسَطِّ ﴾ ٢٧٦ الآية، وذكر في آية الذاريات هذه أنه ما خلق الجن والإنس إلا ليعبدوه.

فقد يظن غير العالم أن بين هذه الآيات اختلافاً، مع أنها لا اختلاف بينها؛ لأن الحكم المذكور فيها كلها راجع إلى شيء واحد، وهو معرفة الله وطاعته ومعرفة وعده ووعيده، فقوله: ﴿ لِنَعْلَمُوا أَنَّ ٱللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وقوله: ﴿ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم ﴾ راجع إلى شيء واحد هو العلم بالله؛ لأن من عرف الله أطاعه ووحده.

وهذا العلم يعلمهم الله إياه، ويرسل لهم الرسل بمقتضاه، ليهلك من هلك عن بينة، ويحيى من حيي عن بينة، فالتكليف بعد

العلم، والجزاء بعد التكليف، فظهر بهذا اتفاق الآيات؛ لأن الجزاء لا بد له من تكليف، وهو الابتلاء المذكور في الآيات، والتكليف لا بد له من علم، ولذا دل بعض الآيات على أن حكمة الخلق للمخلوقات هي العلم بالخالق، ودل بعضها على أنها الابتلاء، ودل بعضها على أنها الجزاء، وكل ذلك حق لا اختلاف فيه، وبعضه مرتب على بعض.

وقد بينا معنى (إلا ليعبدون) في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلِلْالِكَ خَلَقَهُمُ ﴿ وَبِينا هناك أَن الإِرادة المدلول عليها باللام في قوله: ﴿ وَلِلَالِكَ خَلَقَهُمُ ﴾ أي ولأجل الاختلاف إلى شقى وسعيد خلقهم، وفي قوله: ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ الْجِنِ وَالْإِنسُ ﴾ إرادة كونية قدرية، وأن الإِرادة المدلول عليها باللام في قوله: ﴿ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَلَقَدُ دَينية شرعية.

وبينا هناك أيضاً الأحاديث الدالة على أن الله خلق الخلق منقسماً إلى شقي وسعيد، وأنه كتب ذلك وقدره قبل أن يخلقهم. ١٧٧ وقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى / خَلَقَكُرُ فَينكُرُ كَافِرٌ وَمِنكُرُ مُّؤْمِنُ ﴾، وقال: ﴿ فَرِيقٌ فِى الْجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِى السَّعِيرِ ﴿ اللَّهِ عِيرِ اللَّهِ اللَّهِ عِيرِ اللَّهِ اللَّهِ عِيرِ اللَّهِ .

والحاصل: أن الله دعا جميع الناس على ألسنة رسله إلى الإيمان به وعبادته وحده، وأمرهم بذلك، وأمره بذلك مستلزم للإرادة الدينية الشرعية، ثم إن الله جل وعلا يهدي من يشاء منهم ويضل من يشاء بإرادته الكونية القدرية، فيصيرون إلى ما سبق به العلم من شقاوة وسعادة.

وبهذا تعلم وجه الجمع بين قوله: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّعَ كَثِيرًا مِّنَ

ٱلِجِنِّ وَٱلْإِنسِ ﴾، وقوله: ﴿ وَلِلاَلِكَ خَلَقَهُمٌّ ﴾، وبين قوله: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّلْمُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

وإنما ذكرنا أن الإرادة قد تكون دينية شرعية، وهي ملازمة للأمر والرضا، وقد تكون كونية قدرية، وليست ملازمة لهما؛ لأن الله يأمر الجميع بالأفعال المرادة منهم ديناً، ويريد ذلك كوناً وقدراً من بعضهم دون بعض، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلّا لِيُطَاعِ عِإِذْرِبَ اللّهِ ﴾، فقوله: (إلا ليطاع) أي فيما جاء به من عندنا؛ لأنه مطلوب مراد من المكلفين شرعاً وديناً، وقوله: (بإذن الله) يدل على أنه لا يقع من ذلك إلا ما أراده الله كوناً وقدراً، والله جل وعلا يقول: ﴿وَاللّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَمِ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْنَقِمٍ ﴿ الله تعالى . والنبي عَلَيْ يقول: «كل ميسر لما خلق له». والعلم عند الله تعالى .

قسوله تعسالسى: ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ هَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ هَا اللَّهِ هَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّاللَّا اللَّاللّ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ ﴾.

/ \* قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبًا مِّثَلَ ذَنُوبٍ أَصْحَبِهِمْ فَلَا ٢٧٨ يَسْنَعْجِلُونِ (أَنَّ ﴾ .

أصل الذَّنوب في لغة العرب الدلو، وعادة العرب أنهم يقتسمون ماء الآبار والقُلُب بالدلو، فيأخذ هذا منه ملء دلو، ويأخذ الآخر كذلك، ومن هنا أطلقوا اسم الذنوب التي هي الدلو على النصيب. قال الراجز في اقتسامهم الماء بالدلو:

لنا ذنوب ولكم ذنوب فإن أبيتم فلنا القليب

ويروى:

إنا إذا شاربنا شريب له ذنوب ولنا ذنوب \*

ومن إطلاق الذنوب على مطلق النصيب قول علقمة بن عبدة التميمي، وقيل عبيد:

وفي كل حي قد خبطت بنعمة فحق لشأس من نداك ذنوب وقول أبى ذؤيب:

لعمرك والمنايا طارقات لكل بني أب منها ذنوب فالذَّنوب في البيتين النصيب.

ومعنى الآية الكريمة: (فإن للذين ظلموا) بتكذيب النبي عليه (ذُنوباً) أي نصيباً من عذاب الله، (مثل ذُنوب أصحابهم) من الأمم الماضية من العذاب لما كذبوا رسلهم.

وهذا المعنى الذي تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ قَدْ قَالْهَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ قَدْ قَالْهَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا ٢٧٩ أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُوا / يَكْسِبُونَ ۞ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ وَمَاهُم بِمُعْجِزِينَ ۞ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلَا يَسْنَعْجِلُونِ ﴿ فَلَا يَسْنَعْجِلُونِ ﴿ فَلَا يَسْنَعْجِلُونِ ﴿ فَلَا عَلَى قوله قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِبَّةِ قَبَلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمَثُلَاتُ ﴾، وفي سورة مريم في الكلام على قوله: ﴿ فَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمُ إِنَّمَانَعُدُ لَهُمْ عَدًا ﴿ فَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمْ إِنَّمَانَعُدُ لَهُمْ عَدًا ﴿ فَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمْ إِنَّمَانَعُدُ لَهُمْ عَدًا إِنَّهَا فَي وَغِيرِ ذَلِكُ مِن المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ ﴿ قَالَ إِلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا

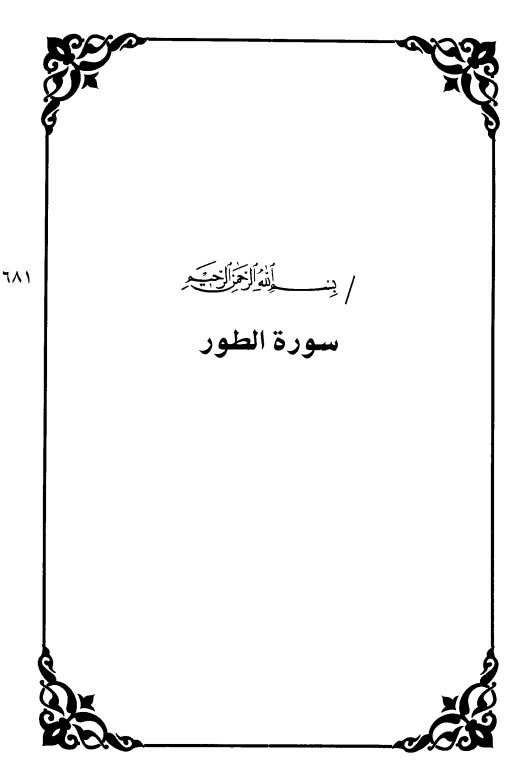
ما تضمنته هذه الآية الكريمة من تهديد الكفار بالويل من يوم القيامة لما ينالهم فيه من عذاب النار، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى في ص : ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ﴿ وَوَله في الراهيم: ﴿ وَوَيْلُ لِلْكَنْفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ وَوَله في المرسلات: ﴿ وَيُلُ يُومَيِذٍ لِلْمُكَذِينِينَ ﴿ وَالآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

وقد قدمنا أن كلمة ﴿ وَيَلُّ ﴾، قال فيها بعض أهل العلم: إنها مصدر لا فعل له من لفظه، ومعناه الهلاك الشديد وقيل: هو واد في جهنم تستعيذ من حره.

والذي سوغ الابتداء بهذه النكرة أن فيها معنى الدعاء.









م بينس أَلْهُ الْحَمْرِ الْحَدِيمِ مِ

\* قوله تعالى: ﴿ وَٱلطُّورِ ۞ وَكَنَبِ مَّسَطُورِ ۞ وَكَنَبِ مَّسَطُورٍ ۞ فِي رَقِّ مَّنَشُورٍ ۞ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ۞ وَٱلسَّقْفِ ٱلْمَرِّفُوعِ ۞ وَٱلْبَحْرِ ٱلْسَجُورِ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَيِّكَ لَوَقِعُ ۞ مَّا لَهُ مِن دَافِعِ ۞ \* .

هذه الأقسام التي أقسم الله بها تعالى في أول هذه السورة الكريمة، أقسم ببعضها بخصوصه، وأقسم بجميعها في آية عامة لها ولغيرها.

أما الذي أقسم به منها إقساماً خاصاً، فهو الطور، والكتاب المسطور، والسقف المرفوع.

والأظهر أن الطور: الجبل الذي كلم الله عليه موسى، وقد أقسم الله تعالى بالطور في قوله: ﴿ وَٱلنِّينِ وَالزَّيْتُونِ ۞ وَطُورِسِينِينَ ۞ .

والأظهر أن الكتاب المسطور هو القرآن العظيم، وقد أكثر الله من الإقسام به في كتابه، كقوله تعالى: ﴿حَمَ اللهُ وَٱلْكِتَكِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

وقيل: هو كتاب الأعمال. وقيل غير ذلك.

والسقف المرفوع: هو السماء، وقد أقسم الله بها في كتابه في

آيات متعددة، كقوله: ﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ ۞ ﴾، وقوله: ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ۞ ﴾، وقوله: ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ۞ ﴾.

والرَّق، بفتح الراء: كل ما يكتب فيه من صحيفة وغيرها. وقيل: هو الجلد المرقق ليكتب فيه. وقوله: (منشور) أي مبسوط، ومنه قوله: ﴿ بَلَ يُرِيدُ كُلُّ ٱمْرِي مِتْهُمَ أَن يُؤْتِنَ صُحُفًا مُنشَرَةً ﴿ إِنَّ مُرِيدُ كُلُّ ٱمْرِي مِتْهُمَ أَن يُؤْتِنَ صُحُفًا مُنشَرَةً ﴿ إِنَّ مُرِيدُ كُلُّ اللهِ مِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

والبيت المعمور: هو البيت المعروف في السماء المسمى بالضراح، بضم الضاد، وقيل فيه: (معمور) لكثرة ما يغشاه من الملائكة المتعبدين، فقد جاء الحديث أنه يزوره كل يوم سبعون ألف ملك، ولا يعودون إليه بعدها.

روقوله: (والبحر المسجور) فيه وجهان من التفسير للعلماء: أحدهما: أن المسجور هو الموقد ناراً. قالوا: وسيضطرم البحر يوم القيامة ناراً، ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ فِي ٱلنَّارِ فَيُسَّجَرُونَ ﴾.

والوجه الثاني: هو أن المسجور بمعنى المملوء؛ لأنه مملوء ماء، ومن إطلاق المسجور على المملوء قول لبيد بن ربيعة في معلقته:

فتوسطا عرض السرى وصدعا مسجورة متجاوراً قــلامهــا فقوله: «مسجورة» أي عيناً مملوءة ماء.

وقول النمر بن تولب العكلي:

إذا شاء طالع مسجورة ترى حولها النبع والساسما

وهذان الوجهان المذكوران في معنى المسجور هما أيضاً في قوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتُ ۞﴾.

وأما الآية العامة التي أقسم فيها تعالى بما يشمل جميع هذه الأقسام وغيرها، فهي قوله تعالى: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِمَا نُبُصِرُونَ ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِمَا نُبُصِرُونَ ﴿ فَكَ اللَّهِ عَامَ فَي كُلّ شَيء.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكِ لَوَقِعُ ۗ ۞ ﴾، قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول الذاريات، وفي غير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا شَ هَذِهِ
 ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنْتُه بِهَا تُكَذِّبُونَ شَيْ ﴾.

الدُّعُ في لغة العرب: الدفع بقوة وعنف، ومنه قوله تعالى ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُّعُ ٱلۡيَٰتِ مَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقد تضمنت هذه الآية الكريمة أمرين:

أحدهما: أن الكفار يدفعون إلى النار بقوة وعنف يوم القيامة.

/ والثاني: أنهم يقال لهم يوم القيامة توبيخاً وتقريعاً: ﴿ هَلَذِهِ ٢٨٥ اَلتَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﷺ.

وهذان الأمران المذكوران في هذه الآية الكريمة جاءا موضحين في آيات أخر، أما الأخير منهما، وهو كونهم يقال لهم: ﴿ هَندِهِ ٱلنَّارُ الِّي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ شَيْ ﴾، فقد ذكره تعالى في آيات من كتابه، كقوله في السجدة: ﴿ كُلَّمَا أَرَادُواْ أَن يَغَرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُم ذُوقُواْ عَذَابَ النَّارِ ٱلّذِى كُنتُم بِهِ عَثَكَذِبُون ﴿ شَهَا وَقُوله في سبأ: ﴿ فَٱلْمُومَ لَا يَمْلِكُ النَّارِ ٱلّذِى كُنتُم بِهِ عَثَكَذِبُون ﴾، وقوله في سبأ: ﴿ فَٱلْمُومَ لَا يَمْلِكُ

بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعًا وَلَاضَرَّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَدِّبُونَ ﴿ اَلْطَلِقُواْ إِلَى مَا كُنتُم بِهِا تُكَدِّبُونَ ۞ ٱلطَلِقُواْ إِلَى مَا كُنتُم بِهِـ تُكَذِّبُونَ ۞ ٱلطَلِقُواْ إِلَى طَلِّ ذِى ثَلَثِ شُعَبٍ ۞ لَا ظَلِيلِ وَلَا يُغْنِى مِنَ ٱللَّهِ ۞ إِنّهَا تُرْمَى بِشَكْرِ كَاللَّهُ مِن ٱللَّهِ ۞ إِنّهَا تَرْمَى بِشَكْرِ كَالْقَصْرِ ۞ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

وأما الأول منهما، وهو كونهم يدفعون إلى النار بقوة، فقد ذكره الله جل وعلا في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ إِلَى سَوَآءِ ٱلْحَصِيمِ ﴿ خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ إِلَى سَوَآءِ ٱلْحَصِيمِ ﴿ فَكُ وَهُ الْعَمْلُ فَي اللهِ وَهُ الفرزدق: للهرب: الجربعنف وقوة، ومنه قول الفرزدق:

ليس الكرام بناحليك أباهم حتى ترد إلى عطية تعتل

وقوله تعالى: ﴿ يُعُرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ هِسِيمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِٱلتَّوَصِى وَٱلْأَقْدَامِ ﴿ اللهِ عَلَى تَجْمَع الزبانية بين ناصية الواحدة منهم \_ أي مقدم شعر رأسه \_ وقدمه، ثم تدفعه في النار بقوة وشدة.

وقد بين جل وعلا أنهم أيضاً يسحبون في النار على وجوههم في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ ﷺ، وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِٱلْكِتَبِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا مَسَّ سَقَرَ ﷺ، وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِٱلْكِتَبِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا مَسَّ سَقَرَ ﷺ، وألسَّلَسِلُ عَلَيْهُ وألسَّلَسِلُ فَي أَعْنَاقِهِمْ وألسَّلَسِلُ مُعَامُونَ ﴾ إذِ ٱلأَغْلَلُ فِي آعْنَاقِهِمْ وألسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ إِذِ ٱلأَغْلَلُ فِي آعْنَاقِهِمْ وألسَّلَسِلُ لَيْ مَنْ فَي ٱلنَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ ال

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَوْمَ يُكَثُّونَ ﴾ بدل من قوله: ﴿ يَوْمَ يُكَثُّونِ ﴾ بدل من قوله: ﴿ يَوْمَ بِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴿ فَيَ قَولُه : ﴿ فَوَيْلُ يَوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴿ فَي قوله تعالى قبله: ﴿ فَوَيْلُ يَوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴿ فَا

\* قوله تعالى: ﴿ أَصْلُوْهَا فَأَصْبُرُوۤاْ أَوْ لَا تَصْبِرُواْ سَوَآءُ عَلَيَكُمُ ۗ إِنَّمَا يَجُزُوْنَ مَا كُنُتُمْ تَعْمَلُونَ شَنِي ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن الكفار معذبون في النار

لا محالة، سواء صبروا أو لم يصبروا، فلا ينفعهم في ذلك صبر ولا جزع، وقد أوضح هذا المعنى في قوله: ﴿ قَالُواْ لَوْ هَدَىٰنَا اللَّهُ لَمَدَيْنَاكُمُ مَّ سَوَاءً عَلَيْتَ نَا أَجَزِعُنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ ﴿ قَالُواْ لَوْ هَدَىٰنَا اللَّهُ لَمُ كَيْنَاكُمُ مَا مُؤَنَّا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ ﴿ فَهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

### \* قوله تعالى: ﴿ كُلُّ آمْرِي عِمَا كَسَبَ رَهِينٌ إِنَّ ﴾ .

ظاهر هذه الآية الكريمة العموم في جميع الناس، وقد بين تعالى في آيات أخر أن أصحاب اليمين خارجون من هذا العموم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ إِلَّا آصَحَابَ ٱلْمِينِ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ إِلَّا آصَحَابَ ٱلْمِينِ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ إِلَا آصَحَابَ ٱلْمِينِ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ إِلَا آصَحَابَ ٱلْمُجْرِمِينُ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ إِلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ومن المعلوم أن التخصيص بيان، كما تقرر في الأصول.

#### قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّدَدْنَاهُم بِفَاكِكُهَةٍ وَلَحْمِ مِّمَّا يَشْنَهُونَ شَيْ ﴾ .

لم يذكر هنا شيء من صفات هذه الفاكهة ولا هذا اللحم إلا أنه مما يشتهون. وقد بين صفات هذه الفاكهة في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَفَكِكُهُ فِي كَثِيرَةِ ﴿ لَكُمْ مُنْ فَكُو وَلا مَمْنُوعَةِ ﴿ لَكُمْ أَوْعَةٍ ﴿ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴿ وَلا مَمْنُوعَةٍ ﴿ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴿ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴿ وَلَا مَنْكُمْ وَبِينِ أَنها أَنواع في مواضع أخر، كقوله: ﴿ وَهَلَمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَهُلَمْ فِي مُؤْتُونًا مِن قَبِّلٌ وَأُتُوا بِهِ مَكُمُ مُرَدِقٌ مَعْلُومٌ ﴿ وَقُولُهُ وَهُم مُتَشَابِها ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴿ فَوَكِهُ وَهُم مُكَرَّمُونَ ﴿ وَصِف اللحم المذكور بأنه ١٨٧ من الآيات، / ووصف اللحم المذكور بأنه ١٨٧ من الطير، والفاكهة بأنها مما يتخيرونه على غيره، وذلك في قوله: ﴿ وَفَكِكُهَةٍ مِتَمَايَتَخَيِّرُونَ ﴿ وَهُمُ عَيْرِهُ ، وذلك في قوله: ﴿ وَفَكِكُهَةٍ مِتَمَايَتَخَيِّرُونَ ﴿ وَهُمُ عَيْرِهُ ، وذلك في قوله: ﴿ وَفَكِكُهَةٍ مِتَمَايَتَخَيِّرُونَ ﴿ وَهُمُ عَيْرِهُ ، وذلك في قوله: ﴿ وَفَكِكُهَةٍ مِتَمَايَتَخَيِّرُونَ ﴿ عَلَيْ مِتَمَايَتُ فَاتُونُ ﴿ وَهُمُ اللّهُ وَلَكُ فَي قوله : ﴿ وَفَكُمُهَ مِنْ الطير ، والفاكهة بأنها مما يتخيرونه على غيره، وذلك في قوله : ﴿ وَفَكِكُهَةٍ مِتَمَايَتَخَيِرُونَ ﴿ عَلَيْ مِتَمَايَتُ فَيْرَاثُونَ ﴿ وَهُ وَلَا عَلَى غَيْرَهُ وَلَا اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى غَيْرَهُ وَلَا اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى غَيْرَهُ وَلَا عَلَى عَلَهُ وَمُمْ اللّهُ عَلَى غَيْرَهُ مُونَ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

\* قوله تعالى: ﴿ يَلْنَزَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَّالْغُوُّ فِيهَا وَلَا تَأْشِمُ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّ

(ولا تأثيمَ) كذلك؛ لأنها (لا) التي نفي الجنس، فبنيت معها، وهي إن كانت كذلك نص في العموم.

وقرأه الباقون من السبعة: (لا لغو فيها ولا تأثيم) بالرفع والتنوين؛ لأن لا النافية للجنس إذا تكررت كما هنا جاز إعمالها وإهمالها، والقراءتان في الآية فيهما المثال للوجهين، وإعمالها كثير، ومن شواهد إهمالها قراءة الجمهور في هذه الآية، وقول الشاعر:

وما هجرتك حتى قلت معلنة لا ناقةٌ لِيَ في هذا ولا جمل

وقوله: ﴿ يَلْنَزَعُونَ فِيهَا كَأْسًا ﴾ أي يتعاطون، ويتناول بعضهم من بعض (كأساً) أي خمراً، فالتنازع يطلق لغة على كل تعاط وتناول، فكل قوم يعطي بعضهم بعضاً شيئاً ويناوله إياه فهم يتنازعونه، كتنازع كؤوس الشراب والكلام، وهذا المعنى معروف في كلام العرب.

ومنه في الشراب قول الأخطل:

وشارب مربح بالكأس نادمني لا بالحصور ولا فيها بسوار نازعتُه طيّب الراح الشمول وقد صاح الدجاج وحانت وقعة السار

فقوله: «نازعته طيِّب الراح» أي ناولته كؤوس الخمر وناولنيها.

ومنه في الكلام قول امرىء القيس:

ولما تنازعنا الحديث وأسمحت هصرت بغصن ذي شماريخ ميال

والكأس تطلق على إناء الخمر، ولا تكاد العرب تطلق الكأس ١٨٨ إلا / على الإناء المملوء، وهي مؤنثة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَّا لَغُوُّ فِهَا وَلَا تَأْشِمُ ۗ ۚ ۚ ۚ ﴾ يعني أن خمر الجنة التي يتعاطاها المؤمنون فيها، مخالفة في جميع

الصفات لخمر الدنيا، فخمر الآخرة لا لغو فيها، واللغو كل كلام ساقط لا خير فيه، فخمر الآخرة لا تحمل شاربيها على الكلام الخبيث والهذيان؛ لأنها لا تؤثر في عقولهم، بخلاف خمر الدنيا، فإنهم إن يشربوها سكروا وطاشت عقولهم، فتكلموا بالكلام الخبيث والهذيان، وكل ذلك من اللغو.

والتأثيم: هو ما ينسب به فاعله إلى الإثم، فخمر الآخرة لا يأثم شاربها بشربها؛ لأنها مباحة له، فينعم بلذتها، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنْهَرُ مِنْ خَمْرٍ لَذَةٍ لِلشَّرِبِينَ ﴾، ولا تحمل شاربها على أن يفعل إثماً، بخلاف خمر الدنيا، فشاربها يأثم بشربها ويحمله السكر على الوقوع في المحرمات كالقتل والزنا والقذف.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من مخالفة خمر الآخرة لخمر الدنيا، جاء موضحاً في آيات آخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينٍ ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينٍ ﴿ وَلا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ وقوله: (لا فيها غول يغتال العقول، فيذهبها كخمر الدنيا، ﴿ وَلا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ أي العقول، فيذهبها كخمر الدنيا، ﴿ وَلا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ وكقوله تعالى: ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنّ مُعِينٍ ﴿ وَلَا يُصِدون ) أي لا يصدعون ) أي وقوله: (لا يصدعون) أي لا يصيبهم الصداع الذي هو وجع الرأس بسببها.

وقد أوضحنا معنى هذه الآيات في صفة خمر الآخرة، وبينا أنها مخالفة في جميع الصفات لخمر الدنيا، وذكرنا الشواهد العربية في ذلك في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً إِنَّمَا ٱلْخَنْرُ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾.

# \* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُوَّلُوُّ مَانٌ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُوَّلُوُّ مَّكَنُونُ اللهِ .

7٨٠ / ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن أهل الجنة يطوف عليهم غلمان، جمع غلام، أي خدم لهم، وقد قدمنا إطلاقات الغلام وشواهدها العربية في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالُواْلَا نُوْجَلُ إِنَّا نُبُشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴿ قَالُواْلَا نُوْجَلُ إِنَّا نُبُشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴾.

ولم يبين هنا ما يطوفون عليهم به، وذكر هنا حسنهم بقوله: (كأنهم لؤلؤ مكنون) في أصدافه؛ لأن ذلك أبلغ في صفائه وحسنه، وقيل: (مكنون) أي مخزون لنفاسته؛ لأن النفيس هو الذي يخزن ويُكَنّ.

وبين تعالى في الواقعة بعض ما يطوفون عليهم به في قوله: ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ مُّخَلَدُونُ ﴿ يَا كُوابِ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ يَهُ ﴾ ، وزاد في هذه الآية كونهم مخلدين، وذكر بعض ما يطاف عليهم به في قوله: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِن ذَهَبٍ وَأَكُوابٍ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْم بِالنِه مِن فِضَةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتْ قَوَارِيزًا ﴿ يُطَافُ عَلَيْم بِالنِه مِن فِضَةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتْ قَوَارِيزًا ﴿ يَا فَنَهُ مِن فَضَةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتْ قَوَارِيزًا ﴿ يَا فَنَ فَضَةٍ فَدَرُوهَا لَمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الل

والظاهر أن الفاعل المحذوف في قوله: (يطاف عليهم) في آية الزخرف والإنسان المذكورتين هو الغلمان المذكورون في الطور والواقعة.

وذكر بعض صفات هؤلاء الغلمان في الإنسان في قوله تعالى: ﴿ هُ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ تُحَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْنَهُمْ حَسِبْنَهُمْ لُؤَلُؤًا مَّنْثُورًا شَهُورًا شَهُ .

\* قوله تعالى: ﴿ قَالُوٓا إِنَّا كُنَّا فَيْ الْهَا فِي آهَلِنَا مُشْفِقِينَ ۞ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وُوَقَلْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ۞ .

ذكر جلا وعلا في هذه الآية الكريمة، أن أهل الجنة يسأل بعضهم بعضاً، وأن المسؤول منهم يقول للسائل: (إنا كنا قبل) أي في دار الدنيا (في أهلنا مشفقين) أي خائفين من عذاب الله، ونحن بين أهلنا أحياء (فمنَّ الله علينا) /أي أكرمنا وتفضل علينا بسبب الخوف ٦٩٠ منه في دار الدنيا، فهدانا ووفقنا في الدنيا (ووقانا) في الآخرة (عذاب السموم) والسموم: النار ولفحها ووهجها، وأصله الريح الحارة التي تدخل المسام، والجمع سمائم. ومنه قول عمر بن أبي ربيعة المخزومي:

أنامل لم تضرب على البهم بالضحى بهن ووجه لم تلحه السمائم وقد يطلق السموم على الريح الشديدة البرد، ومنه قول الراجز: اليـوم يـوم بـارد سمـومـه مـن جـزع اليـوم فـلا ألـومـه الفاء في قوله: (فمن الله علينا) تدل على أن علة ذلك هي الخوف من الله في دار الدنيا.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الإشفاق الذي هو الخوف الشديد من عذاب الله في دار الدنيا، سبب للسلامة منه في الآخرة، يفهم من دليل خطابه \_ أعني مفهوم مخالفته \_ أن من لم يخف من عذاب الله في الدنيا لم ينج منه في الآخرة.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة بمنطوقها ومفهومها جاء موضحاً في غير هذا الموضع، فذكر تعالى أن السرور في الدنيا وعدم الخوف من الله سبب العذاب يوم القيامة، وذلك في قوله: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنَبُهُ

وَرَآءَ ظَهْرِهِ اللَّهِ فَسَوْفَ يَدْعُواْ بُهُورًا ﴿ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴿ إِنَّهُمْ كَانَ فِى آَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ إِنَّهُمُ اللَّهِ اللَّهُ ال

وقد تقرر في مسلك الإيماء والتنبيه أن (إنَّ) المكسورة المشددة من حروف التعليل، فقوله: (إنه كان في أهله مسروراً) علة لقوله: (فسوف يدعوا ثبوراً ويصلى سعيراً).

والمسرور في أهله في دار الدنيا ليس بمشفق ولا خائف، ويؤيد ذلك قوله بعده: (إنه ظن أن لن يحور)؛ لأن معناه: ظن أن لن رجع إلى الله حيّاً / يوم القيامة، ولا شك أن من ظن أنه لا يبعث بعد الموت لا يكون مشفقاً في أهله خوفاً من العذاب؛ لأنه لا يؤمن بالحساب والجزاء، وكون (لن يحور) بمعنى «لن يرجع» معروف في كلام العرب، ومنه قول مهلهل بن ربيعة التغلبي:

أليلتنا بني حسم أنيري إذا أنت انقضيت فلا تحوري فقوله: فلا تحوري، أي فلا ترجعي.

وقول لبيد بن ربيعة العامري:

وما المرء إلا كالشهاب وضوئه يحور رماداً بعد ما هو ساطع أي يرجع رماداً، وقيل: يصير. والمعنى واحد.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَصَّعَبُ ٱلشِّمَالِ مَاۤ أَصَّعَبُ ٱلشِّمَالِ ۚ إِنَّ فِي سَمُومِ وَجَمِيمٍ ﴿ وَظِلِ مِن يَعْمُومِ ﴾ لآباردِ وَلا كَرِيمٍ ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ ﴾ وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى الْمَذْكُورَة في قوله: عَلَى اَلْجَنْثِ الْمَذْكُورَة في قوله: ﴿ مُتَرَفِينَ ﴾ وإنكارهم للبعث المذكور في قوله: ﴿ أَءِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ﴾ الآية، دليل على عدم إشفاقهم في الدنيا، وهو علة كونهم في سموم وحميم.

وقد قدمنا قريباً أن (إنَّ) المكسورة المشددة من حروف التعليل، فقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلُ ذَالِكَ مُتَرَفِينَ ﴾ الآية، علة لقوله: ﴿ فِ سَمُومٍ وَجَمِيمٍ ﴿ إِنَّهُ الآية.

وقد ذكر جل وعلا أن الإشفاق من عذاب الله من أسباب دخول الجنة والنجاة من العذاب يوم القيامة، كما دل عليه منطوق آية الطور هذه، قال تعالى في المعارج: ﴿ وَاللَّذِينَ هُم مِّنْ عَذَابِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِم مُ مُّشْفِقُونَ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِم مُ مُّشْفِقُونَ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِم مُ مُّشْفِقُونَ ﴿ وَذَكَر ذَلِك مِن صفات أهل الجنة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ النِّينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُ مُن صفات أهل الجنة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ النِّينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُنْ مُشْفِقُونَ ﴿ إِنَّ النَّيْمِ وَمُ هُمُ اللَّهِ وَنَ السَّيْقُونَ فَي المُعَرّبُونَ وَهُمْ هُمَا سَلِقُونَ ﴿ وَالسَّيْقُونَ السَّيْقُونَ فَي أَوْلَئِكَ الْمُقَرّبُونَ شَ فِي جَنَّتِ وَقَد قال تعالى: ﴿ وَالسَّيْقُونَ السَّيْقُونَ شَيْ أُولَئِكَ الْمُقَرّبُونَ شَي فِي جَنَّتِ النَّعْيِمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الل

وقوله في آية الواقعة المذكورة: (وكانوا يصرون على الحنث العظيم) أي يديمون ويعزمون على الذنب الكبير، كالشرك وإنكار البعث، وقيل: المراد بالحنث: حنثهم في اليمين الفاجرة، كما في قوله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُواْ بِالسَّهِ جَهَّدَ أَيْمَنِهِمٌ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ فَذَكِرْ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِكَ بِكَاهِنٍ وَلَا جَمْنُونِ شَيَّ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّلَ بَكَرْبَصُ بِهِ عَرَيْبَ ٱلْمَنُونِ شَيَّ ﴾.

نفى الله جل وعلا عن نبيه على في هاتين الآيتين الكريمتين ثلاث صفات قبيحة رماه بها الكفار، وهي الكهانة والجنون والشعر، أما دعواهم أنه كاهن أو مجنون، فقد نفاها صريحاً بحرف النفي الذي هو (ما) في قوله: (فما أنت)، وأكد النفي بالباء في قوله: (بكاهن). وأما كونه شاعراً فقد نفاه ضمنا بأم المنقطعة في قوله: (أم يقولون

شاعر)؛ لأنها تدل على الإضراب والإنكار المتضمن معنى النفي.

وقد جاءت آيات أخر بنفي هذه الصفات عنه ﷺ، كقوله تعالى في نفي الجنون عنه في أول القلم: ﴿ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ۞ ﴾، وقوله في التكوير: ﴿ وَمَاصَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ۞ ﴾، وكقوله في نفي الصفتين الأخيرتين أعني الكهانة والشعر: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ۞ وَلَا يَقِلُ كَاهِنِ قَلِيلًا مَّا نُؤُمِنُونَ ۞ وَلَا يَقِلُ كَاهِنِ قَلِيلًا مَّا نُذَكِّرُونَ ۞ ﴾، وقد قدمنا بعض الكلام على هذا في سورة الشعراء وغيرها.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ نَّلُرَبُّصُ بِهِـ رَبِّبَ ٱلْمَنُونِ ﴿ كَالَمَوْنِ الْمَا الْمُوتَ، فالمنون: ٢٩٣ أي ننتظر / به حوادث الدهر، حتى يحدث له منها الموت، فالمنون: الدهر، وريبه: حوادثه التي يطرأ فيها الهلاك والتغيير.

والتحقيق أن الدهر هو المراد في قول أبي ذؤيب الهذلي: أمن المنون وريبه تتوجع والدهر ليس بمعتب من يجزع لأن الضمير في قوله: «وريبه» يدل على أن المنون الدهر. ومن ذلك أيضاً قول الآخر:

تربص بها ريب المنون لعلها تطلق يوماً أو يموت حليلها وقال بعض العلماء: المنون في الآية: الموت. وإطلاق المنون على الموت معروف في كلام العرب، ومنه قول أبي الغول الطهوي: هم منعوا حمى الوَقبى بضرب يسؤلف بين أشتات المنون لأن الذين ماتوا عند ذلك الماء المسمى بالوقبى، جاؤوا من جهات مختلفة، فجمع الموت بينهم في محل واحد، ولو ماتوا في بلادهم لكانت مناياهم في بلاد شتى.

## \* قـولـه تعـالـى: ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِعَدِيثِ مِّثْلِهِ ۚ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ آلَ ﴾ .

قد قدمنا أن الله تحداهم بسورة واحدة من هذا القرآن في سورة البقرة في قوله: ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَادْعُوا شُهَكَآءَكُم مِّن دُونِ اللّهِ ﴾ الآية، وفي سورة يونس في قوله تعالى: ﴿ قُلْ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَادْعُوا مَنِ اللّهِ مَنِ اللّهِ مَنِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

وتحداهم في سورة هود بعشر سور منه في قوله: ﴿ قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِسُورِ مِنْهُ فِي قُولُهُ: ﴿ قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِسُورِ مِّنْ لِهِ عَمُفْتَرِيْتِ وَادْعُواْ مَنِ السَّتَطَعْتُ مُ مِّن دُونِ اللَّهِ ﴾ الآية.

وتحداهم في سورة الطور ــ هذه ــ به كله، في قوله: ﴿ فَلَيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِۦ﴾ الآية.

/ وبين في سورة بني إسرائيل أنهم لا يقدرون على شيء من ٦٩٤ ذلك، في قوله: ﴿ قُل لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ اللَّإِنسُ وَاللَّجِنُّ عَلَىٰۤ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ ﴾ الآية.

وقد أطلق جل وعلا اسم الحديث على القرآن في قوله هنا: ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ ۚ ﴾، كما أطلق عليه ذلك في قوله: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْمُدَيثِ كِنَّبًا مُّتَشَدِهًا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَك وَلَك فِي تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدِيهِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ فَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ فَيْ .

قد قدمنا الكلام عليه وعلى الآيات المشابهة له في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ آمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّمْنِ عَهَـدًا ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ آمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّمْنِ عَهَـدًا ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ آمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّمْنِ عَهَـدًا ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ آمِ الْحَيْفِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### \* قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ يُسْتَمِعُونَ فِيهِ ﴾ الآية.

قد قدمنا الكلام عليه وعلى الآيات المشابهة له في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلسَّطِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلسَّطِرِينَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْمَنْتُ وَلَكُمُ ٱلْمَنُونَ ﴿ ] .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ سُبَحَنَاهُمْ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ اللَّهِ ﴾، وفي مواضع أخر متعددة.

قوله تعالى: ﴿ أَمْ تَسْئَلُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِن مَّغْرَمِ مُثْقَلُونَ ﴿ إِنَّهُ مَا لَكُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّال

قد قدمنا الآيات الموضحة له وما يتعلق بها من الأحكام في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَيَنقَوْمِ لَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوَّا كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُواْ سَحَابُ مَّرَكُومٌ السَّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُواْ سَحَابُ مَرَّكُومٌ السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مَا السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مَن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مَن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مَن السَّمَاءِ مِن السَّمِ السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مُن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمِ السَّمَاءُ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السُمَاءُ مِن السَّمَاءِ مَا السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ

796 / قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَابًا فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَابًا فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُ هُمْ شَيْئًا﴾.

وبين أنه لا ينفعهم في الدنيا أيضاً، كقوله تعالى في هذه السورة الكريمة: ﴿ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْدُا فَالَّذِينَ كَفَرُواْ هُرُ الْمَكِيدُونَ ﴿ إِنَّهُمْ وَقُولُه : ﴿ مَا شَدَّتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَكِدُونَ كَيْدًا فِي وَلَه : ﴿ سَنَسْتَدَرْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ فِي وَلَه : ﴿ سَنَسْتَدَرْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ فِي وَلَه اللهِ عَيْر ذلك من الآيات.

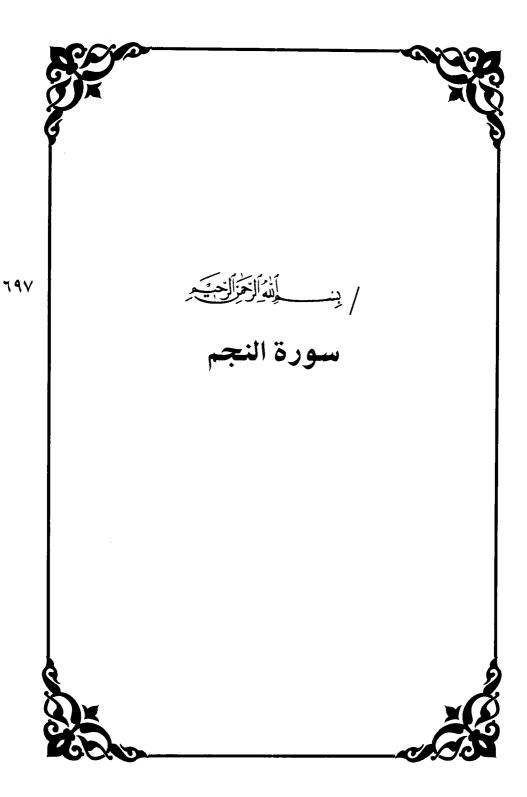
\* قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَهُمُ لَكَ يَعْلَمُونَ شَكْ .

الظاهر أن قوله: (عذاباً دون ذلك) هو ما عذبوا به في دار الدنيا من القتل وغيره، كما دل على ذلك قوله: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّرَ الْعَذَابِ اللَّا مُن الْقَدَابِ اللَّا كُبَرِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ قَلْتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ إِللَّا مَن الآيات، ولا مانع من دخول عذاب القبر في ذلك؛ لأنه قد يدخل في ظاهر الآية.

وما قيل في معنى الآية غير هذا لا يتجه عندي. والعلم عند الله تعالى.









### إِنْ أَنْ الْحَرِّ الْحَرِّ الْحَرِّ الْحَرِّ الْحَرْدِ الْحَرِّ الْحَرْدِ الْحَرْدِ الْحَرْدِ الْحَرْدِ الْحَرْدُ الْحِرْدُ الْحَرْدُ الْحُرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحِرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحُرْدُ الْحِرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحَرْدُ الْحِرْدُ الْحِرْدُ الْحِرْدُ الْحَرْدُ الْحِرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحِرْدُ الْحِرْدُ الْحُرْدُ الْحِرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحِرْدُ الْحُرْدُ الْحِرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحِرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ الْحِرْدُ الْحُرْدُ الْحُرْدُ ا

قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَا ضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ مَا ضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْیُ يُوحَیٰ ۞ .

اختلف العلماء في المراد بهذا النجم الذي أقسم الله به في هذه الآية الكريمة، فقال بعضهم: المراد به النجم إذا رجمت به الشياطين.

وقال بعضهم: إن المراد به الثريا. وهو مروي عن ابن عباس وغيره.

ولفظة النجم علم للثريا بالغلبة، فلا تكاد العرب تطلق لفظ النجم مجرَّداً إلا عليها، ومنه قول نابغة ذبيان:

أقول والنجم قد مالت أواخره إلى المغيب تثبت نظرة حار فقوله: «والنجم»: يعني الثريا.

وقوله تعالى: (إذا هوى) أي سقط مع الصبح. وهذا اختيار ابن جرير. وقيل: النجم: الزهرة.

وقيل: المراد بالنجم نجوم السماء، وعليه فهو من إطلاق المفرد وإرادة الجمع، كقوله: ﴿ وَيُولُّونَ ٱلدُّبُرُ ۞ ﴾ يعني الأدبار،

799

وقوله: ﴿ وَجَاآءً رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًّا صَفًّا صَفًّا الله أَي والملائكة، وقوله: ﴿ أُوْلَكَيْكَ يَجُنَزُوْنَ ٱلْغُنْوَى يَجُنَزُوْنَ ٱلْغُنْوَى يَجَا صَكَبُواْ ﴾ أي الغرف. وقد قدمنا أمثلة كثيرة لهذا في القرآن، وفي كلام العرب في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ﴾.

وإطلاق النجم مراداً به النجوم معروف في اللغة، ومنه قول عمر بن أبى ربيعة:

ثم قالوا تحبها قلت بهراً عدد النجم والحصى والتراب وقول الراعي:

فباتت تعد النجم في مستحيرة سريع بأيدي الآكلين جمودها ٧٠٠ / وعلى هذا القول، فمعنى هُوِيّ النجوم سقوطُها إذا غربت، أو انتثارها يوم القيامة.

وقيل: النجم: النبات الذي لا ساق له.

وقال بعض أهل العلم: المراد بالنجم الجملة النازلة من القرآن؛ فإنه نزل على النبي على أنجماً منجماً في ثلاث وعشرين سنة، وكل جملة منه وقت نزولها يصدق عليها اسم النجم صدقاً عربياً صحيحاً، كما يطلق على ما حان وقته من الدية المنجمة على العاقلة، والكتابة المنجمة على العبد المكاتب.

وعلى هذا فقوله: (إذا هوى) أي نزل به الملك من السماء إلى النبي ﷺ. وقوله: هوى يهوي هُوِيّاً إذا اخترق الهواء (١) نازلاً من أعلا إلى أسفل.

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: «الهوي».

اعلم أولاً أن القول بأنه الثريا وأن المراد بالنجم خصوصها، وإن اختاره ابن جرير وروي عن ابن عباس وغير واحد، ليس بوجيه عندي.

والأظهر أن النجم يراد به النجوم، وإن قال ابن جرير بأنه لا يصح، والدليل على ذلك جمعه تعالى للنجوم في القسم في قوله تعالى: ﴿ فَ فَكَ أُقَسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ فَي لأن الظاهر أن المراد بالنجم إذا هوى \_هنا\_، كالمراد بمواقع النجوم في الواقعة.

وقد اختلف العلماء أيضاً في المراد بمواقع النجوم، فقال بعضهم: هي مساقطها إذا غابت. وقال بعضهم: انتثارها يوم القيامة. وقال بعضهم: منازلها في السماء؛ لأن النازل في محل واقع فيه. وقال بعضهم: هي مواقع نجوم القرآن النازل بها الملك إلى النبي عليه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر الأقوال عندي وأقربها للصواب في نظري، أن المراد بالنجم إذا هوى هنا في هذه السورة، وبمواقع النجوم في الواقعة، هو نجوم القرآن التي نزل بها الملك نجماً فنجماً، وذلك لأمرين:

أحدهما: أن هذا الذي أقسم الله عليه بالنجم إذا هوى، الذي هو أن النبي صلى الله / عليه وسلم على حق، وأنه ما ضل وما غوى، ٧٠١ وما ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى، موافق في المعنى لما أقسم عليه بمواقع النجوم، وهو قوله: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

والإقسام بالقرآن على صحة رسالة النبي على وعلى صدق القرآن العظيم وأنه منزل من الله، جاء موضحاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ يَسَ شَ وَالْقُرْءَانِ الْمُحَكِيمِ شَيْ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ شَ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ شَي تَنزِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ شَ ، وقوله تعالى: ﴿ حَمْ شَ وَالْكَتَنِ الْمُرْسِينِ شَي إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ شَي وَإِنَّهُ وَقَ أَمْ الْكَتَنِ الْمُرْسِينِ شَي إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ شَي وَإِنَّهُ وَقَ أَمْ الْكَتَنِ الْمُرْسِينِ شَي إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ شَي وَإِنَّهُ وَقَ أَمْ الْكِتَنِ الْمُرْسَلِينَ الْعَرَانَ القرآن القرآن القرآن .

والثاني: أن كون المقسم به المعبر عنه بالنجوم، هو القرآن العظيم، أنسب لقوله بعده: ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعَلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ أَنَ العظمة ، هذا التعظيم من الله يدل على أن هذا المقسم به في غاية العظمة ، ولا شك أن القرآن الذي هو كلام الله أنسب لذلك من نجوم السماء ونجم الأرض. والعلم عند الله تعالى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ مَا ضَلَ صَاحِبُكُمُ وَمَا غَوَىٰ ﴿ مَا ضَلَ صَاحِبُكُمُ وَمَا غَوَىٰ ﴿ مَا اللَّهِ عنه، بل هو العدول عن الحق مع معرفته، أي ما جهل الحق وما عدل عنه، بل هو عالم بالحق متبع له.

وقد قدمنا إطلاقات الضلال في القرآن بشواهدها العربية في سورة الشعراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿قَالَ فَعَلَنُهُمّا إِذَا وَأَنَا مِنَ الطّهَالِينَ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى قوله تعالى: ﴿قَالَ فَعَلَنُهُمّا إِذَا وَأَنَا مِنَ الطّهَالِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

٧٠ / وما تضمنته هذه الآية الكريمة من كونه ﷺ على هدى مستقيم، جاء موضحاً في آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى:
 ﴿ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْمُبِينِ ﴿ فَلَا يُنْزِعُنَكَ

فِي ٱلْأَمْرِ ۚ وَٱدْعُ إِلَىٰ رَبِكَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدَى مُّسْتَقِيمِ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِىَ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ۞﴾.

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِى أُوحِى إِلَيْكَ ۚ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴿ اِنَّ هُو إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾ استدل به علماء الأصول على أن النبي ﷺ لم يكن يجتهد، والذين قالوا: إنه قد يقع منه الاجتهاد، استدلوا بقوله تعالى: ﴿ عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمَ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِنَيِّ أَن يَكُونَ لَهُ وَاللّهُ عَنْ يُتُخِنَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِّ وَاللّهِ عَالَى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِ لِلنَّيِ وَاللّهِ عَالَى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِ لِلنَّيِ وَاللّهِ عَالَى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قالوا: فلو لم يكن هذا عن اجتهاد، لما قال: ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُو أَسْرَىٰ﴾. لِمَ أَذِنتَ لَهُو أَسْرَىٰ﴾.

#### قوله تعالى: ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ .

المراد بشديد القوى في هذه الآية: هو جبريل عليه السلام، والمعنى أنه عليه هذا الوحي ملك شديد القوى هو جبريل.

#### ٧٠٣ / وهذه الآية الكريمة قد تضمنت أمرين:

أحدهما: أن هذا الوحي الذي من أعظمه هذا القرآن العظيم، علمه جبريلُ النبيَّ ﷺ بأمر من الله.

والثاني: أن جبريل شديد القوة.

وهذان الأمران جاءا موضحين في غير هذا الموضع.

أما الأول منهما، وهو كون جبريل نزل عليه بهذا الوحي وعلمه إياه، فقد جاء موضحاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوّاً لِجِبْرِيلَ فَإِنّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللّهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنّهُ لَنَهْ لَنَانِيلُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِإِلَّهُ مَا اللّهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِن المُنذِرِينَ ﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى الْمُنذِرِينَ ﴿ وَلِلا تَعْجَلُ بِاللّهُ اللّهُ مَا يَكُونَ مِن اللّهُ اللّهُ وَحُمْدُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ اللّهُ إِلَيْكَ وَحُمْدُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ لَا تُحْرِكُ بِهِ عِلْسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ هِ اللّهُ عَلَيْنَا الملك الملك وَحَمْدُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الملك الملك الملك الملك الملك الملك الملك الملك عنا مبلغاً له عنا فاتبع قرآنه، أي اقرأ كما سمعته يقرأ.

وأما الأمر الثاني، وهو شدة قوة جبريل النازل بهذا الوحي، فقد ذكره في قوله: ﴿ إِنَّهُ لَقَوَّلُ رَسُولٍ كَرِهِ ﴿ فَي قُوَّةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرْشِ مَكِينِ ﴿ فَي قُولُ رَسُولٍ ﴾ أي لقوله المبلغ مَكِينِ ﴿ فَي الله ، وقوله في آية التكوير هذه: ﴿ لَقَوَّلُ رَسُولٍ ﴾ أي لقوله المبلغ له عن الله ، فقرينة ذكر الرسول تدل على أنه إنما يبلغ شيئاً أرسل به ، فالكلام كلام الله بألفاظه ومعانيه، وجبريل مبلغ عن الله، وبهذا الاعتبار نسب القول له؛ لأن النبي عَيْدٍ ما سمعه إلا منه، فهو القول الذي أرسله الله به؛ وأمره بتبليغه، كما تدل عليه قرينة ذكر الرسول. وسيأتي إيضاح هذه المسألة إن شاء الله في سورة التكوير. والعلم عند الله تعالى.

٧٠٤

قوله تعالى: ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى شَيْ ﴾.

/ قد قدمنا بعض الكلام عليه في أول سورة الإسراء.

\* قوله تعالى: ﴿ أَلَكُمُ ٱلذَّكُرُ وَلَهُ ٱلْأَنْثَىٰ شَيْ تِلْكَ إِذَا فِسْمَةُ صِيزَىٰ شَهُ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَجَعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنكَتِ ﴾ الآية، وفي مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك.

#### قوله تعالى: ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْآخِرَةُ وَٱلْأُولَى ۞ .

بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن له الآخرة والأولى وهي الدنيا، وبيَّن هذا في غير هذا الموضع، كقوله: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لِلَّهُدَىٰ ﴿ وَلِنَّ وَإِلَّ اللَّهُ وَلِلَّ وَإِلَّا لَلْكَخِرَةَ وَٱلْأُولَىٰ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُ كُلُ شَيء، وذلك في قوله: ﴿ إِنَّمَا أَمُرْتُ أَنَ أَعَبُدَ رَبَّ هَمَاذِهِ ٱلْبَلْدَةِ ٱلَّذِى حَرَّمَهَا وَلَمُ كُلُّ شَيْءٍ ﴾، وهذا من المعلوم من الدين بالضرورة.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَكَرْمِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَ تِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُهُمْ شَيَّ إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَى ﴿ إِنَّ اللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَى إِنَّ اللَّهُ لِمَن يَشَاهُ إِنَّ اللَّهُ لِمَن يَشَاهُ وَيَرْضَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِمَن يَشَاهُ إِنَّ اللَّهُ لِمَن يَشَاهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ إِنَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاتَقُواْ يَوْمًا لَا جَعِزِى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةُ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَكَيْكَةُ لَسَمًْونَ ٱلْلَكَيْكَةَ لَسُمِيةَ ٱلْأُنثَىٰ شَيْ اللّهِ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الزخرف في الكلام على

قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَامِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَكُ ٱلرَّحْمَانِ إِنَاثًا ﴾، وفي غير ذلك من المواضع.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأحقاف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَا خَلَقَنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى ﴾، وفي سورة الذاريات في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَهَا خَلَقَتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَهَا

 \* قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجۡتَنِبُونَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِثۡمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّهَمَ ﴿ .

 ٱللَّمَمَ ﴿ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الشورى في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبَّيْرِ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمَّ يَغْفِرُونَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿إِذْ أَنشَا كُرُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَّةٌ فِى بُطُونِ أُمَّهَكُمْ فَلَا تُزَكُّواْ أَنفُسَكُمْ ﴿.
 بُطُونِ أُمَّهَكِيكُمْ فَلَا تُزَكُّواْ أَنفُسَكُمْ ﴿.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُرَكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزَكِّى مَن يَشَآهُ ﴾، وفي غير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى تَوَكَّى ۞ وَأَعْطَى قَلِيلًا وَأَعْطَى قَلِيلًا وَأَعْدَهُ عِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَهُو يَرَى ٓ ۞ أَمْ لَمْ يُنَبَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى ۞ وَأَكْدَىٰ ٓ ۞ اللهِ عَنْدَهُ عِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَهُو يَرَى ٓ ۞ أَمْ لَمْ يُنَبَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى ۞

وَإِبْرُهِيمَ ٱلَّذِى وَفَى شَ الَّا نَزِرُ وَزِرَةً وِزَرَ أُخْرَىٰ شَ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ شَ وَأَنَ لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ شَ وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَىٰ شَمَّ يُجْزَنهُ ٱلْجَزَاءَ ٱلْأَوْفَى شَ ﴾.

قوله: (تولى) أي رجع وأدبر عن الحق. وقوله: (أعطى قليلاً) قال بعضهم: قليلاً من المال. وقال بعضهم: أعطى قليلاً من الكلام الطيب. وقوله: /(وأكدى) أي قطع ذلك العطاء ولم يتمه، وأصله ٧٠٦ من أكدى صاحب الحَفْر، إذا انتهى في حفره إلى صخرة لا يقدر على الحفر فيها، وأصله من الكدية وهي الحجارة تعترض حافر البئر ونحوه فتمنعه الحفر.

وهذا الذي أعطى قليلاً وأكدى، اختلف فيه العلماء، فقيل: هو الوليد بن المغيرة، قارب أن يؤمن بالنبي على فعيره بعض المشركين فقال: أتركت دين الأشياخ وضللتهم؟ قال: إني خشيت عذاب الله. فضمن له الذي عاتبه إن هو أعطاه كذا من ماله ورجع إلى شركه أن يتحمل عنه عذاب الله، فرجع الوليد إلى الشرك وأعطى الذي عيره بعض المال الذي ضمن ومنعه تمامه. فأنزل الله عز وجل الآية.

وعلى هذا فقوله: (تولى) أي الوليد عن الإسلام بعد أن قارب، (وأعطى قليلاً) من المال للذي ضمن له أن يتحمل عنه ذنوبه، (وأكدى) أي بخل عليه بالباقي.

وقيل: (وأعطى قليلاً) من الكلام الطيب، كمدحه للقرآن واعترافه بصدق النبي ﷺ، (وأكدى) أي انقطع عن ذلك ورجع عنه.

وقيل: هو العاص بن وائل السهمي، كان ربما وافق النبي ﷺ في بعض الأمور، وذلك هو معنى إعطائه القليل، ثم انقطع عن ذلك،

وهو معنى إكدائه. وهذا قول السدي، ولم ينسجم مع قوله بعده: ﴿ آَعِندُهُ عِلْمُ ٱلْغَيْبِ﴾ الآية.

وعن محمد بن كعب القرظي: أنه أبو جهل، قال: والله ما يأمرنا محمد ﷺ إلا بمكارم الأخلاق، وذلك معنى إعطائه قليلاً، وقطعه لذلك معروف.

واقتصر الزمخشري على أنه عثمان بن عفان رضي الله عنه، قال: روي أن عثمان بن عفان كان يعطي ماله في الخير، فقال له عبد الله بن سعد بن أبي سرح، وهو أخوه من الرضاعة: يوشك ألا يبقى لك شيء. فقال عثمان: إن لي ذنوباً وخطايا، وإني أطلب بما أصنع رضا الله تعالى، وأرجو عفوه. فقال عبد الله: أعطني ناقتك برحلها، وأنا أتحمل عنك ذنوبك كلها، فأعطاه وأشهد عليه، وأمسك برحلها، فنزلت الآية، / ومعنى (تولى): ترك المركز يوم أحد. فعاد عثمان إلى أحسن من ذلك وأجمل. انتهى منه.

ولا يخفى سقوط هذا القول وبطلانه، وأنه غير لائق بمنصب أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضى الله عنه.

وقد تضمنت هذه الآيات الكريمة سبعة أمور:

الأول: إنكار علم الغيب، المدلول عليه بالهمزة في قوله: ﴿ أَعِندَهُ عِلْمُ ٱلْغَيْبِ ﴾ والمراد نفي علمه للغيب.

الثاني: أن لكل من إبراهيم وموسى صحفاً لم ينبأ بما فيها هذا الكافر.

الثالث: أن إبراهيم وفَّى، أي أتم القيام بالتكاليف التي كلفه ربه بها.

الرابع : أن في تلك الصحف: أنه لا تزر وازرة وزر أخرى. الخامس: أن فيها أيضاً أنه ليس للإنسان إلا ما سُعى.

السادس: أن سعيه سوف يُرى.

السابع : أنه يجزاه الجزاء الأوفى، أي الأكمل الأتم.

وهذه الأمور السبعة قد جاءت كلها موضحة في غير هذا الموضع.

أما الأول منها، وهو عدم علمهم الغيب، فقد ذكره تعالى في مواضع كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ أَمْ عِندَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ﴾، وقوله: ﴿ أَطَّلَعَ الْغَيْبُ أَمِ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ﴾، وقوله: ﴿ أَطَّلَعَ الْغَيْبُ أَمِ اللّهَ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى اللّهَ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ الْحَدَانِ إِلّا مَنِ اللّهَ مُونِ وَلَه تعالى: ﴿ قُل لّا يَعْلَمُ مَن فِي السّمَونِ وَالأَرْضِ الْغَيْبُ إِلّا اللّهُ ﴾، والآيات بمثل هذا كثيرة معلومة، وقد قدمناها مراراً.

والثاني، الذي هو أن لإبراهيم وموسى صحفاً لم يكن هذا المتولي المعطي / قليلاً المكدي عالماً بها، ذكره تعالى في قوله: ٧٠٨ ﴿ إِنَّ هَلْذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ مُعْمُوسَىٰ ﴿ إِنَّ هَلْذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ مُعْمُوسَىٰ ﴿ إِنَّ هَلَا اللَّهِ مُعْلَى اللَّهِ اللَّهُ مُحْفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ مُعْمُوسَىٰ اللَّهِ اللَّهُ مُعْلَىٰ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والثالث منها، وهو أنَّ إبراهيم وفي تكاليفه، فقد ذكره تعالى في قوله: ﴿ هُوَادٍ أَبْتَكَى إِبْرَهِ عَمَرَ رَبُّهُ بِكَلِمَتٍ فَأَتَمَ هُنَّ ﴾، وقد قدمنا أن الأصح في الكلمات التي ابتلى بها أنها التكاليف.

وأما الرابع منها، وهو أنه لا تزر وازرة وزر أخرى، فقد ذكره تعالى في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ عَالَى اللَّهِ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ عَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَا

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا، والجواب عما يرد عليها من الإشكال، في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا لَإِشْكَالَ، في سورة بني إسرائيل في الكلام على وَدُكرنا وجه نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَيُّ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ فَي الكلام على الجمع بين الآيات الواردة في ذلك في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ أَلَا سَاءً مَا يَزِرُونَ ﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ أَلَا سَاءً مَا يَزِرُونَ ﴾.

وأما الخامس منها، وهو أنه ليس للإنسان إلا ما سعى، فقد جاء موضحاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنَتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَا ﴾ الآية، وقوله: ﴿ مَّنَ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ۗ وَمَن أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ الآيت، وقسول هذا كثيرة معلومة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ شَكَى لِللَّإِنسَانِ لا يستحق أجراً إلا على سعيه بنفسه، ولم تتعرض هذه الآية لانتفاعه بسعي غيره بنفي ولا إثبات؛ لأن v.q قوله: (وأن ليس للإنسان إلا ما سعى) / قد دلت اللام فيه على أنه لا يستحق ولا يملك شيئاً إلا بسعيه، ولم تتعرض لنفي الانتفاع بما ليس ملكاً له ولا مستحقاً له.

وقد جاءت آية من كتاب الله تدل على أن الإنسان قد ينتفع بسعي غيره، وهي قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّبَعَنُهُمْ ذُرِّيَّنُهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَمَا ٱلنَّنَهُمْ مِنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ ﴾.

وقد أوضحنا وجه الجمع بين قوله تعالى: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ وَآَنَ لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ وَآَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا سَعَىٰ وَآَنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا سَعَىٰ وَآَنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا سَعَىٰ وَآَنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللّل

كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في سورة النجم، وقلنا فيه ما نصه: والجواب من ثلاثة أوجه:

الأول: أن الآية إنما دلت على نفي ملك الإنسان لغير سعيه، ولم تدل على نفي انتفاعه بسعي غيره؛ لأنه لم يقل: وأن لن ينتفع الإنسان إلا بما سعى، وإنما قال: (وأن ليس للإنسان)، وبين الأمرين فرق ظاهر؛ لأن سعي الغير ملك لساعيه، إن شاء بذله لغيره فانتفع به ذلك الغير، وإن شاء أبقاه لنفسه.

وقد أجمع العلماء على انتفاع الميت بالصلاة عليه والدعاء له والحج عنه ونحو ذلك مما ثبت الانتفاع بعمل الغير فيه.

الثاني: أن إيمان الذرية هو السبب الأكبر في رفع درجاتهم، إذ كانوا كفاراً لما حصل لهم ذلك، فإيمان العبد وطاعته سعيٌ منه في انتفاعه بعمل غيره من المسلمين، كما وقع في الصلاة في الجماعة، فإن صلاة بعضهم مع بعض يتضاعف بها الأجر زيادة على صلاته منفرداً، وتلك المضاعفة انتفاع بعمل الغير سعى فيه المصلي بإيمانه وصلاته في الجماعة، وهذا الوجه يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَٱنَّبَعَنَّهُمْ بِإِيمَنِ ﴾.

الثالث: أن السعي الذي حصل به رفع درجات الأولاد ليس للأولاد، كما /هـو نـص قـولـه تعـالـى: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا ٧١٠ سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا ٧١٠ سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا ٧١٠ سَعَىٰ اللَّباء أقر الله عيونهم بسببه بأن رفع إليهم أولادهم ليتمتعوا في الجنة برؤيتهم.

فالآية تصدق الأخرى ولا تنافيها؛ لأن المقصود بالرفع إكرام الآباء لا الأولاد، فانتفاع الأولاد تبع، فهو بالنسبة إليهم تفضل من الله

عليهم بما ليس لهم، كما تفضل بذلك على الولدان والحور العين والخلق الذين ينشؤهم للجنة. والعلم عند الله تعالى. اهـ منه.

والأمر السادس والسابع، وهما أن عمله سوف يرى، ثم يجزاه الجزاء الأوفى، فقد جاءا موضحين في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَزِيثُهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَتْ مَوَزِيثُهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفِّتُ مَوَزِيثُهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفِسُرُوا أَنفُسَهُم ﴾ الآية.

وقوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَنَ يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَنَ يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَسَرًا يَسَرُهُ ۞ .

وقوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا ۗ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّكَةٍ مِّنْ خَرْدَكٍ ٱلْيَنَا بِهَا ۖ وَكَفَى بِنَا حَسِبِينَ ﴿ ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ كِتَبُا يَلْقَنْهُ مَنشُورًا ۞ اَقْرَأَ كِنْبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ۞ .

والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (فهو يرى) أي يعلم ذلك الغيب، والآية تدل على أن سبب النزول لا يخلو من إعطاء شيء في مقابلة تحمل الذنوب عمن أعطى؛ لأن فاعل ذلك ليس عنده علم الغيب فيعلم به أن الذي ضمن له تحمُّلَ ذنوبه يفعل ذلك، ولم ينبأ بما في الصحف الأولى، من أنه لا تزر وازرة وزر أخرى، أي لا تتحمل نفس ذنب نفس أخرى.

/ وقد قدمنا تفسيره موضحاً في سورة بني إسرائيل، وأنه لا يملك الإنسان ولا يستحق إلا سعي نفسه، وقد اتضح بذلك أنه لا يمكن أن يتحمل إنسان ذنوب غيره، وقد دلت على ذلك آيات كثيرة معلومة.

وقال أبو حيان في البحر: (أفرأيت) بمعنى أخبرني، والمفعول الأول هو الموصول وصلته، والمفعول الثاني هو جملة (أعنده علم الغيب فهو يرى).

قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنثَى ۚ شَيْ مِن نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنَى ۚ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

والعرب تقول: أمنى الرجل ومني؛ إذا أراق المني وصبه.

وقال بعض العلماء: (من نطفة إذا تمنى) أي تقدر بأن يكون الله قدر أن ينشأ منها حمل، من قول العرب: مني الماني إذا قدر. ومن هذا المعنى قول أبي قلابة الهذلي، وقيل سويد بن عامر المصطلقى:

لا تأمن الموت في حل وفي حرم إن المنايا توافي كل إنسان واسلك سبيلك فيها غير محتشم حتى تلاقي ما يمني لك الماني

وقد قدمنا الكلام على النطفة مستوفى من جهات في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ مِن نُطَفَةٍ ﴾ الآية، وفي سورة الحج في الكلام / على قوله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٧١٧ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ ﴾، وفي كل من الموضعين زيادة ليست في الآخر.

وقد قدمنا بعض الكلام على هذا في سورة الفرقان في الكلام على على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ مِنَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴿ وَهُو اللَّهِ مَا لَكُونَ مَنَّكَ اللَّهُ اللّ

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ عَلَيْهِ ٱلنَّشَأَةُ ٱلْأُخْرَىٰ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا لَكُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قد قدمنا الآيات الموضحة له، وأحلنا عليها مراراً كثيرة.

 \* قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ مَ أَهْلَكَ عَادًا ٱلْأُولَى ۞ وَثَمُودًا فَمَا الْقَلَ ۞ .

 أَبَقَىٰ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة لما أهلك به عاداً، والآيات الموضحة لما أهلك به ثمود، في سورة فصلت في قوله تعالى في الكلام في شأن عاد: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرَّصَرًا ﴾ الآية، وقوله في شأن ثمود: ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُونِ ﴾ الآية.

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ مِّن قَبْلُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ هُمْ أَظْلَمَ ١٢٧ وَأَطْغَىٰ إِنَّهُمْ كَانُواْ هُمْ أَظْلَمَ ٢١٣

قُوله: (وقوم نوح) معطوف على قوله: ﴿ وَأَنَّهُ اَهْلَكُ عَادًا الْأُولِى فِي ﴾ أي: وأهلك قوم نوح، ولم يبين هنا كيفية إهلاكهم، ولكنه بين ذلك في مواضع أخر من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ لَمَّا كَنُبُوا الرُّسُلُ اَغَرَقَنَهُم ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَلَبِثَ فِيهِم اَلْفَ سَنَةٍ اللّا خَسِينَ عَامًا فَأَخَدُهُم الطّوفَاتُ وَهُم خَلِيمُونَ فِي ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَنَصَرْنَكُ مِنَ الْقَوْمِ اللّاِينَ كَذَّبُوا بِعَالِينَا إِنَّهُم كَانُوا قَوْمَ سَوْءٍ فَأَغَرَقَنَهُم وَوله تعالى: ﴿ وَنَصَرْنَكُ مِنَ الْقَوْمِ اللّاِينَ كَذَّبُوا بِعَالِينَا إِنَّهُم كَانُوا قَوْمَ سَوْءٍ فَأَغَرَقَنَهُم أَعُرَقُونَ فِي ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مِمّا خَطِيمَا إِنَّهُم مُغْرَقُونَ فَوْمَ سَوْءٍ فَأَغُرَقَنَهُم وَوله الله عالى: ﴿ وَمَا لَكُونُ اللّه اللّه عَلَيْكِ اللّه اللّه عَلَيْ وَلَا اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّه اللّه عَلَيْكُ مِنَ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّه اللّه عليه اللّه عَلَيْكُ اللّه اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّه عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّه عَلَيْكُ اللّه عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّه اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومن أعظم الأدلة على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَا خَسِينَ عَامًا ﴾؛ لأن قوماً لم يتأثروا بدعوة نبي كريم ناصح في هذا الزمن الطويل، لا شك أنهم أظلم الناس وأطغاهم.

#### ٧١٤ / \* قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْنَفِكَةَ أَهُوَىٰ شَ ﴾ .

المؤتفكة: مفتعلة من الإفك، وهو القلب والصرف، والمراد بها قرى قوم لوط؛ بدليل قوله في غير هذا الموضع: (والمؤتفكات) بالجمع؛ فهو من إطلاق المفرد وإرادة الجمع كما أوضحناه مراراً، وأكثرنا من أمثلته في القرآن وفي كلام العرب، وأحلنا عليه مراراً. وإنما قيل لها: مؤتفكة؛ لأن جبريل أفكها فأتفكت، ومعنى أفكها أنه رفعها نحو السماء ثم قلبها جاعلاً أعلاها أسفلها، وجَعْلُ عاليها أسفلها هو ائتفاكها وإفكها.

وقد أوضح تعالى هذا المعنى في سورة هود في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلُهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً ﴾ الآية، وقوله تعالى في سورة الحجر: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلُهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِيلٍ ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴿ فَا عَلَيْهَا سَافِلُهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِيلٍ ﴿ فَأَخَذَتْهُمْ الصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وقد بينا قصة قوم لوط في هود والحجر.

وقوله في هذه الآية الكريمة: (أهوى) تقول العرب: هوى الشيء إذا انحدر من عال إلى أسفل. وأهواه غيرُه: إذا ألقاه من العلو إلى السفل؛ لأن الملك رفع قُراهم ثم أهواها أي ألقاها، تهوي إلى الأرض، منقلبة أعلاها أسفلها.

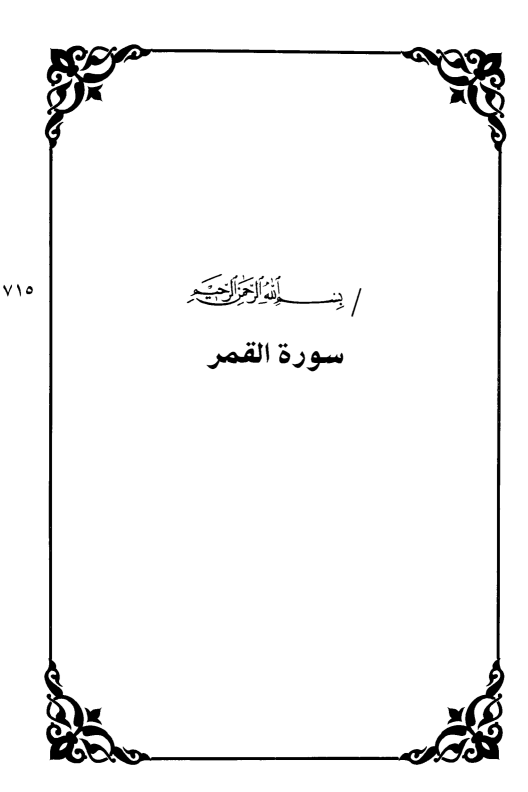
## \* قوله تعالى: ﴿ أَزِفَتِ ٱلْآزِفَةُ ۞ ﴿ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَنَى آمَرُ اللَّهِ ﴾، وفي سورة المؤمن في قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرُهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ ﴾ الآية.

## \* قوله تعالى: ﴿ أَفَينَ هَلَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ آنِ ﴾ .

قد قدمنا الآيات التي فيها إطلاق اسم الحديث على القرآن في سورة الطور في الكلام على قوله: ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثِ مِثْلِهِ ﴾ الآية.







**V1V** 

إِنْ إِنْ إِنْ الْمُؤْلِّنِ الْمُؤْلِّنِ الْمُؤْلِّنِ الْمُؤْلِنِي الْمُؤْلِّنِي الْمُؤْلِّنِي الْمُؤْلِّنِي ا

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَنَّ أَمْرُ اللَّهِ ﴾، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوَّا عَايَةً يُعُرِّضُوا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِلنَّبَا فِي قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ يَغُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشِرٌ ﴿ آَ مُّهَطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعَ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يَس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ۞ ، وفي سورة قَ في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّوُ ۖ ٱلْأَرْضُ عَنَّهُمْ سِرَاعًا ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ يَقُولُ ٱلۡكَفِرُونَ هَٰذَا يَوۡمُ عَسِرُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الفرقان، في الكلام

على قول الله تعالى: ﴿ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِ إِ خَيْرٌ أَسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ وَإِنَّ مَقِيلًا ﴿ وَإِنَّ مَقِيلًا ﴿ وَإِنَّ مَقَالَى : ﴿ وَإِنَّ مَقَالَى : ﴿ وَإِنَّ مَقَالَمَ نَا مَا كُنُّ وَالْكُ اللهُ مَا تَعَالَى : ﴿ وَإِنَّ مَقَاعَا لَهُ مُمَّا تَعَالَى : ﴿ وَإِنَّ مَقَالَمَ اللهُ مَا تَعَالَى اللهُ مَا تَعَالَى اللهُ الل

\* قوله تعالى: ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ أَنِي مَغَلُوبُ فَانَصِرُ ﴿ فَفَخَنَا أَبُوبَ الْمَاءُ عَلَى الْمُوبَ الْسَمَاءِ بِمَآءِ مُنْهَمِرٍ ﴿ فَفَجَرُنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْنَقَى الْمَآءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قَدُ وَيُوزَا فَالْنَقَى الْمَآءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قَدُرَ ﴿ فَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٧١٨ / قرأ هذا الحرف ابن عامر: (ففتَّحنا) بتشديد التاء، للتكثير، وباقي السبعة بتخفيفها.

وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن نبيه نوحاً دعاه قائلاً: إن قومه غلبوه، سائلاً ربه أن ينتصر له منهم، وأن الله انتصر له منهم، فأهلكهم بالغرق؛ لأنه تعالى فتح أبواب السماء بماء منهمر، أي متدفق منصب بكثرة، وأنه تعالى فجر الأرض عيوناً.

وقوله: (عيوناً) تمييز محول عن المفعول، والأصل: فجرنا عيون الأرض. والتفجير: إخراج الماء منها بكثرة، و (أل) في قوله: (فالتقى الماء) للجنس، ومعناه: التقى ماء السماء وماء الأرض (على أمر قد قدر) أي قدره الله وقضاه.

وقيل: إن معناه أن الماء النازل من السماء والمتفجر من الأرض جعلهما لله بمقدار ليس أحدهما أكثر من الآخر.

والأول أظهر.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من دعاء نوح ربه جل وعلا أن ينتصر له من قومه فينتقم منهم، وأن الله أجابه فانتصر له منهم فأهلكهم جميعاً بالغرق في هذا الماء المتلقى من السماء والأرض، جاء موضحاً في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى في الأنبياء: وَنُوعا إِذْ نَادَىٰ مِن قَبُلُ فَاسَتَجَبْنَا لَهُ فَنَجَيْنَكُ وَأَهْلَمُ مِنَ اللَّهَ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُعَامِلُهُ مَا مِنْ مَا مُعَلَّمُ مَا مُعَامِلًا مُنْ مَا مُنْ مُنْ اللَّهُ مَا مُعَامِلُهُ مَا مُعَامِلُهُ مُنْ اللَّهُ مُعَالِمُ مَا مُعَامِلُولُولُهُ مَا مُعَامِلُهُ مَا مُعَامِلُهُ مَا مُعَامِلُهُ مُنْ مُعَامِلُهُ مَا مُعَامِلُهُ مَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمِلِهُ

وقوله تعالى في الصافات: ﴿ وَلَقَدْ نَادَلْنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَادَلْنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿ وَيَعَيْنَكُ وَأَهْلُهُ مِنَ ٱلْكُرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ فَيَ اللَّهُ إِلَى قَدُولُهُ: ﴿ ثُمَّ أَغَرُقُنَا الْآخَرِينَ ﴾ .

وقد بين جل وعلا أن دعاء نوح فيه سؤاله الله أن يهلكهم إهلاكاً مستأصلًا، وتلك الآيات فيها بيان لقوله هنا: (فانتصر)، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَّبٌ لَا نَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِن تَذَرَّهُمُ مَعْمُ لَعُضِلُواْ عِبَادَكَ / وَلَا يَلِدُوٓا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلَا يَلِدُوٓا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴿ اللهُ اللهُ وَلَا يَلِدُوٓا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴿ اللهُ وَلَا يَلِدُوٓا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴿ اللهُ ا

وما دعا نوح على قومه إلا بعد أن أوحى الله إليه أنه لا يؤمن منهم أحد غير القليل الذي آمن، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَأُوحِكَ إِلَىٰ نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَا مَن قَدْءَامَنَ ﴾، وقد قال تعالى: ﴿ وَمَآءَامَنَ مَعَهُ وَ إِلَّا قَلِيلٌ شَهِ ﴾.

وقوله تعالى ﴿عُيُونًا ﴾ قرأه ابن كثير وابن عامر في رواية ابن ذكوان، وعاصم في رواية شعبة، وحمزة والكسائي: (عِيوناً) بكسر العين، لمجانسة الياء.

وقرأه نافع وأبو عمرو وابن عامر في رواية هشام، وعاصم في رواية حفص: (عيُوناً) بضم العين، على الأصل.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَيْجٍ وَدُسُرٍ إِنَّ ﴾ .

لم يبين هنا ذات الألواح والدسر، ولكنه بين في مواضع أخر أن المراد: وحملناه على سفينة ذات ألواح، أي من الخشب، ودسر، أي مسامير تربط بعض الخشب ببعض، وواحد الدسر دسار ككتاب وكتب. وعلى هذا القول أكثر المفسرين.

وقال بعض العلماء وبعض أهل اللغة: الدسور الخيوط التي تشد بها ألواح السفينة.

وقال بعض العلماء: الدسور جؤجؤ السفينة، أي صدرها ومقدمها الذي تدسر به الماء أي تدفعه وتمخره به، قالوا: هو من الدسر وهو الدفع.

فمن الآيات الدالة على أن ذات الألواح والدسر السفينة: قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَمَّا طَغَا ٱلْمَآهُ حَمَلْنَكُو فِ ٱلْجَارِيةِ ﴿ أَي السفينة، كما أوضحنا في سورة الشورى في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلْجَوَارِ فِ كَالْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَامِ ﴾ / وقوله تعالى: ﴿ فَأَنْجَنَّكُ وَأَصْحَبُ ٱلسَّفِينَةِ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَأَنْجَنَّكُ وَأَصْحَبُ ٱلسَّفِينَةِ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَءَايَةُ لَمْمُ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ أَلَى غير ذلك من الآيات .

## \* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَد تَّرَكُنْهَا ءَايَةً فَهَلَ مِن مُّدَّكِرِ إِنَّ ﴾ .

الضمير في قوله تعالى: (تركناها) قال بعض العلماء: إنه عائد إلى هذه الفعلة العظيمة التي فعل بقوم نوح.

والمعنى: ولقد تركنا فعلتنا بقوم نوح وإهلاكنا لهم آية لمن بعدهم، لينزجروا ويكفوا عن تكذيب الرسل، لئلا نفعل بهم مثل ما فعلنا بقوم نوح. وكون هذه الفعلة آية نص عليه تعالى بقوله: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَّمَّا كَذَبُوا الرُّسُلَ اَغْرَقْنَاهُمْ وَجَعَلْنَاهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَة ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَأَنْجَنَّنَهُ وَمَن مَّعَهُ فِ الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَأَنْجَنَّنَاهُمْ أَغْرَقْنَا بَعَدُ الْبَاقِينَ ﴿ وَفُولُهُ تَعَالَى الْمَشْحُونِ ﴿ فَأَنْجَنَّنَاهُ مَنْ الْبَاقِينَ ﴿ وَفُولُهُ لَا لَكَ لَا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وقال بعض العلماء: الضمير في (تركناها) عائد إلى السفينة، وكون سفينة نوح آية بينه الله تعالى في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ فَأَنْجَنَّنَهُ وَأَصْحَبَ السَّفِينَ وَجَعَلْنَكُ اَ اَلْكَ لَلْعَلَمِينَ ﴿ فَأَنْجَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَالَى : ﴿ وَمَايَةٌ لَمَّ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرُنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ شَهُ .

قد قدمنا إيضاحه في سورة القتال في كلامنا الطويل على قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴿ إِنَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّا

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرٌ اللَّهِ .

/قد قدمنا الآيات الموضحة له، وكلام أهل العلم في يوم ٧٢١ النحس المستمر، في سورة فصلت في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرَّصَرًا فِي آيًا مِنْحِسَاتِ﴾.

### قوله تعالى: ﴿ فَقَالُواْ أَبْشَرًا مِّنَا وَحِدًا نَتِبِعُدُو ﴾ الآية.

\* وقوله تعالى: ﴿ أَءُلِقَى ٱلذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة لهما في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعَجِبُواْ أَن جَاءَهُمُ مُّنذِرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُمْ ﴿ وَعَجِبُواْ أَن جَاءَهُمُ مُّنذِرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فَي اللَّهِ اللَّهِ مُن اللَّهِ مَا يَنْ اللَّهُ فِ شَكِّ مِّن ذِكْرِيَ ﴾ الآية .

## قوله تعالى: ﴿ إِنَّا مُرْسِلُواْ ٱلنَّاقَةِ فِئْنَةً لَّهُمْ ﴾.

قوله: (مرسلوا الناقة) أي مخرجوها من الهضبة، (فتنة لهم) أي ابتلاء واختباراً، وهو مفعول من أجله؛ لأنهم اقترحوا على صالح إخراج ناقة من صخرة، وأنها إن خرجت لهم منها آمنوا به واتبعوه، فأخرَج الله الناقة من تلك الصخرة معجزة لصالح، وفتنة لهم، أي ابتلاء واختباراً، وذلك أن تلك الناقة معجزة عاينوها، وأن الله حذرهم على لسان نبيه صالح من أن يمسوها بسوء وأنهم إن تعرضوا لها بأذى أخذهم الله بعذابه.

والمفسرون يقولون: إنهم قالوا له: إن أخرجت لنا من هذه الصخرة ناقة وبراء عشراء اتبعناك.

هَدَذِهِ عَذَابُ قَرِيبُ شَهُ فَعَقَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوَءِ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ قَرِيبُ شَهُ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ذَالِكَ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ قَرِيبُ شَهُ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ذَالِكَ وَعَدُّ غَيْرُ مَكَذُوبِ شَهُ ، وقوله تعالى في الشعراء: ﴿ قَالَ هَاذِهِ عَنَاقَةٌ لَمَّا فِي الشعراء: ﴿ قَالَ هَاذِهِ عَنَاقَةٌ لَمَّا فَي الشعراء: ﴿ قَالَ هَاذِهِ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيمِ شَهُ .

وقد أوضحنا هذا غاية الإيضاح في سورة فصلت في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَلِعِقَةُ ٱلْعَذَابِ الْمُؤُنِ بِمَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ اللهِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَنَبِنَّهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قِسْمَةً بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبٍ
 عُخضَرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا كُلُّ شِرْبٍ

قوله تعالى: ﴿ وَنَبِنَّهُمْ أَنَّ ٱلْمَاءَ قِسْمَةُ الْبَنَهُمْ كُلُّ شِرْبِ مُعْنَضَرُ ﴿ أَي الْمَاءِ وهو ماء البئر التي كانت تشرب منها الناقة \_ قسمة بينهم، فيوم للناقة ويوم لثمود. فقوله: (بينهم) أي بين الناقة وثمود، وغلب العقلاء على الناقة. (كل شرب محتضر) أي يحضره صاحبه، فتحضر الناقة شرب يومها وتحضر ثمود شرب يومها.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آية أخرى، وهي قوله تعالى في الشعراء: ﴿ قَالَ هَلَاهِ مِنَاقَةٌ لَمَّا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ كَاكُمْ شِرْبُ كَاكُمْ شِرْبُ كَاكُمْ شِرْبُ كَاكُمْ شِرْبُ كَالْكُمْ مَعْلُومِ فَيَ هُم وشرب الناقة / هو الذي حذرهم منه صالح لئلا يتعرضوا له في قوله تعالى: ﴿ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللّهِ نَاقَةَ اللّهِ وَسُقِينَهَا شَهُ كَالَيْ هُمُ مَنُولُ اللّهِ فَاقَةَ اللّهِ وَسُقِينَهَا شَهُ ﴾.

## قوله تعالى: ﴿ فَنَادَوْا صَاحِهُمْ فَنَعَاطَى فَعَقَرَ آنَ ﴾.

قوله: (فتعاطئ)، قال أبو حيان في البحر: (فتعاطى) هو مطاوع عاطا، وكأن هذه الفعلة تدافعها الناس وعاطاها بعضهم بعضاً، فتعاطاها قدار وتناول العقر بيده. انتهى محل الغرض منه.

والعرب تقول: تعاطى كذا إذا فعله أو تناوله، وعاطاه إذا ناوله، ومنه قول حسان رضى الله عنه:

كلتاهما حلب العصير فعاطني بزجاجة أرخاهما للمفصل

وقوله: (فعقر) أي تعاطى عقر الناقة فعقرها، فمفعولا الفعلين محذوفان تقديرهما كما ذكرنا، وعبر عن عاقر الناقة هنا بأنه صاحبهم، وعبر عنه في الشمس بأنه أشقاهم وذلك في قوله: ﴿إِذِ النَّبُكَ أَشَقَلُهَا إِنَّهُ ﴾.

وهذه الآية الكريمة تشير إلى إزالة إشكال معروف في الآية، وإيضاح ذلك أن الله تعالى فيها نسب العقر لواحد لا لجماعة؛ لأنه قال: (فتعاطى فعقر)، بالإفراد، مع أنه أسند عقر الناقة في آيات أخر إلى ثمود كلهم، كقوله في سورة الأعراف: ﴿ فَعَقَرُواْ النَّاقَةَ وَعَـتَواْ عَنْ

أَمْرِ رَبِّهِمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى في هود: ﴿ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ﴾، وقوله في الشعراء: ﴿ فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُواْ نَدِمِينَ ﴿ فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُواْ نَدِمِينَ ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا ﴾.

ووجه إشارة الآية إلى إزالة هذا الإشكال هو أن قوله تعالى: ﴿ فَنَادَوْا صَاحِبُمُ فَنَعَاطَىٰ فَعَفَرَ ﴿ يَكُ يَدَلُ عَلَى أَن ثمود اتفقوا كلهم على عقر الناقة، فنادوا واحداً منهم لينفذ ما اتفقوا عليه، أصالة عن نفسه ونيابة عن غيره، ومعلوم أن المتمالئين على العقر كلهم عاقرون، وصحت نسبة العقر إلى المنفذ المباشر / للعقر، وصحت ٧٢٤ نسبته أيضاً إلى الجميع؛ لأنهم متمالئون، كما دل عليه ترتيب تعاطي العقر بالفاء في قوله: (فتعاطىٰ فعقر) على ندائهم صاحبهم لينوب عنهم في مباشرة العقر في قوله تعالى: (فنادوا صاحبهم) أي نادوه ليعقرها.

وجمع بعض العلماء بين هذه الآيات بوجه آخر، وهو أن إطلاق المجموع مراداً به بعضه أسلوب عربي مشهور، وهو كثير في القرآن وفي كلام العرب.

وقد قدمنا في سورة الحجرات أن منه قراءة حمزة في قوله تعالى: ﴿ فَإِن قَنَلُوكُمْ فَاقَتُلُوهُمْ ﴾ بصيغة المجرد في الفعلين؛ لأن من قتل ومات لا يمكن أن يؤمر بقتل قاتله، بل المراد: فإن قتلوا بعضكم فليقتلهم بعضكم الآخر. ونظيره قول ابن مطيع:

فإن تقتلونا عند حرة واقم فإنا على الإسلام أول من قتل أي فإن تقتلوا بعضنا.

وأن منه أيضاً: ﴿ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا قُل لَّمْ تُؤْمِنُوا ﴾ ؛ لأن هذا في

بعضهم دون البعض، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يُوْمِنُ وَاللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ يُؤْمِنُ وَاللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرَّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرَّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رَبِّهُ اللَّهُ عَنْور رُرّ رَحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرَّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرَّحِيمٌ الللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رَبِّحْ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمٌ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمُ اللَّهُ عَنْور رُرِّكِمْ رُونِهُ اللَّهُ عَنْورُ رُرِّحِيمُ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمُ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمُ الللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمُ اللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمُ الللَّهُ عَنْور رُرِّحِيمُ الللَّهُ عَلَيْكُومُ الللَّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

وقد قدمنا في الحجرات وغيرها، أن من أصرح الشواهد العربية في ذلك قول الشاعر:

فسيف بني عبس وقد ضربوا به نبا بيدي ورقاء عن رأس خالد

وقـولـه تعـالـى: (فعقـر) أي: قتلهـا. والعـرب تطلـق العقـر على القتل والنحر والجرح. ومنه قول امرىء القيس:

تقول وقد مال الغبيط بنا معاً عقرت بعيري يا امرأ القيس فانزل

ومن إطلاق العقر على نحر الإبل لقرى الضيف قول جرير: تعدون عقر النِّيب أفضل مجدكم بني ضوطرا لولا الكمي المقنعا

٧٢٥ / \* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةُ وَحِدَةً ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة فصلت، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتْهُمْ صَنِعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُونِ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ اللهِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطِّ نَجَيَّنَهُم بِسَحَرِ شَيْهُ.

قوله: (إنا أرسلنا عليهم حاصباً) قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَتَوَا عَلَى الْقَرْيَةِ ٱلَّتِيٓ أَمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْعِ﴾.

وقوله: ﴿ إِلَّا ءَالَ لُولِّ بَحَيْنَهُم بِسَحَرٍ ﴿ قَد قدمنا الآيات الموضحة له إيضاحاً شافياً بكثرة.

وقد تضمنت إيضاح قصة لوط وقومه في سورة هود وسورة الحجر في الكلام على القصة المذكورة في السورتين.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنُّذُرُ ۞ كَذَّبُواْ بِعَايِنَتِنَا كُلِّهَا فَأَخَذَنَاهُمُ أَخَذَ عَرِيزٍ مُّقَنَدِرٍ ۞ ﴾.

تضمنت هاتان الآيتان ثلاثة أمور:

الأول: أن آل فرعون جاءتهم النذر.

الثاني: أنهم كذبوا بآيات الله.

الثالث: أن الله أخذهم أخذ عزيز مقتدر.

وهذه الأمور الثلاثة المذكورة هنا جاءت موضحة في آيات أخر من كتاب الله، أما الأول منها وهو أن آل فرعون وقومه جاءهم النذر، فقد أوضحه تعالى في آيات كثيرة من كتابه.

/ اعلم أولاً أن قوله: ﴿ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنُّذُرُ ﴿ مَا عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحَالِمُ اللَّاللَّا اللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الل

فعلى أنه مصدر، فقد بينت الآيات القرآنية بكثرة أن الذي جاءهم بذلك الإنذار هو موسى وهارون، وعلى أنه جمع نذير أي منذر، فالمراد به موسى وهارون، وقد جاء في آيات كثيرة إرسال موسى وهارون لفرعون، كقوله تعالى في طه: ﴿ فَأَنْيَاهُ فَقُولاً إِنَّا رَسُولاً رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةَ يِلَ وَلَا تُعَذِّبَهُم قَدْ حِثْنَكَ بِعَايَةٍ مِّن رَبِّكُ ﴾، ثم بين رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِ يِلَ وَلَا تُعَذِّبَهُم قَدْ حِثْنَكَ بِعَايَةٍ مِّن رَبِّكُ ﴾، ثم بين

تعالى إنذارهما له في قوله: ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِىَ إِلَيْـنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ وَنحوها مِن الآيات.

وفي هذه الآية سؤال معروف، وهو أن الله تبارك وتعالى أرسل لفرعون نبيين هما موسى وهارون، كما قال تعالى: ﴿ فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِي قُولُه: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فَرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ ﴾.

وللعلماء عن هذا أجوبة، أحدها: أن أقل الجمع اثنان كما هو المقرر في أصول مالك بن أنس رحمه الله، وعقده صاحب مراقي السعود بقوله:

أقل معنى الجمع في المشتهر الإثنان في رأي الإمام الحميري

قالوا: ومنه قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ ولهما قلبان فقط، وقوله: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ ﴾ والمراد بالإخوة اثنان فصاعداً كما عليه الصحابة فمن بعدهم خلافاً لابن عباس، وقوله: ﴿ وَأَطۡرَافَ ٱلنَّهَارِ ﴾ وله طرفان.

ومنها: ما ذكره الزمخشري وغيره من أن المراد بالنذر موسى وهارون وغيرهما من الأنبياء؛ لأنهما عرضا عليهم ما أنذر به المرسلون.

ومنها: أن النذر مصدر بمعنى الإنذار.

الله عنه وغفر له: التحقيق في الجواب: أن من كذب رسولاً واحداً فقد كذب جميع المرسلين، ومن كذب نذيراً واحداً فقد كذب جميع النذر؛ لأن أصل دعوة جميع الرسل واحدة، وهي مضمون لا إله إلا الله، كما أوضحه تعالى بقوله: ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فِي

كُلِّ أُمَّةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّلغُوتُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىۤ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدُونِ ﴿ وَمَا لَكُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن وَلِهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَّتَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن وَلهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَّتَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن وَلهُ يَعْبَدُونَ ﴿ وَمَا مَا لَهُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن وَلهُ مِن أَلِهُ وَلَهُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكُ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا مِنْ أَلْمُ مِنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكُ مِن مُثَلِّلُهُ وَلَا مِنْ أَلْمُ مِنْ أَلْمُ مِنْ أَرْسَلْمُ مِنْ فَبِلْكُ مِن وَلِهُ وَلَهُ مِنْ أَلْمُ مِنْ أَرْسَلْمُ مِنْ أَرْسَلْمُ مِنْ فَبِلُونَ إِلَى اللّهُ وَلَهُ مَنْ أَرْسَلْمُ مِنْ أَرْسَلُمُ مِنْ وَمِنْ إِلَيْهُ مِنْ أَرْسُلُمُ أَنِهُ وَلَهُ مِنْ أَلَالَهُ مَنْ أَرْسَلُمُ مِنْ أَنْ وَلِهُ مِنْ أَلُولُونَ وَلَهُمْ أَلَا مُلِكُونَ وَلَهُ مِنْ أَلّهُ مِنْ مَنْ أَلَهُ مَنْ أَرُسُلُمُ اللّهُ وَلَهُ مِنْ أَلَهُ مُنْ أَلَاللَهُ وَلَا مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلُولُونَ وَلَهُ مِنْ أَلَيْنَا أَلْمُ مُنْ أَلَاللّهُ مُنْ أَلُولُهُ وَلَا مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَوْمُ لَهُ مِنْ أَلْمُ لَا أَلْمُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلْمُ مِنْ أَلَامُ مُنْ أَلُولُونَ وَلَهُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلُولُونَ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مِنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ أَلِهُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلِي مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلَالْمُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلَامُ مُنْ أَلِمُ مُنَا أَلَمُ مُنْ أَلِمُ مُلْمُولُونُ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ

وأوضح تعالى أن من كذب بعضهم فقد كذب جميعهم في قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ ثَوْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكَ فَرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ فَاكُورُونَ حَقَّا ﴾ الآية، وأشار إلى ذلك في قوله: ﴿ لاَ نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ لاَ نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ لاَ نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ وَلَهُ يَعُرِقُواْ بَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُعَرِقُواْ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ أَلُونِينَ ءَامَنُواْ بِأَللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُعَرِقُواْ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ أَوْلَكِ فَى سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أَجُورَهُمْ ﴾ الآية .

وأما الأمر الثاني: وهو كون فرعون وقومه كذبوا بآيات الله، فقد جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْلِنَا بِهِــ مِنْ

اَية لِتَسَمَّرَنَا بِهَا فَمَا نَحَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقُولُه تعالَى: ﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَهُ اللّهَ لَلّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وأما الأمر الثالث، وهو قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَنَاهُمُ آخَذَ عَزِيزٍ مُمَّ فَنَدِدٍ ﴿ فَأَخَذَنَاهُمُ آخَذَ عَزِيزٍ مُمَّ فَنَدِدٍ ﴿ فَا مُوسَىٰ إِذَ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فَرْعَوْنَ بِسُلْطَانِ شَبِينِ ﴿ فَإِنَ مُوسَىٰ إِذَ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فَرْعَوْنَ بِسُلْطَانِ شَبِينِ ﴿ فَإِنَ مُوسَىٰ إِذَ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فَوله: ﴿ فَأَخَذُنَاهُ وَجُودُوهُ فَنَاذَنَاهُمْ فِي ٱلْمَامُ وَهُو مُلِيمٌ ﴿ فَأَخَذَنَاهُ مَ عَنَالَى: ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فَا اللّهِ مَا غَشِيمُمْ فَي اللّهُ مَا عَشِيمُمْ فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا

وقوله: ﴿ أَخَذَ عَرِيزِ مُقْلَدِرٍ ۞﴾ يوضحه قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِكَ إِذَاۤ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى ظَالِمَةُ إِنَّ أَخَذَهُۥ َٱلِيمُ شَدِيدُ ۞﴾.

وقد روى الشيخان في صحيحيهما عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه أخذه كرمي الله عنه أن النبي ﷺ قال: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ ﴾ الآية.

والعزيز: الغالب، والمقتدر: شديد القدرة عظيمها.

قوله تعالى: ﴿ أَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أَوْلَيْكِمْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الزخرف، في الكلام

على قوله تعالى: ﴿ فَأَهَلَكُنَآ أَشَدَ مِنْهُم بَطْشًا ﴾، وفي صدر سورة الروم، وغير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِى ٱلنَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمَ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ شَاكَ
 سَقَرَ شَاكَ

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الطور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُدَغُونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا شَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ۞ .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الزخرف في بعض المناقشات التي ذكرناها في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمِّكِنِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَبِدِينَ شَيْكِ. الْعَبِدِينَ شَيْكِ.

قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَـ لُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ ۞ وَكُلُّ صَغِيرٍ
 وَكَبِيرٍ مُّسْ تَطُرُ ۞ ﴾.

الصحيح في معنى الآية أن كل شيء فعله الناس مكتوب عليهم في الزبر، التي هي صحف الأعمال، (وكل صغير وكبير مستطر)، أي مكتوب عليهم لا يترك منه شيء.

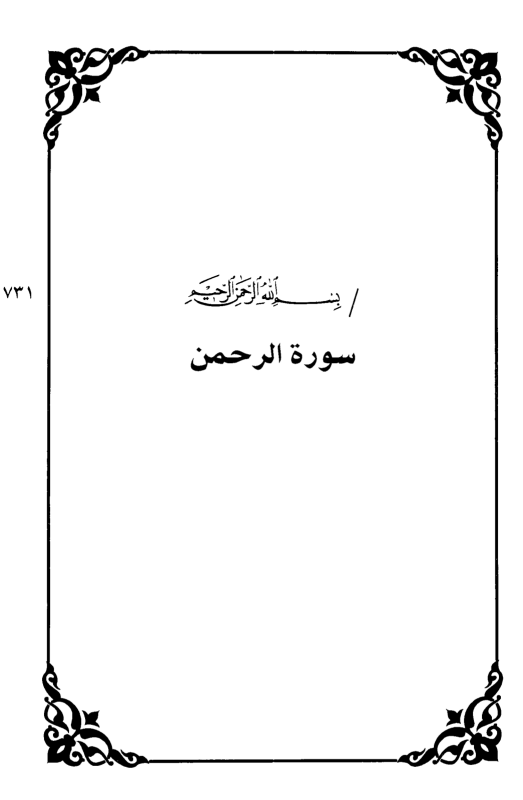
وهذا المعنى جاء موضحاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَاذَا ٱلۡكِتَٰكِ لَا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّآ أَخْصَلُهَا وَوَجَدُواْ / مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا ٧٣٠ عَمِلَتْ مِنْ شُوّعٍ تَوْدُ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَكُ وَأَمَدُا بَعِيدًا ﴾.

والزبر: جمع زبور، وهو الكتاب. والمستطر: معناه المسطور، أي المكتوب. والآيات بمثل هذا كثيرة معلومة.

## \* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ لَلْنُقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ ﴿ إِنَّ لَلْنُقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ ﴿ إِنَّ لَلْنُقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ

وقد ذكرنا كثيراً من أمثلة إطلاق المفرد وإرادة الجمع \_ كما هنا \_ في القرآن العظيم، مع تنكير المفرد وتعريفه وإضافته، وأكثرنا أيضاً من الشواهد العربية على ذلك في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مُمَّ نُخْرِجُكُمُ طِفُلًا ﴾، وفي غير ذلك من المواضع. والعلم عند الله تعالى.







٧٣٣

# إِنْهُ الْحَرَاكِ مِنْ الْمُعَالِحَدِيمِ الْمُعَالِحِيمِ الْمُعَالِحِيمِ الْمُعَالِحِيمِ الْمُعَالِحِيمِ الْمُ

## \* قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ إِنَّ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ إِنَّ ﴾.

قال بعض أهل العلم: نزلت هذه الآية لما تجاهل الكفار الرحمن جل وعلا، كما ذكره الله عنهم في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ السَّجُدُواُ لِلرَّمِّينِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمِّينَ ﴾ كما تقدم في الفرقان.

وقد قدمنا معنى الرحمن وأدلته من الآيات في أول سورة الفاتحة.

## قوله تعالى: ﴿ عَلَّمَ ٱلْقُـرْءَانَ ۞ ﴿ .

أي علم نبيه على الكفار في قولهم: إنه تعلم هذا القرآن من بشر، تتضمن رد الله على الكفار في قولهم: إنه تعلم هذا القرآن من بشر، كما تقدم في قوله: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُ بِسَنَّ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سِعْرٌ يُؤْثُرُ فَيَ ﴾ أي يرويه محمد عن غيره، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ النِّينَ كَفَرُوا إِنْ هَنَذَا إِلّا إِفْكُ اَفْتَرَيْهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ ءَاخُرُونَ تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَنَذَا إِلّا إِفْكُ اَفْتَرَيْهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ ءَاخُرُونَ فَقَدْ جَآءُو ظُلُمًا وَزُورًا ﴿ وَقَالُوا أَسْلِطِيرُ الْأَوَلِينَ الصَّعَتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بَعُمْ وَأَصِيلًا فَهِي تُمْلَى عَلَيْهِ بُعُونَ وَأَصِيلًا فَهِي تَمْلَى عَلَيْهِ وَأَصِيلًا فَهِي تَمْلَى عَلَيْهِ وَالْ اللَّهُ وَالْمَا وَزُورًا ﴾ .

فقوله تعالى هنا: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ ۚ إِنَا اللَّهُ مَانَ اللَّهُ اللَّهُ مَانَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمَانُ اللَّهُ اللَّمَا اللَّمَا ذكرتم من أنه تعلم القرآن من بشر، بل الرحمن جل وعلا هو الذي علمه إياه.

والآيات الدالة على هذا كثيرة جداً، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِي يَعْـلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، وقوله تعالى: ﴿ الَّرْ كِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنْنُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿حَمْ ۞ تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ١ كَنَابُ فُصِّلَتْ ءَايَنَكُمُ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ بَشِيرًا ٧٣٤ وَنَذِيرًا ﴾، وقولُه تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جِثْنَهُم بِكِنَابٍ / فَصَّلْنَهُ عَلَىٰ عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَـةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبَيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَكُمْ ذِكْرًا ١٠٠٠ وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا جِنْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُم وَقُرْءَانَهُم ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَالَّبِعَ قُرْءَانَهُم ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَـانَهُم ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَـانَهُم ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَـانَهُم ﴿ إِنَّ و قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَاۚ مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئَاْبُ وَلَا ٱلْدِيمَنُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُدِي بِهِ عَمَن نَّشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ نَحْنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ ع لَمِنَ ٱلْغَنْفِلِينَ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضَّلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا شَيْ ﴾، ومن أعظم ذلك هذا القرآن العظيم، وقوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيَّ أُنذِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدِّي لِلنَّكَاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِّ ﴾.

وتعليمه جل وعلا هذا القرآن العظيم، قد بين في مواضع أخر أنه من أعظم نعمه، كما قال تعالى: ﴿ ثُمُّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِئَابُ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ هُو ٱلْفَضَّلُ ٱلْكَبِيرُ شَيْ ﴾.

وقد علم الله تعالى الناس أن يحمدوه على هذه النعمة العظمى التي هي إنزال القرآن، وذلك في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِيَ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَمُ عِوَجًا ﴿ أَنْ كَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّ

وبين أن إنزاله رحمة منه لخلقه جل وعلا في آيات من كتابه،

كقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنُتَ تَرْجُوَاْ أَن يُلْقَىٰ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ إِلَا رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ ﴾، وقد بينا الآيات الموضحة لذلك في الكهف والزخرف.

﴿ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴿ عَلَى الله عَلَمَ الله عَلَمَ الله عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴿ عَلَيه المحذوف هو الأول لا الثاني كما ظنه الفخر الرازي، وقد رده عليه أبو حيان، والصواب / هو ما ذكره من أن المحذوف الأول، وتقديره: ٧٣٥ علم النبيّ القرآنَ. وقيل: جبريل. وقيل: الإنسان.

## \* قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْسَدَنَ ﴿ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ .

اعلم أولاً أن خلق الإنسان وتعليمه البيان من أعظم آيات الله الباهرة، كما أشار تعالى بذلك بقوله في أول النحل: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطَفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينٌ ﴿ أُولَمْ يَرَ اللهِ اللهِ وَقُولُه في آخر يس: ﴿ أُولَمْ يَرَ اللهِ اللهُ اللهُو

فالإنسان بالأمس نطفة واليوم هو في غاية البيان وشدة الخصام، يجادل في ربه وينكر قدرته على البعث، فالمنافاة العظيمة التي بين النطفة وبين الإبانة في الخصام، مع أن الله خلقه من نطفة وجعله خصيماً مبيناً، آيةٌ من آياته جل وعلا دالة على أنه المعبود وحده، وأن البعث من القبور حق.

وقوله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ﴿ كَالَ الْإِنسَانَ ﴿ كَالَ الْجِنْ الْحَالَ الْمِنْ اللهِ اللهِ الكريمة اللهِ اللهِ اللهِ الحرب كقوله للهِ اللهُ ال

والآيات المبينة أطوار خلق الإنسان كثيرة معلومة.

وقد بينا ما يتعلق بالإنسان من الأحكام في جميع أطواره قبل ولادته، في أول سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرابٍ ﴾ الآية، وبينا هناك معنى النطفة والعلقة والمضغة في اللغة.

٧٣٦ / وقوله جل وعلا في هذه الآية الكريمة ﴿عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞﴾ التحقيق فيه أن المراد بالبيان: الإفصاح عما في الضمير.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أنه علم الإنسان البيان قد جاء موضحاً في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّينٌ فَي سورة النحل ويس. وقوله: ﴿ مُّينٌ فَ على أنه اسم فاعل أبان المتعدية، والمفعول محذوف للتعميم، أي مبين كل ما يريد بيانه وإظهاره بلسانه مما في ضميره؛ وذلك لأنه ربه علمه البيان. وعلى أنه صفة مشبهة من أبان اللازمة، وأن المعنى: فإذا هو خصيم مبين، أي بين الخصومة ظاهرها، فكذلك أيضاً؛ لأنه ما كان بين الخصومة إلا لأن الله علمه البيان.

وقد امتن الله جل وعلا على الإنسان بأنه جعل له آلة البيان التي هي اللسان والشفتان، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمَ نَجْعَلَ لَهُ عَيْنَيْنِ ﴿ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ﴿ وَلِلَّمَانَا وَشَفَنَيْنِ ﴾.

## \* قوله تعالى: ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ﴿ ﴾.

الحسبان: مصدر زيدت فيه الألف والنون، كما زيدت في الطغيان والرجحان والكفران، فمعنى (بحسبان) أي بحساب وتقدير من العزيز العليم، وذلك من آيات الله ونعمه أيضاً على بني آدم؛

لأنهم يعرفون به الشهور والسنين والأيام، ويعرفون شهر الصوم وأشهر الحج ويوم الجمعة وعدد النساء اللاتي تعتد بالشهور، كاليائسة والصغيرة والمتوفى عنها.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمَسَ ضِيآهُ وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِنَعَلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَالِكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ يُفَصِّلُ ٱلْآيَكَ نِلَاكَ إِلَّا فَالْحَقِّ يُفَصِّلُ ٱلْآيَكَ نِ لَقَوْمِ يَعَلَمُونَ فَي ﴾.

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة بني إسرائيل في الكلام على / قوله تعالى: ﴿ فَمَحَوْنَا عَايَةَ النَّبِلِ وَجَعَلْنَا عَايَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً ٧٣٧ لِتَبْتَغُواْ فَضَلًا مِّن رَّبِكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَكَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ ﴾.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّجُمُ وَٱلشَّجَرُ يَسَمُحُدَانِ شَيْ ﴾.

اختلف العلماء في المراد بالنجم في هذه الآية، فقال بعض العلماء: النجم هو ما لا ساق له من النبات كالبقول، والشجر هو ما له ساق. وقال بعض أهل العلم: المراد بالنجم نجوم السماء.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي صوابه أن المراد بالنجم هو نجوم السماء، والدليل على ذلك أن الله جل وعلا في سورة الحج صرح بسجود نجوم السماء والشجر، ولم يذكر في آية من كتابه سجود ما ليس له ساق من النبات بخصوصه. ونعني بآية الحج قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمَرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالسَّمَرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالسَّمَانِ وَمَن فِي اللهُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالشَّمْرُ وَالسَّمَانُ وَالْتَمْرُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالْعَمْرُ وَالْعَمْرُ وَالْعَانَ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالْعَانُ وَالْعَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالْعَمْرُ وَالْعَالَ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالسَّمَانُ وَالْعَمْرُ وَالْعَانُ وَالْعَمْرُ وَالْعَالَاقِ وَالْعَالَ وَالْعَلَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْ

فدلت هذه الآية أن الساجد مع الشجر في آية الرحمن هو النجوم السماوية المذكورة مع الشمس والقمر في سورة الحج، وخير

ما يفسر به القرآن القرآن، وعلى هذا الذي اخترناه فالمراد بالنجم النجوم، وقد قدمنا الكلام عليه في أول سورة النجم وأول سورة الحج، وذكرنا أن من الشواهد العربية لإطلاق النجم وإرادة النجوم قول الراعى:

فباتت تعد النجم في مستحيرة سريع بأيدي الآكلين جمودها وقول عمر بن أبي ربيعة المخزومي:

أبرزوها مثل المهاة تهادى بين خمس كواعب أتراب ثم قالوا تحبها قلت بهراً عدد النجم والحصا والتراب

٧٣/ / وقوله في هذه الآية الكريمة: (يسجدان) قد قدمنا الكلام عليه مستوفى في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسَّجُدُ مَنَ فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طُوّعًا وَكُرْهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُّةِ وَٱلْآصَالِ ﴾ .

## \* قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَآءَ رَفَعُهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ﴿ قَلَهُ .

قوله: (والسماء رفعها) قد بينا الآيات الموضحة له في سورة قَ في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَفَامَرَ يَنْظُرُوۤا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا﴾ الآية.

وقوله: (ووضع الميزان) قد قدمنا الكلام عليه في سورة الشوري في الكلام على قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي ٓ أَنزَلَ الْكِئنَبَ بِٱلْحَقِّ وَالْمِعْزَانَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُحْسِرُواْ الْمِيزَانَ إِنَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على

قوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِّ لَا ثُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَاً ﴾، وذكرنا بعضه في سورة الشورى.

 « قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ۞ فِيهَا فَكِكَهَ أُهُ وَٱلنَّخَلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ۞ وَٱلْخَبُ ذُو ٱلْعَصْفِ وَٱلرَّيْحَانُ ۞ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية أنه وضع الأرض للأنام وهو الخلق؛ لأن وضع الأرض لهم على هذا الشكل العظيم، القابل لجميع أنواع الانتفاع من إجراء الأنهار وحفر الآبار وزرع الحبوب والثمار ودفن الأموات وغير ذلك من أنواع المنافع، من أعظم الآيات وأكبر الآلاء التي هي النعم، ولذا قال تعالى بعده: ﴿ فَيِأْيِّ ءَالاَءِ رَبِّكُما تُكَذِّ بَانِ اللهُ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فِيهَا فَنَكِهَةٌ ﴾، أي فواكه كثيرة. وقد قدمنا أن هذا أسلوب عربي معروف، وأوضحنا ذلك بالآيات وكلام العرب.

وقوله: ﴿ وَالنَّخَلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ ﴿ فَاتَ أَي صَاحِبَة ، والأكمام جمع كِم ، بكسر الكاف ، وهو ما يظهر من النخلة في ابتداء إثمارها ، شبه اللسان ثم ينفخ عن النَّوْر . وقيل : هو ليفها . واختار ابن جرير شموله للأمرين .

٧٤ / وقوله: ﴿ وَٱلْحَبُّ ﴾ كالقمح ونحوه.

وقوله: ﴿ ذُو ٱلْعَصِّفِ ﴾ ، قال أكثر العلماء: العصف ورق الزرع ، ومنه قوله تعالى ﴿ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَّأْكُولِمِ ۞ ﴾ . وقيل العصف: التبن .

وقوله: ﴿ وَٱلرَّيْحَانُ ﴿ اختلف العلماء في معناه، فقال بعض أهل العلم: هو كل ما طاب ريحه من النبت وصار يشم للتمتع بريحه. وقال بعض العلماء: الريحان: الرزق، ومنه قول النجم بن تولب العكلى:

فروح الإله وريحانه ورحمته وسماء درر غمام ينزل رزق العباد فأحيا البلاد وطاب الشجر

ويتعين كون الريحان بمعنى الرزق على قراءة حمزة والكسائي، وأما على قراءة غيرهما فهو محتمل للأمرين المذكورين.

وإيضاح ذلك أن هذه الآية قرأها نافع وابن كثير وأبو عمرو وعاصم: (والحبُّ ذو العصف والريحان) بضم الباء والذال والنون من الكلمات الثلاث، وهو عطف على (فاكهةٌ) أي فيها فاكهة وفيها الحب...إلخ.

وقرأه ابن عامر: (والحبَّ ذا العصف والريحان) بفتح الباء والذال والنون من الكلمات الثلاث، وفي رسم المصحف الشامي: (ذا العصف) بألف بعد الذال، مكان الواو. والمعنى على قراءته: وخلق الحب ذا العصف والريحان.

وعلى هاتين القراءتين، فالريحان محتمل لكلا المعنيين المذكورين.

وقراءة حمزة والكسائي بضم الباء في (الحبُّ) وضم الذال في (ذو العصف) وكسر نون (الريحانِ) عطفاً على العصف، وعلى هذا فالريحان لا يحتمل المشموم؛ / لأن الحب الذي هو القمح ونحوه ٧٤١ صاحب عصف وهو الورق أو التبن، وليس صاحب مشموم طيب ريح.

فيتعين على هذه القراءة أن المراد بالعصف ما تأكله الأنعام من ورق وتبن، والمراد بالريحان ما يأكله الناس من نفس الحب، فالآية على هذا المعنى كقوله: ﴿مَنَعًا لَكُو وَلاَنْعَلِمِكُو ﴿ مَنَاعًا لَكُو وَلاَنْعَلِمِكُو ﴾، وقوله تعالى: ﴿فَأَخْرِجُنَا فَنَحُوجُ بِهِ وَرَبَّا تَأْكُو مِنْهُ أَنْعَلَمُهُم وَأَنفُهُم وَأَنفُهُم وَقُوله تعالى: ﴿فَأَخْرِجُنَا بِهِ الزَّرَعُ وَلاَ تعالى: ﴿ لَكُو مِنْهُ شَكِرُ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ لَكُو مِنْهُ شَكِرُ فِيهِ الزَّرْعُ وَالزَّيْتُونَ ﴾ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَكِرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾ يُنابِتُ لَكُو بِهِ الزَّرْعُ وَالزَّيْتُونَ ﴾ الآبة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فِيهَا فَكِكَهَ أَنَّ مَا ذكره تعالى فيه من الامتنان بالفاكهة التي هي أنواع، جاء موضحاً في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى في سورة الفلاح: ﴿ لَكُمْ فِيهَا فَوَكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ شَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَفَكِهَةً وَأَبّا شَ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

وما ذكره هنا من الامتنان بالحب جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّتِ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ ۚ فَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ ﴿ فَأَلْبَتْنَا فِيهَا حَبًّا أَنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَا أَكُنُونَ فِي ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَأَخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا ثُمَرَاكِبًا ﴾ الآية، يأَكُونَ شَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا ثُمَرَاكِبًا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا ثُمَرَاكِبًا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَوَله مِن الآيات.

وما ذكره تعالى هنا من الامتنان بالنخل، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّخْلَ بَاسِقَاتِ لِمَّاطَلَعُ نَضِيدُ ﴿ وَٱلنَّخْلَ بَاسِقَاتِ لِمَّاطَلَعُ نَضِيدُ ﴿ وَٱلنَّغَالَ لَكُو بِهِ حَنَّاتٍ مِّن نَجْيلِ وَٱعْنَابٍ ﴾ الآية، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

/ وما ذكره هنا من الامتنان بالريحان، على أنه الرزق كما في قراءة حمزة والكسائي، جاء موضحاً في آيات كثيرة أيضاً، كقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِى يُرِيكُمْ ءَاينتِهِ وَيُنزِّكُ لَكُمْ مِّن السَّمَآءِ رِزْقاً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِى يَرْزُقُكُمْ مِّن السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَوّد هَذَا اللَّذِى يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَةً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَصَوّرَكُمْ مَا اللَّذِى يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَةً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَصَوّرَكُمْ مَا اللَّذِى يَرْزُقُكُمْ وَرَزْقَكُمْ مِن الطّيّبَاتِ ﴾ الآية، والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

#### مسألة

أخذ بعض علماء الأصول من هذه الآية الكريمة وأمثالها من الآيات، كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ كَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ أن الأصل فيما على الأرض الإباحة حتى يرد دليل خاص بالمنع؛ لأن الله امتن على الأنام بأنه وضع لهم الأرض، وجعل لهم فيها أرزاقهم من القوت والتفكه، في آية الرحمن هذه، وامتن عليهم بأنه خلق لهم

ما في الأرض جميعاً في قوله: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾، ومعلوم أنه جل وعلا لا يمتن بحرام، إذ لا منة في شيء محرم.

واستدلوا لذلك أيضاً بحصر المحرمات في أشياء معينة في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ قُل لا آَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ قُل لا آَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْفُوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَعَالَوُا أَتَّلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْتَكُمْ الآية.

وفي هذه المسألة قولان آخران:

أحدهما: أن الأصل فيما على الأرض التحريم حتى يدل دليل على الإباحة، /واحتجوا لهذا بأن جميع الأشياء مملوكة لله جل ٧٤٣ وعلا، والأصل في ملك الغير منع التصرف فيه إلا بإذنه، وفي هذا مناقشات معروفة في الأصول، ليس هذا محل بسطها.

القول الثاني: هو الوقف وعدم الحكم فيها بمنع ولا إباحة حتى يقوم الدليل.

فتحصل أن في المسألة ثلاثة مذاهب: المنع، والإِباحة، والوِقف.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي صوابه في هذه المسألة هو التفصيل؛ لأن الأعيان التي خلقها الله في الأرض للناس بها ثلاث حالات:

الأولى: أن يكون فيها نفع لا يشوبه ضرر، كأنواع الفواكه وغيرها.

7 2 2

الثانية: أن يكون فيها ضرر لا يشوبه نفع، كأكل الأعشاب السامة القاتلة.

الثالثة: أن يكون فيها نفع من جهة وضرر من جهة أخرى.

فإن كان فيها نفع لا يشوبه ضرر، فالتحقيق حملها على الإباحة حتى يقوم دليل على خلاف ذلك؛ لعموم قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾، وقوله: ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ شَيْ ﴾ الآية.

وإن كان فيها ضرر لا يشوبه نفع، فهي على التحريم؛ لقوله على الاضرر ولا ضرار».

وإن كان فيها نفع من جهة وضرر من جهة أخرى، فلها ثلاث حالات:

الأولى: أن يكون النفع أرجح من الضرر.

والثانية: عكس هذا.

/ والثالثة: أن يتساوى الأمران.

فإن كان الضرر أرجح من النفع أو مساوياً له، فالمنع؛ لحديث «لا ضرر ولا ضرار»، ولأن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح. وإن كان النفع أرجح، فالأظهر الجواز؛ لأن المقرر في الأصول أن المصلحة الراجحة تقدم على المفسدة المرجوحة، كما أشار له في مراقي السعود بقوله:

\* وألغ إن يك الفساد أبعدا \*

أو رجح الإصلاح كالأسارى تفدى بما ينفع للنصارى وانظر تدلي دوالي العنب في كل مشرق وكل مغرب

ومراده تقديم المصلحة الراجحة على المفسدة المرجوحة، أو البعيدة، ممثلاً له بمثالين:

الأول منهما: أن تخليص أسارى المسلمين من أيدي العدو بالفداء مصلحة راجحة، قدمت على المفسدة المرجوحة التي هي انتفاع العدو بالمال المدفوع لهم فداء للأسارى.

الثاني: أن انتفاع الناس بالعنب والزبيب، مصلحة راجحة على مفسدة عصر الخمر من العنب، فلم يقل أحد بإزالة العنب من الدنيا لدفع ضرر عصر الخمر منه؛ لأن الانتفاع بالعنب والزبيب مصلحة راجحة على تلك المفسدة.

وهذا التفصيل الذي اخترنا، قد أشار له صاحب مراقي السعود بقوله:

والحكم ما به يجيء الشرع وأصل كل ما يضر المنع

/تنبیه / د

اعلم أن علماء الأصول يقولون: إن الإنسان لا يحرم عليه فعل شيء إلا بدليل من الشرع، ويقولون: إن الدليل على ذلك عقلي، وهو البراءة الأصلية المعروفة بالإباحة العقلية، وهي استصحاب العدم الأصلي حتى يرد دليل ناقل عنه.

ونحن نقول: إنه قد دلت آيات من كتاب الله على أن استصحاب العدم الأصلي قبل ورود الدليل الناقل عنه حجة في الإباحة، ومن ذلك أن الله لما أنزل تشديده في تحريم الربا في قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ اللهِ الآية، وكانت وقت نزولها

عندهم أموال مكتسبة من الربا، اكتسبوها قبل نزول التحريم، بين الله تعالى لهم أن ما فعلوه من الربا، على البراءة الأصلية قبل نزول التحريم، لا حرج عليهم فيه، إذ لا تحريم إلا ببيان، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَبِّهِ عَالَى اللهُ مَاسَلَفَ ﴾، وقولُه: (ما سلف) أي ما مضى قبل نزول التحريم.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكُحَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللللَّهُ اللَّا

ومن أصرح الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَىٰ يُبَيِّ لَهُم مَّا يَتَقُونَ ﴾؛ لأن النبي على الما استغفر لعمه أبي طالب بعد موته على الشرك، واستغفر المسلمون لموتاهم المشركين، عاتبهم الله في قوله: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوۤا أَوْلِي قُرَدَ ﴾ الآية، فندموا على الاستغفار لهم، فبين الله لهم أن استغفارهم لهم لا مؤاخذة به؛ لأنه وقع قبل بيان منعه.

وهذا صريح فيما ذكرنا.

٧٤٦ / وقد قدمنا أن الأخذ بالبراءة الأصلية يعذر به في الأصول أيضاً، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثُ مَرَسُولًا ﴿ وَلِمَا هَا لَا العَلْمُ عَنْدُ الله تعالى .

# \* قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَالْفَخَارِ ۞ وَخَلَقَ ٱلْجَاآنَّ مِن مَارِجٍ مِّن نَّادٍ ۞ .

الصلصال: الطين اليابس الذي تسمع له صلصة، أي صوت إذا قرع بشيء، وقيل: الصلصال: المنتن، والفخار: الطين المطبوخ، وهذه الآية بين الله فيها طوراً من أطوار التراب الذي خلق منه آدم، فبين في آيات أنه خلقه من تراب، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثُلِ عِالَى اللهِ كَمَثُلِ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثُلِ عَادَمَ خُلَقَ مُ مِن تُرابِ، وقوله تعالى: ﴿ يَثَايَّتُهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمُ فِن رَبِّ مِن ٱلبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْن كُم مِن تُرابِ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَاينَدِهِ آنَ فَي رَبِّ مِن ٱلبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْن كُم مِن تُرابِ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَاينَدِهِ آنَ خَلَق كُم مِن تُرابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرُ تَنتُشِرُون ﴿ فَوله تعالى: ﴿ هُوَ لَهُ عَالَى: ﴿ هُو لَهُ مَن تُرابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرُ تَنتُشِرُون ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ هُونَهَا خَلَقَنكُمْ وَفِيهَا لَكُونَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ

وقد بينا في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ﴾ وقوله: ﴿ هَمِنْهَا خَلَقْنَكُمْ مِّن أَرَابٍ ﴾ وقوله: ﴿ هُمِنْهَا خَلَقَنْكُمْ ﴾ أن المراد بخلقهم منها هو خلق أبيهم آدم منها؛ لأنه أصلهم وهم فروعه.

ثم إن الله تعالى عجن هذا التراب بالماء فصار طيناً، ولذا قال: ﴿ وَلَقَدْخُلَقْنَا ٱلْإِسْكَنَ مِن سُكَلَةٍ مِّن طِينٍ شَكَ خُلَقْنَا ٱلْإِسْكَنَ مِن سُكَلَةٍ مِّن طِينٍ شَكَ ﴾، وقال: ﴿ وَلَقَدْخُلَقْنَا ٱلْإِسْكَنَ مِن طِينٍ شَكَ، وقال: ﴿ وَيَكَأَ خُلَقَ ٱلْإِنْسَكِنِ مِن طِينٍ شَكَ، وقال: ﴿ إِنَّا خُلِقً اللَّهِ مِن طِينٍ لَازِبٍ شَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنِّي خَلِقُ اللَّهُ مَن طِينٍ لَازِبٍ شَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنِّي خَلِقُ اللَّهُ مَن طِينٍ لَازِبٍ شَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنِّي خَلِقُ اللَّهُ مَن طِينٍ لَازِبٍ شَ ﴾،

ثم خمر هذا الطين فصار حماً مسنوناً، أي طيناً أسود متغير الريح، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَا ٍ مَّسْنُونِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَا ٍ مَّسْنُونِ ﴿ إِنِّى خَلِقُ الشَّكَرُا مِّن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَا ٍ مَّسْنُونِ ﴿ إِنِّى خَلِقُ الشَّكَرُا مِّن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَا ٍ مَّسْنُونِ ﴿ ﴾ ٧٤٧

وقال عن إبليس: ﴿ قَالَ لَمْ أَكُن لِلْأَسْجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُم مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَالٍ مِّنْ حَمَالٍ مَّنْ حَمَالٍ مَّنَ خَمَالٍ مَّسَنُونٍ ﴾. والمسنون قيل: المتغير، وقيل: المصور، وقيل: الأملس.

ثم يبس هذا الطين فصار صلصالاً، كما قال هنا: ﴿خَلَقَ الْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَالْفَخَارِ شَيْ ﴾، وقال: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنَ حَمَا مِسْنُونِ شَيْ ﴾.

فالآيات يصدق بعضها بعضاً، ويتبين فيها أطوار ذلك التراب كما لا يخفى.

قوله ﴿ وَٱلْجَانَ ﴾ أي وخلق الجان وهو أبو الجن، وقيل: هو إبليس، وقيل: هو الواحد من الجن.

وعليه فالألف واللام للجنس، والمارج: اللهب الذي لا دخان فيه، وقوله: (من نار) بيان لمارج. أي من لهب صافٍ كائن من النار.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أنه تعالى خلق الجان من النار، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في الحجر: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَا مِسَّنُونِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَا مَسَّنُونِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَا مَسَّنُونِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا اللهِ مِن قَالِ مِن قَالِ مَن اللهِ وَخَلَقْتَهُ مِن السَّمُومِ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ أَن خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ ﴿ وَلَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وقد أوضحنا الكلام على هذا في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى ﴿ إِلَآ إِبْلِيسَ أَبِي وَٱسۡتَكۡبُرُوۡكِانَ مِنَ ٱلۡكَفِرِينَ ﴿ إِلَاۤ إِبْلِيسَ أَبِي وَٱسۡتَكۡبُرُوۡكِانَ مِنَ ٱلۡكَفِرِينَ ﴿ إِلَاۤ إِبْلِيسَ أَبِي وَٱسۡتَكۡبُرُوۡكِانَ مِنَ ٱلۡكَفِرِينَ ﴿ إِلَاۤ إِبْلِيسَ أَبِي وَٱسۡتَكۡبُرُوۡكِانَ مِنَ ٱلۡكَفِرِينَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِي وَٱسۡتَكُبُرُوۡكِانَ مِنَ ٱلۡكَفِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوعِ عَلَى اللّهُ عَلَ

\* قوله تعالى: ﴿ رَبُّ ٱلْمُشْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمُغْرِبَيْنِ ﴿ رَبُّ ٱلْمُشْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمُغْرِبَيْنِ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قد أوضحنا الكلام عليه في أول الصافات في الكلام على قوله تعالى: ﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ﴿ يَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

# قوله تعالى: ﴿ مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَانِ ۞ يَنْهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَبْهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَبْهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَبْغِيَانِ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: / ﴿ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْبَحَرِيْنِ هَلَاَ عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَلَاَ مِلْحُ أَجَاجٌ ٧٤٨ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخَا وَحِجْرًا تَحْجُورًا ﴿ ﴾ .

### قوله تعالى: ﴿ يَغَرُّجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُؤُ وَٱلْمَرْجَاتُ إِنَّ ﴾.

قرأ هذا الحرف نافع وأبو عمرو: (يُخْرَج) بضم الياء وفتح الراء مبيناً للمفعول، وعليه فاللؤلؤ نائب فاعل يُخْرَج.

وقرأه باقي السبعة: (يَخْرُج) بفتح الياء وضم الراء مبيناً للفاعل، وعليه فاللؤلؤ فاعل يَخْرُج.

اعلم أن جماعة من أهل العلم قالوا: إن المراد بقوله في هذه الآية: (يخرج منهما) أي من مجموعهما الصادق بالبحر الملح، وأن الآية من إطلاق المجموع وإرادة بعضه، وأن اللؤلؤ والمرجان لا يخرجان إلا من البحر الملح وحده دون العذب.

وهذا القول الذي قالوه في هذه الآية مع كثرتهم وجلالتهم لا شك في بطلانه؛ لأن الله صرح بنقيضه في سورة فاطر، ولا شك أن كل ما ناقض القرآن فهو باطل، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْبَحْرَانِ هَنَدَا عَذْبُ فُرَاتُ سَآيِغُ شَرَابُهُ وَهَنَذَا مِلْحُ أَبَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُونَ لَحْمًا طَرِيًا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَ أَ ﴿ فَالتنوين في قوله: (من كل) تنوين طريبًا وتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَ أَ ﴾ فالتنوين في قوله: (من كل) تنوين عوض، أي من كل واحد من العذب والملح تأكلون لحماً طرياً وتستخرجون حلية تلبسونها، وهي اللؤلؤ والمرجان، وهذا مما

لاً نزاع فيه (١).

٧٤٩ / وقد أوضحنا هذا في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَكُمُ قُشَرَ ٱلِّجِينِ وَٱلْإِنِسِ ٱلَّهَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُمْ ﴾ الآية.

واللؤلؤ: الدر، والمرجان: الخرز الأحمر. وقال بعضهم: المرجان صغار الدر واللؤلؤ كباره.

(۱) هذا الاستنتاج الذي توصل إليه فضيلة الوالد رحمه الله، يعتبر فتحاً من الله؛ لأنه توصل إليه استنتاجاً، فجاء الواقع يشهد بذلك، وإن لم يطلع عليه رحمه الله، مما يلزم التعليق والتنبيه عليه.

وذلك أنه قد ثبت وجود اللؤلؤ في الماء العذب كما ذهب إليه رحمه الله، كما جاء في دائرة معارف الشعب المصرية عدد ٧٣ صحيفة ٥٣٧ تكلمت عن اللؤلؤ إلى أن جاء فيها ما نصه:

وأنواع المحار جميعها قد تنتج اللؤلؤ ولكنه يوجد غالباً في أنواع معينة منها. فلقد عثر مثلاً على لآلىء رائعة الجمال في محار المياه العذبة الذي يعيش في بريطانيا وخاصة أنهار ويلز واسكتلندا. . .

وأشهر لؤلؤة منها عثر عليها في نهر كونواي في القرن السابع عشر، وأهداها أحد نبلاء الإنجليز إلى الملكة كاترين زوجة شارل الثاني، وما زالت محفوظة ضمن مجوهرات التاج البريطاني في برج لندن، ولا يزال الأهالي يقتنون المحار عند مصب هذا النهر... إلخ.

فكان إثبات الشيخ رحمه الله وجزمه باستخراج اللؤلؤ من الماء العذب مغايراً لما عليه جميع المفسرين إثباتاً مؤيداً بنور الله، شهد له الواقع وصدقه الحس، وفي ذلك تأييد لكل مجتهد وجد مستنداً صريحاً لما ذهب إليه، ولما فهمه من كتاب الله، وإن غاير أقوال الآخرين، ما دام له مستند ظاهر كهذه المسألة.

وهذا مصداق ما جاء عن على رضي الله عنه وما نطق به من مشكاة النبوة حينما سئل: هل خصكم رسول الله ﷺ آل البيت بشيء من الوحي؟ فقال: لا. إلا بما في هذه الصحيفة أو فهماً من كتاب الله، يعطيه من شاء من عباده.

وهذا هو الفهم الصحيح المستند إلى نص صريح، يعطيه الله تعالى له، رحمه الله رحمة واسعة.

#### عوله تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْجُوَارِ ٱلْمُنْتَاتَ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىٰمِ ﴿ إِنَّ الْمُنْتَاتَ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىٰمِ ﴿ إِنَّهُ الْجُوارِ ٱلْمُنْتَاتَ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىٰمِ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّلْ

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الشورى في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىٰمِ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَ

/ \* قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِّكِ ذُو ٱلجَلَالِ ٥٥٠ وَٱلْإِكْرَامِ ۞ .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من فناء كل من على الأرض وبقاء وجهه جل وعلا المتصف بالجلال والإكرام، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَامُ ﴿ )، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَايِهَ لَهُ وَقُوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَايِهَ لَهُ الْمَوْتُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَايِهَ لَهُ الْمَوْتُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَايِهَ لَهُ الْمَوْتُ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

والوجه صفة من صفات الله العلي وصف بها نفسه، فعلينا أن نصدق ربنا ونؤمن بما وصف به نفسه مع التنزيه التام عن مشابهة صفات الخلق.

وقد أوضحنا هذا غاية الإيضاح بالآيات القرآنية في سورة الأعراف، وفي سورة القتال. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ يَمَعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُواْ مِنْ
 أَقَطَارِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَٱنفُذُواْ لَا نَنفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَنِ ﴿ إِلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَٱنفُدُواْ لَا نَنفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَنِ ﴿ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّا اللل

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَحَفِظُنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانِ رَجِيمٍ ﴿ فَ الكلام على الله على على غيرها من الآيات التي يفسرها الجاهلون بكتاب الله بغير معانيها، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

## قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ شَ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن السماء ستنشق يوم vol القيامة، / وأنها إذا انشقت صارت وردة كالدهان، وقوله: (وردة) أي حمراء كلون الورد، وقوله: (كالدهان) فيه قولان معروفان للعلماء:

الأول منهما: أن الدهان هو الجلد الأحمر. وعليه فالمعنى: أنها تصير وردة متصفة بلون الورد مشابهة للجلد الأحمر في لونه.

والثاني: أن الدهان هو ما يدهن به، وعليه، فالدهان قيل: هو جمع دهن، وقيل: هو مفرد؛ لأن العرب تسمى ما يدهن به دهاناً، وهو مفرد، ومنه قول امرىء القيس:

كأنهما مزادتا متعجل فريَّانِ لما تدهني بدهان

وحقيقة الفرق بين القولين أنه على القول بأن الدهان هو الجلد الأحمر، يكون الله وصف السماء عند انشقاقها يوم القيامة بوصف واحد وهو الحمرة، فشبهها بحمرة الورد، وحمرة الأديم الأحمر.

قال بعض أهل العلم: إنها يصل إليها حر النار فتحمر من شدة الحرارة. وقال بعض أهل العلم: أصل السماء حمراء إلا أنها لشدة بعدها وما دونها من الحواجز لم تصل العيون إلى إدراك لونها الأحمر على حقيقته، وأنها يوم القيامة ترى على حقيقة لونها.

وأما على القول بأن الدهان هو ما يدهن به، فإن الله يكون قد وصف السماء عند انشقاقها بوصفين: أحدهما: حمرة لونها، والثاني: أنها تذوب وتصير مائعة كالدهن.

أما على القول الأول، فلم نعلم آية من كتاب الله تبين هذه الآية، بأن السماء ستحمر يوم القيامة حتى تكون كلون الجلد الأحمر.

/ وأما على القول الثاني الذي هو أنها تذوب وتصير مائعة، فقد ٧٥٧ أوضحه الله في غير هذا الموضع، وذلك في قوله تعالى في المعارج: ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ﴿ وَنَرَبُهُ قَرِيبًا ﴿ يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَالْمُهُلِ ﴿ يَعَدُا لَيْ هَوْ وَنَرَبُهُ قَرِيبًا ﴿ يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَالْمُهُلِ ﴿ يَعَدُهُ وَالمهل شيء ذائب على كلا القولين، سواء قلنا: إنه دردي الزيت وهو عكره، أو قلنا: إنه الذائب من حديد أو نحاس أو نحوهما.

وقد أوضح تعالى في الكهف أن المهل شيء ذائب يشبه الماء شديد الحرارة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهُلِ يَشُوى ٱلْوُجُوةَ بِأَسَ الشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرَّقَفَقًا ﴿ ).

والقول بأن الوردة تشبيه بالفرس الكميت وهو الأحمر؛ لأن حمرته تتلون باختلاف الفصول، فتشتد حمرتها في فصل، وتميل إلى الصفرة في فصل، وأن المراد بالتشبيه كون السماء عند انشقاقها تتلون بألوان مختلفة، واضح البعد عن ظاهر الآية.

وقول من قال: إنها تذهب وتجيء، معناه له شاهد في كتاب الله، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآةُ مَوْرًا ۞ الآية، ولكنه لا يخلو عندي من بعد.

وما ذكره تعالى في هذه الآية الكريمة من انشقاق السماء يوم القيامة، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ السَّمَآءُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَيَوْمَ لِهِ وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ شَيْ وَٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ ﴾،

وقوله: ﴿وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَآءُ بِٱلْغَمَمِ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ الْعَلَمُ الْعَطَرَتُ ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على قوله تعالى: ﴿ وَمَالِمَا مِن فُرُوجٍ ۞ ﴾.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ فَيَوْمَبِذِ لَّا يُشْتَلُ عَن ذَنْبِهِ ۚ إِنسُ وَلَا جَانَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا جَانَ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٧٥٧ / ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة؛ أنه يوم القيامة لا يسأل إنساً ولا جاناً عن ذنبه، وبين هذا المعنى في قوله تعالى في القصص: ﴿ وَلَا يُسْئَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ وَلَا يُسْئَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ وَلَا يُسْئَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾.

وقد ذكر جل وعلا في آيات أخر أنه يسأل جميع الناس يوم القيامة الرسل والمرسل إليهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَنَسْعَكَنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَنَسْعَكَنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَنَسْعَكَنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَوَلَهُ: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْعَكَنَّ لَهُمْ وَلَهُ اللّهُ عَمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد جاءت آيات من كتاب الله مبينة لوجه الجمع بين هذه الآيات التي قد يظن غير العالم أن بينها اختلافاً.

اعلم أولاً أن السؤال المنفي في قوله هنا: ﴿ فَيُوَمَ إِنَّا يُشَكُلُ عَن ذَلِهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وللجمع بين هذه الآيات أوجه معروفة عند العلماء:

الأول منها، وهو الذي دل عليه القرآن، وهو محل الشاهد عندنا من بيان القرآن بالقرآن هنا: هو أن السؤال نوعان: أحدهما

سؤال التوبيخ والتقريع وهو من أنواع العذاب، والثاني هو سؤال الاستخبار والاستعلام.

فالسؤال المنفي في بعض الآيات هو سؤال الاستخبار والاستعلام؛ لأن الله أعلم بأفعالهم منهم أنفسهم، كما قال تعالى: ﴿ أَحْصَلُهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ ﴾.

وعليه فالمعنى: (لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان) سؤال استخبار واستعلام؛ لأن الله أعلم بذنبه منه.

/ والسؤال المثبت في الآيات الأخرى هو سؤال التوبيخ ٧٥٤ والتقريع، سواء كان من ذنب أو غير ذنب، ومثال سؤالهم عن الذنوب سؤال توبيخ وتقريع قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الّذِينَ السَّودَتَ وُجُوهُهُمْ الذنوب سؤال توبيخ وتقريع قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الّذِينَ السَّودَتَ وُجُوهُهُمْ الْكَوْرَةُ مَعْ اللَّهُ اللَّهُ

أما سؤال الموؤودة في قوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ,دَهُ سُبِلَتُ ﴿ فَإِذَا ٱلْمَوْءُ,دَهُ سُبِلَتُ ﴿ فَلَا يَعَارض الآيات النافية السؤال عن الذنب؛ لأنها سئلت عن أي ذنب قتلت، وهذا ليس من ذنبها، والمراد بسؤالها توبيخ قاتلها وتقريعه؛ لأنها هي تقول: لا ذنب لي، فيرجع اللوم على من قتلها ظلماً.

وكذلك سؤال الرسل، فإن المراد به توبيخ من كذبهم وتقريعه، مع إقامة الحجة عليه بأن الرسل قد بلغته.

وباقي أوجه الجمع بين الآيات لا يدل عليه قرآن، وموضوع

هذا الكتاب بيان القرآن بالقرآن، وقد بينا بقيتها في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في أول سورة الأعراف.

وقد قدمنا طرفاً من هذا في هذا الكتاب المبارك في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَنَسْءَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْءَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْءَكُنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَلَنَسْءَكُنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ يُعُرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤَخَذُ بِٱلتَّوَصِى وَٱلْأَقَدَامِ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّالِمُ اللَّالِمُ الللَّهُ الللْمُ

قوله: (بسيماهم) أي بعلامتهم المميزة لهم، وقد دل القرآن على أنها هي سواد وجوههم وزرقة عيونهم، كما قال تعالى: ﴿ يُوْمَ اللهِ هُوهُهُمْ وَبُوهُهُمْ ﴾ الآية، وقال ١٥٥ بَيْصَ وُجُوهُهُمْ وَبَوْمَهُمْ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى اللّهِ وَبُحُوهُهُمْ مُسُودَّةً ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَيَرْهَفُهُمْ فِلَةٌ مُنَا اللّهِ مِنْ عَاصِمْ كَانَمَا أُغْشِيتَ وُجُوهُهُمْ قِطَعًا مِنَ اللّهِ مِنْ عَالَمُ مُؤْمُ الْكُمْرَةُ الْفَجَرَةُ اللّهَ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَوَجُوهُ وَوَجُوهُ اللّهُ وَلَا تعالى عَلَى عَلَوهَا ويغشاها سواد كالدّخان الأسود، وقال تعالى ويَعشاها سواد كالدّخان الأسود، وقال تعالى في زرقة عيونهم: ﴿ وَخَمُّمُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَ إِذِ زُرِقًا هُمْ وَلَا لما أَراد الشاعر أَن يقبح وأشوه من سواد الوجوه وزرقة العيون، ولذا لما أراد الشاعر أن يقبح علل البخيل بأسوأ الأوصاف وأقبحها، فوصفها بسواد الوجوه وزرقة العيون حيث قال: العيون حيث قال:

وللبخيل على أمواله على زرق العيون عليها أوجه سود وللبخيل على أمواله على أمواله على قوله: ولا سيما إذا اجتمع مع سواد الوجه اغبراره، كما في قوله: ﴿ عَلَيْهَا غَبْرَةٌ اللَّهِ مَرْهَفُهُا قَنْرَةٌ اللَّهِ عَلَيْهَا عَلَى قبح.

VOT

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوَاصِ وَٱلْأَقْدَامِ ۞ قد قدمنا تفسيره والآيات الموضحة له في سورة الطور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نَارِجَهَنَّمَ دَعًّا ۞ .

\* قوله تعالى: ﴿ هَاذِهِ - جَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا ٱلْمُحْرِمُونَ ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ - ان ﴿ هَاذِهِ - جَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا ٱلْمُحْرِمُونَ ﴿ يَطُوفُونَ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

أما قوله: ﴿ هَذِهِ جَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ فقد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الطور أيضاً في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هَذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا أَتُكَذِّ بُونَ ﴿ هَذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا أَتُكَذِّ بُونَ ﴿ هَا فِي الْكَالَامُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ اللّ

وأما قوله تعالى: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ جَمِيمٍ ءَانِ ۞ ﴾ فقد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحج في الكلام على قوله: ﴿ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ ٱلْحَيمُ ۞ يُصَّهَرُ بِهِ ء مَا فِي بُطُونِهِمْ ﴾ الآية.

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَجَنَّنَانِ شَيَّ ﴾ .

قد بينا في ترجمة هذا الكتاب المبارك، أن الآية قد يكون فيها وجهان صحيحان كلاهما يشهد له القرآن، فنذكر ذلك كله مبينين أنه كله حق، وذكرنا لذلك أمثلة متعددة في هذا الكتاب المبارك، ومن ذلك هذه الآية الكريمة.

وإيضاح ذلك: أن هذه الآية الكريمة فيها وجهان معروفان عند العلماء، كلاهما يشهد له قرآن:

أحدهما: أن المراد بقوله: (مقام ربه) أي قيامه بين يدي ربه، فالمقام اسم مصدر بمعنى القيام، وفاعله على هذا الوجه هو العبد الخائف، وإنما أضيف إلى الرب لوقوعه بين يديه، وهذا الوجه يشهد

له قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوَكِّ ۚ إِنَّا ٱلْجَنَّةَ هِى ٱلنَّفْس عَنِ اللهوى) قرينة دالة المَأْوَى الله عن اللهوى) قرينة دالة على أنه خاف عاقبة الذنب حين يقوم بين يدي ربه، فنهى نفسه عن هواها.

والوجه الثاني: أن فاعل المصدر الميمي الذي هو المقام، هو الله تعالى، أي خاف هذا العبد قيام الله عليه ومراقبته لأعماله وإحصائها عليه، ويدل لهذا الوجه الآيات الدالة على قيام الله على جميع خلقه وإحصائه عليهم أعمالهم، كقوله تعالى: ﴿ اللهُ لا ٓ إِللهَ إِلّا هُو ۖ اللهُ لا ٓ إِللهَ إِلّا هُو الْمَاتُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ هُو قَالِيمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا عَلَيْكُمُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيدًى الآية. إلى غير ذلك من الآيات.

وقد قدمنا في سورة الأحقاف في الكلام على قوله تعالى في شأن الجن: ﴿ يَنْقُومَنَا آجِيبُواْ دَاعِي ٱللّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ ﴾ وتصريحه بالامتنان الآية، أن قوله: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ۞ ﴾ وتصريحه بالامتنان ٧٥٧ بذلك على الإنس والجن في / قوله: ﴿ فَإِلَي ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ ﴾ نص قرآني على أن المؤمنين الخائفين مقام ربهم من الجن يدخلون الجنة.

### \* قوله تعالى: ﴿ مُتَّكِمِينَ عَلَىٰ فُرُشٍ بَطَآبِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِ ﴾ .

قد بينا في سورة النحل في الكلام على قول تعالى: ﴿ وَتَسَتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةُ تَلْبَسُونَهَا ﴾ جميع الآيات القرآنية الدالة على تنعم أهل الجنة بالسندس والإستبرق، والحلية بالذهب والفضة، وبينا أن جميع ذلك يحرم على ذكور هذه الأمة في دار الدنيا.

#### قوله تعالى: ﴿ فِيهِنَّ قَاصِرَتُ ٱلطَّرُفِ﴾.

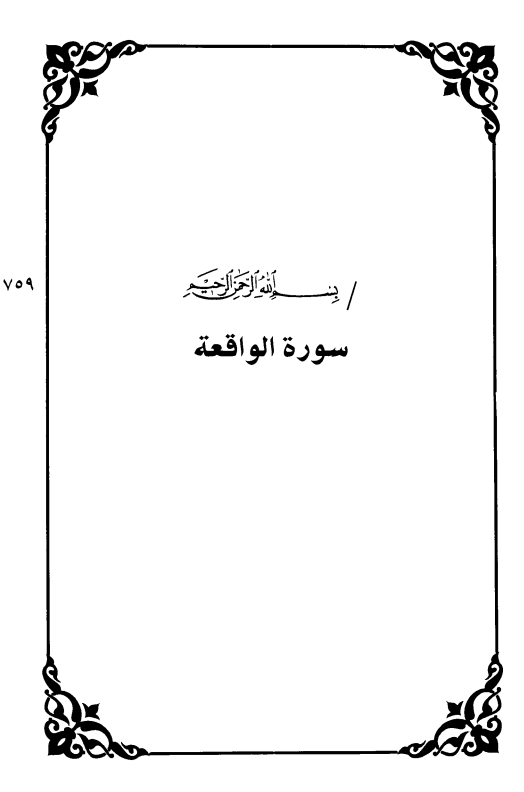
قد قدمنا الكلام عليه مستوفى في سورة الصافات في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعِندُهُمُ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينُ الْكَالَامِ

\* قوله تعالى: ﴿ حُورٌ مَّقَصُورَتُ فِي ٱلَّخِيَامِ شِ ﴾.

قد قدمنا معنى القصر في الخيام، وقصر الطرف على الأزواج، في سورة الصافات في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُمُ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينُ ﴾، وقدمنا الآيات الدالة على صفات نساء أهل الجنة في مواضع كثيرة من هذا الكتاب في سورة البقرة والصافات، وغير ذلك.







|  |  | ı  |  |
|--|--|----|--|
|  |  |    |  |
|  |  | \$ |  |
|  |  | ¥  |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |

771

/ بِنَ الْمُ الْحَمْ الْحَمْ

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ آلِ لَيْسَ لِوَقْعَنِهَا كَاذِبَةُ آلِ ﴾.

الذي يظهر لي صوابه أن (إذا) هنا هي الظرفية المضمنة معنى الشرط، وأن قوله الآتي: ﴿ إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ رَجًّا ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ بدل من قوله: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ وأن جواب (إذا) هو قوله: (فأصحاب الميمنة). وهذا هو اختيار أبي حيان، خلافاً لمن زعم أنها مسلوبة معنى الشرط هنا، وأنها منصوبة بِ «اذكر» مقدرة أو أنها مبتدأ، وخلافاً لمن زعم أنها منصوبة بِ «ليس» المذكورة بعدها.

والمعروف عند جمهور النحويين أن إذا ظرف مضمن معنى الشرط منصوب بجزائه، وعليه فالمعنى: إذا قامت القيامة وحصلت هذه الأحوال العظيمة ظهرت منزلة أصحاب الميمنة وأصحاب المشأمة.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴿ أَي قامت القيامة، فالواقعة من أسماء القيامة، كالطامة والصاخة والآزفة والقارعة.

وقد بين جل وعلا أن الواقعة هي القيامة في قوله: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي

ٱلصُّورِ نَفَّخَةٌ وَاحِدَةٌ ﴿ وَهُمِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَدُكَنَا دَكَّةً وَاحِدَةً ﴿ فَهَ فَيَوْمَهِذِ وَقَعَتِ ٱلصَّورِ نَفَّخَةٌ وَاحِدَةً ﴿ وَهَا مَا مُعَالِمُ الْمُواقِعَةُ ﴿ وَالْمِيلَةُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّه

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ ﴿ فَيهُ أَوْجِهُ مِن التفسير معروفة عند العلماء كلها حق، وبعضها يشهد له قرآن.

الوجه الأول: أن قوله: (كاذبة) مصدر جاء بصفة اسم الفاعل، فالكاذبة بمعنى الكذب، كالعافية بمعنى المعافاة، والعاقبة بمعنى ٧٦٢ العقبى، ومنه قوله تعالى /عند جماعات من العلماء: ﴿لَا تَسْمَعُ فِهَا لَغِيةً شَيْ ﴾، قالوا: معناه لا تسمع فيها لغواً. وعلى هذا القول، فالمعنى: ليس لقيام القيامة كذب ولا تخلُف، بل هو أمر واقع يقيناً لا محالة.

ومن هذا المعنى قولهم: حمل الفارس على قرنه فما كذب، أي ما تأخر ولا تخلف ولا جبن.

ومنه قول زهير:

ليث بعَثَّرَ يصطاد الرجال إذا ما كذب الليث عن أقرانه صدقا

وهذا المعنى قد دلت عليه آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَا هُو لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ اللهِيَامَةِ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ السَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَيْبَ فِيها ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَبَّنَا إِنَّكَ جَمَامِهُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبَّبَ فِيها ﴾ ، وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة الشورى في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لا رَبَّبَ فِيهً ﴾ .

الوجه الثاني: أن اللام في قوله: (لوقعتها) ظرفية، و (كاذبة)

777

اسم فاعل صفة لمحذوف، أي ليس في وقعة الواقعة نفس كاذبة، بل جميع الناس يوم القيامة صادقون بالاعتراف بالقيامة مصدقون بها ليس فيهم نفس كاذبة بإنكارها ولا مكذبة بها.

وهذا المعنى تشهد له في الجملة آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَىٰ يَرَوُّا الْعَذَابَ اللَّالِيمَ ﴿ فَلَا يَزَالُ اللَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْلِيهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْلِيهُمُ عَذَابُ يَوْمِ عَقِيمٍ ﴿ وَلَا يَزَالُ اللَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْلِيهُمُ عَذَابُ يَوْمِ عَقِيمٍ ﴿ وَلَا يَزَالُ اللَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْلِيهُمُ عَذَابُ يَوْمِ عَقِيمٍ ﴿ وَلَا يَزَالُ اللَّاعَةُ بَعْتَةً اللَّهِ عَلَيْهِ مَ عَلَيْهِ مَا لَكُونُهُ السَّاعَةُ بَعْتَةً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ الْمُعْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُولُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ الْمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُلْلَالِمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِلْمُ اللللْمُولَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱدَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةَ بَلَ هُمُ فِي شَكِّ مِنْمَ أَ بَلَ هُم مِّنْهَا عَمُونَ ﴾.

وباقي الأوجه قد يدل على معناه قرآن ولكنه لا يخلو من بعد عندي، ولذا لم أذكره، وأقربها عندي الأول.

/ \* قوله تعالى: ﴿ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ شَكْ .

خبر مبتدأ محذوف، أي هي خافضة رافعة، ومفعول كل من الوصفين محذوف.

قال بعض العلماء: تقديره: هي خافضة أقواماً في دركات النار، رافعة أقواماً إلى الدرجات العلى إلى الجنة. وهذا المعنى قد دلت عليه آيات كثيرة، كقوله: ﴿ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرُكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّلِحَتِ فَأُولَتِكَ لَمُمُ الدَّرَحَتُ الْعُلَى ﴿ وَمَن عَنْمِ بَعْرِى مِن تَعْنِهَا الْأَنْهَارُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَلاَخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَتِ وَأَكْبَرُ تَقْضِيلًا ﴿ فَي الْآيَات بمثل هذا كثيرة معلومة.

وقال بعض العلماء: تقديره: خافضة أقواماً كانوا مرتفعين في الدنيا، رافعة أقواماً كانوا منخفضين في الدنيا، وهذا المعنى تشهد له آيات من كتاب الله تعالى، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ اللهِ عَالَى اللهُ اللهُ

وقال بعض العلماء: تقديره: خافضة بعض الأجرام التي كانت مرتفعة، كالنجوم التي تسقط وتتناثر يوم القيامة، وذلك خفض لها بعد أن كانت مرتفعة، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱناثَرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱناثَرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱناثَرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱناثَرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلنَّي رافعة بعض الأجرام التي كانت منخفضة، كالجبال التي ترفع من أماكنها وتسير بين السماء والأرض، كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلأَرْضَ بَارِزَةً ﴾، لأنها لم يبق على / ظهرها شيء من الجبال، وقال تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّ مَرَّ ٱلسَّحَابِ ﴾.

وقد قدمنا أن التحقيق الذي دل عليه القرآن، أن ذلك يوم القيامة، وأنها تسير بين السماء والأرض كسير السحاب الذي هو المزن.

وقد صرح تعالى بأن الجبال تحمل هي والأرض أيضاً يوم القيامة، وذلك في قوله: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ نَفَّخَةٌ وَكِيدَةٌ ﴿ وَكُيلَتِ ٱلأَرْضُ وَكُيلَتِ ٱلأَرْضُ وَكُيلَتِ ٱلأَرْضُ وَكُيلَتِ ٱلأَرْضُ وَكُيلَتِ ٱلأَرْضُ

وعلى هذا القول، فالمراد تعظيم شأن يوم القيامة، وأنه يختل فيه نظام العالم، وعلى القولين الأولين، فالمراد الترغيب والترهيب، ليخاف الناس في الدنيا من أسباب الخفض في الآخرة فيطيعوا الله

ويرغبوا في أسباب الرفع فيطيعوه أيضاً، وقد قدمنا مراراً أن الصواب في مثل هذا حمل الآية على شمولها للجميع.

\* قوله تعالى: ﴿ إِذَا رُجَّتِ ٱلأَرْضُ رَجًّا ۞ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ
 بَسَّا۞ فَكَانَتْ هَبَآءُ مُّنْبَثًا۞ .

قد قدمنا أن الأظهر عندنا أن قوله: (إذا رجت) بدل من قوله: (إذا وقعت الواقعة)، والرج: التحريك الشديد.

وما دلت عليه هذه الآية من أن الأرض يوم القيامة تحرك تحريكاً شديداً جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالْهَا آلِ) ﴿ وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في أول سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءً عَظِيمٌ اللهِ عَلَى عَطِيمٌ اللهِ عَلَى عَطِيمٌ اللهُ .

وقوله تعالى: ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ۞ ﴿ فَي معناه لأهل العلم أوجه متقاربة، لا يكذب بعضها بعضاً، وكلها حق، وكلها يشهد له قرآن.

وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن الآية الكريمة قد يكون / فيها أوجه كلها حق وكلها يشهد له قرآن، فنذكر جميع الأوجه ٧٦٥ وأدلتها القرآنية.

قال أكثر المفسرين: ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ﴿ أَي فتت تفتيتاً حتى صارت كالبسيسة، وهي دقيق ملتوت بسمن، ومنه قول لص من غطفان أراد أن يخبز دقيقاً عنده فخاف أن يعجل عنه، فأمر صاحبيه أن يلتاه ليأكلوه دقيقاً ملتوتاً، وهو البسيسة:

لا تخبزا خبزاً وبُسَّا بَسّاً ولا تطيلا بمناخ حبسا

وهذا الوجه يشهد له قرآن، كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كَثِيبًا مِّهِيلًا ﴿ كَثِيبًا مِّهِيلًا ﴿ كَثِيبًا مِّهِيلًا ﴿ كَثِيبًا مِّهِيلًا ﴿ كَثِيبًا مُهِيلًا ﴿ كَانِيبًا مُهِيلًا ﴿ كَانِيبًا مُهِيلًا ﴿ فَا اللَّهُ مِنْهُ قُولُ امْرَىءُ القيسِ : مِنْهُ قُولُ امْرَىءُ القيسِ :

ويوماً على ظهر الكثيب تعذرت عليَّ وآلت حلفة لم تحلل

ومشابهة الدقيق المبسوس بالرمل المتهايل واضحة، فقوله: ﴿ وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كَثِيبًا مِّهِيلًا ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ﴿ وَهُمَا تَرَى .

وما دلت عليه هذه الآيات من أنها تسلب عنها قوة الحجرية وتتصف بعد الصلابة والقوة باللين الشديد الذي هو كلين الدقيق والرمل المتهايل، يشهد له في الجملة تشبيهها في بعض الآيات بالصوف المنفوش الذي هو العهن، كقوله تعالى: ﴿وَتَكُونُ ٱلْجَبَالُ كَالْمِهُلِ فَي مَا أَعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ فَي ، وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاةُ كَالْمُهُلِ فَي وَتَكُونُ ٱلبِّمَاءُ كَالْمُهُلِ فَي وَتَكُونُ ٱلبِّمَاءُ كَالْمُهُلِ فَي وَتَكُونُ ٱلْجَبَالُ كَالْمِهْنِ فَي ، وأصل العهن أخص من مطلق الصوف؛ ومنه الصوف المصبوغ خاصة؛ ومنه قول زهير بن أبي سلمى في معلقته:

كأن فتاة العهن في كل منزل نزلن به حب الفنا لم يحطم وقال بعضهم: الجبال منها جدد بيض وحمر ومختلف ألوانها ٢٦٧ وغرابيب سود، / فإذا بست وفتتت يوم القيامة وطيرت في الجو أشبهت العهن إذا طيرته الريح في الهواء، وهذا الوجه يدل عليه ترتيب كينونتها هباء منبثاً بالفاء على قوله: ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّانِ ﴾ لأن الهباء هو ما ينزل من الكوة من شعاع الشمس إذا قابلتها، ﴿ مُنْبَئًا إِنَّ ﴾ أي متفرقاً، ووصفها بالهباء المنبث أنسب لكون البَسِّ بمعنى التفتيت والطحن.

**V7V** 

الوجه الثاني: أن معنى قوله: ﴿ وَبُسَتِ ٱلْجِبَالُ بَسَانَ ﴾ أي سيرت بين السماء والأرض، وعلى هذا فالمراد ببسها سوقها وتسييرها، من قول العرب: بسست الإبل أبسها، بضم الباء، وأبسستها أُبِسها بضم الهمزة وكسر الباء، لغتان بمعنى سقتها، ومنه حديث: «يخرج أقوام من المدينة إلى اليمن والشام والعراق يبسون، والمدينة خير لهم لو كانوا يعلمون».

وهذا الوجه تشهد له آیات من کتاب الله، کقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَیِّرُ ٱلْجِبَالَ﴾ الآیة، وقوله: ﴿ وَتَسِیرُ ٱلْجِبَالُ سَیْرًا ﷺ.

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة النمل في الكلام على قوله: ﴿ وَتَرَى ٱلِجَبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ ﴾.

الوجه الثالث: أن معنى قوله: ﴿ وَبُسَتِ ٱلْحِبَالُ بَسَّا ۞ نزعت من أماكنها وقلعت، وقد أوضحنا أن هذا الوجه راجع للوجه الأول مع الإيضاح التام لأحوال الجبال يوم القيامة وأطوارها، بالآيات القرآنية في سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلُ يَنْسِفُهَا رَبِّي نَسَّفًا ۞ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَكَانَتْ هَبَاءُ مُّنَائًا ۚ إِلَىٰ اللهِ الكريمة : ﴿ فَكَانَتْ هَبَاءُ مُّنَائًا ۚ إِلَىٰ كَانَتْ سَرَابًا ﴿ وَسُيِّرَتِ ٱلِجَبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴿ وَاللهِ بَاءَ إِذَا انبِث، أَي تَفْرِق واضمحل: صار لا شيء، والسراب قد قال الله تعالى فيه: ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَاءَ وُلَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا ﴾ .

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَكُنتُمْ أَزُواجًا ثُلَاثَةً ۞ .

أي صرتم أزواجاً ثلاثة، والعرب تطلق كان بمعنى صار، ومنه: ﴿ وَلَا نَفَرَيَا هَلَاهِ وَ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَلَا نَفَرَيَا هَا مِنَ الظَّالَمِينَ .

ومنه قول الشاعر:

بتيهاء قفر والمطي كأنها قطاالحزن قدكانت فراخاً بيوضها

وقوله: (أزواجاً) أي أصنافاً ثلاثة، ثم بين هذه الأزواج الثلاثة بقوله: ﴿ فَأَصْحَبُ الْمَتْمَنَةِ مَا أَصَحَبُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصَحَبُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصَحَبُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصَحَبُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصَحَبُ الْمَقْرَبُونَ فَي وَأَصْحَبُ الْمَقْرَبُونَ فَي وَالسَّيْقُونَ السَّيْقُونَ السَّيْقُونَ السَّيْقُونَ فَي أَوْلَيْكِ الْمُقَرَبُونَ فَي وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّه

قال بعض العلماء: قيل لهم: أصحاب اليمين؛ لأنهم يؤتون كتبهم بأيمانهم.

وقيل: لأنهم يذهب بهم ذات اليمين إلى الجنة.

وقيل: لأنهم عن يمين أبيهم آدم، كما رآهم النبي ﷺ كذلك ليلة الإسراء.

وقيل: سموا أصحاب اليمين، وأصحاب الميمنة؛ لأنهم ميامين، أي مباركون على أنفسهم؛ لأنهم أطاعوا ربهم فدخلوا الجنة، واليُمْن البركة.

وسمي الآخرون أصحاب الشمال، قيل: لأنهم يؤتون كتبهم بشمائلهم.

وقيل: لأنهم يذهب بهم ذات الشمال إلى النار، والعرب تسمي الشمال شؤماً، كما تسمي اليمين يميناً، ومن هنا قيل لهم: أصحاب المشأمة، أو لأنهم مشائيم على أنفسهم، فعصوا الله فأدخلهم النار،

والمشائيم ضد الميامين، ومنه قول الشاعر:

/ مشائيم ليسوا مصلحين عشيرة ولا ناعب إلا ببين غرابها ٧٦٨

وبين جل وعلا أن السابقين هم المقربون، وذلك في قوله: ﴿ وَالسَّنِهُونَ السَّيْفُونَ هِي وجزاؤها في أول هذه السورة الكريمة جاءت هي وجزاؤها أيضاً في آخرها، وذلك في قوله: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ الْمَا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ الصَّالِينَ الْمَا لِيَعِينِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّةُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّةُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّةُ الللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللِّةُ اللللللِّةُ الللللِي اللللللَّةُ الللللللِي اللللللللِّةُ الللللللِّةُ الللللللِي اللللل

والمكذبون هم أصحاب المشأمة وهم أصحاب الشمال.

وذكر تعالى بعض صفات أصحاب الميمنة والمشأمة في البلد في قوله تعالى: ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ شَ أَوْ إِطْعَكُمُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةٍ شَ يَتِمَا ذَا مَقْرَبَةٍ شَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أُولَيِكَ أَصْعَبُ ٱلْمِتَمَنَةِ شَ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَنِنَا هُمُ أَصْحَبُ ٱلْمِتَمَنَةِ شَ وَلَهُ تَعالى: ﴿ أُولَيْكِكَ أَصْعَبُ ٱلْمِتَمَنَةِ شَ وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَنِنَا هُمُ أَصْحَبُ ٱلْمَتَمَنَةِ شَ عَلَيْمِ مَارٌ مُوَصَدَةً شَيْكَ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (ما أصحاب الميمنة)، وقوله: (ما أصحاب المشأمة) استفهام أريد به التعجب من شأن هؤلاء في السعادة، وشأن هؤلاء في الشقاوة، والجملة فيهما مبتدأ وخبر، وهي خبر المبتدأ قبله، وهو أصحاب الميمنة في الأول وأصحاب المشأمة في الثاني.

وهذا الأسلوب يكثر في القرآن نحو: (الحاقة ما الحاقة)، و (القارعة ما القارعة)، والرابط في جملة الخبر في جميع الآيات المذكورة هو إعادة لفظ المبتدأ في جملة الخبر كما لا يخفى،

والسابقون لم يذكر فيه استفهام تعجب كما ذكره فيما قبله، ولكنه ذكر في مقابلة تكرير لفظ السابقين.

والأظهر في إعرابه أنه مبتدأ وخبر، على عادة العرب في تكريرهم اللفظ وقصدهم الإخبار بالثاني عن الأول، يعنون أن اللفظ المخبر عنه هو المعروف خبره الذي لا يحتاج إلى تعريف. ومنه قول أبي النجم:

٧٦٩ / أنا أبو النجم وشعري شعري شعري لله دري ما أجن صدري فقوله: «وشعري شعري» يعني شعري هو الذي بلغك خبره، وانتهى إليك وصفه.

#### قوله تعالى: ﴿ ثُلَّةُ مِّنَ ٱلْأُوَّالِينَ ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ﴿ ثُلَّةً مِّنَ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ﴿ ثُلَّةً مُعِنَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالِي اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَل معامِلُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

وقوله: (ثلة) خبر مبتدأ محذوف، والتقدير: هم ثلة، والثلة الجماعة من الناس، وأصلها القطعة من الشيء وهي الثل، وهو الكسر.

وقال الزمخشري: والثلة من الثل، وهو الكسر، كما أن الأمة من الأمّ وهو الشَّجُّ، كأنها جماعة كسرت من الناس، وقطعت منهم. اهدمنه.

واعلم أن الثلة تشمل الجماعة الكثيرة، ومنه قول الشاعر: فجاءت إليهم ثلة خندقية بجيش كتيار من السيل مزبد لأن قوله: «تيار من السيل» يدل على كثرة هذا الجيش المعبر عنه بالثلة.

وقد اختلف أهل العلم في المراد بهذه الثلة من الأولين، وهذا

القليل من الآخرين المذكورين هنا، كما اختلفوا في الثلتين المذكورتين في قوله: ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْأَوَّلِينَ شَ وَوَلِيدًا مُنَ ٱلْأَخِرِينَ شَ .

فقال بعض أهل العلم: كل هؤلاء المذكورين من هذه الأمة، وأن المراد بالأولين منهم الصحابة.

وبعض العلماء يذكر معهم القرون المشهود لهم بالخير في قوله علي «خير القرون قرني ثم الذين يلونهم» الحديث.

والذين قالوا: هم كلهم من هذه الأمة، قالوا: إنما المراد بالقليل وثلةٍ من الآخرين، هم من بعد ذلك إلى قيام الساعة.

وقال بعض العلماء: المراد بالأولين في الموضعين الأمم الماضية قبل هذه الأمة، والمراد بالآخرين فيهما هو هذه الأمة.

/ قال مقيده عفا الله عنه، وغفر له: ظاهر القرآن في هذا ٧٧٠ المقام: أن الأولين في الموضعين من الأمم الماضية، والآخرين في الموضعين من الأمم الماضية، والآخرين في في الأمة، وأن قوله تعالى: ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ شَي وَقَلِلُ مِّنَ الْآخِرِينَ شَي وَقَلِلُ مِّنَ الْآخِرِينَ شَي وَقَلِلُ مِّنَ الْآخِرِينَ شَي وَقَلِلُ مِّنَ اللَّخِرِينَ شَي في السابقين خاصة، وأن قوله: ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ الْأَوَلِينَ شَي وَتُلَةٌ مُن أَلَا خِرِينَ شَي في أصحاب اليمين خاصة.

وإنما قلنا: إن هذا هو ظاهر القرآن في الأمور الثلاثة، التي هي شمول الآيات لجميع الأمم، وكون قليل من الآخرين في خصوص السابقين، وكون ثلة من الآخرين في خصوص أصحاب اليمين؛ لأنه واضح من سياق الآيات.

أما شمول الآيات لجميع الأمم فقد دل عليه أول السورة؛ لأن قوله: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ۞ إلى قوله: ﴿ فَكَانَتَ هَبَآءُ مُّنَبَثًا ۞ لا شك أنه لا يخص أمة دون أمة، وأن الجميع مستوون في الأهوال والحساب والجزاء.

فدل ذلك على أن قوله: ﴿ وَكُنتُمُ أَزْوَكَا ثُلَاثَةً ۚ أَنْ الله على عام في جميع أهل المحشر، فظهر أن السابقين وأصحاب اليمين منهم من هو من الأمم السابقة، ومنهم من هو من هذه الأمة.

وعلى هذا، فظاهر القرآن أن السابقين من الأمم الماضية أكثر من السابقين من هذه الأمة، وأن أصحاب اليمين من الأمم السابقة ليست أكثر من أصحاب اليمين من هذه الأمة؛ لأنه عبر في السابقين من هذه الأمة بقوله: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ شَيْ ﴾ وعبر عن أصحاب اليمين من هذه الأمة ﴿ وَثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ شَيْ ﴾ وعبر عن أصحاب اليمين من هذه الأمة ﴿ وَثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ شَيْ ﴾.

ولا غرابة في هذا؛ لأن الأمم الماضية أمم كثيرة، وفيها أنبياء كثيرة ورسل، فلا مانع من أن يجتمع من سابقيها من لدن آدم إلى محمد ﷺ أكثر من سابقي هذه الأمة وحدها.

٧ /أما أصحاب اليمين من هذه الأمة فيحتمل أن يكونوا أكثر من أصحاب اليمين من جميع الأمم؛ لأن الثلة تتناول العدد الكثير، وقد يكون أحد العددين الكثيرين أكثر من الآخر، مع أنهما كلاهما كثير.

وبهذا تعلم أن ما دل عليه ظاهر القرآن واختاره ابن جرير، لا ينافي ما جاء من أن نصف أهل الجنة من هذه الأمة.

فأما كون قوله: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ۞ دل ظاهر القرآن على أنه في خصوص السابقين؛ فلأن الله قال: ﴿ وَٱلسَّنْبِقُونَ ٱلسَّنِيقُونَ ۞ أُوْلَئِيكَ أَلْكَيْكَ اللهُ قَالَ: ﴿ وَٱلسَّنْبِقُونَ ٱلسَّنِيقُونَ ۞ أُولَئِيكَ المُقَرِّبُونَ ۞ فِي جَنَّنتِ ٱلنَّعِيمِ ۞ ، ثم قال تعالى مخبراً عن هؤلاء السابقين المقربين: ﴿ ثُلَةً مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ۞ .

وأما كون قوله: (وثلة من الآخرين) في خصوص أصحاب اليمين؛ فلأن الله تعالى قال ﴿ فَجَعَلْنَهُنَ أَبْكَارًا ﴿ عُرُبًا أَتَرَابًا ﴿ لَاَصْحَابِ

VVY

الْيَمِينِ ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ ﴿ وَثُلَّةٌ مِّنَ الْآخِرِينَ ﴾ ، والمعنى: هم أي أصحاب اليمين: ثلة من الأولين وثلة من الآخرين. وهذا واضح كما ترى.

\* قوله تعالى: ﴿ عَلَىٰ سُرُرِ مَّوْضُونَةِ ۞ مُتَّكِفِينَ عَلَيْهَا مُتَقَامِلِينَ ۞ .

السرر جمع سرير، وقد بين تعالى أن سررهم مرفوعة في قوله في الغاشية: ﴿ سُرُرٌ مُرَّفُوعَةٌ اللَّهِ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿مَّوْضُونَةِ ۞ ﴾ منسوجة بالذهب. وبعضهم يقول: بقضبان الذهب مشبكة بالدر والياقوت، وكل نسج أُحْكِم ودُوخِل بعضه في بعض، تسميه العرب وضناً، وتسمي المنسوج به موضوناً ووضيناً، ومنه الدرع الموضونة إذا أحكم نسجها ودوخل بعض حلقاتها في بعض.

/ ومنه قول الأعشىٰ:

تساق مع الحي عيراً فعيرا

ومـن نسـج داود مـوضـونـة وقوله أيضاً:

وبيضاء كالنهي موضونة لها قونس فوق جيب البدن

ومن هذا القبيل تسمية البطان الذي ينسج من السيور، مع إدخالها بعضها في بعض: وضيناً.

ومنه قول الراجز:

إلَيْك تعدو قلقاً وضينها معترضاً في بطنها جنينها \* مخالفاً دين النصاري دينها \* وهذه السرر المزينة، هي المعبر عنها بالأرائك في قوله: ﴿ مُّتَكِعِينَ فِيهَا عَلَى ٱلْأَرَابِكِ ﴾، وقوله: ﴿ مُمَّ كِعُونَ فِيهَا عَلَى ٱلْأَرَابِكِ ﴾، وقوله: ﴿ مُمَّ كِعُونَ فِيهَا عَلَى ٱلْأَرَابِكِ ﴾ مُتَّكِعُونَ ﴿ مُمَّ كَعُونَ فِي ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ مُّتَكِمِينَ ﴾ حال من الضمير في قوله: ﴿ عَلَىٰ سُرُرٍ ﴾، والتقدير: استقروا على سرر في حال كونهم متكئين عليها.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من كونهم على سرر متقابلين، أي ينظر بعضهم إلى وجه بعض، كلهم يقابل الآخر بوجهه، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى في الحجر: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنَا عَلَى سُرُرٍ مُّنَقَدِيلِينَ ﴿ وَقُوله في الصافات: ﴿ أُولَيْكَ لَمُمْ رِزْقُ مَعْلُومٌ اللهُ وَوَكُهُ وَهُم مُّكُرَمُونَ اللهِ عَنَاتِ النّعِيمِ ﴿ عَلَى سُرُرٍ مُنقَبِلِينَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قوله تعالى: ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ تُعَلَّدُونَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ .

٧٧٣ / \* قوله تعالى: ﴿ وَكَأْسِ مِن مَعِينِ ۞ لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُسَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الطور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَلْنَزُعُونَ فِيهَا كُأْسًا لَا لَغُو ُ فِيهَا وَلَا تَأْثِيمُ ﴿ اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُ وَالْمَيْسِرُ ﴾ الآية. الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَفَكِكَهَةِ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ۞ وَلَمْمِ طَيْرٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ۞ .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الطور، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَمَدَدْنَاهُم بِفَاكِهَةٍ وَلَحْمِ مِّمَّا يَشْنَهُونَ شَيَّ .

قوله تعالى: ﴿ وَحُورٌ عِينٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّوْلُهِ ٱلْمَكْنُونِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّذِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللل

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَهُمُ فِهُمَ أَزُوَجُ مُّطَهَّرَةً ﴾ الآية، وفي الصافات في الكلام على على قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُمُ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينُ شِيَّ ﴾، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوَّا وَلَا تَأْثِيمًا ﴿ إِلَّا فِيلًا سَلَمًا سَلَمًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قد قدمنا الكلام عليه بإيضاح في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوّا إِلَّا سَلَمًا وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيّا ﴿ اللَّهُ العلم في حكمه شرعاً.

قوله تعالى: ﴿ وَظِلِّ مَّدُودِ ۞ وَمَآءِ مَّسْكُوبِ ۞ وَفَكِكَهَةِ
 كَثِيرَةِ ۞ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَنْوُعَةِ ۞ ﴾.

/ أما قوله: ﴿ وَظِلِّ مَّمَدُودِ ﴿ فَقَد قدمنا الآيات الموضحة له في ٧٧٤ سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنُدَخِلُهُمْ ظِلًّا ظَلِيلًا ﴿ فَهَ الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنُدَخِلُهُمْ ظِلًّا ظَلِيلًا ﴿ فَهَ اللَّهُ عَلَيه آيات كثيرة من وأما قوله: ﴿ وَمَآءِ مَّسَكُوبِ ﴿ قَالَ ﴾ فقد دلت عليه آيات كثيرة من

كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَّآءٍ غَيْرِ ءَاسِنِ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ الْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتٍ وَعُيُونٍ ﴿ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَّادَى آصَحَبُ الْجُنَّةِ الْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتٍ وَعُيُونٍ ﴿ وَهَا لَهُ مَن اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَيْرِ ذلك مِن الآيات.

والمسكوب اسم مفعول سكب الماء ونحوه، إذا صبه بكثرة، والمفسرون يقولون: إن أنهار الجنة تجري في غير أخدود، وإن الماء يصل إليهم أينما كانوا كيف شاؤوا، كما قال تعالى: ﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا اللّهِ مُ اللّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا اللّهِ مُ اللّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا اللّهِ مُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وأما قوله: ﴿ وَفَكِهَةِ كَثِيرَةِ شَيْ ﴾ الآية، فقد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الطور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَمَدَذَنَهُم بِفَكِهَةٍ وَلَحْمِ مِّمَّا يَشَّنَهُ وَنَ شَهُ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَاءً ﴿ عَمَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا ﴿ عُرُبًا أَنْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْنَهُ مَنَ أَبْكَارًا ﴿ عُرَابًا ﴿ إِنَّا أَنشَانُهُ مَا إِنَّا أَنشَالُهُ مَا اللَّهُ عَلَيْنَهُ مَا أَبْكَارًا ﴿ عُمْلًا عُمْلًا عُمَا اللَّهُ عَلَيْنَهُ مَا أَبْكَارًا ﴿ عُمْلًا عُمْلًا عُمْلًا اللَّهُ عَلَيْنَا أَنْهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَانَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا ع

الضمير في (أنشأناهن) قال بعض أهل العلم: هو راجع إلى مذكور، وقال بعض العلماء: هو راجع إلى غير مذكور، إلا أنه دل عليه المقام.

فمن قال: إنه راجع إلى مذكور، قال: هو راجع إلى قوله: ﴿ وَفُرُشٍ مَّرَفُوعَةٍ ﴿ فَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْعَرْبُ تَسمي المرأة لباساً وإزاراً وفراشاً ونعلاً، وعلى هذا فالمراد بالرفع في قوله: ﴿ مَّرُفُوعَةٍ ﴿ فَهُ المنزلة والمكانة.

ومن قال: إنه راجع إلى غير مذكور، قال: إنه راجع إلى نساء لم يذكرن، ولكن ذكر الفرش دل عليهن؛ لأنهن يتكئن عليها مع أزواجهن. / وقال بعض العلماء: المراد بهن الحور العين، واستدل من ٧٧٥ قال ذلك بقوله: ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَاءُ ۞ ﴾؛ لأن الإنشاء هو الاختراع والابتداع.

وقالت جماعة من أهل العلم: إن المراد بهن بنات آدم اللاتي كن في الدنيا عجائز شمطاً رمصاً، وجاءت في ذلك آثار مرفوعة عنه ﷺ، وعلى هذا القول، فمعنى (أنشأناهن إنشاء) أي خلقناهن خلقاً جديداً.

وقوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَهُنَّ أَبَّكَارًا ﴿ أَي فَصِيرِنَاهِنَ أَبِّكَارًا ﴿ وَهُو جَمِعٍ بِكُر، وهو ضد الثيب.

وقوله: ﴿ عُرُبًا ﴾ قرأه عامة القراء السبعة غير حمزة وشعبة عن عاصم: (عُرُباً) بضم العين والراء، وقرأه حمزة وشعبة: (عُرْباً) بسكون الراء، وهي لغة تميم، ومعنى القراءتين واحد، وهو جمع عروب، وهي المتحببة إلى زوجها الحسنة التبعل، وهذا هو قول الجمهور، وهو الصواب إن شاء الله.

ومنه قول لبيد:

وفي الخباء عروب غير فاحشة ريا الروادف يعشى دونها البصر

وقوله تعالى: ﴿ أَتَرَابًا ﴿ اللَّهِ جَمِعِ تِرْبِ بِكُسَرِ التَّاء، والتربِ اللَّه. وإيضاحه: أن تِرْبِ الْإِنسان ما وُلِد معه في وقت واحد، ومعناه في اللّية: أن نساء أهل الجنة على سن واحدة ليس فيهن شابة وعجوز، ولكنهن كلهن على سن واحدة في غاية الشباب.

وبعض العلماء يقول: إنهن ينشأن مستويات في السن على قدر بنات ثلاث وثلاثين سنة، وجاءت بذلك آثار مروية عن النبي ﷺ.

وكون الأتراب بمعنى المستويات في السن مشهور في كلام العرب.

ومنه قول عمر بن أبي ربيعة:

٧٧٦ / أبرزوها مثل المهاة تهادى بين خمس كواعب أتراب

وهذه الأوصاف الثلاثة التي تضمنتها هذه الآية الكريمة من صفات نساء أهل الجنة، جاءت موضحة في آيات أخر.

أما كونهن يوم القيامة أبكاراً، فقد أوضحه في سورة الرحمن في قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنسٌ فَبَلَهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴿ فَي الموضعين ؛ لأن قوله: ﴿ لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنسٌ قَبَلَهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴾ نص في عدم زوال بكارتهن.

وأما كونهن عُرباً أي متحببات إلى أزواجهن، فقد دل عليه قوله في الصافات: ﴿ وَعِندُهُمُ قَاصِرَتُ الطَّرْفِ عِينُ ﴿ ﴾؛ لأن معناه أنهن قاصرات العيون على أزواجهن لا ينظرن إلى غيرهم لشدة محبتهن لهم واقتناعهن بهم، كما قدمنا إيضاحه، ولا شك أن المرأة التي لا تنظر إلى غير زوجها متحببة إليه حسنة التبعل معه، وقوله في صَ: ﴿ فِهِنَ قَاصِرَتُ الطَّرْفِ أَنْرَابُ ﴿ ﴾ وقوله في الرحمن: ﴿ فِهِنَ قَاصِرَتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلَا جَانَ اللهُ ﴿ ﴾ .

وأما كونهن أتراباً فقد بينه تعالى في قوله في آية ص هذه: ﴿ ﴿ وَعِندَهُمْ قَضِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ ﴿ وَفِي سورة النبأ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴿ كَا إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا ﴿ إِنَّ لِللْمُتَقِينَ مَفَازًا ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا ﴿ وَلَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ الللَّهُ الللللَّا الللللَّلْمُ اللَّهُ اللللللَّا الللللَّا الللَّهُ الللللّ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِأَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ اللَّهِ الْكَرِيمةِ: ﴿ لِأَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله تعالى: ﴿ وَأَصْعَنْ الشِّمَالِ مَا أَضْعَتْ الشِّمَالِ شَا لَهِ هَمُومِ
 وَحَمِيمِ شَا وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ شَا ﴾ .

قد قدمنا معنى أصحاب الشمال في هذه السورة الكريمة، وأوضحنا معنى / السموم في الآيات القرآنية التي يذكر فيها في سورة ٧٧٧ الطور، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ ٱللَّهُ عُلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ السَّمُومِ اللَّهُ عُلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ السَّمُومِ اللَّهُ عُلِيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ

وقد قدمنا صفات ظل أهل النار وظل أهل الجنة في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنُدَّخِلُهُم ظِلّاً ظَلِيلًا ﴿ وَلِيلًا هِنَاكَ أَن صفات ظل أهل النار هي المذكورة في قوله هنا: ﴿ وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ ﴿ وَلَا كَرِيمٍ هَا لَكُو طِلِّ فِي المرسلات: ﴿ انطَلِقُوا إِلَى ظِلِّ ذِى تُلَثِ شُعَبِ ﴾ ، وقوله في المرسلات: ﴿ انطَلِقُوا إِلَى ظِلِّ ذِى تُلَثِ شُعَبِ ﴾ .

وقوله: ﴿ مِن يَعَمُّومِ ﴿ أَي من دخان أسود شديد السواد، ووزن اليحموم يفعول، وأصله من الحمم وهو الفحم، وقيل: من الحم، وهو الشحم المسود لاحتراقه بالنار.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الطور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالُواۤ إِنَّا كُنَّا فَبَلِّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

\* قوله تعالى: ﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ أَيِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ أَيْكُ .

لما ذكر جل وعلا ما أعد لأصحاب الشمال من العذاب، بين

بعض أسبابه، فذكر منها أنهم كانوا قبل ذلك في دار الدنيا مترفين أي متنعمين، وقد قدمنا أن القرآن دل على أن الإتراف والتنعم والسرور في الدنيا من أسباب العذاب يوم القيامة؛ لأن صاحبه معرض عن الله لا يؤمن به ولا برسله، كما دلت عليه هذه الآية الكريمة، وقوله كملا تعالى: ﴿ فَسَوّفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ﴿ وَيَصْلَى / سَعِيرًا ﴿ اللَّهِ الطور المذكورة مَسَرُورًا اللهِ مَسْرُورًا اللهِ وقد أوضحنا هذا في الكلام على آية الطور المذكورة آنفاً.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من كون إنكار البعث سبباً لدخول النار؛ لأن قوله تعالى لما ذكر أنهم في سموم وحميم وظل من يحموم، بين أن من أسباب ذلك أنهم قالوا: ﴿ أَوِذَا مِتْنَا وَكُنّا ثُرَابًا وَعِظْمًا ﴾ الآية، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُمُم أَوِذَا كُنّا تُرّبًا أَوِنّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ أُولَتِهِكَ الّذِينَ كَفُرُوا بِرَبِّم مُ وَأُولَتِهِكَ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِم وَلَوْلَتِهِكَ النّارِ هُم فِيها خَلِدُونَ فِي ، وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَذْنَا لِمَن كَذَّبُ بِالسّاعَةِ سَعِيرًا شَهُ .

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من إنكارهم بعث آباءهم الأولين في قوله: ﴿ أَوَ ءَابَآؤُنَا ٱلْأَوَّلُونَ ۞ ﴾ وأنه تعالى بين لهم أنه يبعث الأولين والآخرين في قوله: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ۞ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَتِ يَوْمٍ مَّعَلُومٍ ۞ ﴾ ، جاء موضحاً في غير هذا الموضع ، فبين فيه أن البعث الذي أنكروا ، سيتحقق في حال كونهم أذلاء صاغرين ، وذلك في قوله تعالى في الصافات : ﴿ وَقَالُوٓا إِنْ هَلَآا إِلَا سِحْرُ مُنِينَ ۞ أَوَ ءَابَآؤُنَا ٱلْأَوَّلُونَ ۞ قُلُ نَعَمْ وَأَنتُمْ مَنِينَ هُونَ ۞ أَوَ ءَابَآؤُنَا ٱلْأَوَّلُونَ ۞ قُلُ نَعَمْ وَأَنتُمُ مَنِينَ هُونَ ۞ أَوَ ءَابَآؤُنَا ٱلْأَوَّلُونَ ۞ قُلُ نَعَمْ وَأَنتُمُ وَلَا اللّهُ وَعَلَامًا لَوَالَاهُمْ يَنظُرُونَ ۞ أَوَ ءَابَآؤُنَا ٱلْأَوَّلُونَ ۞ قُلُ نَعَمْ وَأَنتُمُ مَنْ وَيَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ وَعَلَامًا لَوَالَاهُمْ يَنظُرُونَ ۞ أَوَ ءَابَآؤُنَا ٱلْأَوَلُونَ ۞ قَلَ نَعَمْ وَأَنتُمُ وَلَا اللّهُ وَيُولَدُ ۞ فَا لَمَا اللّهُ وَعَلَامًا لَوَالَهُمْ يَنظُرُونَ ۞ أَوَ ءَابَآؤُنَا ٱلْأَوَلُونَ ۞ قُلُونَا اللّهُ وَعَلَامًا لَوَالَهُمْ يَظُرُونَ ۞ أَوَ عَلَامًا لَوْلَاهُ وَعَلَامًا لَوْلَاقُونَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَوْلَ اللّهُ وَالَعَلَامًا لَوْلَاهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْمُعَالَعَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقوله: ﴿ أَوَ مَا بَآؤُنَا ٱلْأُولُونَ ﴿ قُولُه عامة القراء السبعة، غير ابن عامر وقالون عن نافع: (أو آباؤنا) بفتح الواو على الاستفهام والعطف. وقد قدمنا مراراً أن همزة الاستفهام إذا جاءت بعدها أداة عطف كالواو والفاء وثم نحو: (أو آباؤنا)، (أفأمن أهل القرى)، (أثم إذا ما وقع)، أن في ذلك وجهين لعلماء العربية والمفسرين:

الأول منهما: أن أداة العطف عاطفة للجملة المصدرة بالاستفهام على ما قبلها، وهمزة / الاستفهام متأخرة رتبة عن حرف ٧٧٩ العطف، ولكنها قدمت عليه لفظاً لا معنى؛ لأن الأصل في الاستفهام التصدير به كما هو معلوم في محله.

والمعنى على هذا واضح، وهو أنهم أنكروا بعثهم أنفسهم بأداة الإنكار التي هي الهمزة، وعطفوا على ذلك بالواو إنكارهم بعث آبائهم الأولين بأداة الإنكار التي هي الهمزة المقدمة عن محلها لفظاً لا رتبة.

وهذا القول هو قول الأقدمين من علماء العربية، واختاره أبو حيان في البحر المحيط وابن هشام في مغنى اللبيب، وهو الذي صرنا نميل إليه أخيراً بعد أن كنا نميل إلى غيره.

الوجه الثاني: هو أن همزة الاستفهام في محلها الأصلي، وأنها متعلقة بجملة محذوفة، والجملة المصدرة بالاستفهام معطوفة على المحذوفة بحرف العطف الذي بعد الهمزة، وهذا الوجه يميل إليه الزمخشري في أكثر المواضع من كشافه، وربما مال إلى غيره.

وعلى هذا القول، فالتقدير: أمبعوثون نحن وآباؤنا الأولون؟ وما ذكره الزمخشري هنا من أن قوله: (وآباؤنا)، معطوف على واو الرفع في قوله: (لمبعوثون)، وأنه ساغ العطف على ضمير رفع متصل من غير توكيد بالضمير المنفصل لأجل الفصل بالهمزة، لا يصح، وقد رده عليه أبو حيان وابن هشام وغيرهما.

وهذا الوجه الأخير مال إليه ابن مالك في الخلاصة في قوله: وحذف متبوع بدا هنا استبح وعطفك الفعل على الفعل يصح

وقرأ هذا الحرف قالون وابن عامر (أوْ آباؤنا) بسكون الواو، والذي يظهر لي على قراءتهما (أو) بمعنى الواو العاطفة، وأن قوله: (آباؤنا) معطوف على محل المنصوب الذي هو اسم إن؛ لأن عطف ٧٨٠ المرفوع على منصوب إن بعد / ذكر خبرها جائز بلا نزاع؛ لأن اسمها وإن كان منصوباً فأصله الرفع؛ لأنه مبتدأ في الأصل، كما قال ابن مالك في الخلاصة:

وجائز رفعك معطوفاً على منصوب إنّ بعد أن تستكملا

وإنما قلنا إن (أو) بمعنى الواو؛ لأن إتيانها بمعنى الواو معروف في القرآن وفي كلام العرب، فمنه في القرآن: ﴿ فَٱلْمُلْقِيَتِ ذِكَّا ﴿ عُذْرًا اللَّهُ عُذُرًا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلْلِمُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللل

قوم إذا سمعوا الصريخ رأيتهم ما بين ملجم مهره أو سافع

فالمعنى: ما بين الملجم مهره وسافع، أي آخذ بناصيته للجمه.

وقول نابغة ذبيان:

قالت ألا ليتما هذا الحمام لنا فحسبوه فألفوه كما زعمت

إلى حمامتنا أو نصفه فقد ستاً وستين لم تنقص ولم تزد

فقوله: «أو نصفه» بمعنى ونصفه، كما هو ظاهر من معنى البيتين المذكورين؛ لأن مرادها أنها تمنت أن يكون الحمام المار بها هو ونصفه معه لها مع حمامتها التي معها، ليكون الجميع مائة حمامة. فوجده ستاً وستين ونصفها ثلاث وثلاثون، فيكون المجموع تسعاً وتسعين، والمروي في ذلك عنها أنها قالت:

> ليت الحمام ليه إلى حمامتيه ونصفه قديه تم الحمام مايه

وقول توبة بن الحمير:

قد زعمت ليلى بأني فاجر لنفسي تُقاها أو عليها فجورها

/ وقوله تعالى: ﴿ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ شَ ﴾ ٧٨١ أجمع عامة القراء على إثبات همزة الاستفهام في قوله: (أإذا متنا)، وأثبتها أيضاً عامة السبعة غير نافع والكسائي في قوله: (أإنا)، وقرأه نافع والكسائي: (إنا لمبعوثون)، بهمزة واحدة مكسورة على الخبر، كما عقده صاحب الدرر اللوامع في أصل مقرأ الإمام نافع بقوله:

فصلٌ والاستفهامُ إن تكررا فصير الثاني منه خبرا واعكسه في النمل وفوق الروم إلــــــخ....

والقراءات في الهمزتين في (أإذا) و (أإنا) معروفة، فنافع يسهل الهمزة الثانية بين بين، ورواية قالون عنه هي إدخال ألف بين الهمزتين الأولى المحققة والثانية المسهلة. ورواية قالون هذه عن نافع بالتسهيل والإدخال مطابقة لقراءة أبي عمرو، فأبو عمرو وقالون عن نافع يسهلان ويدخلان، ورواية ورش عن نافع هي تسهيل الأخيرة منهما بين بين من غير إدخال ألف. وهـذه هـي قـراءة ابـن كثيـر وورش فـابـن كثيـر وورش يسهـلان ولا يدخلان.

وقرأ هشام عن ابن عامر بتحقيق الهمزتين، وبينهما ألف الإدخال.

وقرأ عاصم وحمزة والكسائي وابن ذكوان عن ابن عامر بتحقيق الهمزتين من غير ألف الإدخال.

هذه القراءات الصحيحة في مثل (أإذا) و (أإنا)، ونحو ذلك في القرآن.

### تنبيه

اعلم وفقني الله وإياك أن ما جرى في الأقطار الإفريقية من الدال الأخيرة /من هذه الهمزة المذكورة وأمثالها في القرآن هاء خالصة، من أشنع المنكر وأعظم الباطل، وهو انتهاك لحرمة القرآن العظيم وتعد لحدود الله، ولا يعذر فيه إلا الجاهل الذي لا يدري، الذي يظن أن القراءة بالهاء الخالصة صحيحة، وإنما قلنا هذا؛ لأن إبدال الهمزة فيما ذكر هاء خالصة لم يروه أحد عن رسول الله الماء ولم ينزل عليه به جبريل البتة، ولم يرو عن صحابي، ولم يقرأ به أحد من القراء، ولا يجوز بحال من الأحوال، فالتجرؤ على الله بزيادة حرف في كتابه، وهو هذه الهاء التي لم ينزل بها الملك من السماء البتة، هو كما ترى، وكون اللغة العربية قد سمع فيها إبدال الهمزة هاء

لا يسوغ التجرؤ على الله بإدخال حرف في كتابه لم يأذن بإدخاله الله ولا رسوله.

ودعوى أن العمل جرى بالقراءة بالهاء لا يعول عليها؛ لأن جريان العمل بالباطل باطل، ولا أسوة في الباطل بإجماع المسلمين، وإنما الأسوة في الحق، والقراءة سنة متبعة مروية عن رسول الله ﷺ، وهذا لا خلاف فيه.

وقوله تعالى: ﴿ مِثَنَا ﴾، قرأه ابن عامر وابن كثير وأبو عمرو وشعبة عن عاصم: (مُتنا) بضم الميم، وقرأه نافع وحمزة والكسائي وحفص عن عاصم: (مِثنا) بكسر الميم، وقد قدمنا مسوغ كسر الميم لغة في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَلْيَتَنِي مِثُ قَبْلَ هَلَا ﴾.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَّلِينَ وَٱلْآخِرِينُ ۚ إِنَّ الْمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ
 مِيقَتِ يَوْمٍ مَّعَلُومٍ ﴿ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله

لما أنكر الكفار بعثهم وآباءهم الأولين في الآية المتقدمة، أمر الله نبيه ﷺ أن يخبرهم خبراً مؤكداً بأن الأولين والآخرين كلهم مجموعون يوم القيامة للحساب والجزاء بعد بعثهم.

وقد قدمنا هذا موضحاً في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنِ رَّجِيمٍ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا ٱلضَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ ﴿ ثَكْمُ أَيُّهَا ٱلضَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ ﴿ ثَكَمُ الْمُكُونَ مِن الْمُحَدِمِ ﴿ ثَلَا كُمُونَ مِن الْمُحَدِمِ ﴿ فَا فَشَارِبُونَ شَا الْمُحَدِمِ الْحَالَةِ مِن الْمُحَدِمِ ﴿ فَا فَشَارِبُونَ شَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

قد قدمنا إيضاح هذا وتفسيره في سورة الصافات في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِّنْ حَمِيمٍ ﴿ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِّنْ حَمِيمٍ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِّنْ حَمِيمٍ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِّنْ حَمِيمٍ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُ عَلَيْهَا لَشُونًا مِّنْ حَمِيمٍ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهَا لَشُونًا مَنْ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَشُونًا مِنْ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَا عَلَيْ

 « قوله تعالى: ﴿ هَٰذَا نُزُلُمُمْ يَوْمَ ٱلدِّينِ ۞ ﴿ .

النُّرُل بضمتين: هو رزق الضيف الذي يقدم له عند نزوله إكراماً له، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ النَّينَ اَمنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِاحَتِ كَانَتَ لَهُمْ جَنَّتُ الْفِرْدَوْسِ لَهُ، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ النَّينَ العرب النُّرُل في ضد ذلك على سبيل التهكم والاحتقار، وجاء القرآن باستعمال النزل فيما يقدم لأهل النار من العذاب، كقوله هنا في عذابهم المذكور في قولهم: ﴿ لَاكِلُونَ مِن شَجَرِ مِن زَقُومِ نَهُ الى قوله: ﴿ شُرِبَ الْمِيمِ فَي هَذَا نُرُلُمُ مَ أَي هذا العذاب شَجَرِ مِن زَقُومِ نَهُ إلى قوله: ﴿ شُرِبَ الْمِيمِ فَي هَذَا نُرُلُمُ مَ أَي هذا العذاب المذكور هو ضيافتهم ورزقهم المقدم / لهم عند نزولهم في دارهم التي هي النار، كقوله تعالى للكافر الحقير الذليل: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَمَنِ الْفَرْ الْحَيْرِ الذَلْيل: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَمَنِ الذَلْيل: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَمَنِ الذَلْيل: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَمَنِ الْفَرْ الْحَيْرِ الذَلْيل: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَمَنِ الْفَرْ الْحَيْرِ الذَلْيل: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَمَنِ الذَلْيل: ﴿ أَلْكَ إِنَّ الْمُولِيلُ الْمَنْ الْقَلْقِيلُ الْمَامِ الْعَلْمُ الْعَلَامُ النَّارِ الْقَلْمُ الْمُولِيلُ الْمُولِيلُ الْمُولِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُؤْمِ الْمُهُمُ اللَّهُ الْفَرْ الْحَيْرُ الْتَعْلَى النَّارِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ النَّامِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من إطلاق النزل على عذاب أهل النار، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله في آخر هذه السورة الكريمة: ﴿ فَنُزُلُ مِّنْ جَمِيمٍ ﴿ وَتَصَلِيمَ جَمِيمٍ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى في آخر الكهف: ﴿ إِنَّا أَعَنَدُنَا جَهَنَّمُ لِلْكَفِرِينَ نُزُلًا ﴿ وَنَظير ذلك تعالَى في آخر الكهف: ﴿ إِنَّا أَعَنَدُنَا جَهَنَّمُ لِلْكَفِرِينَ نُزُلًا ﴿ وَنَظير ذلك

من كلام العرب قول أبي السعد الضبي:

وكنا إذا الجبار بالجيش ضافنا جعلنا القنا والمرهفات له نُزلا

وقوله: ﴿ يَوْمَ ٱلدِّينِ ۞﴾ أي يوم الجزاء، كما تقدم مراراً.

\* قوله تعالى: ﴿ نَعَنُ خَلَقَنَكُمْ فَلَوْلَا تُصَدِّقُونَ ﴿ ﴾.

لما أنكر الكفار بعثهم وآباءهم الأولين، وأمر الله رسوله أن يخبرهم أنه تعالى باعث جميع الأولين والآخرين، وذكر جزاء منكري البعث بأكل الزقوم وشرب الحميم، أتبع ذلك بالبراهين القاطعة الدالة على البعث فقال: (نحن خلقناكم) هذا الخلق الأول (فلولا تصدقون) أي فهلا تصدقون بالبعث الذي هو الخلق الثاني؛ لأن إعادة الخلق لا يمكن أن تكون أصعب من ابتدائه كما لا يخفى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلُوَلَا تُصَدِّقُونَ ۞ ﴾، (لولا) حرف تحضيض، ومعناه الطلب بِحَثِّ وشدة، فالآية تدل على

شدة حث الله للكفار وحضه لهم على التصديق بالبعث لظهور برهانه القاطع الذي هو خلقه لهم أولاً.

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا تُمَنُونَ ﴿ وَأَنتُمْ عََلْقُونَهُ مَ أَمْ نَحْنُ اللَّهِ عَلَقُونَهُ مَ أَمْ نَحْنُ الْفَوْنَ ﴿ وَإِلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ

قد قدمنا قريباً كلام أهل العلم في همزة الاستفهام المتبوعة بأداة عطف، وذكرناه قبل هذا مراراً، وقوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مّا تُمّنُونَ ﴿ الله عني أفرأيتم ما تصبونه من المني في أرحام النساء، فلفظة (ما) موصولة، والجملة الفعلية صلة الموصول، والعائد إلى الصفة محذوف؛ لأنه منصوب بفعل، والتقدير: أفرأيتم ما تمنونه. والعرب تقول: أمنى النطفة، بصيغة الرباعي، يمنيها، بضم حرف المضارعة، إذا أراقها في رحم المرأة، ومنه قوله تعالى: ﴿ مِن نُطَفَةٍ إِذَا تُمّنَى الله ومنى يمنى بصيغة الثلاثي لغة صحيحة، إلا أن القراءة بها شاذة.

وممن قرأ (تَمْنون) بفتح التاء مضارع في الثلاثي المجرد، أبو السمال وابن السميقع.

وقوله تعالى: ﴿ عَأَنتُمْ تَغَلَقُونَهُ وَ أَمْ نَحُنُ ٱلْخَالِقُونَ ﴿ استفهام تقرير ، فإنهم لا بد أن يقولوا: أنتم الخالقون ، فيقال لهم: إذا كنا خلقنا هذا الإنسان الخصيم المبين من تلك النطفة التي تمنى في الرحم ، فكيف تكذبون بقدرتنا على خلقه مرة أخرى ، وأنتم تعلمون أن الإعادة لا يمكن أن تكون أصعب من الابتداء؟!

والضمير المنصوب في (تخلقونه) عائد إلى الموصول، أي تخلقون ما تمنونه من النطف علقاً، ثم مضغاً، إلى آخر أطواره.

/ وهذا الذي تضمنته هذه الآية من البراهين القاطعة على كمال

قدرة الله على البعث وغيره، وعلى أنه المعبود وحده، ببيان أطوار خلق الإنسان، جاء موضحاً في آيات آخر، وقد قدمنا الكلام على ذلك مستوفى بالآيات القرآنية، وبينا ما يتعلق بكل طور من أطواره من الأحكام الشرعية في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُم فِرَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن تُرَابٍ ﴾ الآية.

وذكرنا أطوار خلق الإنسان في سورة الرحمن أيضاً في الكلام على قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ۞ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ وَفِي غير ذلك من المواضع.

وبينا الآيات الدالة على أطوار خلقه جملةً وتفصيلًا في الحج.

## تنبيه

هذا البرهان الدال على البعث الذي هو خلق الإنسان من نطفة مني يمنى، يجب على كل إنسان النظر فيه؛ لأن الله جل وعلا وجه صيغة الأمر بالنظر فيه إلى مني الإنسان، والأصل في صيغة الأمر على التحقيق الوجوب إلا لدليل صارف عنه، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَيْنَظُرِ ٱلْإِنْكُنُ مِمَّ خُلِقَ إِنَ خُلِقَ مِن مَّاءِ دَافِقِ إِنَ اللّهِ الآية، وقد قدمنا شرحها في أول سورة النحل.

وقرأ هذا الحرف نافع: (أفرأيتم) بتسهيل الهمزة بعد الراء بين .

والرواية المشهورة التي بها الأداء عن ورش عنه، إبدال الهمزة ألفاً وإشباعها لسكون الياء بعدها.

وقرأه الكسائي: (أفريتم) بحذف الهمزة، وقرأه باقي السبعة بتحقيق الهمزة.

وقوله تعالى: ﴿ ءَأَنتُمْ ﴾ قرأه نافع وابن كثير وأبو عمرو وهشام عن ابن عامر في إحدى الروايتين بتسهيل الهمزة الثانية، والرواية ٧٨٧ المشهورة / التي بها الأداء عن ورش عن نافع إبدال الثانية ألفاً مشبعاً مدها لسكون النون بعدها، وقرأه عاصم وحمزة والكسائي وهشام عن ابن عامر في الرواية الأخرى بتحقيق الهمزتين، وقالون وأبو عمرو وهشام بألف الإدخال بين الهمزتين، والباقون بدونها.

\* قوله تعالى: ﴿ نَعْنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ وَمَا نَعَنُ بِمَسْبُوقِينٌ ﴿ عَلَى أَن نَبُدِّلَ أَمْثُلَكُمْ وَنُنشِءَكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُ \* .

قرأ هذا الحرف عامة القراء السبعة غير ابن كثير: (قدَّرنا) بتشديد الدال، وقرأه ابن كثير بتخفيفها، وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن الآية الكريمة قد يكون فيها وجهان أو أكثر من التفسير، ويكون كل ذلك صحيحاً، وكله يشهد له قرآن، فنذكر الجميع وأدلته من القرآن، ومن ذلك هذه الآية الكريمة.

وإيضاح ذلك أن في قوله: ﴿ قَدَّرَنَا﴾ وجهين من التفسير، وفيما تتعلق به ﴿ عَلَىٰٓ أَن نُبُدِّلَ﴾ وجهان أيضاً.

فقال بعض العلماء، وهو اختيار ابن جرير: إن قوله: ﴿قَدَّرُنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ ﴾ أي قدرنا لموتكم آجالاً مختلفة وأعماراً متفاوتة، فمنكم من يموت صغيراً ومنكم من يموت شاباً ومنكم من يموت شيخاً.

وهذا المعنى دلت عليه آيات كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لِتَبْلُغُواْ أَشُدَّكُمْ مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ اللهُ مُن يُنوَفَّ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ اللهُ مَن يُنوَفَّ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ اللهُ مُوخَاً اللهُ الله

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن تُعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلَّا فِي كِنْكٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا ﴾.

وقوله: ﴿ وَمَا نَحُنُ / بِمَسَبُوقِينَ ۞ ﴾ أي ما نحن بمغلوبين، ٧٨٨ والعرب تقول: سبقه على كذا أي غلبه عليه وأعجزه عن إدراكه، أي وما نحن بمغلوبين على ما قدرنا من آجالكم وحددناه من أعماركم، فلا يقدر أحد أن يقدم أجلاً أخرناه ولا يؤخر أجلاً قدمناه.

وهذا المعنى دلت عليه آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجُلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ ﴿ فَإِنَّا أَجُلُ اللّهِ إِنَّا أَجُلُ اللّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخِّرُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِنْبَا مُؤَجَّلًا ﴾، إلى غير من الآيات.

وعلى هذا القول، فقوله تعالى: ﴿عَلَىٰ أَن نَبُدِلَ أَمَّنَاكُمُ ﴾ ليس متعلقاً بِ «مسبوقين»، بل بقوله تعالى: ﴿ غَنُ قَدَّرَنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ ﴾، والمعنى: نحن قدرنا بينكم الموت (على أن نبدل أمثالكم) أي نبدل من الذين ماتوا أمثالاً لهم نوجدهم، وعلى هذا، فمعنى تبديل أمثالهم إيجاد آخرين من ذرية أولئك الذين ماتوا.

وهذا المعنى تشهد له آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ إِن يَشَأُ أَيُذَهِبَكُمْ وَيَسْتَخَلِفُ مِنْ بَعَدِكُم مَّا يَشَآءُ كُمَّا أَنشَأَكُم مِّن يُشَاءُ كُمَّا أَنشَأَكُم مِّن يُشَاءً كُمَّا أَنشَأَكُم مِّن ذُرِّيكَةِ قَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات.

وهذا التفسير هو اختيار ابن جرير، وقراءة (قدَّرنا) بالتشديد مناسبة لهذا الوجه، وكذلك لفظة (بينكم).

الوجه الثاني: أن (قدَّرنا) بمعنى قضينا وكتبنا، أي كتبنا الموت وقدرناه على جميع الخلق.

وهذا الوجه تشهد له آیات من کتاب الله، کقوله تعالى: ﴿ كُلُّ مُثَىءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَامُمُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْتِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْتِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَمُ لَكُمْ يَكُوتُ ﴾.

وعلى هذا القول، فقوله: ﴿عَلَىٰٓ أَن / نَّبُدِّلَ﴾ متعلق بــ «مسبوقين»، أي ما نحن بمغلوبين، والمعنى: وما نحن بمغلوبين على أن نبدل أمثالكم إن أهلكناكم لو شئنا، فنحن قادرون على إهلاككم، ولا يوجد أحد يغلبنا ويمنعنا من خلق أمثالكم بدلاً منكم.

وهذا المعنى تشهد له آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ إِن يَشَأْ يُذَهِبَكُمْ آيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِخَاخِرِبَ وَكَانَ اللهُ عَلَى ذَلِكَ قَدِيرًا ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ وَيَسْتَخَلِفٌ مِنْ بَعَدِكُم مَّا يَشَاءُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّواْ يَسَّتَبِّدِلْ فَوَمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلُكُمْ ﴿ إِن يَشَأَ يُكُونُواْ أَمْثَلُكُمْ ﴿ وَقِد قدمنا هذا في سورة النساء في الكلام على يَكُونُواْ أَمْثَلُكُمْ ﴿ إِن يَشَأْ يُذَهِبَكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ الآية .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَنُنْشِئَكُمُ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ العلماء أقوال متقاربة.

قال بعضهم: ننشئكم بعد إهلاككم فيما لا تعلمونه من الصور والهيئات، كأن ننشئكم قردة وخنازير، كما فعلنا ببعض المجرمين قبلكم.

وقال بعضهم: ننشئكم فيما لا تعلمونه من الصفات، فنغير صفاتكم، ونجمِّل المؤمنين ببياض الوجوه، ونقبِّح الكافرين بسواد الوجوه، وزرقة العيون.

إلى غير ذلك من الأقوال.

قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَعْرُثُونَ ﴿ أَفَرَءُيْتُمُ مَّا تَعْرُثُونَ ﴿ وَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ وَ أَمْ نَعْنُ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

تضمنت هذه الآية الكريمة برهاناً قاطعاً ثانياً على البعث وامتناناً على الخلق بخلق أرزاقهم لهم.

فقوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَحَرُّتُونَ ﴿ يعني: أَفرأَيتم البذر الذي تجعلونه في الأرض بعد حرثها، أي تحريكها وتسويتها، (أأنتم / تزرعونه) أي تجعلونه زرعاً، ثم تنمونه إلى أن يصير مدركاً صالحاً ٧٩٠ للأكل (أم نحن الزارعون) له؟! ولا شك أن الجواب الذي لا جواب غيره هو أن يقال: أنت يا ربنا هو الزارع المنبت، ونحن لا قدرة لنا على ذلك، فيقال لهم: كل عاقل يعلم أن من أنبت هذا السنبل من هذا البذر الذي تعفن في باطن الأرض قادر على أن يبعثكم بعد موتكم.

وكون إنبات النبات بعد عدمه من براهين البعث، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ أَنَكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا آَنَرُلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اَهْتَرَّتْ وَرَبَتُ إِنَّ ٱلَّذِى آخَيَاهَا لَمُحْي ٱلْمَوْتَى ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَىٰ ءَاكُرِ رَحْمَتِ ٱللّهِ كَيْفُ يُحْي ٱلْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْي ٱلْمَوْتَى فَهُو عَلَى كُلِّ عَلَى اللّهِ عَلَى كُلِّ شَعْءِ قَدِيرُ فَي ﴾، وقوله تعالى: ﴿ حَتَّ إِذَا أَقلَتْ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنَاهُ لِبَلَدٍ مَيْتِ فَأَنْزَلْنَا بِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ، مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ كَذَلِكَ نُحْرِجُ ٱلْمَوْتَى لَعَلَكُمْ تَذَكُورَكَ فَي ﴾.

والآيات بمثل هذا كثيرة معلومة، وقد قدمناها مستوفاة مع سائر آيات براهين البعث في مواضع كثيرة في سورة البقرة والنحل والجاثية، وغير ذلك من المواضع، وأحلنا عليها مراراً.

#### تنبيه

اعلم أنه يجب على كل إنسان أن ينظر في هذا البرهان الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة؛ لأن الله جل وعلا وجه في كتابه صيغة أمر صريحة عامة في كل ما يصدق عليه مسمى الإنسان، بالنظر في هذا البرهان العظيم المتضمن للامتنان لأعظم النعم على الخلق، وللدلالة على عظم الله وقدرته على البعث وغيره، وشدة حاجة خلقه إليه مع غناه عنهم، وذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَينظُو ٱلإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ ﴿ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَقَدْبًا إِنَّ فَاللَّهُ وَوَنْكِهَةً وَأَبًا اللَّهُ وَلَا تَعَالَى اللَّهُ وَلِأَنْعَلُمُ وَلِأَنْعَلُمُ وَكُنْ اللَّهُ وَكَذَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِأَنْعَلَمُ وَلِأَنْعَلَمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِأَنْعَلَمُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا نَعْمَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا نَعْمَا وَقَضَبًا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا نَعْمَا وَقَضَبًا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا نَعْمَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

والمعنى: انظر أيها الإنسان الضعيف إلى طعامك، كالخبز الذي تأكله ولا غنى لك عنه، من هو الذي خلق الماء الذي صار سبباً لإنباته، هل يقدر أحد غير الله على خلق الماء؟ أي إبرازه من أصل العدم إلى الوجود.

ثم هب أن الماء خلق، هل يقدر أحد غير الله أن ينزله على هذا الأسلوب الهائل العظيم الذي يسقي به الأرض من غير هدم ولا غرق؟ ثم هب أن الماء نزل في الأرض، من هو الذي يقدر على شق الأرض عن مسار(١) الزرع؟

ثم هب أن الزرع طلع، فمن هو الذي يقدر على إخراج السنبل منه؟

ثم هب أن السنبل خرج منه، فمن هو الذي يقدر على إنبات الحب فيه وتنميته حتى يدرك صالحاً للأكل؟

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق ص ٣٥٥.

﴿ انظرُوا إِلَى تُمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ اِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَا يَكْتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ وَالمَعنَى: انظروا إلى الثمر وقت طلوعه ضعيفاً لا يصلح للأكل، وانظروا إلى ينعه، أي انظروا إليه بعد أن صار يانعاً مدركاً صالحاً للأكل، تعلموا أن الذي رباه ونماه حتى صار كما ترونه وقت ينعه قادر على كل شيء منعم عليكم عظيم الإنعام، ولذا قال: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ قَادر على كل شيء منعم عليكم عظيم الإنعام، ولذا قال: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَا يَكُمْ عَظِيم الْإِنعَام، ولذا قال: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَا يَكُمْ عَظِيم الْإِنعَام، ولذا قال: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَا يَكُمُ عَظِيم الْإِنعَام، ولذا قال: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَا يَكُمْ عَظِيم الْإِنعَام، ولذا قال: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

فاللازم أن يتأمل الإنسان وينظر في طعامه ويتدبر قوله تعالى: ﴿ أَنَّا صَبَبَّنَا ٱلْمَآءَ صَبًّا ﴿ مُمَّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ ﴾ أي عن النبات شقاً، إلى آخر ما بيناه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَكُ حُطَامًا ﴾ يعني لو نشاء تحطيم ذلك الزرع لجعلناه حطاماً، أي فتاتاً وهشيماً، ولكنا لم نفعل ذلك رحمة بكم، ومفعول فعل المشيئة محذوف للاكتفاء عنه بجزاء الشرط، وتقديره كما ذكرنا.

وقوله: ﴿ فَظَلْتُم تَفَكَّهُونَ شَ ﴾. قال بعض العلماء: المعنى: فظلتم تعجبون من تحطيم زرعكم.

/ وقال بعض العلماء: (تفكه ون) بمعنى تندمون على ما ٧٩٧ خسرتم من الإنفاق عليه، كقوله تعالى: ﴿ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيَّهِ عَلَىٰ مَا أَنفَقَ فِيهَا ﴾.

وقال بعض العلماء: تندمون على معصية الله التي كانت سبباً لتحطيم زرعكم.

والأول من الوجهين في سبب الندم هو الأظهر.

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَتُكُمُ ٱلْمَاءَ ٱلَّذِى تَشَرَبُونَ ﴿ وَأَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزُنِ آَمْ خَنُ ٱلْمُنزِلُونَ ﴿ لَيْ لَوَنَشَاءُ جَعَلْنَكُ أَجَاجًا فَلَوْ لَا تَشَكُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ آَمْ خَنُ ٱلْمُنزِلُونَ ﴿ لَيْ اللَّهِ لَا تَشَكُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

تضمنت هذه الآية الكريمة امتناناً عظيماً على خلقه بالماء الذي يشربونه، وذلك أيضاً آية من آياته الدالة على عظمته وكمال قدرته وشدة حاجة خلقه إليه، والمعنى: (أفرأيتم الماء الذي تشربون) الذي لا غنى لكم عنه لحظة، ولو أعدمناه لهلكتم جميعاً في أقرب وقت: ﴿ ءَأَنتُمُ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلمُزْنِ أَمْ نَحَنُ ٱلمُنزِلُونَ ﴿ اَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

والجواب الذي لا جواب غيره هو: أنت يا ربنا هو منزله من المزن، ونحن لا قدرة لنا على ذلك. فيقال لهم: إذا كنتم في هذا القدر من شدة الحاجة إليه تعالى فلم تكفرون به وتشربون ماءه وتأكلون رزقه وتعبدون غيره؟!

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من الامتنان على الخلق بالماء وأنهم يلزمهم الإيمان بالله وطاعته، شكراً لنعمة هذا الماء، كما أشار له هنا بقوله: ﴿ فَلُولَا تَشْكُرُونَ ﴿ هَا الله عَلَى آيات أخر من كتاب الله كقوله تعالى: ﴿ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَسْقَيْنَكُمُوهُ وَمَآ أَنتُمْ لَهُ كَفُولِهِ تعالى: ﴿ هُو ٱلّذِي آنزَلَ مِن ٱلسَّمَآءِ مَآءً لَكُمْ مِنْهُ وَمَآ أَنتُمْ لَهُ مِنْ السَّمَآءِ مَآءً فَأَسْقَيْنَكُمُ وَ وَمَآ أَنتُمْ لَهُ مِنْهُ وَمِنْهُ شَكَرُ وَمِنْهُ شَكَرُ وَمِنْهُ مَاءً فَأَنزَلْنَا مِن السَّمَآءِ مَآءً لَكُمْ مِنْهُ وَمِنْهُ مَاءً فَرَاتًا فَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله

وقوله هنا: ﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا ﴾ أي لو نشاء جعله أجاجاً لفعلنا، ولكن جعلناه عذباً فراتاً سائغاً شرابه، وقد قدمنا في سورة الفرقان أن الماء الأجاج هو الجامع بين الملوحة والمرارة الشديدتين.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من كونه تعالى لو شاء لجعل الماء غير صالح للشراب، جاء معناه في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَصَبَحَ مَا قُكُمْ غُورًا فَنَ يَأْتِيكُمْ بِمَآءٍ مَّعِينٍ ﴿ قُلْ أَرَبَيْتُمْ إِنْ أَصَبَحَ مَا قُكُمْ غُورًا فَنَ يَأْتِيكُمْ بِمَآءٍ مَّعِينٍ ﴿ قَالَ اللّهُ مَا أَنْ السَّمَآءِ مَا أَوْ يَقَدُرُ فَا أَسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ القَدْرُونَ ﴿ فَاسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ القَدْرُونَ ﴿ فَاسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ القَدْرُونَ ﴿ فَي النَّا الذَهابِ بالماء، وجعله غوراً لم يصل إليه، وجعله أجاجاً، كل ذلك في المعنى سواء، بجامع عدم تأتي شرب الماء.

وهذه الآيات المذكورة تدل على شدة حاجة الخلق إلى خالقهم كما ترى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ عَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ ﴾ يدل على أن جميع الماء الساكن في الأرض النابع من العيون والآبار ونحو ذلك، أن أصله كله نازل من المزن، وأن الله أسكنه في الأرض وخزنه فيها لخلقه.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ بِقَدَرِ فَأَسْكُنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِن ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَلَكُهُ مِنكِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ﴾، وقد قدمنا هذا في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَسْقَيْنَكُمُوهُ وَمَآ أَنتُ مَّ لَمُ بِخَدِنِينَ شَيْ ﴾، وفي سورة سبأ في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ الآية. الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلُولًا تَشَكُرُونَ ﴿ فَلُولًا تَشَكُرُونَ ﴿ فَلُولًا تَشَكُرُونَ ﴿ فَلُولًا تَشَكُرُونَ ﴿ فَلُولًا بَصَىٰ الْمُلْبِ بِحِثُ وحض. والمعنى أنهم يطلب منهم شكر هذا المنعم العظيم بِحَثّ وحض.

V9 £

/ واعلم أن الشكر يطلق من العبد لربه، ومن الرب لعبده.

فشكر العبد لربه، ينحصر معناه في استعماله جميع نعمه فيما يرضيه تعالى، فشكر نعمة العين ألا ينظر بها إلا إلى ما يرضي مَنْ خلقها، وهكذا في جميع الجوارح، وشكر نعمة المال أن يقيم فيه أوامر ربه ويكون مع ذلك شاكر القلب واللسان، وشكر العبد لربه جاء في آيات كثيرة، كقوله تعالى هنا: ﴿ فَلُولًا تَشَكُرُونَ ﴿ وَاللَّهَ عَالَى هنا عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

وأما شكر الرب لعبده فهو أن يثيبه الثواب الجزيل من عمله القليل، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴿ فَهُ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴿ فَهُ مَن وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ فَهَ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

## تنبيه لغوي

اعلم أن مادة الشكر تتعدى إلى النعمة تارةً، وإلى المنعم أخرى، فإن عديت إلى النعمة تعدت إليها بنفسها دون حرف الجر، كقوله تعالى: ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنَّ أَشَكُر نِعْمَتُك ٱلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى ﴾ الآية، وإن عديت إلى المنعم تعدت إليه بحرف الجر الذي هو اللام، كقوله: نحمد الله ونشكر له.

 وهذه هي اللغة الفصحي، وتعديتها للمفعول بدون اللام لغة لا لحن، ومن ذلك قول أبى نخيلة:

وما كل من أوليته نعمة يقضى

شكرتك إن الشكر حبل من اتقى / وقول جميل بن معمر :

490

فإنكما إن عجتما لي ساعة شكرتكما حتى أغيَّب في قبري

خليلي عوجا اليوم حتى تسلما على عذبة الأنياب طيبة النشر

وهذه الآيات من سورة الواقعة قد دلت على أن اقتران جواب (لو) باللام، وعدم اقترانه بها، كلاهما سائغ؛ لأنه تعالى قال: ﴿ لَوَ نَشَآءُ لَجَعَلْنَكُ حُطَّنَمًا ﴾ باللام، ثم قال: ﴿ لَوَنَشَّآءُ جَعَلْنَكُ أَجَاجًا ﴾ بدونها.

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَثُمُّ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ إِنَّ عَأَنتُم أَنشَأْتُمْ شَجْرَتُهَا أَمْ نَحَنُ ٱلْمُنشِئُونَ شَي نَحْنُ جَعَلْنَهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِّلْمُقُوبِينَ شِيَّا﴾.

قوله تعالى: ﴿ ٱلَّتِي تُورُونَ شَ ﴾ أي توقدونها، من قولهم: أورى النار إذا قدحها وأوقدها، والمعنى: أفرأيتم النار التي توقدونها من الشجر أأنتم أنشأتم شجرتها التي توقد منها، أي أوجدتموها من العدم؟

والجواب الذي لا جواب غيره: أنت يا ربنا هو الذي أنشأ شجرتها، ونحن لا قدرة لنا بذلك. فيقال: كيف تنكرون البعث وأنتم تعلمون أن من أنشأ شجرة النار وأخرجها منها قادر على كل شيء؟!

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من كون خلق النار من أدلة البعث، جاء موضحاً في يلس في قوله تعالى: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِيَّ أَنشَـأَهَآ أَوَّلَ مَنَرَةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴿ اللَّهِ مَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْصَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُم مِّنَهُ تُوقِدُونَ ﴿ فَوقِدُونَ ﴿ فَوقِهُ فَي آخِر يلس: ﴿ تُوقِدُونَ ﴿ فَوقَهُ هُو مَعْنَى قُولُهُ فَي آلِة يلس: ﴿ اللَّذِى مَعْنَى قُولُهُ فَي آلِةً يلس: ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلأَخْصَرِ نَارًا ﴾ بعد قوله: ﴿ يُعْيِيمَا ٱلَّذِى آنسَاهَا آوَلَ مَنَ الشَّجَرِ الْأَخْصَرِ نَارًا ﴾ بعد قوله: ﴿ يُعْيِيمَا ٱلَّذِى آنسَاهَا آوَلَ مَنَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْلُ واضح على أن خلق النار من أدلة البعث.

وقوله هنا: ﴿ ءَأَنتُمُ أَنشُأَتُمُ شَجَرَةًا ﴾ أي الشجرة التي توقد منها كالمرخ والعفار، ومن أمثال العرب: «في كل شجر نار، واستمجد / المرخ والعفار»؛ لأن المرخ والعفار هما أكثر الشجر نصيباً في استخراج النار منهما، يأخذون قضيباً من المرخ ويحكّون به عوداً من العفار فتخرج من بينهما النار. ويقال: كل شجر فيه نار إلا العناب.

وقوله: ﴿ نَعَنُ جَعَلْنَهَا تَذْكِرَةً ﴾ أي نذكر الناس بها في دار الدنيا إذا أحسوا شدة حرارتها نار الآخرة التي هي أشد منها حراً، لينزجروا عن الأعمال المقتضية لدخول النار، وقد صح عنه على أن حرارة نار الآخرة مضاعفة على حرارة نار الدنيا سبعين مرة. فهي تفوقها بتسع وستين ضعفاً كل واحد منها مثل حرارة نار الدنيا.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَتَعًا لِلمُقُوِينَ ﴿ أَي مَنفعة للنازلين بالقواء من الأرض، وهـو الخـلاء والفلاة التي ليس بها أحـد، وهـم المسافرون؛ لأنهم ينتفعون بالنار انتفاعاً عظيماً في الاستدفاء بها والاستضاءة وإصلاح الزاد.

وقد تقرر في الأصول أن من موانع اعتبار مفهوم المخالفة كون اللفظ وارداً للامتنان. وبه تعلم أنه لا يعتبر مفهوماً للمقوين؛ لأنه جيء به للامتنان، أي وهي متاع أيضاً لغير المقوين من الحاضرين بالعمران.

وكل شيء خلا من الناس يقال له أقوى، فالرجل إذا كان في الخلاء قيل له: أقوى. والدار إذا خلت من أهلها قيل لها: أقوت.

ومنه قول نابغة ذبيان:

يا دار مية بالعلياء فالسند أقوت وطال عليها سالف الأبد وقول عنترة:

حُيِّت من طلل تقادم عهده أقوى وأقفر بعد أم الهيشم

وقيل: (للمقوين): أي للجائعين. وقيل غير ذلك، والذي عليه الجمهور هو ما ذكرنا.

/ \* قوله تعالى: ﴿ فَ لَا أُقَسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ ٢٩٧ لَقَسَمُ لَوْ تَعَلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

قد قدمنا الكلام عليه في أول سورة النجم.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا لَهُوَ حَتَّى ٱلْيَقِينِ ۞ فَسَيِّحْ بِٱسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ۞
 أَلْعَظِيمٍ ۞

أخبر الله تعالى في هذه الآية الكريمة، وأكد إخباره بأن هذا القرآن العظيم هو حق اليقين، وأمر نبيه بعد ذلك بأن يسبح باسم ربه العظيم.

وهذا الذي تضمنته هذه الآية ذكره الله جل علا في آخر سورة الحاقة في قوله في وصفه للقرآن: ﴿ وَلِنَّهُ لَحَتُّمُ أَكَفُرِينَ ۞ وَلِنَّهُ لَحَتُّ عَلَى ٱلْكَفْرِينَ ۞ وَلِنَّهُ لَحَتُّ اللَّهِينِ ۞ فَسَيَّحٌ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ۞ ، والحق هو اليقين .

وقد قدمنا أن إضافة الشيء إلى نفسه مع اختلاف اللفظين

أسلوب عربي، وذكرنا كثرة وروده في القرآن وفي كلام العرب، ومنه في القرآن قوله تعالى: ﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ والدار هي الآخرة، وقوله ﴿ وَمَكْرَ ٱلسَّيِّيِ ﴾ والمكر هو السيء، بدليل قوله بعده: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ السَّيِّيُ ۚ إِلَّا بِأَهْلِهِ ۚ ﴾، وقوله: ﴿ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَالحبل هو الوريد، وقوله: ﴿ مَنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَالحبل هو الوريد، وقوله: ﴿ مَنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَالصَّالَ ﴾ والشهر هو رمضان.

ونظير ذلك من كلام العرب قول امرىء القيس:

كبكر المقاناة البياض بصفرة غذاها نمير الماء غير المحلل والبكر هي المقاناة.

وقول عنترة:

ومشك سابغة هتكت فروجها بالسيف عن حامي الحقيقة معلم

/ لأن مراده بالمشك هنا الدرع نفسها، بدليل قوله: هتكت فروجها، يعني الدرع، وإن كان أصل المشك لغة السير الذي تشد به الدرع؛ لأن السير لا تمكن إرادته في بيت عنترة هذا، خلافاً لما ظنه صاحب تاج العروس، بل مراد عنترة بالمشك: الدرع، وأضافه إلى السابغة التي هي الدرع كما ذكرنا، وإلى هذا يشير ما ذكروه في باب العَلَم، وعقده في الخلاصة بقوله:

وإن يكوناً مفردين فأضف حتماً وإلا أتبع الذي ردف

لأن الإضافة المذكورة من إضافة الشيء إلى نفسه مع اختلاف اللفظين، وقد بينا في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» أن قوله في الخلاصة:

ولا يضاف اسم لما به اتحد معنى وأول موهماً إذا ورد

أن الذي يظهر لنا من استقراء القرآن والعربية أن ذلك أسلوب عربي، وأن الاختلاف بين اللفظين كاف في المغايرة بين المضاف والمضاف إليه، وأنه لا حاجة إلى التأويل مع كثرة ورود ذلك في القرآن والعربية.

ویدل له تصریحهم بلزوم إضافة الاسم إلى اللقب إن كانا مفردین نحو سعید كرز؛ لأن ما لا بد له من تأویل لا یمكن أن یكون هو اللازم كما ترى، فكونه أسلوباً أظهر.

وقوله: ﴿ فَسَيِّحَ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴿ التسبيح: أصله الإِبعاد عن السوء، وتسبيح الله تنزيهه عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله، وذلك التنزيه واجب له في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله.

والظاهر أن الباء في قوله: ﴿ بِٱسۡمِرَبِكَ ﴾ داخلة على المفعول، وقد قدمنا في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ مِعِدْعِ ٱلنَّخْلَةِ ﴾ أدلة كثيرة من القرآن وغيره على دخول الباء على المفعول / الذي يتعدى إليه الفعل بنفسه، كقوله: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٧٩٩ ٱلنَّخْلَةِ ﴾، والمعنى: وهزي جذع النخلة، وقوله: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ لِإِلْحَكَادِ ﴾ أي إلحاداً، إلى آخر ما قدمنا من الآدلة الكثيرة.

وعليه، فالمعنى: سبح اسم ربك العظيم، كما يوضحه قوله في الأعلى: ﴿ سَيِّحِ ٱللَّمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى ﴿ اللَّمِ اللَّهِ اللَّمَ اللَّمَ اللَّهُ اللَّمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُعِلَى اللللْمُعِلَى اللللْمُعِلَى الللْمُعِلَى الللْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُعِلَى الللْمُعِلَّ الْمُعَلِّمُ الللِّهُ الللْمُعِلَى الللْمُعِلَّ اللْمُعَلِمُ الللْمُعِلَى الْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ الللْمُعِلَمُ اللْمُعَلِمُ الللْمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَلِم

وقال القرطبي: الاسم هنا بمعنى المسمى، أي سبح ربك، وإطلاق الاسم بمعنى المسمى معروف في كلام العرب، ومنه قول ليبد:

إلى الحول ثم اسم السلام عليكما ومن يبك حولاً كاملاً فقد اعتذر

ولا يلزم في نظري أن الاسم بمعنى المسمى هنا؛ لإمكان كون المراد نفس الاسم؛ لأن أسماء الله ألحد فيها قوم ونزهها آخرون عن كل ما لا يليق، ووصفها الله بأنها بالغة غاية الحسن، وفي ذلك أكمل تنزيه لها؛ لأنها مشتملة على صفاته الكريمة، وذلك في قوله: ﴿ وَلِلّهِ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَيّا مّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَيّا مّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا ﴾، وقوله تعالى:

ولسنا نريد أن نذكر كلام المتكلمين في الاسم والمسمى، هل الاسم هو المسمى أو لا؟ لأن مرادنا هنا بيان معنى الآية، والعلم عند الله تعالى.



/ بِنَــَالِهُ الْمُزَالَّذِيَ سورة الحديد

۸٠١

۸۰۳

# إِنْهُ ٱلنَّمْ النَّهِ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّا النَّهُ النَّالَةُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّهُ النَّالِحُلْكُ النَّالِّلْكُولُ النَّالِحُلْلُولُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِحُلْلُولُ النَّالِي النَّلْمِيلِي النَّالِي النَّلْمُ اللَّالِي النَّالِي النَّاللَّالِي النَّالِي النَّلْمِيلِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي ال

\* قوله تعالى: ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الْمَكِيمُ اللَّهِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الْمَكِيمُ اللَّهِ .

قد قدمنا مراراً أن التسبيح هو تنزيه الله عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله، وأصله في اللغة الإبعاد عن السوء، من قولهم: سبح، إذا صار بعيداً، ومنه قيل للفرس: سابح؛ لأنه إذا جرى يبعد بسرعة، ومن ذلك قول عنترة في معلقته:

إذ لا أزال على رحالة سابح نهد تعاوره الكماة مكلم

وقول عباس بن مرداس السلمي:

لا يغرسون فسيل النخل حولهم ولا تخاور في مشتاهم البقر الاسوابح كالعقبان مقربة في دارة حولها الأخطار والعكر

وهذا الفعل الذي هو (سبح) قد يتعدى بنفسه بدون اللام، كقوله تعالى: ﴿ وَتُسَيِّبُ حُوهُ بُكُرَةً وَأَصِيلًا ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّهِ فَاسَبُدُ لَلُمُ وَسَيِّحُهُ لَيْلًا طُويلًا ۞ ﴾، وقد يتعدى باللام كقوله هنا: (سبح لله)، وعلى هذا، فسبحه وسبح له لغتان، كنصحه ونصح له، وشكره وشكر له.

وذكر بعضهم في الآية وجهاً آخر، وهو أن المعنى: سبح ما في السماوات والأرض، أي أحدث التسبيح لأجل الله، أي ابتغاء وجهه تعالى. ذكره الزمخشري وأبو حيان.

وقيل: (سبح لله) أي صلى له. وقد قدمنا أن التسبيح يطلق على الصلاة.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن أهل السماوات والأرض معما لا يليق، بينه / الله جل وعلا في آيات اخر من كتابه، كقوله تعالى في سورة الحشر: ﴿ سَبَّحَ لِلّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ فَي الصف: ﴿ سَبَّحَ لِلّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ فَي الصف: ﴿ سَبَّحَ لِلّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ فَي الصف الْمَرْفِ وَمَا فِي الجمعة: السَّمَوَتِ وَمَا فِي النَّمَوَتِ وَمَا فِي النَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللّهَ الْمَدُّونِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمَدُّ وَهُو عَلَيْ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ فَي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْمَدَّ لَكُونُ اللّهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمُدَاكُ وَلَهُ الْمُحَمِّدُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ فَي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْمَدَاقِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمُمَوى عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ فِي السَّمَاقِ فَي السَّمَاقِ فَي السَّمَاقِ فَي السَّمَاقِ قَدْيرُ فَي الْمَدْ فَي السَّمَاقِ فَي الْمُعْرَاقِ فَي الْمَاقِ فَي الْمُعْرِقِ وَمَا فِي السَّمَاقِ فَي الْمَاقِ فَي الْمَاقِ فَي الْمُعَاقِ فَي الْمَاقِ فَي الْمُعْرِقِ فَي الْمَاقِ فَي الْمُعْرِقِ فَي الْمَاقِ الْمَاقِ الْمَاقِ الْمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ اللْمَاقِ السَّمَاقِ اللْمَاقِ السَّمَاقِ السَّمُ الْمُعْرِقِ الْمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ الْمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ السَّمَاقِ الْمَاقِ الْمَاقِ الْمَاقِ الْمُعْرِقِ الْمُلْقِ الْمَاقِ الْ

وزاد في سورة بني إسرائيل أن السماوات السبع والأرض يسبحن لله مع ما فيهما من الخلق، وأن تسبيح السماوات ونحوها من الجمادات يعلمه الله ونحن لا نفقهه أي لا نفهمه، وذلك في قوله تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لا نفقه الله واضحة على أن لا نفقهون تسبيح الجمادات المذكور فيها وفي قوله تعالى: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُد تعالى: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُد للله و نحن الجبال يُسَبِّحُن ﴾ ونحو ذلك، تسبيح حقيقي يعلمه الله ونحن لا نعلمه.

والآية الكريمة فيها الرد الصريح، على من زعم من أهل العلم أن تسبيح الجمادات هو دلالة إيجادها على قدرة خالقها؛ لأن دلالة

الكائنات على عظمة خالقها يفهمها كل العقلاء، كما صرح الله تعالى بذلك في قوله: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ وَٱلفَّلْكِ ٱلَّتِي تَحْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَآيَكتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ شَيْكَ ، وأمثال ذلك من الآيات كثيرة في القرآن.

وقد قدمنا إيضاح هذا في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ طَوّعًا وَكَرَهًا وَظِلَالُهُم بِالْغُدُوِ وَالْآرَضِ طَوّعًا وَكَرَهًا وَظِلَالُهُم بِالْغُدُوِ وَالْآصَالِ ﴾ ، وفي سورة الكهف في الكلام على قول تعالى: ﴿ وَفَي سورة تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا / الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَتِ ١٠٥ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ مَا اللَّهُ عَلَى السَّمَوَتِ ١٠٥ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ

وقد عبر تعالى هنا في أول الحديد بصيغة الماضي في قوله: ﴿سَبَّحَ بِلَهِ ﴾، وكذلك هو في الحشر والصف، وعبر في الجمعة والتغابن وغيرهما بقوله: (يسبح)، بصيغة المضارع.

قال بعض أهل العلم: إنما عبر بالماضي تارة وبالمضارع أخرى ليبين أن ذلك التسبيح لله هو شأن أهل السماوات وأهل الأرض، ودأبهم في الماضي والمستقبل. ذكر معناه الزمخشري وأبو حيان.

وقوله: ﴿ وَهُو الْعَزِيزُ الْعَكِيمُ ﴿ قَلَى قد قدمنا مراراً وذكرنا أن العزيز هو الغالب الذي لا يغلبه شيء، وأن العزة هي الغلبة، ومنه قوله: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِزَةُ وَلِرَسُولِهِ عَلَى وَقُولُه : (وعزني في الخطاب) أي غلبني في الخصام، ومن أمثال العرب: من عز بز . يعنون: من غلب استلب. ومنه قول الخنساء:

كأن لم يكونوا حمى يُختشى إذ الناس إذ ذاك من عز بزا

والحكيم، هو من يضع الأمور في مواضعها، ويوقعها في مواقعها.

وقوله: ﴿ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ غلّب فيه غير العاقل، وقد قدمنا في غير هذا الموضع أنه تعالى تارة يغلب غير العاقل في نحو: (ما في السماوات وما في الأرض) لكثرته، وتارة يغلب العاقل لأهميته، وقد جمع المثال للأمرين قوله تعالى في البقرة: ﴿ بَل لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ كُلُّ لَمُ قَلِبُنُونَ شَيْ ﴾ فغلب غير العاقل في قوله: (ما في السماوات)، وغلب العاقل في قوله: (قانتون).

قوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ
 أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾.

مرة فصلت الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَ قُلْ أَيِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِى سورة فصلت في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَقُلْ أَيِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِى يَوْمَيْنِ ﴾ ، وفي سورة يَوْمَيْنِ ﴾ ، إلى قوله: ﴿ فَقَضَلُهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ ، وفي سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيًامٍ ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰعَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلْيَّلَ ٱلنَّهَارَ ﴾ الآية، وذكرنا طرفاً صالحاً من ذلك في سورة القتال في كلامنا الطويل على قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ال

قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ
 مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ .

## قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمَّ ﴾.

قد قدمنا إيضاحه وبينا الآيات القرآنية الدالة على المعية العامة والمعية الخاصة، مع بيان معنى المعية في آخر سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ ٱلّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلّذِينَ هُم مُعُسِنُونَ ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ ٱلّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلّذِينَ هُم مُعْ سُنُونَ ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ التّهَوا وَ اللّذِينَ هُم مُعْ اللّذِينَ اللّهَ مَعَ اللّذِينَ اللّهَ مَعَ اللّذِينَ اللّهَ مَعَ اللّذِينَ اللّهَ مَعَ اللّذِينَ اللّهَ اللّهَ مَعَ اللّذِينَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللل

\* قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ عَايِكِتٍ بَيِّنَتٍ لَيْنَتِ لِيَكْتِ بَيِّنَتِ لِيَكْتِ بَيِّنَتِ لِيُكْرِجَكُمْ مِّنَ ٱلنُّلُولُ النُّورِ ﴾.

/ ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه هو الذي ينزل على ١٠٠٧ عبده محمد على آيات بينات، أي واضحات، وهي هذا القرآن العظيم، ليخرج الناس بهذا القرآن العظيم المعبر عنه بالآيات البينات من الظلمات، أي من ظلمات الكفر والمعاصي إلى نور التوحيد والهدى.

وهذا المعنى الذي تضمنته هذه الآية الكريمة جاء مبيناً في قوله تعالى في الطلاق: ﴿ فَاتَقُواْ اللّهَ يَتَأُولِي الْأَلْبَبِ اللّذِينَ اَمَنُواْ قَدْ أَنزَلَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ الّذِينَ اَمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ مِنَ الظَّالُمَتِ إِلَى النُّورَ ﴾.

وآية الطلاق هذه بينت أن آية الحديد من العام المخصوص، وأنه لا يخرج بهذا القرآن العظيم من الظلمات إلى النور إلا من وفقهم الله للإيمان والعمل الصالح، فقوله في الحديد: ﴿ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ الظُّلُمُنتِ ﴾ أي بشرط الإيمان والعمل الصالح، بدليل قوله: ﴿ لِيُخْرِجَ اللَّيْنَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ مِنَ الظُّلُمُنتِ ﴾ الآية.

فالدعوة إلى الإيمان بالقرآن والخروج بنوره من ظلمات الكفر عامة، ولكن التوفيق إلى الخروج به من الظلمات إلى النور خاص بمن وفقهم الله، كما دلت عليه آيات الطلاق المذكورة، والله جل وعلى يقلول: ﴿ وَاللهُ يَدْعُوا إِلَىٰ دَارِ ٱلسَّلَامِ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَىٰ صِرَطِ مَسْنَقِيم فَنَ يَشَآهُ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْنَقِيم فَنَ .

\* قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَعَنُ نَرِثُ ٱلْأَرْضُ وَمَنْ عَلَيْهَا ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ اللَّهُمْ وَبِأَيْمَا اللَّهُمُ وَبِهُمْ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن المؤمنين يوم القيامة يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم، وهو جمع يمين، وأنهم يقال لهم: ﴿ بُشُرَينَكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّتُ تَجَرِى مِن تَحِّنِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ الْعَظِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَل

وما تضمنته هذه الآية الكريمة مما ذكرنا، جاء موضحاً في آيات أخر: أما سعي نورهم بين أيديهم وبأيمانهم، فقد بينه تعالى في سورة التحريم، وزاد فيها بيان دعائهم الذي يدعون به في ذلك الوقت، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُحُزِى اللّهُ النّبِيّ وَالّذِينَ عَامَنُواْ مَعَةً نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنَا أَتَمِمْ لَنَا نُورَنَا ﴾ الآية.

وأما تبشيرهم بالجنات، فقد جاء موضحاً في مواضع أخر، وبين الله فيها أن الملائكة تبشرهم وأن ربهم أيضاً يبشرهم، كقوله تعالى: ﴿ يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُ م بِرَحْ مَةِ مِّنْهُ وَرِضُونِ وَجَنَّتِ لَمَّمُ فِيهَا نَعِيمُ تعالى: ﴿ يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُ م بِرَحْ مَةِ مِّنْهُ وَرِضُونِ وَجَنَّتِ لَمُّمُ فِيهَا نَعِيمُ مَعْ مَعْ مِنَ مَعْ وَوَله مَعْ مَنْ خَلْونِ وَجَنَّتِ لَمُّ مُ فَيها نَعِيمُ مَعْ مَعْ مَنْ عَظِيمُ وَالله عَلَيْهِمُ وَقُوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُوا تَتَنَّزُلُ عَلَيْهِمُ مَعْ الله عَلَيْهِمُ الله وَله : ﴿ نُزُلًا مِنْ غَفُودٍ رَحِيمٍ ﴿ إِلَى عَير الله عَير الله عنول الآيات .

\* قوله تعالى: ﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُواْ بَلَى وَلَكِكِنَّكُمْ فَانْتُمُ أَنْشُمُ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُواْ بَلَى وَلَكِكِنَّكُمْ فَنْشُمُ أَنْفُسَكُمْ وَتَرَبَّصْ مُ اللّهِ وَغَرَّكُم بِاللّهِ الْفُسُكُمْ وَتَرَبُّصُ مَا لَهُ مُ اللّهِ وَغَرَّكُم بِاللّهِ الْفُرُورُ ﴿ إِنَّهُ \* .

الضمير المرفوع في (ينادونهم) راجع إلى المنافقين والمؤمنات.

وقد ذكر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن المنافقين والمنافقات إذا رأوا نور المؤمنين يوم القيامة يسعى بين أيديهم وبأيمانهم، قالوا لهم: انظرونا نقتبس من نوركم، وقيل لهم جوابا لذلك: ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً، وضرب بينهم بالسور المذكور، أنهم ينادون المؤمنين: ألم نكن معكم، أي في دار الدنيا، كنا نشهد معكم الصلوات ونسير معكم في الغزوات وندين بدينكم؟ قالوا: بلى، أي كنتم معنا في دار الدنيا، ولكنكم فتنتم أنفسكم.

وقد قدمنا مراراً معاني الفتنة وإطلاقاتها في القرآن، وبينا أن من معاني إطلاقاتها في القرآن الضلال، كالكفر والمعاصي، وهو المراد هنا، أي فتنتم أنفسكم: أي أضللتموها بالنفاق الذي هو كفر باطن، ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ ﴾ أي لا يبقى شرك، كما تقدم إيضاحه.

وقوله: ﴿ وَتَرَبَّصَتُمُ ﴾ التربص: الانتظار، والأظهر أن المراد به هنا تربص المنافقين بالمؤمنين الدوائر، أي انتظارهم بهم نوائب الدهر أن تهلكهم، كقوله تعالى في منافقي الأعراب المذكورين في قوله: ﴿ وَمِمَّنْ حَوْلَكُمْ مِنْ يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ مَعْ رَمَّا وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ مَعْ رَمَّا وَيَن اللَّعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ مَعْ رَمَّا وَيَتَرَبَّصُ بِكُرُ ٱلدَّوَابِرُ عَلَيْهِمْ دَابِرَةُ ٱلسَّوْءِ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَاَرْتَبْتُمْ ﴾ أي شككتم في دين الإسلام، وشكهم المذكور هنا وكفرهم بسببه بينه الله تعالى في قوله عنهم: ﴿ إِنَّمَا يَسْتَقَذِنُكَ / ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتُ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي ١٨٠ رَيْبِهِمْ يَتَرَدُّدُونَ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَغَرَّتَكُمُ ٱلْأَمَانِيُّ حَتَّىٰ جَآءَ أَمْ اللّهِ ﴾ الأماني جمع أمنية، وهي ما يمنون به أنفسهم من الباطل، كزعمهم أنهم مصلحون في نفاقهم، وأن المؤمنين حقاً سفهاء في صدقهم، أي في إيمانهم، كما بين تعالى ذلك في قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا كُمُ مُصَلِحُونَ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ الْمُفْسِدُونَ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ عَامِنُوا كُما عَامَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنْوَمِنُ كُما عَامَنَ السُّفَهَا أَهُ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ الشَّفَها أَهُ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ الشَّفَها أَهُ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ الشَّفَها أَهُ الآية.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من كون الأماني المذكورة من الغرور الذي اغتروا به، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَا أَمَانِيِّ أَهْلِ ٱلْكِتَابِّ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجْزَبِهِ عَلَى اللَّهِ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا فَيْنَا اللَّهِ اللَّهُ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا فَيْنَا اللَّهِ .

وقوله: ﴿ حَتَّىٰ جَآءَ أَمْرُ ٱللَّهِ ﴾ الأظهر أنه الموت؛ لأنه ينقطع به العمل.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَغَرَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ ﴿ هُو الشَّيطان، وعَبر عنه بصيغة المبالغة، التي هي الفعول، لكثرة غروره لبني آدم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ السَّرِيمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة، من أن الشيطان الكثيرَ الغرور غرهم بالله، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى

في آخر السجدة: ﴿ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَا وَلَا يَغُرَّنَكُمُ وَلَا يَغُرَّنَكُمُ الْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيا وَلَا يَغُرَّنَكُمُ وَلَا فَاطر: ﴿ يَمَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْخَيُوةُ ٱلدُّنْكَ وَلَا يَغُرَّنَكُمُ وَاللهِ ٱلْغَرُودُ ۞ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوْعَدُولُ فَاللّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّدُكُمُ الْفَيْوِدُ ۞ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوْعَدُولُ فَا اللّهُ عَدُولُ اللّهُ عَدُولُ اللّهُ عَدُولُ اللّهُ عَدُولُ اللّهُ عَدُولًا مِنْ أَضْعَابِ ٱلسَّعِيرِ ۞ .

وقوله تعالى في آية السجدة وآية فاطر المذكورتين: ﴿ إِنَّ وَعَدَاللّهِ حَقُّ ﴾ وترتيبه على ذلك النهي عن أن يغرهم بالله الغرور، دليل واضح كُقُّ ﴾ وترتيبه على أن / مما يغرهم به الشيطان أن وعد الله بالبعث ليس بحق، وأنه غير واقع. والغُرور بالضم الخديعة.

قوله تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةٌ وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ
 كَفَرُوأٌ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة آل عمران في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَكَنَ يُقَبِّكُ مِنْ أَحَدِهِم مِّلَ مُ ٱلْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ بِيَّةِ ﴾، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَمُ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخَشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكَرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهُمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ إِنَّ ﴾.

قد قدمنا مراراً أن كل فعل مضارع في القرآن مجزوم بلم، إذا تقدمتها همزة الاستفهام كما هنا، فيه وجهان من التفسير معروفان:

الأول منهما: هو أن تقلب مضارعته ماضوية، ونفيه إثباتاً، فيكون بمعنى الماضي المثبت؛ لأن (لم) حرف قلب تقلب المضارع من معنى الاستقبال إلى معنى المضي، وهمزة الاستفهام إنكارية فيها

معنى النفي، فيتسلط النفي الكامن فيها على النفي الصريح في (لم) فينفيه، ونفي النفي إثبات، فيرجع المعنى إلى الماضي المثبت. وعليه، فالمعنى: (ألم يأن للذين) أي آن للذين آمنوا.

والوجه الثاني: أن الاستفهام في جميع ذلك التقرير، وهو حمل المخاطب على أن يقر فيقول: بلى.

وقوله: (يأن) هو مضارع أنىٰ يأنىٰ إذا جاء إناه أي وقته، ومنه قول كعب بن مالك رضى الله عنه:

ولقد أنى لك أن تناهى طائعاً أو تستفيق إذا نهاك المرشد

/ فقوله: «أنى لك أن تناهي طائعاً» أي جاء الإِناه الذي هو ٨١٢ الوقت الذي تتناهى فيه طائعاً، أي حضر وقت تناهيك.

ويقال في العربية: آن يئين، كباع يبيع، وأنى يأني كرمى يرمي، وقد جمع اللغتين قول الشاعر:

ألما يئن لي أن تجلى عمايتي وأقصر عن ليلي بلي قد أني ليا

والمعنى على كلا القولين: أنه حان للمؤمنين، وأنَى لهم أن تخشع قلوبهم لذكر الله، أي جاء الحين والأوان لذلك، لكثرة ما تردد عليهم من زواجر القرآن ومواعظه.

وقوله تعالى: ﴿ أَن تَخَشَعَ قُلُوبُهُمْ ﴾ المصدر المنسبك من أن وصلتها في محل رفع فاعل بأن.

والخشوع أصله في اللغة السكون والطمأنينة والانخفاض، ومنه قول نابغة ذبيان:

رماد ككحل العين لأيا أبينه ونؤي كجذم الحوض أثلم خاشع فقوله: «خاشع» أي منخفض مطمئن.

والخشوع في الشرع: خشية من الله تداخل القلوب، فتظهر آثارها على الجوارح بالانخفاض والسكون، كما هو شأن الخائف.

وقوله: (لذكر الله)، الأظهر منه أن المراد خشوع قلوبهم لأجل ذكر الله، وهذا المعنى دل عليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا لَهُ، وَهِذَا المعنى دل عليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا لَهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُم ﴾ أي خافت عند ذكر الله، فالوجل المذكور في آية الأنفال هذه، والخشية المذكورة هنا معناهما واحد.

وقال بعض العلماء: المراد بذكر الله: القرآن، وعليه فقوله: ﴿ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِ ﴾ من عطف الشيء على نفسه مع اختلاف اللفظين، ٨١٣ كقوله تعالى: ﴿ سَبِّح / ٱسَّمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۞ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ۞ وَٱلَّذِى فَدَرَ فَهَدَىٰ ﴾، كما أوضحناه مراراً.

وعلى هذا القول، فالآية كقوله تعالى: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنْبَا مُّتَشَدِهًا مَّثَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ أُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللّهِ ﴾، فالاقشعرار المذكور، ولين الجلود والقلوب عند سماع هذا القرآن العظيم المعبر عنه بأحسن الحديث، يفسر معنى الخشوع لذكر الله وما نزل من الحق هنا، كما ذكر.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ الْكِلْبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبُهُمٌ ﴾ قد قدمنا في سورة البقرة في الكلام على قوله: ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُهُمُ ﴾ بعض أسباب قسوة قلوبهم، فذكرنا منها طول الأمد المذكور هنا في آية الحديد هذه، وغير ذلك في بعض الآيات الأخر.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من كثرة الفاسقين من أهل

الكتاب، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ ءَامَنَ أَهَلُ الْكَتَابِ، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ ءَامَنَ أَهَلُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكَّ ثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ شَكْ، وقوله تعالى: ﴿ فَاَتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ أَكْثِيرٌ مِنْهُمْ فَنسِقُونَ شَكْ، إلى غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ كَمْثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَالُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَرَّرَكُهُ مُصَفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَكَمًا ﴾.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الزمر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يَهِيجُ فَكَرَّئُهُ مُصْفَكَرًا ثُمَّ يَجْعَلُمُ حُطَامًا ﴾، وبينا هناك الآية الدالة على سبب اصفراره.

\* قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيَ الْفُسِكُمُ إِلَّا فِي حَكْنِ مِن قَبْلِ أَن نَبْرُأَهَا ۚ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ شَيْكُمُ اللَّهِ مَن قَبْلِ أَن نَبْرُأُهَا ۚ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ شَيْكُ .

/ ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أن كل ما أصاب من ٨١٤ المصائب في الأرض كالقحط والجدب والجوائح في الزراعة والثمار، وفي الأنفس من الأمراض والموت، كله مكتوب في كتاب قبل خلق الناس، وقبل وجود المصائب، فقوله: ﴿مِن قَبْلِ أَن نَبْرُأُهَا ﴾، الضمير فيه عائد على الخليقة المفهومة في ضمن قوله: ﴿ وَفِ آنفُسِكُمْ ﴾ أو إلى المصيبة، واختار بعضهم رجوعه لذلك كله.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ۗ ۞ ﴾ أي سهل هين؛ لإحاطة علمه وكمال قدرته.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أنه لا يصيب الناس شيء من

ونقصُ الأموال والثمرات مما أصاب من مصيبة، ونقص الأنفس في قوله: (والأنفس) مما أصاب من مصيبة في الأنفس.

وقوله في آية الحديد هذه: ﴿ لِكَيْلَاتَأْسَوْاْعَلَىٰ مَافَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَكُمْ أَلَا الله الكم أن الأشياء مقدرة مكتوبة قبل وجود الخلق، وأن ما كتب واقع لا محالة؛ لأجل ألا تحزنوا على شيء فاتكم؛ لأن فواته لكم مقدر، وما لا طمع فيه قل الأسى عليه، ولا تفرحوا بما آتاكم؛ لأنكم إذا علمتم أن ما كتب لكم من الرزق والخير لا بد أن يأتيكم قل فرحكم به.

٨ وقوله: /(تأسوا)، مضارع أسِيَ بكسر السين، يأسَى، بفتحها، أسى، بفتحتين على القياس، بمعنى حزن، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقوله: (من مصيبة) مجرور في محل رفع؛ لأنه فاعل (أصاب) وَجُرَّ بمن المزيدة لتوكيد النفي، وما نافية.

\* قوله تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَانَا وَالْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴿ .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الشورى في الكلام على قوله: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِىٓ أَنزَلَ ٱلْكِئنَبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانَ ﴾، وقدمنا هناك كلام أهل العلم في معناه.

قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ ﴾ .

بين الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة والتي قبلها، أن إقامة دين الإسلام تنبني على أمرين:

أحدهما هو ما ذكره بقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئْبُ وَ الْمِيزَابَ ﴾؛ لأن في ذلك إقامة البراهين على الحق، وبيان الحجة، وإيضاح الأمر والنهي والثواب والعقاب، فإذا أصر الكفار على الكفر وتكذيب الرسل مع ذلك البيان والإيضاح، فإن الله تبارك وتعالى أنزل الحديد، أي خلقه لبني آدم؛ ليردع به المؤمنون الكافرين المعاندين، وهو قتلهم إياهم بالسيوف والرماح والسهام.

وعلى هذا، فقوله هنا: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدُ ﴾ توضحه آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَخْرِهُمْ عَلَيْهِمْ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَضَرَّكُمْ عَلَيْهِمْ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَضْرِبُواْ فَوْقَ ٱلْأَغْنَاقِ وَأَضْرِبُواْ مِنْهُمْ وَيَضَرَّكُمْ عَلَيْهِمْ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَضْرِبُواْ فَوْقَ ٱلْأَغْنَاقِ وَأَضْرِبُواْ مِنْهُمْ صَلَّا فَي مَثْلُ ذَلْكُ كثيرة معلومة.

وقوله: ﴿ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ لا يخفى ما في الحديد من المنافع للناس، وقد أشار الله إلى ذلك في قوله: ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْمَتَاعِ ﴾؛ لأن مما يوقد عليه في النار ابتغاءَ المتاع الحديدُ.

٨١٦ /\* قـولـه تعـالـى: ﴿ فَمِنَّهُم مُّهَتَدُّ وَكَثِيرٌ مِّنَّهُمُ مُّهَتَدُّ وَكَثِيرٌ مِّنَّهُمُ فَاسِقُونَ اللَّهُ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الزخرف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلِمَةً لَاقِيَةً فِي عَقِيهِ الْعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ يَلَ مَتَّعَتُ هَنَوُلَا ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ
 بِرَسُولِهِ عُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَّكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿
 وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

قد قدمنا أن التحقيق أن هذه الآية الكريمة من سورة الحديد في المؤمنين من هذه الأمة، وأن سياقها واضح في ذلك، وأن من زعم من أهل العلم أنها في أهل الكتاب فقد غلط، وأن ما وعد الله به المؤمنين من هذه الأمة أعظم مما وعد به مؤمني أهل الكتاب وإتيانهم أجرهم مرتين، كما قال تعالى فيهم: ﴿ اللَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِلْبَ مِن قَبْلِهِ مُم مُسلِمِينَ ﴿ اللَّذِينَ اللَّهُ مُن رّبِّنا إِنّا كُنّا مِن قَبْلِهِ مُسلِمِينَ ﴾ أُولَيْكِ كُونَ وَإِذَا يُنْكَى عَلَيْمِ قَالُوا ءَامَنا بِهِ إِنّهُ الْحَقُ مِن رّبِّنا إِنّا كُنّا مِن قَبْلِهِ مُسلِمِينَ ﴾ أَولَتِكَ يُؤْتَونَ أَجْرَهُم مّرّبَيْنِ الآية.

وكون ما وعد به المؤمنين من هذه الأمة أعظم من إيتاء أهل الكتاب أجرهم مرتين؛ لأنه أعطى المؤمنين من هذه الأمة مثله، كما بينه بقوله: ﴿ يُؤْتِكُمُ كِفَالَيْنِ مِن رَّمْتِهِ عَلَى ﴿ وَزادهم بقوله: ﴿ وَيَجْعَل لَكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْفَضَلَ بِيَدِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ ذُو
 ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا يَشَاءُ وَٱللَّهُ ذُو

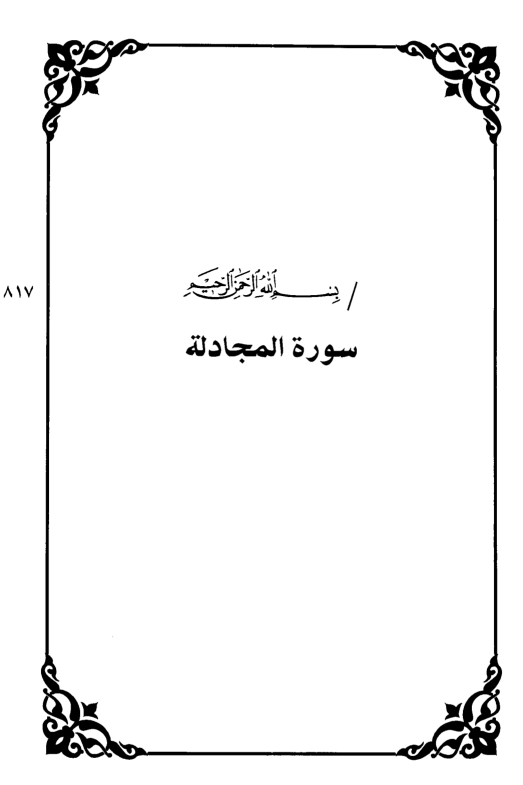
ما تضمُّنته هذه الآية الكريمة من أن الفضل بيد الله وحده وأنه

يؤتيه من يشاء جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنِ يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلَارَآدَ لِفَضَٰ لِهِۦٛ ﴾.

وقد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة فاطر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا أُومَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾.









119

## / ينسكِلْنُ الْحَيْرِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ

\* قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِّن نِسَآبِهِم مَّا هُرَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

قد قدمنا الكلام عليه موضحاً في سورة الأحزاب في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلَ أَزُوكِ جَكُمُ النَّعِي تُظُاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَا لَكُونَ مَ مُناكَ كلام أهل العلم وأدلتهم ومناقشتها في مسائل الظهار، ومسائل أحكام الكفارة بالعتق، والصيام، والإطعام، وأوجه القراءة في الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن خَبُوكُ ثَلَاتَةٍ إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمٌ ﴿ إِنَّ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

قد قدمنا الكلام عليه في آخر سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُحَسِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُحَسِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعْ اللَّهِ العامة، والآيات القرآنية الدالة على معنى المعية الخاصة، والمعية العامة، والآيات القرآنية الدالة على كل واحدة منهما.

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نُهُواْ عَنِ ٱلنَّجْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُواْ
 عَنْهُ وَيَنَنَجُونَ عِالَمْ إِلَّا إِنْهِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ .

قد قدمنا الكلام عليه، مع بيان الفرق بين النجوى بالخير

٨٢٠ والنجوى بالإثم / والعدوان، في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ﴿ لَا خَيْرَ فِي صَيْدِ مِن نَجْوَلُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ لِعَلَى: ﴿ ﴿ لَا لَكَالِم عَلَى قَولُهُ مَعْرُوفٍ أَوْ لَعَالَى: ﴿ ﴿ لَا لَكَالِم عَلَى قَولُهُ لَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ ﴾.

قال بعض أهل العلم: معنى (ألم تر إلى الذين تولوا): ألم ينته علمك إلى الذين تولوا.

وقد قدمنا الرد على من قال: إن لفظة (ألم تر) لا تعدى إلا بحرف الجر الذي هو (إلى)، ولا تتعدى بنفسها إلى المفعول، وبينا أن ذلك وإن كان هو الذي في القرآن في جميع المواضع فإن تعديتها إلى المفعول بنفسها صحيحة.

ومن شواهد ذلك قول امرىء القيس:

ألم ترياني كلما جئت طارقاً وجدت بها طيباً وإن لم تطيب

والمراد: إنكار الله على المنافقين توليهم القوم الذي غضب الله عليهم، وهم اليهود والكفار. وهذا الإنكار يدل على شدة منع ذلك التولي، وقد صرح الله بالنهي عن ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَوَلَّوْاْ فَوَمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من كون المنافقين ليسوا من المؤمنين، ولا من القوم الذين تولوهم وهم الذين غضب الله عليهم من اليهود، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُنَفِقِينَ يُحْكِيعُونَ اللهَ وَهُوَ خَدِعُهُم ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ مُّذَبَّذَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَا إِلَى هَنُولاً إِلَى هَنُولُو اللهَ عَنْهُ اللهَ عَنْهُ اللهُ هَنُولًا إِلَى هَنُولًا إِلَى هَنْهُ اللهَ عَنْهُ اللهُ هَنُولًا إِلَى هَنُولُو اللهُ عَنْهُ اللهُ هَنُولًا إِلَى هَنُولُو اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ هَنُولُو اللهُ عَنْهُ إِلَى اللهُ عَنْهُ لَا إِلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الل

/ \* قوله تعالى: ﴿ أَتَّخَذُوٓا أَيْمَنَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ٢١٨ فَلَهُمْ عَذَابُ مُّهِينٌ اللَّهِ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أن المنافقين اتخذوا أيمانهم جنة، والأيمان جمع يمين، وهي الحلف، والجُنة هي الترس الذي يتقي به المقاتل وقع السلاح، والمعنى: أنهم جعلوا الأيمان الكاذبة، وهي حلفهم للمسلمين أنهم معهم وأنهم مخلصون في باطن الأمر، ترساً لهم يتقون به الشر الذي ينزل بهم لو صرحوا بكفرهم.

وقوله تعالى: ﴿ فَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الظاهر أنه من صَدَّ المتعدية ، وأن المفعول محذوف ، أي فصدوا غيرهم ممن أطاعهم ؛ لأن صدودهم في أنفسهم دل عليه قوله: ﴿ أَتَّعَنْ وَالْكُمْ نَهُمْ جُنَّةُ ﴾ ، والحمل على التأسيس أولى من الحمل على التأكيد ، كما أوضحناه مراراً .

وهذان الأمران اللذان تضمنتهما هذه الآية الكريمة، وهما كون المنافقين يحلفون الأيمان الكاذبة لتكون لهم جنة، وأنهم يصدون غيرهم عن سبيل الله، جاءا موضحين في آيات أخر من كتاب الله:

أما أيمانهم الكاذبة فقد بينها الله جل وعلا في آيات كثيرة، كقوله تعالى في هذه السورة: ﴿ وَيَعْلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَيَعْلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَقُولُه وَقُولُه تعالى: ﴿ يَعْلِفُونَ بِٱللّهِ لَكُمْ لِيُرْضُوكُمْ وَٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَكُولُهُ أَخَقُ أَن يُرْضُوهُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ سَيَحْلِفُونَ بِٱللّهِ لَكُمْ إِذَا ٱنقَلَبَتُمْ إِلَيْهِمْ لِيَعْمُ لِخَبُمُ وَمُؤْولُهُمْ جَهَنّمُ ﴾ الآية، وقوله لِتُعلَي فَرَافُولُهُمْ جَهَنّمُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَسَيَحْلِفُونَ أَنفُسُمُمْ وَٱللّهُ لَا يَعْمُ إِنّهُمْ لَا يَعْمُ وَاللّهُ لَا يَعْمَلُونَ فَي اللّهُ لِو السّتَطَعْنَا لَحَرَجُنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنفُسُمُمْ وَٱللّهُ يَعْلَمُ إِنّهُمْ لَكُذِبُونَ فَي ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ اتَّخَذُواْ أَيْمَنَهُمْ جُنَّةُ فَصَدُّواْ عَن سَيِيلِ ٱللّهِ إِنّهُمْ لَكَذِبُونَ فَي ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ اتَّخَذُواْ أَيْمَنَهُمْ جُنّةُ فَصَدُّواْ عَن

وأما صدهم من أطاعهم عن سبيل الله، فقد بينه الله في آيات من ٨٢٨ كتابه، / كقوله تعالى: ﴿ هُ قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ الْمُعَوِّقِينَ مِنكُمْ وَٱلْقَابِلِينَ لِإِخْوَنِهِمْ هَلُمُّ لِإِنْ اللّهُ اللّهُ عَوْفِهِ الله عَلَمُ اللّهُ الْمُعَوِّقِينَ مِنكُمْ وَٱلْقَابِلِينَ لِإِخْوَنِهِمْ هَلُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللهُ اللهُو اللهُ الل

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلَهُمْ عَذَابُ مُهِينُ شَ ﴾ ، أي لأجل نفاقهم، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ لَن تُعْنِى عَنْهُمْ أَمُولَهُمْ وَلَا آولَادُهُم مِّنَ ٱللَّهِ شَيَئًا ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الكهف في الكلام على قوله: ﴿ خَيْرًا مِّنْهَا وَلهُ عَلَى الْكَلَّمُ عَلَى مُنقَلَبًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

## قوله تعالى: ﴿ ٱسۡتَحُودَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ فَأَنسَلُهُمۡ ذِكْرَ ٱللَّهِ ﴾ .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من إسناد إنساء ذكر الله إلى الشيطان، ذكره تعالى في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يُنسِينَكَ الشَّيْطَانُ فَلَا نَقْعُد بَعْدَ الذِّكَرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴿ وَقُولُه تَعَالَى : ﴿ فَأَنسَلْهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ \* ، وفي معناه قول فتى موسى : ﴿ وَمَا أَنسَلْهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذَكُرُهُ ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَاَّدُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ أُولَئِيكَ فِي ٱلْأَذَلِّينَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ أُولَئِيكَ فِي ٱلْأَذَلِّينَ اللَّهِ ﴾.

/ ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الذين يحادون الله ٨٢٣ ورسوله داخلون في جملة الأذلين، لا يوجد أحد أذل منهم.

وقوله: ﴿ يُحَادُّونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ أي: يعادون ويحالفون ويشاقون، وأصله مخالفة حدود الله التي حدها.

وقوله: ﴿ فِي ٱلْأَذَلِينَ ۞ ﴾ أي الذين هم أعظم الناس ذلاً. والذل: الصغار والهوان والحقارة.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من كون الذين يحادون الله ورسوله هم أذل خلق الله، بينه جل وعلا في غير هذا الموضع، وذلك بذكره أنواع عقوبتهم المفضية إلى الذل والخزي والهوان، كقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَهُ مَن يُحَادِدِ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَأَنَ لَهُ نَارَجَهَنَمَ خَلِدًا يَعَالَى: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يُحَادُونَ اللّهَ فِيما ذَلِكَ الْمَعَلَمُواْ أَنَهُ مِن يُحَادِدِ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَأَنَ لَهُ نَارَجَهَنَمَ خَلِدًا فِيما ذَلِكَ الْمَعْلَمُ وَلَوْلاً أَن كُنَبَ اللّه فَيها ذَلِكَ المَيْكَ المَيْكَ اللّهَ عَلَيْهِمُ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَمَن يُشَاقُوا اللّهَ فَإِنَّ اللّهَ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَوله تعالى : ﴿ فَأَضْرِبُوا مِنهُمْ صَالّةً وَاللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقِ اللّهَ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ فَوله تعالى : ﴿ فَأَصْرِبُوا مِنهُمْ صَالّةً وَاللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقِوا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقِوا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقِوا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُسَاقِوا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُسَاقِقِ اللّهَ وَرَسُولُهُ مَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَمَن وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن وَلَاكُمْ مِنْ اللّهُ وَلَاكُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَيْم ذلك من الآيات .

\* قوله تعالى: ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِيٌّ إِنَ اللَّهُ وَيُعْلِبَكُ أَنَا وَرُسُلِيٌّ إِنَ اللَّهَ وَيُعْرِيزٌ إِنَى .
 قَوِيٌّ عَزِيزٌ إِنَى .

قد دلت هذه الآية الكريمة على أن رسل الله غالبون لكل من

غالبهم، والغلبة نوعان: غلبة بالحجة والبيان، وهي ثابتة لجميع الرسل، وغلبة بالسيف والسنان، وهي ثابتة لمن أمر بالقتال منهم دون من لم يؤمر به.

وقد دلت هذه الآية الكريمة، وأمثالها من الآيات كقوله تعالى:
﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتُ كَامِئْنَا لِعِبَادِنَا اَلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُمُ اَلْمَنْصُورُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتُ كَامِئْنَا لِعِبَادِنَا اَلْمُرْسَلِينَ ﴾ أنه لن يقتل نبي في جهاد قط؛ لأن المقتول ليس بغالب؛ لأن القتل قِسْم مقابل للغلبة، كما بينه تعالى في قوله: ﴿ وَمَن يُقَنْتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبُ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَاصُرُ رُسُلَنَا ﴾ الآية، وقد نفي عن المنصور كونه مغلوباً نفياً باتاً في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ يَنصُرُكُمُ اللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ اللّهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ اللّهُ .

وبهذا تعلم أن الرسل الذين جاء في القرآن أنهم قتلوا، كقوله تعالى: ﴿ أَفَكُلُمُ مَا جَاءَكُمُ رَسُولُ بِمَا لَا نَهُوكَ ٱنفُسُكُمُ ٱسْتَكُبَرَتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبَهُمْ وَفَرِيقًا كَذَبَهُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُكُمُ السَّكُبَرَةُمْ وَفَرَيقًا كَذَبَهُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُلُونَ فَي وقوله تعالى: ﴿ قُلْ قَدْ جَاءَكُمُ رُسُلُ مِن قَبِي بِهَاد، وأن بِالبَيْنَاتِ وَبِالَّذِى قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ ﴾ ليسوا مقتولين في جهاد، وأن نائب الفاعل في قوله تعالى: ﴿ وَكَايِن مِن نَبِي قَنَتَلَ مَعَمُ رِبِّيهُونَ ﴾، على قراءة (قُتِل) بالبناء للمفعول، هو (ربيون) لا ضمير النبي.

وقد أوضحنا هذا غاية الإيضاح بالآيات القرآنية في سورة آل عمران في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَّيِّ قَلْتَلَ مَعَهُ رَبِّيُّونَ كَثِيرٌ ﴾، وذكرنا بعضه في الصافات في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْمَوْمِ الْأَخِرِ يُواللَّهِ وَالْمَوْمِ الْأَخِرِ يُوادُونَ مَنْ حَادٌ اللَّهَ وَرَسُولَةٍ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ ﴾.

وردت هذه الآية الكريمة بلفظ الخبر، والمراد بها الإنشاء، وهذا النهي البليغ، والزجر العظيم، عن موالاة /أعداء الله، وإيراد ٨٢٥ الإنشاء بلفظ الخبر أقوى وأوكد من إيراده بلفظ الإنشاء، كما هو معلوم في محله.

ومعنى قوله: ﴿ يُوَآدُّونَ مَنْ حَآدٌ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾: أي: يحبون ويوالون أعداء الله ورسوله.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَوَ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ ﴾ زعم بعضهم أنها نزلت في أبي عبيدة بن الجراح، قائلاً: إنه قتل أباه كافراً يوم بدر أو يوم أُحد. وقيل: نزلت في عبد الله بن عبد الله بن أبي المنافق المشهور، وزعم من قاله: أن عبد الله استأذن النبي على في قتل أبيه عبد الله بن أبي فنهاه. وقيل: نزلت في أبي بكر، وزعم من قاله: أن أباه أبا قحافة سب النبي على قبل إسلامه فضربه ابنه أبو بكر حتى سقط.

وقوله: ﴿ أَوَّ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ زعم بعضهم أنها نزلت في أبي بكر حين طلب مبارزة ابنه عبد الرحمن يوم بدر.

وقوله: ﴿ أَوْ إِخْوَانَهُمْ ﴿ زَعَم بعضهم أَنها نزلت في مصعب بن عمير، قالوا: قتل أخاه عبيد بن عمير. وقال بعضهم: مر بأخيه يوم بدر يأسره رجل من المسلمين، فقال: شدد عليه الأسر. علم أن أمه ملية وستفديه.

وقوله: ﴿ أَوَّ عَشِيرَ تَهُمُّ ﴾ قال بعضهم: نزلت في عبيدة بن المحارث بن المطلب، وحمزة بن عبد المطلب، وعلي بن أبي طالب ٨٢٦ رضي الله عنهم، لما / قتلوا عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة، والوليد بن عتبة، في المبارزة يوم بدر، وهم بنو عمهم؛ لأنهم أولاد ربيعة بن عبد شمس بن عبد مناف. وعبد شمس أخو هاشم كما لا يخفي.

وقوله تعالى: ﴿ أُوْلَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ أي ثبته في قلوبهم بتوفيقه.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من تثبيت الإيمان في قلوبهم جاء موضحاً في قوله تعالى: ﴿ وَلَنَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِ قُلُوبِكُرُ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفُرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَّ أُوْلَئِهَكَ هُمُ ٱلرَّاشِدُونَ ﴾ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَنِعْمَةً ﴾.



## فهرس الجزء السابع من كتاب «أضواء البيان»

| صفحا | الموضوع الموضوع                                                                                   |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣    | سورة ﴿ صَّ ۚ وَٱلْقُرْءَ الذِّكْرِ ۞ ﴾                                                            |
| ٣    | بيان القراءات الشاذة في ص، وقراءة الجمهور                                                         |
| ٧    | قول بعض العلماء: إن ص مفتاح بعض أسماء الله تعالى                                                  |
|      | مبحث نحوي في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ١٩ مع بيان ما فيه من                      |
| ٧    | الشواهد العربية                                                                                   |
| ٨    | قوله تعالى: ﴿ ذِيَ ٱلذِّكْرِ ۞﴾ وبيان تفسيرها                                                     |
|      | تنبيه: في بيان اختلاف العلماء في تعيين الشيء الذي أقسم الله عليه في                               |
|      | قوله: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ۞﴾، وهل هو مذكور، أو محذوف، مع بيان                          |
| ٩    | ما يظهر رجحانه من ذلك بالأدلة                                                                     |
|      | قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةِ وَشِقَاقٍ ۞ ﴿ وبيانَ أَنْ سبب أَخَذَ الْعَزَةَ |
|      | بالإِثم للكفار هو أمرهم بتقوى الله، وأن استكبارهم ذلك سبب دخولهم                                  |
|      | النار، مع بيان معنى العزة الحقيقية، وأن الله خص بها المؤمنين دون                                  |
| ١٤   | الكافرين                                                                                          |
| 10   | بيان معنى الشقاق من قوله: ﴿ فِيعِزَّةِ وَشِقَاقِ ۞ ۗ                                              |
|      | قوله تعالى: ﴿ كَرْأَهَلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ ﴾ الآية، وبيان معنى كم وإعرابها،          |
|      | وبيان ما يطلق عليه القرن، وبيان ثلاث مسائل؛ الأولى: وهي كونه                                      |
| 10   | أهلك كثيراً من الأمم، وبيان ذلك بالقرآن                                                           |
|      | المسألة الثانية: وهي نداء الكفار إذا أحسوا بأوائل العذاب وذلك النداء،                             |
| ۱۸   | إما بالاعتراف بالظلم، أو نداؤهم بالإيمان، والآيات الموضحة لهم                                     |

|      | المسألة الثالثة: وهي معنى قوله: ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ۞ ﴾ مع بيان أشهر                                                   |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | أقوال النحويين فيها، وبيان معنى النصوص أيضاً، وبيان أصوب الأقوال                                                           |
| ۱۸   | في لات والقراءات فيها، والآيات الموضحة لمعناها                                                                             |
| ۲۱   | قوله تعالى: ﴿ وَعَجِبُواْ أَن جَآءَهُمْ شَٰذِرُّ مِنْهُمٌّ ﴾ والآيات الموضحة لذلك                                          |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَٱنطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ آمْشُواْ وَأَصْبِرُواْ عَلَىٓ ءَالِهَتِكُمْ ۖ ۗ والإحالة على              |
| ۲. ٤ | ذلك في سورة الفرقان                                                                                                        |
|      | قوله تعالى: ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱللِّكُرُ مِنْ بَيْنِنَّا﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك،                                   |
| 7 £  | مع بيان رد الله عليهم ذلك الإِنكار                                                                                         |
| ı    | قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُم مُمْلُكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا ﴾ الآية، والإحالة على                         |
| 40   | البيان السابق                                                                                                              |
|      | قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتَ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْنَادِ ﴿ إِلَى اللَّهُ عَالَمُ عَوله :      |
| 40   | ﴿ فَحَقَّ عِقَابِ شِيَّ﴾ والإحالة على البيان السابق                                                                        |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِّل لِّنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ ۞ ۗ والإِحالة المتعددة                   |
| 40   | على ذلك                                                                                                                    |
| 77   | بيان معنى القط في الآية                                                                                                    |
|      | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ أُوَّابُ إِنَّا ﴾ والإحالة على                             |
| 77   | ذلك                                                                                                                        |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَظَنَّ دَاوُرِهُ أَنَّمَا فَلَنَّهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَّاب آ فَعُفَرْنَا لَهُم    |
| 77   | ذَلِكَ ﴾ الآية، والإِحالة على ذلك                                                                                          |
|      | بطلان ما يذكره كثير من المفسرين عن نبي الله داود مما لا يليق                                                               |
|      | بمنصب النبوة، وكله راجع إلى الإسرائيليات، وما جاء منه مرفوعاً                                                              |
| **   | لم يصح منه شيء                                                                                                             |
|      | قوله تعالى: ﴿ يَنْدَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَنَّيِعِ |
| **   | ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۗ الآية، وبيان معنى الآية إجمالاً                                                |

|     | قد تقرر في الأصول في مسلك الإِيماء والتنبيه أن الفاء من حروف                                                                                                                                                                      |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 77  | التعليل التعليل                                                                                                                                                                                                                   |
|     | وقوع الأمر من الله على أنبيائه والمراد به أممهم ليشرع لهم الأحكام                                                                                                                                                                 |
| ۲۸  | والآيات الموضحة لذلك، والإِحالة عليه في سورة بني إسرائيل                                                                                                                                                                          |
| 44  | قوله تعالى: ﴿ وَمَاخَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ﴾ والإِحالة على ذلك                                                                                                                                  |
|     | قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ ظُنُّ الَّذِينَ كَفَرُواۚ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ۞ ﴾، ويتضمن                                                                                                                           |
|     | البحث تنزيه الله نفسه وتنزيه عباده الصالحين له عن كونه خلق السماوات                                                                                                                                                               |
| ۳.  | والأرض عبثاً، والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                |
|     | بحث نحوي، وبلاغي في تقسيم الفعل إلى حقيقي، وصناعي والأمثلة                                                                                                                                                                        |
| ٣1  | ب عدد عدون و دور مي مي مديم من على مي و در مي<br>لذلك                                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِملُواْ ٱلصَّالِحَتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ                                                                                                                    |
|     | عَوَى عَالَى اللهِ عَلَى ا<br>انجَعَلُ ٱلمُتَقِينَ كَٱلْفُجَادِ ﴿ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل |
| ٣٢  | اللغة العربية في أم المنقطعة                                                                                                                                                                                                      |
|     | ر عي ؟<br>قوله تعالى: ﴿ كِنَنَّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَنَّبَرُهُمَّا ءَايَنتِهِۦ وَلِيَتَذَكَّرَ أُوْلُواْ ٱلأَلْبَنبِ ۞﴾                                                                                              |
| ٣٣  | وق عامي، رَبِعب رَبِعب الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                     |
| ٣٤  | بيان حكمة الإِنذار بهذا القرآن الكريم والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                        |
|     | من حكم إنزال هذا القرآن تبيينه على للناس ما أنزل إليهم به، وتثبيت                                                                                                                                                                 |
|     | من حجم إنران هذا القران تبيينه عليه الله من الرن إليهم به، وتبيت المؤمنين، وحكمه عليه النور به،                                                                                                                                   |
| ٣٥  | المومنين، وحدمه ﷺ به، وإحراج الناس من الصفحات إلى النور به، والتذكرة لمن يخشى به وغير ذلك من الحكم                                                                                                                                |
| ٣٦  | -                                                                                                                                                                                                                                 |
| , , | قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرَدُسُلَيْمَانَ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                    |
| ٣٧  | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ فَتَنَّا سُلِمَنَنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ عَكَا﴾ الآية، والإحالة                                                                                                                               |
| ۱ ۷ | على ذلك                                                                                                                                                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَسَخَرْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجَرِّي بِأَمْرِهِ. رُخَآةً حَيْثُ أَصَابَ ۞﴾ والإحالة على                                                                                                                               |
| ٣٧  | ذلك                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٨  | قوله تعالى: ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصٍ ۞﴾ والإحالة على ذلك                                                                                                                                                        |

|          | قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرْ عَبَّدَنَّا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُۥ أَنِّي مَسَّنِي ٱلشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ ١٠٠٠                                                                                        |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨       | إلى قوله: ﴿ لِأُولِي ٱلأَلْبَكِ ﷺ والإِحالة على ذلك                                                                                                                                                            |
| ۳۸       | قوله تعالى: ﴿ وَاَذْكُرْ عَبَدَنَآ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ﴾ الآية، والإِحالة على ذلك                                                                                                                            |
| ۳٩       | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعِندُهُمْ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ ٱلْرَاَّبُ ۞ ﴿ وَالْإِحَالَةَ عَلَى ذَلَكَ                                                                                                                      |
| ٣٩       | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَنَالَرِزْقُنَا مَالَهُ مِن نَّفَادٍ ۞ الآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                |
| ٣٩       | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ۞ والإِحالة على ذلك                                                                                                                               |
|          | قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَنَاْ خَيْرٌ مِّنَّةً خَلَقًانِي مِن نَارٍ وَخَلَقْنَهُ مِن طِينٍ ﴿ إِنَّكُ ۗ والإحالة على                                                                                                |
| ٤٠       | ذلك                                                                                                                                                                                                            |
|          | قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَاْ مِنَ الْمُتَّكَلِّفِينَ ۞ والإحالة على                                                                                                   |
| ٠٤       | ذلك                                                                                                                                                                                                            |
|          | قوله تعالى: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ نَبَأَوُ بَعْدَ حِينٍ ﴿ فَالْآيَاتِ الْمُوضِحَةُ لَذَلَكُ مَعَ بِيَانَ                                                                                                           |
| ٤٠       | المراد بالحين وكلام العلماء فيه                                                                                                                                                                                |
| ۶ ۸      | سورة الزمر                                                                                                                                                                                                     |
| 20       |                                                                                                                                                                                                                |
|          | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئنبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيدِ ﴿ إِنَّ ﴾ والآيات الموضحة                                                                                                                  |
|          |                                                                                                                                                                                                                |
|          | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئْكِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ والآيــات الموضحــة<br>لذلك، وقد تضمن الإيضاح أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك<br>بعض أسمائه الحسنى المتضمنة صفاته العليا  |
|          | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئْنِ مِنَ ٱللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ وَالْآيــات الموضحــة<br>لذلك، وقد تضمن الإيضاح أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك<br>بعض أسمائه الحسنى المتضمنة صفاته العليا |
|          | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئْكِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ والآيــات الموضحــة<br>لذلك، وقد تضمن الإيضاح أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك<br>بعض أسمائه الحسنى المتضمنة صفاته العليا  |
|          | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ ٱللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ وَالْآيات الموضحة لللهُ وقد تضمن الإيضاح أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك بعض أسمائه الحسنى المتضمنة صفاته العليا           |
|          | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ ٱللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ وَالآيات الموضحة للذلك، وقد تضمن الإيضاح أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك بعض أسمائه الحسنى المتضمنة صفاته العليا           |
| ٤٥<br>٤٦ | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ ٱللّهِ الْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ وَالآيات الموضحة لللّه ، وقد تضمن الإيضاح أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك بعض أسمائه الحسنى المتضمنة صفاته العليا          |
|          | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ ٱللّهِ الْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ وَالْآيات الموضحة للذلك، وقد تضمن الإيضاح أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك بعض أسمائه الحسنى المتضمنة صفاته العليا          |
| ٤٥<br>٤٦ | قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ ٱللّهِ الْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ وَالآيات الموضحة لللّه ، وقد تضمن الإيضاح أن الله جل وعلا إذا ذكر تنزيله لكتابه أتبع ذلك بعض أسمائه الحسنى المتضمنة صفاته العليا          |

|    | قـولـه تعـالـى: ﴿خَلَقَكُمْ مِّن نَّفْسِ وَبِحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ والآيـات                             |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨ | الموضحة ذلك                                                                                                               |
| ٤٩ | قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَامِرْتَمَانِيَةً أَزْوَجٌ ﴾ والإحالة على ذلك                                 |
|    | قوله تعالى: ﴿ يَغْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمُّهَا تِكُمْ خُلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ﴾ والإحالة على                          |
| ٤٩ | ذلك                                                                                                                       |
|    | قوله تعالى: ﴿ إِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ عَنكُمْ ﴾ والآيات الموضحة لذلك مع                                   |
| ٤٩ | بيان الإحالة عليه أيضاً                                                                                                   |
|    | <br>قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَاذِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِكُمْ مَرْجِعُكُمْ ﴾ الآية،                      |
| ٥٠ | والإِحالة على ذلك                                                                                                         |
|    | وَ عِ<br>قُولُهُ تَعَالَىي: ﴿ ﴿ وَإِذَا مَشَ ٱلْإِنْسَنَنَ ضُرُّ دَعَارَبُّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾ إلى قُولُه: ﴿ لِيُضِلُّ |
| ٥. | عن سَبِيلِهِ ﴾ والإحالة على ذلك                                                                                           |
| ٥. | قوله تعالى: ﴿ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا ۚ إِنَّكَ مِنْ أَضْعَكِ ٱلنَّارِ ۞﴾ والإحالة على ذلك                                    |
|    | قوله تعالى: ﴿ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً ﴾ والآيات الموضحة لذلك                                                           |
| 01 |                                                                                                                           |
|    | قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيمٍ ﴾ الآية، والإحالة                       |
| 01 | على ذلك                                                                                                                   |
|    | قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ مِّن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِّنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَعْلِمِمْ ظُلَلُّ ﴾ الآية، والإحالة                     |
| 01 | على ذلك                                                                                                                   |
|    | قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آجْتَنَبُوا الطَّلغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَناَبُوٓاْ إِلَى اللَّهِ ﴾ الآية، والإحالة          |
| 04 | على ذلك                                                                                                                   |
|    | قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۗ وقد تضمن البحث                                |
|    | معنى القول في الآية وأن الأظهر من الأقوال فيه أنه ما جاء عن النبي ﷺ                                                       |
| 04 | والآيات الموضحة لذلك                                                                                                      |
|    | بيان أن القرآن فيه الأحسن والحسن والآيات الموضحة لذلك والإحالة                                                            |
| 04 | عليه                                                                                                                      |

|                | بيان أمثلة من الترغيب في الأخذ بالأحسن وأفضليته، مع جواز الآخذ                                                                                                                                                                                              |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣             | بالحسن                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥٤             | بيان الأقوال في قوله تعالى: ﴿ فَيَــَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۗ ﴾                                                                                                                                                                                                |
| 00             | قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّادِ ۞﴾                                                                                                                                                             |
| ٧٠             | قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتَّ أَبُوَابُهَا﴾ والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                          |
| ٧٠             | بيان القراءات في قولُه تعالى: ﴿ فُتِحَتَّ أَبْوَابُهَا﴾                                                                                                                                                                                                     |
|                | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ۞ ﴾                                                                                                                                                                            |
| ٧.•            | والإِحالة عَلَى إيضاحه في سورة بني إسرائيل                                                                                                                                                                                                                  |
|                | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمُمْ خَزَنَهُمَا سَلَنَّمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ۞﴾                                                                                                                                                        |
| ٧٠             | والإِحالة على إيضاحه في سورة النحل                                                                                                                                                                                                                          |
|                | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَـُمُدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعُدَوُ ﴾ إلى قوله: ﴿ حَيْثُ                                                                                                                                                                |
|                | نَشَأَةً ﴾ وحمد أهل الجنة ربهم وتنويههم بصدق وعده لهم والآيات                                                                                                                                                                                               |
| ٧١             | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٥             | سورة غافر وتسمى (سورة المؤمن)                                                                                                                                                                                                                               |
| γ υ            |                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>,</b>       | عُورِهُ عَالَى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِّـ ﴾ وحصر                                                                                                                                                           |
| ٧٥             |                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                | قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّلَوْلُ ﴾ وحصر                                                                                                                                                               |
|                | قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ وحصر مطامع العقلاء في جلب النفع، ودفع الضر، والآيات الموضحة لذلك .                                                                                                   |
| ٧٥             | قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ ِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْنِ شَدِيدِ ٱلْعِقَانِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ وحصر مطامع العقلاء في جلب النفع، ودفع الضر، والآيات الموضحة لذلك . قوله تعالى: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ٓ ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ والآيات الموضحة لذلك |
| ٧٥             | قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ ِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ وحصر مطامع العقلاء في جلب النفع، ودفع الضر، والآيات الموضحة لذلك . قوله تعالى: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ٓ ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ والآيات الموضحة لذلك |
| V0<br>V0<br>V1 | قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ وحصر مطامع العقلاء في جلب النفع، ودفع الضر، والآيات الموضحة لذلك . قوله تعالى: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ والآيات الموضحة لذلك     |
| V0<br>V0<br>V1 | قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ وحصر مطامع العقلاء في جلب النفع، ودفع الضر، والآيات الموضحة لذلك . قوله تعالى: ﴿ مَا يُجُدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ والآيات الموضحة لذلك     |
| V0<br>V0<br>V1 | قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ وحصر مطامع العقلاء في جلب النفع، ودفع الضر، والآيات الموضحة لذلك . قوله تعالى: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ والآيات الموضحة لذلك     |
| V0<br>V0<br>V1 | قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ وحصر مطامع العقلاء في جلب النفع، ودفع الضر، والآيات الموضحة لذلك . قوله تعالى: ﴿ مَا يُجُدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ والآيات الموضحة لذلك     |

|      | قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَذْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَذُرِّيَّتِهِمُّ ﴾ الآية،                                                                                                                                        |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٨   | والآيات الموضحة لها                                                                                                                                                                                                                  |
|      | قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا آَمُتَنَا ٱلْمُنَايِّنِ وَأَخْيَلْتَانَا ٱلْمُنْكَيْنِ ﴾ الآية، والتحقيق الذي                                                                                                                                 |
|      | لا ينبغي العدول عنه في الإِمَامتتين والإِحياءتين في هذه الآية، وأدلة                                                                                                                                                                 |
| ٧٨   | ذلك من القرآن                                                                                                                                                                                                                        |
|      | قوله تعالى: ﴿ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُوسِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلِ شَ ﴾ الآية،                                                                                                                                             |
|      | والآيات الموضحة لذلك مع بيان أن الاعتراف بالذنب في ذلك الوقت                                                                                                                                                                         |
| ٧٩   | لاينفع                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۰   | ي على إيضاح ﴿ فَهَلَ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِّن سَبِيـلِ ۞ ۚ في سورة الأعراف .                                                                                                                                                              |
| •    | اَ اِ اَنْ اَلَٰهُ عَلَى اِيمُهُ عَلَى اَلِهُ وَعَلَى اللهُ وَعَدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكَ بِهِ - تُؤْمِنُواً ﴾ قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكُمْ بِأَنَّهُ وَ إِذَا دُعِي ٱللَّهُ وَعَدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكَ بِهِ - تُؤْمِنُواً ﴾ |
| ۸ .  |                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۰   | الآية، والإحالة على إيضاحه في الصافات                                                                                                                                                                                                |
|      | قوله تعالى: ﴿ فَٱلْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ ٱلْكَبِيرِ ۞ ۗ الَّاية، والإحالة على إيضاحه                                                                                                                                             |
| ۸٠   | في الكهف                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸۰   | قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَنتِهِۦ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك .                                                                                                                                                      |
|      | بيان الآيات، وأن المراد من بيانها أن يتبين لهم أن ما جاء بـ محمد                                                                                                                                                                     |
| ۸١   | حق                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | بيان أن من آياته التي يريهم ولا يمكنهم أن ينكروا شيئاً منها تسخير                                                                                                                                                                    |
| ۸١   | الأنعام ليركبوها ويأكلُوا من لُحومها. ودليل ذلك من القرآن                                                                                                                                                                            |
|      | بيان من الآيات المعجزات وأنها علامة على صدق الرسل ودليل ذلك من                                                                                                                                                                       |
| ۸۲   | القرآن                                                                                                                                                                                                                               |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَيُنَزِّلُ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزَقًا ﴾ الآية، وإطلاق الرزق على                                                                                                                                                  |
| ۸۲   | المطر لأنه سببه، وأن ذلك أسلوب عربي معروف                                                                                                                                                                                            |
|      | إيضاح أن هذا الأسلوب نطقت به العرب ونطق به القرآن، وتسميته                                                                                                                                                                           |
|      |                                                                                                                                                                                                                                      |
| A •  | بالمجاز المرسل لا داعي له ولا دليل عليه يجب الرجوع إليه، كما                                                                                                                                                                         |
| /\ T | أوضح ذلك في رسالة: منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز                                                                                                                                                                         |

|      | إيضاح إطلاق الرزق على المطر في ايات كثيرة من القرآن، وبيان ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۳   | كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | بيان أن الرزق المذكور شامل لما يأكله الناس وما تأكله الأنعام. وإيضاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۳   | ذلك بالقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنبِبُ ۞ ﴿ وَالَّاياتِ الموضحة لها،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | وبيان معنى الإنابة وأن المنيبين هم أصحَّاب العقول السليمة، ودليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٨٤   | ذلك من القرآن من القرآن المسلم |
|      | بيان أن غير المنيب لا يتذكر ولا يتعظ بالآيات بل يعرض عنها أشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٨٤   | الإعراض وأدلة ذلك من القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَذْعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ الَّاية، والإحالة على بيانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٨٥   | السابق في سورة الزمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ,,,, |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | قوله تعالى: ﴿ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ يَوْمَ هُم بَكِرِنُونَ ﴾ الآية،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | والإحالة على بيانه السابق في أول سورة النحل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۸ ـ  | بيانُ يوم بروزهم المذكورُ في قوله: ﴿ يَوْمَ هُم بَلْرِزُونَ ۗ ﴾ والآيات الدالة عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸٥   | بكثرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينً ﴾ الآية، مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٨٦   | بيان الإِنذار. والإِحالة على بيانه السابق وأنواعه في الأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۸   | إعراب يوم الأزفة، وبيان معناه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | بيان قرب قيام الساعة وأدلة ذلك من القرآن والتحويل عليه في أول سورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸۷   | النحل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۸٧   | زيادة إعراب وإيضاح لقوله: ﴿ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸۷   | أوجه من التفسير في (لدى الحناجر)، وأدلتها من القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸۸   | معنى (كاظمين) مكروبين، ومعنى كظم في لغة العرب وأدلته منها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸۸   | وصف القلوب بالكظم الذي هو صفة أصحابها. ونظير ذلك من القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

|    | قوله تعالى: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ۞ ۗ الآية، والإِحالة            |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٩ | عليه في البقرة والأعراف                                                                             |
|    | قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ ۞ ﴾ الآية، والإحالة           |
| ۸٩ | على ما يماثله في سورة هود                                                                           |
|    | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِتَايَكِتِنَا ﴾ إلى قوله: ﴿ فَقَالُواْ سَنحِرُ          |
|    | كَذَّابُ ١﴾ الآية، والآية الموضحة لها والإحالة على أمثالها                                          |
| ۸٩ | مواراً مواراً                                                                                       |
|    | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى ﴾ إلى قوله: ﴿ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾ مع بيان سبب                        |
| ۹. | عياذ موسى من فرعون. ومن كل متكبر والآيات الموضحة لذلك                                               |
|    | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ رَقِبَ اللَّهُ ﴾        |
| ٩١ | الآية، والآيات الموضحة لذلك                                                                         |
|    | بيان عادة المشركين في القتل والتنكيل بالمسلمين ولا ذنب لهم إلاً                                     |
| ٩١ | الإِيمان بالله وقولهم ربناً الله. والآيات الموضحة لذلك                                              |
|    | التحقيق في الرجل المؤمن المذكور في هذه الآية أنه من جماعة فرعون،                                    |
| 91 | والخلاف بين العلماء في اسمه، وأنه لا دليل على شيء من ذلك                                            |
| 97 | إعراب المصدر المنسبك من: (أن يقول ربـي الله)                                                        |
|    | تفسير البخاري لهذه الآية بواقعة وقعت للرسول من عقبة بن أبي معيط،                                    |
|    | ودفع أبي بكر له عن رسول الله وقوله له: أتقتلون رجلًا أن يقول                                        |
| 97 | ربسي الله                                                                                           |
|    | تُوله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَاۤ أَرَىٰ وَمَاۤ أَهَٰدِيكُوۡ إِلَّا سَبِيلَ |
| 97 | ٱلرَّشَادِ ۚ ۖ﴾ الآية                                                                               |
|    | بيان كذب فرعون في قوله لقومه: ما أريكمإلخ. مع بيان معرفته                                           |
| 93 | بالحقيقة لموسى، وأدلة ذلك من القرآن                                                                 |
|    | بيان أن غرض فرعون بهذا الكلام هو التدليس والتمويه وإيضاح ذلك من                                     |
| 98 | القرآن                                                                                              |

|     | قوله تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُجِّزَئَ إِلَّا مِثْلَهَا ﴾ الآية، ودلالتها على                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | عدم مضاعفة السيئات. والإشكال الوارد عليها مع الآيات الدالة على                                                                       |
|     | مضاعفة السيئات كقوله: ﴿ إِذَا لَّأَذَقْنَاكَ﴾ الآية، وقوله: ﴿ يُضَاعَفُ لَهَـا                                                       |
|     | ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ والإحالة على الجواب عن هذا الإشكال في سورة                                                                   |
| ٩٤  | النمل                                                                                                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَكِلِحًا ﴾ إلى قوله: ﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ ۞ ﴾ الآية،                                                      |
| 90  | والإِحالة على إيضاحها وإيضاح ما يماثلها في سوَرة النحل ُ                                                                             |
|     | قولُه تعالى: ﴿ وَتَدْعُونَنِي إِلَى ٱلنَّارِ ۞ ﴾ إلى قوله: ﴿ بِهِ، عِلْمٌ ﴾ الآية،                                                   |
| 90  | والآيات الموضحة لها                                                                                                                  |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ ۗ إلى قوله: ﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ                                            |
|     | سُوَّةُ ٱلْعَذَابِ شَ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها، وتحقيق أن الكلام                                                                 |
| 97  | لمؤمن آل فرعون وليس لموسى                                                                                                            |
| 97  | إيضاح أن الكفار ستنكشف لهم حقائق ما كانوا يكذبون به                                                                                  |
| • • | بيان أن التوكل الصادق على الله وتفويض الأمور إليه سبب الحفظ                                                                          |
|     | بيات أن المتوفق الصدول على الله وتعويض المران مع الإحالة على ذكر<br>والوقاية من كل سوء، والدليل على ذلك من القرآن مع الإحالة على ذكر |
| 97  | وسودي من على معومه ومعدين على وقت من اعوان منه بي على ورود المالة على ذلك في سورة بني إسرائيل                                        |
| •   |                                                                                                                                      |
| 41/ | إيضاح معنى قوله: ﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ۞ ﴾، والآيات                                                        |
| 97  | الموضحة لها، وبيان مصير مؤمن آل فرعون، ومصير آل فرعون                                                                                |
| •   | بيان أن حاق به لا يقال إلاَّ في الشر والمكروه. وأدلة ذلك من شواهد                                                                    |
| 91  | •                                                                                                                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاَّجُونَ فِي ٱلنَّارِ ﴾ إلى قوله: ﴿ قَدْ حَكُمُ بَيْنَ                                                    |
| 99  | ٱلْعِبَادِ ﴿ اللَّهِ ، والآيات الموضحة لها. مع الإِحالة على مثلها كثيراً.                                                            |
|     | قوله تعالىي: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِى ٱلنَّارِ ﴾ إلى قوله: ﴿ يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ۞ ﴾                                             |
|     | الَّاية، والَّايات الموضحة لها مع بيان أن أهل النار لا يموتون فيها ولا                                                               |
| ١٠٠ | يخفف عنهم من عذابها وأدلة ذلك من القرآن                                                                                              |

|       | قـولـه تعـالـى: ﴿ قَالُوٓا أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم مِالْبَيِّنَاتِّ ﴾ الآيـة،                    |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.1   | والإِحالة على ذكر الآيات التي بمعناه في سورة بني إسرائيل                                                     |
|       | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ |
| 1 • 1 | ٱلْأَشَّهَائُدُ ﴿ اللَّهِ ، والإِحالة على إيضاح معناه في سورة آل عمرانُ .                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ١٩٠٠                 |
|       | الآية، والآيات الموضحة لها مع بيان معنى الهدى الذي أوتيه موسى وأنه                                           |
| 1.7   | التوراة وأدلة ذلك                                                                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مَّاهُم بِبَالِغِيثِ ﴾ الآية، والإحالة                       |
| ۱۰۳   | على إيضاحه في سورة الأعراف                                                                                   |
|       | قوله تعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ الآية،                       |
| ۱۰۳   | والإِحالة على البراهين التي هذه الآية منها وإيضاحها في سورة البقرة .                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ       |
| ۲۰۳   | وَلَا ٱلْمُسِحِيُّ ﴾ الآية، والإِحالة على تفسيرها                                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَاَئِيَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ لَا               |
| ١٠٤   | يُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّهِ مَا الْإِحَالَةِ عَلَى إيضاحِهَا في سورة الفرقان                                       |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِيٓ ﴾ إلى قوله: ﴿ دَاخِرِينَ ۞ الآية،                                |
| ۱ • ٤ | مع أوجه تفسيرها عند العلماء مع بيان أن دعاء الله من أنواع عبادته                                             |
|       | الإِحالة على الجمع بين قوله: ﴿ وَإِذَاسَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي﴾ الآية، مع آية                                |
| ١٠٤   | ﴿ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ ﴾                                                                        |
|       | قــولــه تعــالـــى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَـَلَ لَكُمُ ٱلَّيْـلَ ﴾ إلـــى قــولــه: ﴿ لَا                    |
| 1.0   | يَشْكُرُونَ ۞ الآية، مع الإِحالة على إيضاحه في سورة الفرقان                                                  |
|       | قـولـه تعـالـى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم ﴾ إلـى قـولـه: ﴿ وَلَعَلَكُمْ                                       |
| 1.0   | تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾، مع الإِحالة على إيضاحه في سورة الحج                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَى ٓ أَمَّرَا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُم كُنَّ فَيَكُونُ ١٠٠٠ الآية، مع الإحالة       |
| 1.0   | على إيضاحه في سورة النحل                                                                                     |

|       | قوله تعالى: ﴿ أَدْخُلُوٓا أَبُواَبَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَبِنْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَبِّرِينَ ١              |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.1   | الآية، مع بيان عدد أبواب جهنم                                                                                     |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَّمْ     |
| 1.1   | نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                                                                   |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِىَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ۞                  |
|       | الآية، والآيات الموضحة لها. مع بيان الحق المراد في الآية، وبيان                                                   |
| 1.1   | المبطل                                                                                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي جَعَكَلَ لَكُمُ ٱلْأَنْعَكُم ﴾ إلى قوله: ﴿ تُحْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ الْأَنْعَكُم ﴾     |
|       | الآية، وبيان معاني جعل في اللغة العربية وأن ثلاثة منها في القرآن                                                  |
| ۱ • ۷ | والرابع ليس في القرآن وهو جعل بمعنى شرع، وأدلة ذلك من اللغة                                                       |
| ۱۰۸   | الإِحالة على إيضاح معنى الإِنعام والامتنان بها في سورة آل عمران                                                   |
|       | قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن               |
| ١ • ٩ | قَبْلِهِمْ ﴾ الآية، مع الإحالة على إيضاح ذلك في سورة الروم وغيرها                                                 |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنَفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلْكَفِرُونَ ۞ ۗ الآية،                          |
| ١١٠   | والإِحالة على إيضاحه في سورة يونس                                                                                 |
| ۱۱۳   | سورة فصلت                                                                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿حَمَرُ ۞ تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحَمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ﴾ الآية، والإحالة عليه في                             |
| ۱۱۳   | أول سورة الزمر                                                                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ كِنَابُ فُصِّلَتْ ءَايَنتُهُ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها مع                                        |
| ۱۱۳   | بيان التفصيل والكتاب والمراد بهما، وشواهد ذلك من القرآن الكريم                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ بَشِيرًا وَبَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكُتُرُهُمْ فَهُمْ لَا |
| 118   | يَسَمُّعُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ الآية، والإحالة على إيضاحها السابق في سورة الزمر                                          |
|       | إيضاح خصوصه بقوم يعلمون، لأنهم المنتفعون به، والآيات الموضحة                                                      |
| 118   | لذلك مع الإحالة على إيضاح ذلك سابقاً في سورة فاطر                                                                 |
| 111   | والإحالة على إيضاح قوله: ﴿ فَأَغْرَضَ أَكُثَّرُهُمْ ۚ فَي سورة يس                                                 |

|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِنَ أَكِنَّةٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ جِمَابٌ ﴾ الآية،                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 111 | والآيات الموضحة لها                                                                                                |
|     | إشكال بين قوله تعالى: ﴿ قُلُوبُنَا فِي ٓ أَكِنَّةٍ ﴾، وقوله: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ                       |
|     | جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لِا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ۞ ﴾ إلخ، وقوله:            |
| ۱۱۷ | ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ ﴾ والآيات التي بمثل ذلك                                                       |
| ۱۱۷ | التحقيق في الجواب عن هذا الإِشكال                                                                                  |
|     | رد الله على اليهود دعواهم بـ(بل) التي هي للإضراب الإبطالي في قوله:                                                 |
| ۱۱۸ | ﴿ بَلَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾                                                                     |
| 119 | بيان أن الطبع والأكنة معناهما واحد                                                                                 |
| ١٢٠ | ذكر محاولة الفخر الرازي الجواب عن الإِشكال المذكور                                                                 |
|     | كلام صاحب الكشاف على قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَيْنِكَ جِمَابٌ ﴾                                           |
| ۱۲۰ | واستحسان الفخر الرازي له                                                                                           |
| 171 | رد ابن المنير لهذا الكلام وبيان أن الحق معه                                                                        |
| 171 | قوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّمَا أَنَا ۚ بَشَرُّ مِّشَكُمُ يُوحَىٰ إِلَىٰٓ أَنَّمَاۤ إِلَىٰهُكُمْ إِلَكُ وَحِدُهُ الآية |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ الآية. استدل                        |
|     | بعض علماء الأصول بهذه الآية على أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة                                                    |
| 177 | ووجه دلالة الآية على ذلك ظاهر والإِحالة عليه                                                                       |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَهُمْ أَجُّرُ غَيْرُ مَمَّنُونٍ ﴿              |
| 174 | الآية، والآيات الموضحة له                                                                                          |
|     | بيان معنى الأجر والممنون والمجذوذ والاستشهاد من اللغة العربية على                                                  |
| 371 | ذلك، والتحقيق أن الممنون والمجذوذ معناهما واحد                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا ﴾ الآية، وبيان ما تضمنته الآية،                              |
|     | وأن الظاهر فيه أن تتمة أربعة أيام الصادقة بيومين والآيات الموضحة                                                   |
| 170 | لذلك والإحالة عليه لذلك والإحالة عليه                                                                              |

|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِكَ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقُواَتُهَا ﴾ |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177 | الآية، والإِحالة عليه                                                                             |
| ١٢٧ | معنى التقدير والأقوات والاستشهاد عليه من اللغة العربية                                            |
| •   | قد جمع عبد الله بن عباس رضي الله عنهما بين آية فصلت وآية                                          |
| •   | النازعات، ويرد على جمعه إشكال قد ألهمنا الله رفعه، وهو مرفوع من                                   |
| 177 | وجهين                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنِّيَا بِمَصْدِيحَ ﴾ الآية، والإحالة عليه وبيان         |
| 149 | معنى المصابيح                                                                                     |
| 179 | قوله تعالى: ﴿ وَحِفْظًا ﴾ الآية، والإحالة عليه                                                    |
| ۱۳۰ | قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ لَوْشَآءَ رَبُّنَا﴾ الآية، والإحالة عليه                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمٍ مْ رِيحًا ﴾ الآية ، لعلماء التفسير في معنى الصرصر            |
|     | وجهان صحيحان كلاهما تشهد له اللغة، وذكر الآيات الموضحة لعدد                                       |
| ۱۳۰ | الأيام والليالي التي أرسل عليهم فيها الريح                                                        |
|     | بيان أوجه القراءات في قوله: ﴿ نَجِسَاتِ ﴾ وأقوال العلماء فيه، وذكر                                |
|     | الأحاديث التي اغتر بها بعض العلماء على شؤم بعض الأيام، وبيان                                      |
| ۱۳۱ | الراجحا                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَكَيَّنَّهُمْ ﴾ الآية، وبيان معنى الهدى في القرآن               |
| 148 | والاستدلال عليه منه                                                                               |
| ١٣٤ | معنى: (فاستحبوا العمى)، والإِحالة عليه                                                            |
| 140 | بيان أن لفظة استحبوا في القرآن الكريم كثيراً ما تتعدى بعلى                                        |
|     | إتيان الهدى في القرآن بمعناه العام لا ينافي أنه يطلق في بعض المواضع                               |
| ١٣٥ | على الهدى الخاص والآيات الموضحة له                                                                |
|     | إزالة الإشكال في كونه جل وعلا أثبت الهدى لنبينا ﷺ في آية ونفاه عنه                                |
| ١٣٦ | في أخرى                                                                                           |

|       | قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَلِعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُؤْنِ ﴾ الآية، والآية الموضحة                  |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳٦   | لمعنى الصاعقة وأقوال العلماء فيها وبيان الراجح                                                        |
| 147   | معنى الفاء في قوله: ﴿ فَأَخَذَتْهُمْ صَلِعِقَةُ ﴾                                                     |
| 149   | حكم النعت بالمصدر، والاستشهاد عليه من اللغة                                                           |
| 149   | إعراب (بما كانوا يكسبون)                                                                              |
| ۱٤٠   | قوله تعالى: ﴿ وَنَجَّيْنَا ٱلَّذِينَءَامَنُوا﴾ الآية، والآيات الموضحة له                              |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَنَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَآءُ ٱللَّهِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة له،                        |
| 18.   | وبيان أوجه القراءة في (يحشر)                                                                          |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَهُمُّ يُوزَعُونَ ۞ الآية، وبيان معنى الوزع وشواهده من                                 |
| 1 2 1 | اللغة العربية                                                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا مَا جَآمُوهَا﴾ الآية، والإحالة عليه بعد بيان الوجه                          |
| 127   | الراجح                                                                                                |
| 1 2 7 | قوله تعالى: ﴿ وَذَالِكُمْ ظَنُّكُمُ ٱلَّذِي ظَنَنتُمَ ﴾ الآية، والإحالة عليه                          |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَسْتَعْتِبُواْ فَمَا هُم مِّنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ۞ ﴾ الآية، والإحالة عليه           |
| 127   | مع شواهد من اللغة العربية                                                                             |
|       | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَيَّضَـنَا لَهُمْ قُرَّنَّآءَ ﴾ الآية، وبيان أن عبارة المفسرين                     |
| 124   | فيه على التحقيق يرجع بعضها إلى بعض في المعنى                                                          |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَزَيَّنُواْ لَهُم ﴾ الآية، والآيات الموضحة لما تضمنته هذه                              |
| 184   | الآية                                                                                                 |
| ١٤٦   | قوله تعالى: ﴿وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ﴾ الآية، والإِحالة عليه                                      |
| ١٤٦   | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا شَمَّعُواْ لِهَنَا ٱلْقُرَّءَانِ﴾ الآية، والإحالة عليه. |
|       | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْرَبُّنَا ٱللَّهُ﴾ الآية، والإِحالة عليه                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُۥ الَّاية، والإحالة  |
| ١٤٧   |                                                                                                       |

| 187   | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنْتِهِ اليُّلُّ وَالنَّهَارُ ﴾ الآية، والإحالة عليه                   |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱٤٧   | قوله تعالى: ﴿ لَا تَسَجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَـمَرِ ﴾ الآية، والإحالة عليه               |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَإِنِ ٱسَّتَحَكِّبُرُواْ فَٱلَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ الآية، وقد بينا معنى       |
|       | الاستكبار والأمرين الذين دلت عليهما هذه الآية وأن كلًّا منهما جاء                               |
| ۱٤٧   | موضحاً في آية أخرى                                                                              |
| 1 & 9 | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنْيُهِ ۗ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَلْشِعَةً ﴾ والإحالة عليه           |
| 1 8 9 | قوله تعالى: ﴿ أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرٌ ﴾ الآية، والإِحالة عليه                       |
| 1 & 9 | قوله تعالى: ﴿ قُلَّ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدُّى وَشِفَآءٌ ﴾ الآية، والإحالة عليه          |
| 10.   | قوله تعالى: ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ۗ ﴾ الآية، والإِحالة عليه                       |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ۞﴾ الآية، والآيات الموضحة له،                 |
|       | وفي لفظة ظلام إشكال معروف والجواب عنه من أربعة أوجه                                             |
| 10.   | والاستدلال على كل وجه والاستشهاد عليه من اللغة العربية                                          |
| 108   | قوله تعالى: ﴿وَمَاتَحَمِلُ مِنْ أُنخَىٰ﴾ الآية، والإِحالة عليه                                  |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَظَنُّواْ مَا لَهُمْ مِّن تَجِيصٍ ۞ ۗ الآية، قد أوضحنا معنى الظن                 |
| 108   | في القرآن والاستدلال عليه من اللغة العربية وأنه هنا بمعنى اليقين                                |
| 100   | قوله تعالى: ﴿ وَلَهِنَّ أَذَقْنَكُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِضَرَّآءَ﴾ الآية، والإحالة عليه . |
| 107   | قوله تِعالَى: ﴿ وَإِذَآ أَنَّعَمَّنَا عَلَى ٱلْإِنْسَانِ﴾ الآية، والإِحالة عليه                 |
| 107   | قوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ﴾ الآية، والإِحالة عليه                        |
|       | قوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِّن لِقَاآهِ رَبِّهِمٌّ ﴾ الآية، والإحالة عليه مع   |
| 101   | بيان لفظة (مرية)                                                                                |
| 109   | سورة الشوري                                                                                     |
| 109   | قوله تعالى: ﴿حَمَّ ۞ِعَسَّقَ۞﴾ الآية، والإِحالة عليه                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ كَنَالِكَ يُوحِيُّ إِلَيْكَ﴾ الآية، وبيان أن ما تضمنته هذه السورة                 |
| 109   | من المعاني أوحى إليك مثله في غيرها من السور                                                     |
|       |                                                                                                 |

|     | قول الزمخشري في التشبيه في قوله: ﴿ كُنُالِكَ يُوحِيَّ إِلَيْكَ﴾، والتحقيق في                |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 109 | ذلك                                                                                         |
| 109 | قوله تعالى: ﴿ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ﴾ الآية، والإِحالة عليه                         |
| ١٦٠ | معنى العزيز الحكيم والإِحالة عليه                                                           |
|     | بيان أوجه القراءة في قوله: ﴿ يُوحِيُّ إِلَيْكَ ﴾ وإعرابها والإحالة عليه مع                  |
| ۱٦٠ | شواهده العربية                                                                              |
| 171 | قوله تعالى: ﴿ ٱلْعَلِيُ ٱلْعَظِيمُ ۞﴾ والآيات الموضحة له                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ تُكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَتَفَطَّرْنَ ﴾ وبيان معنى الآية على كلا                  |
| 171 | القراءتين، وأقوال العلماء فيه ودليل كل قول                                                  |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾ الإحالة على ما تضمنته      |
| 170 | الَّاية                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِۦٓ أَوْلِيَآءَ﴾ الآية، قد أوضحنا ما تضمنته |
|     | الآية من اتخاذهم الأولياء دونه جل وعلا، وأنه أنكر عليهم ذلك                                 |
| 177 | ووبخهم                                                                                      |
| 177 | بيان أنواع أولئك الأولياء والاستدلال على كل نوع                                             |
| ۸۲۱ | قوله: ﴿ وَمَآ أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيـــلِ ۞ الَّاية، والَّايات الموضحة له                  |
| 179 | قوله: ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوۡحَيۡنَاۤ إِلَيۡكَ﴾ الآية، والإِحالة عليه                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ لِلنَّذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوُّلُمَا ﴾ الآية، والآيات الموضحة له      |
| 179 | والإحالة عليه                                                                               |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَلُنْذِرَ يَوْمَ ٱلْجَمْعِ ﴾ الآية، وقد تضمنت الآية الكريمة أمرين            |
| ١٧٠ | كلاهما جاء موضحاً في آيات أخر                                                               |
| ۱۷۱ | تسمية يوم القيامة يوم الجمع والآيات الموضحة له                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَرِيقٌ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ۞﴾ وبيان انقسام الخلق إلى     |
| 171 | شقى وسعيد والآيات الموضحة لذلك                                                              |

|      | وجه الجمع بين قوله: ﴿ وَلِلْأَلِكَ خُلْقَهُمْ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا خُلُقُتُ ٱلِّجِنَّ          |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | وَٱلْإِنْسَ﴾ والإِحالة على الذاريات وعلى كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن                       |
| 171  | آيات الكتاب                                                                                 |
| 171  | الإِحالة على معنى السعير بشواهده العربية                                                    |
|      | قُـولـه تعـالـى: ﴿ وَمَا آخَلَفَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ والآيـات |
|      | الموضحة لها وبيان أن مرد الحكم إلى الله وحده والإحالة على مزيد                              |
| ۱۷۳  | البيان في ذلك                                                                               |
| ١٧٤  | بيان أن اتباع غير تشريع الله كفر والآيات الموضحة لذلك                                       |
|      | مسألة في صفات من يستحق أن يكون له الحكم، وصفات من لا يستحق                                  |
| ١٧٤  | أن يكون له من مشرعي القوانين الوضعية                                                        |
| ۱۸۰  | مناظرة بين حزب الرحمن وحزب الشيطان وحكم الله فيها                                           |
|      | استدلال بعض علماء العربية لحذف اللام الموطئة للقسم بقوله تعالى:                             |
| ۱۸۱  | ﴿ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴿ وَمِناقَشَةَ ذَلَكَ                     |
|      | أوجه القراءة في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتَ              |
| ۱۸۲  | أَيْدِيكُمْرَ﴾ وبالفاء وبحذفها ومقارنتها بالآية السابقة من الناحية العربية .                |
| ۱۸۲  | مثال دخول الفاء في خبر الموصول وبيان كثرته في القرآن                                        |
|      | بيان مصير من كان يعبد الشيطان في الدنيا وفي الآخرة والآيات                                  |
| ۱۸۳  | الموضحة لذلك                                                                                |
| ۱۸۳  | بيان كون الشيطان عالِماً ببني آدم                                                           |
| ۱۸٤  | بيان توضيح النبي ﷺ لما سأله عدي بن حاتم                                                     |
|      | <br>قوله تعالى: ﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِۖ﴾ الآية، والإحالة في تفسيرها              |
|      | قوله تعالى: ﴿جَعَلَ لَكُرُ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجَا﴾ والآيات الموضحة لها                 |
| 1/10 |                                                                                             |
|      | قوله تعالى: ﴿ يَذُرُؤُكُمُ فِيدًى ﴾ والتحقيق في مرجع الضمير في (فيه)، وما                   |
| 111  | يوضح ذلك من الآيات                                                                          |

|               | الجواب عن إفراد الضمير المجرور في (فيه) مع أنه عائد إلى الذكور                                             |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۱           | والإِناث وأمثلة ذلك من العربية                                                                             |
|               | قولُه تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ، شَنَّ أُمُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞ ﴾ الآية،                      |
| ۱۸۸           | والإحالة عليها                                                                                             |
| ۱۸۸           | قوله تعالى: ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها                        |
| ١٩٠           | حكمة تضييق الرزق على بعض الخلق                                                                             |
| ۱۹۰           | قوله تعالى: ﴿ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ ﴾ الآية، والإِحالة عليها                                      |
| ۱۹۰           | قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنَفَرَّقُواْ فِيلِّهِ ۗ الآية، والآيات الموضحة لها                                   |
| 191           | بيان أن بعض الناس لم يجتنب النهي عن التفرق في الدين                                                        |
| 197           | قوله تعالى: ﴿ كُبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَالَدْعُوهُمْ إِلَيْـةً﴾ والآيات الموضحة لها.                   |
| ۱۹۳           | وجوب الحذر من طاعة الذين يكرهون ما أنزل الله ولو في بعض الأمر .                                            |
|               | قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَجْتَبِيَّ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِئَ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ۞ والآيات           |
| 198           | الموضحة لهاا                                                                                               |
| 190           | قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِن كِتَكِبُّ ۗ والإِحالة على معناها                   |
| 190           | قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِيَ أَنزَلَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانُّ﴾ والآيات الموضحة لها            |
| 190           | المراد بالميزان في هذه الآية وغيرها وتوضيح ذلك                                                             |
| 197           | الجواب على إشكال الفرق بين الكتاب والميزان                                                                 |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُدّرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ۞ ۗ والإِحالة على معناها في                       |
| 199           | عدة مواضع                                                                                                  |
|               | قولِه تعالى: ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۖ والمسائل المشتملة لها                  |
| ۲.,           | والايات الموضحة لها                                                                                        |
| <b>Y •  1</b> | قوله تعالى: ﴿ أَلَآ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ﴾ الَّاية، والإحالة عليها                     |
|               | قوله تعالى: ﴿ قُل لَّا أَسَنَاكُمْ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْيَٰتُ ﴾ والآيات الموضحة |
|               |                                                                                                            |

| 7 • 7 | أقوال أهل العلم في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِى ٱلْقُرْبِيُّ ﴾                                    |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٠٥   | التحقيق في معناها                                                                                          |
| ۲٠٥   | قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسَنَّا﴾ والآيات الموضحة له                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِۦ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾ والآيات |
|       | الموضحة لذلك مع الإحالة على معنى التوبة وأركانها وإزالة بعض                                                |
| ۲.0   | الإِشكال                                                                                                   |
| 7.7   | قوله تعالى: ﴿ وَلَكِكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآءُ﴾ والآيات الموضحة لذلك                              |
| 7.7   | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَنتُم بِمُعَجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ والإِحالة على ذلك                                 |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَامِ ۞ ﴾ معنى الجواري                   |
|       | والسفن والأعلام وقول مجاهد والخليل في الأعلام وبعض الشواهد على                                             |
| ۲۰٦   | ذلك، والآيات الموضحة للَّاية، والقراءات التي في الجواري                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبُنَهِرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ ﴾ القراءات في كبائر             |
|       | الإثم، وبيان إعراب (الذين) ومعنى الفواحش في اللغة العربية وقول                                             |
| ۲۰۸   | طرفة في معلقته، والآيات الموضحة لمعنى الآية                                                                |
|       | أظهر الأقوال في اللمم أن المراد صغائر الذنوبِ والحديث الدال على                                            |
|       | ذلك وأقوال العلماء في الاستثناء في قوله: (إلاَّ اللمم)، والإِحالة على                                      |
| 7 • 9 | معنى الاستثناء المنقطع                                                                                     |
|       | عدم حد ﴿ كَبُتِهِرُ ٱلْإِثْمِ ﴾ في عدد معين مع تعيين بعضها في الحديث فيما                                  |
| ۲۱۰   | يدخل تحت الكبيرة من المعاصي                                                                                |
|       | اختلاف العلماء فيما يدخل تحت الكبيرة وما لا يدخل واختيار ابن عباس                                          |
| 717   | لعددها، وبيان التحقيق في ذلك، والأظهر في ضابط الكبيرة                                                      |
| 717   | قوله تعالى: ﴿ وَجَزَّوْأُ سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ﴾ والإحالة على البيان السابق                       |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَمَنِ ٱننَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ عَأَوْلَتِكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلٍ ۞ ﴿ وَالْإِحالة    |
| 717   | على البيان السابق                                                                                          |
| 717   | قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلظَّلِمِينَ لَمَّا رَأَوًا ٱلْعَذَابَ﴾ والإحالة على البيان السابق                   |

| قوله تعالى: ﴿ وَكُنَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا ﴾ والإحالة على البيان                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| السابق                                                                                                                |
| وقوله تعالى: ﴿ مَا كُنْتَ تَدُّرِي مَا ٱلْكِئْكُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَّهْدِي بِهِ عَن      |
| نَّشَآةُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ معنى الآية، والآيات والأحاديث الموضحة لذلك،                                                |
| وشمول الإيمان للقول والعمل مع الاعتقاد                                                                                |
| مرجع الضمير في (جعلناه)، ودلالة القرآن على أنه هو الذي يكشف                                                           |
| ظلمات الجهل فللمات الجهل                                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرَطِ مُّسْتَقِيمِ ۞ * معنى الصراط المستقيم                                 |
| والإحالة على البيان السابق ووجه الجمع بين الآيتين أعني ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِئَ                                         |
| إِلَىٰ صِرَطِ مُّسَتَقِيمِ ۞ مع قوله: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾                                         |
| قوله تعالى: ﴿ أَلَا ۚ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ۞﴾ والآيات الموضحة لصيرورة                                     |
| الأمور لله                                                                                                            |
| سورة الزخرف                                                                                                           |
| قوله تعالى: ﴿حَمَّ ۞ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ ۞ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًّا﴾ والإحالة                      |
| على البيان السابق                                                                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ بيان                              |
| مرجع الضمير في (منهم) وإعراب (أشد) و (بطشاً) في الآية، والآيات                                                        |
| التي يمعني الآية مع الاحالة على بيان سارة فيها                                                                        |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيرُ           |
| ٱلْعَلِيمُ ۞﴾ والإحالة على البيان السابق                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا شُبُلًا لَعَلَكُمْ                       |
| تَهْتَدُونَ ﴾ القراءات في (مهدأ) والآيات التي بمعنى الآية مع                                                          |
| الإحالة على بيان سابق                                                                                                 |
| فُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءُ بِقَدَرِ فَأَنْشَرْنَا بِهِۦ بَلْدَةً مَّيْتَأْ كَذَالِكَ |
| تُخْرَجُونَ ۞ ﴿ وَالْإِحَالَاتَ عَلَى البِيانَاتِ السَّابِقَةِ وَأَقُوالَ الْعَلَمَاءَ فَي                            |
| ﴿ بِقَدَرِ ﴾ في الآية                                                                                                 |
|                                                                                                                       |

|          | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا﴾ بيان الأزواج وشمولها والآيات                   |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777      | التي توضح ذلك والإحالة على بيان سابق                                                                |
|          | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْفُلِّكِ وَٱلْأَنْعَكِمِ مَا تَرَّكَبُونَ ۞ ﴾ إلى قوله:       |
|          | ﴿عَلَيْهِ ﴾ والإِحالة على البيان السابق ومرجع الضمير في (ظهوره)                                     |
| 777      | و (عليه)                                                                                            |
|          | قوله تعالى: ﴿ وَتَقُولُواْ سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَنَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ۞﴾  |
|          | معنى الآية الإِجمالي والإِحالة على البيان السابق في (سبحان) ومرجع                                   |
| 777      | الإِشارة في «هذا» ولماذا جمع الظهور                                                                 |
|          | ومعنى ﴿ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَنذَا ﴾ ومعنى ﴿ مُقْرِنِينَ ۞ ﴾ وبعض الشواهد                         |
| 777      | العربية على ذلكا                                                                                    |
| 777      | والآيات المبينة للَّاية                                                                             |
|          | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُمْ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّءًا ﴾ أقوال العلماء في الجزء،                  |
|          | وبيان الراجح منها في الآية، والشواهد على ذلك، والقراءات في                                          |
| 779      | ﴿ جُزِّءً أَنَّ ﴾                                                                                   |
|          | قوله تعالى: ﴿ أَمِ ٱتَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَلَكُم بِٱلْمَنِينَ شَ اللَّهُ معنى (أم) |
|          | في الآية والآيات الموضحة لذلك والإحالات على البيانات السابقة في                                     |
| 777      | الْاَية                                                                                             |
|          | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَندُ ٱلرَّمْنِن ﴾ إلى قوله:              |
|          | ﴿ وَيُسْتَخِلُونَ ۞ ﴾ القراءات في ﴿ عِبَندُ ٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ وفي قوله: ﴿ أَشَهِ دُواْ                 |
|          | خُلَّقَهُم ﴾ وبيان المسائل الأربع التي ذكرها الله جل وعلا في هذه                                    |
|          | الآية. الأولى: افتراء الكفار على الملائكة زاعمين أنهم بنات الله.                                    |
|          | الثانية: أنه وبخهم وأنكر عليهم ذلك. الثالثة: أن شهادتهم الكاذبة                                     |
| <b>-</b> | ستكتب عليهم. الرابعة: أنهم يسألون عنها يوم القيامة. والآيات                                         |
| 744      | الموضحة لهذه الآية وما تضمنته                                                                       |

|      | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرِّحْمَنُ مَا عَبَدْنَهُمْ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّ هُمْ إِلَّا |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | يَخْرُصُونَ ۞ بيان إشكال في الآية وهو بعينه الواقع في الأنعام والنحل                                               |
| ۲۳٦  | وحلُّه وردْ شبه الكفار في ذلكْ                                                                                     |
|      | قوله تعالى: ﴿ أَمْ ءَالْيْنَاهُمْ كِتَابًا مِّن قَبْلِهِ عَنْهُم بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ ﴿ وَالآيات                   |
| 737  | الموضحة لها مع بيان (أم) هنا                                                                                       |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَكُذَالِكَ مَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ ﴾ الآيات، والإحالة                |
|      | على البيان السابق مع ذكر بعض البيان وبيان القراءات في حرف: (قال                                                    |
| 737  | أو لو)                                                                                                             |
| 7.80 | قوله تعالى: ﴿ وَإِذْقَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۗ الآية، والآيات الموضحة لها                            |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِبِدِ ﴾ الآيات، والآيات الموضحة                                |
|      | لها، مع بيان مرجع الضمير في قوله: (وجعلها)، وبيان أن بعض عقب                                                       |
|      | إبراهيم لم تكن كلمة التوحيد باقية فيه، وبيان الأمرين اللذين تسبب                                                   |
| 737  | فيهما إبراهيم بجعل الكلمة باقية في عقبه، والآيات الدالة على ذلك                                                    |
|      | مسألة: ظاهر القرآن الكريم يدل على إيجاد معنى العقب، والذرية،                                                       |
|      | والبنين، والآيات الدالة على ذلك. وذكر الأحد عشر لفظاً التي يذكرها                                                  |
|      | الفقهاء في الوقف والصدقة هل يدخل فيها أولاد البنات أو لا؟ مع ذكر                                                   |
|      | ما دلَّ القرآن على دخوله، وما دل على عدم دخوله، وما ذكر في القرآن                                                  |
| Y0 · | منها، وما لم يذكر، وما دلت السنَّة على دخوله كذلك                                                                  |
|      | تنبيه: فيه اعتراض يرد على القول بدخول أولاد البنات في لفظ البنين،                                                  |
|      | والجواب عليه مع الاستدلال بالكتاب والسنَّة وشواهد اللغة العربية على                                                |
| 704  | المعنى المراد                                                                                                      |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِّلَ هَلَاا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْبِتَيْنِ ﴾ الآيات،         |
|      | والآيات الموضحة لها مع تعيين الرجلين اللذين اقترح المشركون إنزال                                                   |
|      | القرآن عليهما في القريتين، والإحالة على الآيات الدالة على إطلاق                                                    |
| Yov  | الرحمة والعلم على النبوة، وعلى معاني إطلاق الرحمة في القرآن                                                        |

|               | مسألة: دلالة القران على تفاوت الناس في الأرزاق سنة من سنن الله                                                |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | الكونية القدرية وبذلك تعلم بطلان دعوى الملاحدة، وابتزازهم أموال                                               |
| 777           | الناس بدعوى المساواة بينهم                                                                                    |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً ﴾ الآيات، والآيات                               |
|               | الموضحة لها مع تفسيرها وبيان أوجه القراءات فيها، والإحالة على بيان                                            |
| ۲7 <b>۳</b> . | بعض منها، وذكر خلاف النحويين في إعراب بعض مفرداتها                                                            |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْكِنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَكْنَا فَهُوَ لَهُ ِ قَرِينُ ۖ ﴾        |
| 779           | الآيات، والإحالة على البيان السّابق                                                                           |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيَوْمَ إِذظَلَمْتُمْ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                          |
| 779           | السابق                                                                                                        |
| , , ,         |                                                                                                               |
|               | قوله تعالى: ﴿ أَفَأَنَتُ نُسُمِعُ ٱلصُّمَّ أَوْ تَهْدِى ٱلْعُمِّي﴾ الآية، والإحالة على                        |
| 779           | البيان السابق                                                                                                 |
| ۲٧٠           | قوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِيَّ أُوحِيَ إِلَيْكَ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها .                      |
| <b>۲</b> ۷1   | قوله تعالى: ﴿ وَمَّتَلِّ مَنْ أَرْسَلْنَامِن قَبِّلِكَ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها .                          |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِتَايَدِيّنَا ۚ إِلَىٰ فِرْعَوْرَكَ وَمَلَإِيْهِ ۚ ﴾ الآية،       |
| <b>۲</b> ۷ ۱  | والإِحالة على بيانها                                                                                          |
| 777           | قوله تعالى: ﴿ وَأَخَذْنَهُم بِٱلْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞﴾ والآيات المبينة لها .                     |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ﴾ الآيات، والآيات الموضحة لها مع                              |
| 777           | بيان ما يحتاج إلى البيان                                                                                      |
| <b>7 Y Y</b>  | قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ۞﴾ والإِحالة على البيان السابق                                            |
| <b>7 Y Y</b>  | قوله تعالى: ﴿ فَلَوۡلَآ أُلۡقِىَ عَلَيۡهِ ۚ أَسۡوِرَةُ مِّن ذَهَبٍ﴾ الآية، والإِحالة على بيانها.              |
|               | قوله تعالى: ﴿ فَلَـمَّا ءَاسَفُونَا ٱننَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ والآية الدالة على المراد                           |
| <b>4</b> /\*  | وله تعالى . « علما عاملون المعطن وسهم » والم يه الداله على المراد بالأسف هنا مع بيان ما يحتاج إلى البيان منها |
|               |                                                                                                               |
| 777           | قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَنَهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِلْآخِرِينَ ۞﴾ والإحالة على بيانها                          |

|       | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْدِيَمَ مَثَكَّا ﴾ الآية، والآيات المبينة لها،           |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | وبيان سبب نزولها، وبيان معناها على كلا القراءتين، مع توجيه صيغة                                    |
| 777   | الجمع في قوله: ﴿ مَاضَرَبُوهُ ﴾ وذكر شواهد اللغة العربية في ذلك                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبَّدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ والآيات المبينة لها مع بيان ما      |
| ۲۸۰   | يحتاج إلى بيانه                                                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا ﴾ والآية المبينة لها مع        |
|       | الإحالة على بعض البيان، وترجيح أن مرجع الضمير في قوله تعالى:                                       |
| ۲۸۰   | ﴿ وَإِنَّهُ لِعِلْمٌ ﴾ هو عيسى عليه السلام مع ذكر بحث طويل يوضح ذلك                                |
| 498   | قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَصُدُّنَّكُمُ ٱلشَّيَّطَنُّ ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق               |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ ٱلِيمٍ ۞ ﴾، والآيات                |
| 495   | الموضحة للظلم هنا                                                                                  |
|       | قوله تعالى: ﴿ هَلَ يَنظُرُونِ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ ﴾ الآية، والآيات المبينة لها مع                    |
|       | بيان وإعراب ما يحتاج إلى ذلك وذكر بعض الشواهد العربية الدالة على                                   |
| 3 9 7 | ذلك                                                                                                |
|       | قوله تعالى: ﴿ يَنعِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ﴾ الآية، والآيات المبينة لها مع            |
|       | ذكر معنى استعمال الخوف أو الحزن في اللغة العربية وتحقيق القول في                                   |
| 790   | الإيمان والإسلام وإيضاح ذلك                                                                        |
|       | قوله تعالى: ﴿ أَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَنَجُكُمْ تُحْبَرُونَ ۞﴾ والآيات المبينة       |
| 799   | لها، وتحقيق القول في أن لفظة (زوجة) ليست لحناً                                                     |
| ٣.,   | قوله تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِّن ذَهَبٍ﴾ والإِحالة على البيان السابق .               |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ بِهِ ٱلْأَنْفُسُ ﴾ الآية، والآيات المبينة لها مع               |
| ۳.,   | بعض الإحالة على بيان سابق                                                                          |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِيَّ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْـمَلُونَ ۞﴾ والآيات |
|       | الموضحة لها مع وجه الجمع بين هذه الآية وبين حديث «لن يدخل                                          |
| 4.4   | أحدكم عمله الجنة » الحديث                                                                          |

| قوله تعالى: ﴿ وَنَادَوْاْ يَمَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكً ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مع استظهار أن هذا الذي طلبوه من مالك هو أن يدعو الله لهم بالموت                                          |
| والاستدلال عليه، مع الإحالة على دفع إيهام الاضطراب، في سورة                                              |
| الأنعام عند قوله تعالى : ﴿ قَالَ ٱلنَّارُ مَثُّونَكُمُّ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ الآية                         |
| قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جِنْنَكُمْ بِٱلْحَقِّ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ۞﴾ والإحالة على |
| البيان السابق                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنُّبُونَ ۞﴾ والإحالة على البيان السابق .                 |
| قـولـه تعـالـي: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدُّ ﴾ الَّايـة، والآيـات المبينـة لهـا                |
| مع ذكر أقوال العلماء في: (إن) هنا هل هي شرطية أو نافية،                                                  |
| وبيان ما هـ و الراجـ ع فيها، و الاستدلال لـذلـك، مع ذكر بحث                                              |
| منطقي يتعلق بالموضوع، والرد على الزمخشري في قوله البشع                                                   |
| في هذه الآية                                                                                             |
| تنبيه: فيه الرد على من زعم أن القول بأن: (إن) في الآية المذكورة نافية                                    |
| يلزمه إيهام المحذور الذي لا يجوز في حق الله                                                              |
| تنبيه: يتضمن الفرق بين لو، وإن، الشرطيتين، ودلالة القرآن علي                                             |
| أنه ﷺ يتوجه إليه الخطاب من الله والمراد به التشريع لأمته، والاستدلال                                     |
| على ذلك                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ ﴾                |
| والَّايات الْمُوضِّحة لها مع الإِحالة على معنى لفظة (سبحان) وإعرابها                                     |
| قوله تعالى: ﴿ فَذَرَّهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ﴾ الآية، والإحالة على بيانها                           |
| قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَاءِ إِلَهُ ۗ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهٌ ﴾ والإحالة على               |
| إيضاحها إيضاحها                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ والإحالة على البيان السابق                                   |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَاعَةَ ﴾ والإحالة على                 |
| لون تعالى: ﴿ وَوَ يُعَمِّنُ الْجِيْكِ يَعْلَوْكَ مِنْ دَوْيُو السَّفَادَ ﴾ والح على السان السابق         |
|                                                                                                          |

|                 | قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ الآية، والإحالة على            |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <del>ተ</del> ሥተ | بيانها                                                                                                   |
|                 | قوله تعالى: ﴿ وَقِيلِهِ ـ يَنرَبِّ إِنَّ هَـٰتُؤُكَّا ۗ فَوْمٌ ۖ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ والآيات المبينة لها   |
|                 | وإعرابها والاستشهاد على ذلك بشواهد اللغة العربية، وبيان أوجه                                             |
| ٣٣٣             | القراءات فيها                                                                                            |
|                 | قوله تعالى: ﴿ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَمُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞ والآيات الموضحة                   |
|                 | لها، مع بيان القراءات في هذا الحرف، وبيان القول في هذه الآية وما                                         |
| 440             | في معناها هل هي منسوخة أو لا والتوفيق بين القولين                                                        |
| ٣٣٩             | سورة الدخان                                                                                              |
|                 | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا آَنزَلْنَكُ فِي لَيْـلَةٍ مُّبَّـرَكَةً ﴾ والآيات الموضحة لها مع الرد               |
| ٣٣٩             | على من يدعي أن ليلة القدر ليلة النصف من شعبان                                                            |
|                 | قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ الآية ، وتفسيرها والإحالة على                       |
|                 | بعض البيان فيها، مع ذكر أوجه الإعراب في قوله: (أمرا) وبيان الجيد                                         |
| ٣٤٠             |                                                                                                          |
|                 | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ رَحْمَةً مِّن زَيِّكَ ﴾ والإحالة على البيان                    |
| 757             | السابق هُنَيْ مَنْ مُنْ مَنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُ                                       |
| 737             | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّهُ مَجَنُونَ ﴿ وَالْإِحالَةُ عَلَى إِيضَاحِها     |
|                 | قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَهُمْ رَسُولُ كَرِيمُ ۞ أَنْ أَذُواْ إِلَىٰ عِبَادَ ٱللَّهِ ﴾ والآيات                |
| 4 5 5           | المبينة لها مع إعراب وبيان ما يحتاج إلى ذلك                                                              |
| 750             | قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي عُذَّتُ بِرَتِي وَرَبِّكُرُ﴾ الآية، والإِحالة على بيانها                          |
|                 | قوله تعالى: ﴿ كَلَالِكُ وَأَوَرَثَنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ۞﴾ والآية الموضحة لها مع                      |
| 750             | الإحالة على بعض البيان                                                                                   |
|                 | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُّ نَجَيَّنَا بَنِيَّ إِسْرَةِ مِلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ۞ ۗ الآيتان، والآيات |
| 450             | الموضحة لهما                                                                                             |

|     | قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ صُبُّواْ فَوْقَ رَأْسِهِـ، مِنْ عَذَابِ ٱلْحَمِيـمِ ۞ والإحالة على                   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٤٦ | البيان السابق                                                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يُسَرِّنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ۞﴾ والإحالة على              |
| ٣٤٧ | بيانها الماري |
| 401 | سورة الجاثية                                                                                             |
|     | قولُه تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ لَآيَنتِ لِلمُؤْمِنينَ ۞﴾ الآيات، والبراهين             |
|     | الستة من براهين التوحيد الدالة على عظمته تعالى المذكورة في هذه                                           |
| 401 | الآيات، والآيات المبينة لها                                                                              |
| 201 | تنبيه: البراهين الثلاثة الدالة على البعث، والآيات المبينة لها                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ والآيات المبينة لها، مع بيان       |
|     | معنى إطلاق (تلك) في هذه الآية والمراد بها القرب، والاستدلال عليها                                        |
|     | بالشواهد العربية مع الإحالة على دفع إيهام الاضطراب، وبيان معنى                                           |
|     | إطلاقات لفظ (الآية) في القرآن، واللغة العربية، والاستدلال عليها                                          |
| 409 | بالشواهد العربية                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَإِلَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللَّهِ وَءَايَناهِۦ يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ الآيات، والآيات              |
|     | الموضحة لها مع الإحالة على بيان سابق، وأن البشارة ربما أطلقت على                                         |
|     | السوء، والإِحالة على بيان ذلك بشواهده العربية، مع بيان أوجه القراءة                                      |
| ٣٦٣ | في هذا الحرف، وبيان إعراب بعض المفردات                                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَنَيْنَا شَيْئًا﴾ الآية، والآيات المبينة لها، وبيان                |
|     | أوجه القراءة فيها، وبيان الفرق بين عذاب الكافرين، وعذاب عصاة                                             |
| ۲۲۲ | المسلمين                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ مِّن وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمُ وَلَا يُغْنِي عَنَّهُم مَّا كَسَجُواْ شَيْئًا﴾ الآية، والآيات   |
|     | المبينة لها وتحقيق أن معنى (أمام) هنا وراء، والإحالة على الشواهد                                         |
|     | العربية الموضحة لذلك، واللغات التي في مادة «غنى» والشواهد العربية                                        |
| 777 | الدالة على ذلك                                                                                           |

|      | قوله تعالى: ﴿ هَنْذَاهُدُتُّ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَتِ رَبِّهِمْ ﴾ الآية، والآيات المبينة لها              |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | مع بيان معنى إطلاقي الهدى في القرآن، وإطلاق الفعيل وصفاً بمعنى                                                   |
|      | المفعل وأمثلة لذلك من القرآن واللغة العربية وبيان القراءة في هذا                                                 |
| ۲۷۱  | الحرفا                                                                                                           |
|      | قوله تعالى: ﴿ ﴿ اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُرُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ ﴾ الآية، والإحالة |
| 47 8 | على البيان السابق                                                                                                |
|      | قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِ لِيَّةً وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ والإحالة على                   |
| 478  | بيانها                                                                                                           |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ شَ ﴾ والآية والحديث الدالات على                               |
|      | تفضيل أمته على جميع الأمم، وبيان عدم المعارضة بينهما وبين                                                        |
| 475  | الآيات الدالة على تفضيل بني إسرائيل                                                                              |
|      | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعَهَا ﴾ والإحالة على                     |
| ۲۷۲  | إيضاحها                                                                                                          |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَتَّبِعُ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞ والَّايات المبينة لها، مع                    |
| 777  | بيان أنه ﷺ يخاطب والمراد به التشريع لأمته والإحالة على ذلك                                                       |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعَضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ ۗ والآيات الموضحة لها، مع                       |
| ٣٧٧  | بيان أن الظلم هنا بمعنى الشرك وأمثلة لذلك من القرآن                                                              |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُنَّقِينَ ۞ ۗ والآيات الدالة على أن الله ولي                                 |
| ۳۷۸  | المؤمنين، وأن المؤمنين أولياؤه تعالى                                                                             |
|      | قوله تعالى: ﴿ هَٰذَا بَصَنَهِمُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّقَوَّمِ يُوقِنُّونَ ﴾ والآيات                    |
|      | الموضحة لها مع الإحالة على بعض بيانها، وإيضاح إشكال عربي يرد                                                     |
| 444  | على الإخبار بلفظة، (بصائر) عن المبتدأ (هذا)                                                                      |
|      | قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ ٱجۡتَرَحُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ﴾ الآية، والإحالة على البيان                       |
| ۳۸۱  | السابق                                                                                                           |
| ۳۸۱  | قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىهُمُ هَوَىٰهُ﴾ والإحالة على إيضاحها                                |

|     | قوله تعالى: ﴿ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِۦ وَقَلِّيهِۦ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِۦ غِشَنَوَةً ﴾ والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۱ | بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا﴾ والآيات المبينة لها، مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۸۱ | الإِحالة على بعض البيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ إِلهِ يَغْسَرُ ٱلْمُنْطِلُونَ ۞ ﴾ والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۸۳ | البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۸۲ | قوله تعالى: ﴿ كُلُّ أَمُّةِ تُدَّعَىٰ إِلَىٰ كِنْبِهَا﴾ الآية، والإِحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۸۳ | قوله تعالى: ﴿ هَٰذَا كِنَبُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُمُ بِٱلۡحَقِّ﴾ الآية، والإِحالة على إيضاحها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣٨٣ | قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَنسَنكُمْ كَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَندَا﴾ والإحالة عِلى بيانها .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمَّ يُسْنَعْنَبُونَ ۞ ﴾ والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۸۳ | البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْمَمْدُ رَبِّ ٱلسَّمَوَاتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَالآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٨٣ | الموضحة لها الموضحة لها المراهبين المرا |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَّاءُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَـٰزِيْرُ ٱلْحَكِيـُمُ ۞ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۸٤ | والآيات والحديث الموضحان لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۳۸۹ | سورة الأحقاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ حَمَّ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِنَكِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْمَكِيمِ ۞ والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۳۸۹ | بيانها وعلى بيان الحرّوف المقطعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | قوله تعالى: ﴿ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ الآية، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | المبينة لها مع بحث يتضمن الآيات الدالة على صحة معنى لا إله إلا الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۸۹ | نفياً وإثباتاً، وبيان الفرق بين من يستحق العبادة ومن لا يستحقها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنْذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾ والآيات الموضحة لها مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳۹٦ | بيان معنى الإِنذار والإِعراض، وإعراب (ما) من قوله: ﴿ عَمَّآ أُنذِرُواۗ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | قوله تعالى: ﴿ قُلِّ أَرْءَيْتُمُ مَّا تَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 397 | والآمات الموضحة لها، والإحالة على البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

|     | قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَـلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ ﴾ الآيات،                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹۸ | والإِحالة على البيان السابق                                                                                                   |
|     | قولُه تعالى: ﴿ وَإِذَا لُنَّكِي عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ ﴾ الآية، |
| ۳۹۸ | والإِحالة على بيانها                                                                                                          |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَبُّكُ قُلُ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُۥ الَّاية، والَّايات المبينة لها مع                         |
| ٣٩٩ | بيان أم في قوله: ﴿ أَمَّرِيَقُولُونَ﴾                                                                                         |
| ٤٠١ | قوله تعالى: ﴿ قُلُّ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ﴾ والآيات المبينة لها                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿وَمَآ أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمِّ ۗ والآيات الموضحة لها، وبيان                                        |
|     | أن التحقيق في هذه الآية، أنه ﷺ ما يدري ما يفعل به ولا بهم في دار                                                              |
| ٤٠٢ | الدنيا، وتوجيه ذلك والاستدلال عليه                                                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَيَتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَكَفَرْتُمُ بِهِۦ﴾ والآية المبينة لها،                          |
| ٤٠٤ | وذكر الخلاف في جواب الشرط وبيان الظاهر فيه                                                                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنَ بَنِيٓ إِسْرَتِهِ يلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ ۚ ﴾ وتحقيق أن المثل في                             |
|     | الآية هو القرآن لا شيء آخر يماثله، والآيات الدالة على ذلك، مع بيان                                                            |
| ٤٠٥ | أن الشاهد هو عبد الله بن سلام وبه قال الجمهور                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة                                      |
| ٤٠٦ | لها                                                                                                                           |
| ٤٠٨ | قوله تعالى: ﴿ وَهَلَذَا كِتَنَّكُ مُصَدِّقُ لِسَانًا عَرَبِيًّا﴾ والإحالة على بيانها                                          |
|     | قوله تعالى: ﴿ لِيُسْنَذِرَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَبُشِّرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ والإحالة على                                   |
| ٤٠٨ | السابق وبيان أنواع الإنذار                                                                                                    |
| ٤٠٨ | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْرَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُوا﴾ الآية، والإحالة على بيانها                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَّا ﴾ والإحالة على بيانها مع القراءة                               |
| ٤٠٩ | في هذا الحرف، والأقوال في إعراب (إحساناً)                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ مَمَلَتُهُ أُمُّهُمُ كُرُّهُمَا وَوَضَعَتْهُ كُرُّهَا ﴾ والآية المبينة لها، وبيان                               |
| ٤٠٩ | أوجه القراءة فيها، وإعراب (كرهاً)                                                                                             |

|       | قوله تعالى: ﴿ وَحَمَّلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهَرًّا ﴾ والآيات الموضحة لأمد الحمل                                     |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١١   | بدلالة الإِشارة                                                                                                            |
| ٤١١   | قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰٓ إِذَا بَلَغَ أَشُدُّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً﴾ والإحالة على بيانها                             |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِي قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَّكُمَّا أَتَعِدَانِنِيٓ أَنْ أُخْرِجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن      |
|       | قَبْلِي﴾ الآية، والإحالة على بيان بعضها، وبيان أن لفظ (الذي) هنا وإن                                                       |
|       | كان مفرداً فمعناه الجمع، وذلك كثير في القرآن، وفي لغة العرب،                                                               |
|       | والاستدلال عليه، ورد قول من قال إنها نازلة في عبد الرحمن بن                                                                |
| ٤١١   | أبي بكر الصديق رضي الله عنهما، مع بيان أوجه القراءة في هذا الحرف                                                           |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَنِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا ﴾ |
|       | الآية، والآيات والأحاديث المبينة أنها خاصة بالكفار، خلافاً لمن قال                                                         |
|       | إنه ينبغي التقشف خوفاً من الدخول في عمومها، وبيان أن القلب الذي                                                            |
|       | قال به بعض العلماء في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾، وإن كان                                       |
| ٤١٥   | وارداً في القرآن لا يجوز في القرآن إلاَّ بدليل، وبيان أوجه القراءة فيها .                                                  |
|       | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَاذْكُرْ أَخَاعَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ بِٱلْأَحْقَافِ ﴾ والآيات المبينة لأخي                           |
| 273   | عاد في هذه الآية                                                                                                           |
|       | قوله تعالى: ﴿ أَلَّا نَعْبُدُوٓا إِلَّا اللَّهَ إِنِّى آَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ۞ والآيات                 |
| 273   | الموضحة لها الموضحة لها                                                                                                    |
| 277   | قوله تعالى: ﴿ قَالُوٓا أَجِنَّتَنَا لِتَأْفِكَنَاعَنَّ ءَالِهَتِنَا﴾ الآية، والآية المبينة لها                             |
| ٤٢٣   | قوله تعالى: ﴿ وَأُبَلِّفُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِۦ﴾ الآية، والآية الموضحة لها                                             |
|       | قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَا ٱسْتَغْجَلْتُمْ بِهِ ۚ رِيحٌ فِيهَا عَذَاكُ أَلِيمٌ ۗ ۞ والإحالة على                           |
| £ 7 £ | البيان السابق                                                                                                              |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّهُمْ فِيمَاۤ إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ﴾ وبيان الوجه الراجح من                                 |
|       | الأوجه الثلاثة التي قال بها المفسرون في لفظة: (إن) في هذه الآية،                                                           |
| ٤٢٤   | و.<br>والآيات التي تشهد لذلك، والإحالة على البيان السابق                                                                   |
|       |                                                                                                                            |

|       | قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُرَّبَانًا ءَالِهَـ أَمُّ ۖ الآية،      |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 577   | والإِحالة عَلَى البيان السابق                                                                                       |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ۚ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ الآية،                |
| 577   | والآيات المبينة لها                                                                                                 |
|       | قوله تعالى: ﴿ يَنَقُوْمَنَآ أَجِيبُواْ دَاعِيَ ٱللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِـ، ﴾ الآية، والايات المبينة                 |
|       | لمفهومها، والآية الدالة على أن مؤمني الجن يدخلون الجنة، والرد على                                                   |
| 277   | من قال: إنهم لا يدخلون الجنة                                                                                        |
|       | قوله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلْقِهِنَّ ﴾ |
| 3 7 3 | الآية، والإِحالة على بيانها                                                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ والإحالة على تعيين                       |
|       | أولي العزم، والآيتان الدالتان على أنهم ليسوا جميع الرسل خلافاً لمن                                                  |
| 343   | قال بذلك                                                                                                            |
| 540   | قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسْتَعْجِل لَّمُمَّ ﴾ والآيات الموضحة لذلك                                                     |
|       | قوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَنُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَّهَارً               |
| ٤٣٦   | على البيان السابق                                                                                                   |
|       | قوله تعالى: ﴿ بَكَنُّ ﴾ والآيتان الدالتان على تفسيرها، وبيان الصواب في                                              |
| ٤٣٦   | إعرابها ومعناها                                                                                                     |
| 133   | سورة محمل                                                                                                           |
|       | قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَضَكَلَ أَعْمَالَهُمْ ۞ ﴾ الآية،                  |
|       | والآيات الموضحة لها، والصواب في: صد، هل متعدية أو لازمة،                                                            |
| 133   | والإحالة على معنى الضلال في القرآن واللغة العربية                                                                   |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ ٱلرِّقَابِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة                   |
|       | لها. وهل هي منسوخة أو لا، والآيات الدالة على ثبوت الملك بالرق،                                                      |
|       | وسببه، والإحالة على حكمة الملك بالرق، وإزالة الإشكال في ملك                                                         |
| 880   | الرقيق، والرد على من يدعي نفي الرق في الإِسلام مستدلاً بهذه الآية                                                   |

|     | قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن نَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ ﴾ الَّاية ، والآيات المبينة   |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | لها، وبيان صفات الذين وعدوا بالنصر، وأن غيرهم ليس له وعد من الله                                                 |
| ٤٥١ | بالنصر، وبيان نصر المؤمنين لله                                                                                   |
| . • | قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَفَاهَ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ ﴾ |
| 204 | الآية، والإِحالة على بيانها                                                                                      |
|     | قوله تعالَى: ﴿ وَكُأْيِن مِّن قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِّن قَرْيَئِكَ ٱلَّذِيَّ أَخْرَحَنَّكَ ﴾ الآية،     |
|     | والآيات الموضحة لها، وبيان أوجه القراءة في ﴿ وَكَأْيِنَ ﴾ والإحالة على                                           |
| 207 | معناها وما فيها من اللغات مع الشواهد العربية                                                                     |
|     | قُـولـه تعـالـى: ﴿ مَّنَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ فِيهَاۤ أَنْهَرُ مِن مَّآءٍ غَيْرِ ءَاسِنِ ﴾  |
| ·   |                                                                                                                  |
| ٤٥٣ | والإحالة على بيانها وذكر بعض الآيات، والشواهد العربية الموضحة لهاالموضحة لها                                     |
|     |                                                                                                                  |
| 202 | قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلنَّمَرَتِ ﴾ والآية المبينة لها                                          |
| 200 | قوله تعالى: ﴿ وَسُقُواْمَآءُ حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَآءَهُمْرُ ۞ ۞ والإِحالة على بيانها                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْلِيهُم بَغْنَةً ﴾ والإحالة على البيان                 |
| ٤٥٥ | السابق <sub></sub>                                                                                               |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَأَنَّىٰ لَهُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرَىٰهُمْ ۞﴾ والآيات الدالة على معناها،                      |
| ٤٥٥ | والإِحالة على إيضاحها                                                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَإِذَآ أُنزِلَتْ سُورَةٌ تُحَكَّمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا ٱلْفِتَ الَّهِ ۗ الَّاية ، والآيات            |
| 703 | المبينة لهاا                                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْرَ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ۚ ۞ ﴿ وَالَّايات            |
| ٤٥٧ | المبينة لها والآيات الدالة على ذم المعرض عن كُتاب الله                                                           |
|     | المسألة الأولى: ادعاء متأخري الأصوليين أنه لا يجوز العمل بالكتاب                                                 |
|     | والسنَّة إلَّا للمجتهدين، وبيان عدم استناد دعواهم إلى دليل، ومناقشتها،                                           |
|     | وردها، وبيان الشيء الذي يتوقف عليه العمل بالدليل، والإجماع على                                                   |
| १०१ | منع العمل بالدليل مع الجهل                                                                                       |

|       | تنبيه مهم: المقدمتان اللتان بني عليهما الاستغناء عن كتاب الله وسنة                       |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٣   | رسوله ﷺ، واستبدالهما بالمذاهب المدونة، ومناقشتهما، وردهما                                |
|       | مناقشة الصاوي، والرد عليه في قوله: إنه لا يجوز تقليد ما عدا المذاهب                      |
|       | الأربعة ولو وافق قول الصحابة، والحديث الصحيح، والآية، وأن الأخذ                          |
| ٤٦٧   | بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر                                                       |
|       | زعم كثير من النظار أن ظواهر آيات الصفات وأحاديثها غير لائقة بالله،                       |
|       | لأنها تستلزم التشبيه، ومناقشتهم في ذلك وسوق الأدلة على بطلان                             |
| ٤٧٣   | زعمهم هذان                                                                               |
|       | نصوص من كتب أبي الحسن الأشعري يصرح فيها بأنه يقول في آيات                                |
|       | الصفات وأحاديثها ما يقوله أئمة السلف وأن تأويل الاستواء بالاستيلاء،                      |
|       | واليدين بالنعمة، وما في معناهما من الصفات، هو مذهب المعتزلة ومن                          |
| ٤٨٦   | ضاهاهم، ومناقشة ذلك، وإثبات ما هو الحق                                                   |
|       | تنبيه مهم: زوال ما قد يتوهم من الإشكال بين صيغة الجمع في قوله                            |
|       | تعالى: ﴿ مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ وبين صيغة التثنية في قوله تعالى: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ |
| ٤٩٤   | بِيَدَىً ﴾ ، ﴿ بَلِّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾                                            |
| ٥٠٠   | رجوع بعض أئمة أهل الكلام المشهورين عن عقيدتهم إلى عقيدة السلف                            |
|       | المسألة الثانية: شروط الاجتهاد عند متأخري الأصوليين، وبيان أنها                          |
|       | لا تستند إلى دليل يجب الرجوع إليه، وأن نصوص الكتاب والسنة واردة                          |
| 0 • 9 | بإلزام جميع المكلفين بالعمل بهما من غير تخصيص المجتهد من غيره                            |
|       | المسألة الثالثة: التقليد لغةً واصطلاحاً، والمذهب لغةً واصطلاحاً عند                      |
| ٥١٧   | الفقهاء، وأن التقليد لا يكون إلاَّ في المسائل الاجتهادية                                 |
|       | أقسام التقليد، ما يصح منها، وما لا يصح، وما خالف فيه المتأخرون                           |
|       | المتقدمين من القرون الثلاثة المفضلة، والاستدلال على هذه الأقسام،                         |
| 019   | ومناقشتها، وبيان ما هو الحق                                                              |
| 071   | حصر ما يمكن أن يستدل به المقلدون من الأدلة والحجح                                        |

|     | مناقشة حجج المقلدين وادلتهم، والرد عليها بما يكفي المنصف في            |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ٥٤٠ | بحث طويل جداً                                                          |
|     | استدلال المقلدين على تقليدهم بقبول قول القائف، والخارص، وتقليد         |
| ٥٦٣ | الأعمى في القبلة إلخ، ظاهر السقوط                                      |
|     | استدلال العلماء على قبول قول القائف بسرور النبي علي من قول             |
| ٥٦٣ | المدلجي في أسامة وزيد                                                  |
|     | الاكتفاء بقول الذابح، والبائع ليس بتقليد أعمى وإنما هو عمل بالدليل     |
| ०२१ | لحديث عائشة رضي الله عنها                                              |
|     | وأما استدلالهم على التقليد بأن الله لو كلف الناس كلهم الاجتهاد،        |
| 070 | ضاعت مصالح العباد، فهو ظاهر السقوط                                     |
| ٥٦٧ | تنبيهات تتعلق بهذه المسألة                                             |
|     | التنبيه الأول: اغترار المقلدين بقضيتين ظنوهما صادقتين وهما بعيدتان     |
| ٥٦٧ | من الصدق                                                               |
|     | القضية الأولى: ظنهم أن الإمام الذي قلدوه لا بدَّ أن يكون قد اطلع على   |
| ٥٦٧ | جميع معاني الكتاب والسنَّة                                             |
|     | القضية الثانية: ظن المقلدين أن لهم مثل ما لإمامهم من العذر             |
| ٥٧١ | في الخطأ                                                               |
| ٥٧٣ | التنبيه الثاني: اتفاق الأئمة الأربعة رحمهم الله على منع التقليد الأعمى |
|     | التنبيه الثالث: دلالة الكتاب والسنة وإجماع من يعتد بإجماعه من أهل      |
|     | العلم على أنه لا يجوز لأحد من المقلدين للأئمة التقليد الأعمى أن        |
|     | يقول: هذا حلال وهذا حرام، وإنما يقول: هذا الحكم قاله الإمام الذي       |
| ٥٧٦ | قلدته أو أفتى به                                                       |
|     | التنبيه الرابع: الفرق بين الاتباع والتقليد وأن محل الاتباع لا يجوز     |
| ٥٨١ | التقليد فيه بحال                                                       |
| ٥٨٢ | الآبات الدالة على تسمية العمل بالوحي اتباعاً لا تقليداً                |

|     | شروط المجتهد عند الأصوليين لا يمكن جعلها في المتبع، والشرط               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| ٥٨٤ | الذي يصح اشتراطه في الاتباع                                              |
|     | التنبيه الخامس: قول المقلدين: إن العمل بالكتاب والسنَّة وتقديمهما        |
| ٥٨٤ | على آراء الرجال من التكليف بما لا يطاق، والرد عليهم                      |
|     | الجاهل بالكتاب والسنَّة لا يجوز له العمل بهما باجتهاده، والواجب عليه     |
| ٥٨٥ | تعلمهما وعدم الإعراض عنهما والعمل بما علم منهما علماً صحيحاً             |
|     | بطلان دعوى الذي يقول إن تعلم الكتاب والسنة غير مقدور عليه،               |
|     | والآيات الدالة على أن ذلك قول الكفار، والرد عليه بالقرآن، وبيان          |
| ۲۸٥ | قسمي المقلدين                                                            |
|     | التنبيه السادس: اتفاق العلماء على أن الضرورة لها أحوال خاصة              |
|     | تستوجب أحكاماً خاصةً، والآيات الدالة على ذلك، وأن المضطر                 |
| ٥٨٧ | للتقليد معذور                                                            |
|     | التنبيه السابع: في بيان موقف جميع المسلمين المنصفين من الأئمة            |
| ०८९ | الأربعة وغيرهم وحقيقة القول فيهم رحمهم الله                              |
|     | التنبيه الثامن: في ذكر طرف من المسائل التي قال بعض العلماء أن            |
|     | الأئمة خالفوا فيها السنَّة، وبيان أن الصواب قد يكون مع الأئمة فيها،      |
|     | أو أن السنَّة لم تبلغهم فيها، أو بلغتهم وقدموا عليها ظاهر القرآن لتواتره |
| ٥٩٠ | فهو أرجح في ظنهم                                                         |
|     | الزيادة على النص هل تكون نسخاً أو لا، وذكر التفصيل في ذلك،               |
| ٥٩٠ | وجواز نسخ المتواتر بالآحاد                                               |
|     | المسائل الثلاث التي حلف عبد الحميد الصائغ المالكي بالمشي إلى مكة         |
| 7.7 | أنه لا يفتي فيها بقول مالك وبيان الراجح فيها                             |
|     | التنبيه التاسع: الواجب على المقلدين أن يتنبهوا للفرق بين أقوال إمامهم    |
|     | وما خرجه كبراء أصحابه على قواعده وبين ما ألحقه المتأخرون من              |
| ٦١. | الاستحسانات وأمثلة لذلك بسيسيسيس                                         |

| ÷   | التنبيه العاشر: في بيان بطلان دعوى متأخري الأصوليين من انقراض                                                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | الاجتهاد وسد بابه ومنع تقليد غير الأئمة الأربعة إلى مجيء المهدي                                                                                           |
| 710 | المنتظر وبيان تناقض دعواهم هذه، وذكر ما يؤيده الدليل من ذلك                                                                                               |
|     | التنبيه الحادي عشر: اعلم أن ما عليه المسلمون يوم التفرق وتشكيك                                                                                            |
|     | الكفار لهم في دينهم وتحكيم القوانين الوضعية سببه الإعراض عن كتاب                                                                                          |
| 717 | الله وسنَّة رسوله ﷺ واعتقاد الاستغناء عنهما بالمذاهب المدونة                                                                                              |
| 717 | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْتَكُواْعَلَىٰٓ أَدْبَكِرِهِم ﴾ والآيات الموضحة لها                                                                       |
|     | مسألة: الواجب على المسلمين الحذر التام مما تضمنته آيات سورة                                                                                               |
| 770 | محمد هذه من الوعيد الشديد                                                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَى نَعْلَمَ الْمُجَهِدِينَ مِنكُرُ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها، مع إزالة الإشكال الذي قد يتوهم في قوله تعالى: ﴿ حَتَى |
|     | الموضحة لها، مع إزالة الإِشكال الذي قد يتوهم في قوله تعالى: ﴿حَتَّى                                                                                       |
| 777 | نعامَ المَجْهِدِينُ ۗ الآية                                                                                                                               |
|     | قـولـه تعـالـى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الآيـة، والآيـات                                                             |
| 779 | الموضحة لهاا                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ﴾ الآية، والإحالة                                              |
| ۱۳۲ | على بيانها                                                                                                                                                |
|     | قـولـه تعـالـى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الآيـة، والآيـات                                                               |
| ۱۳۲ | الموضحة لهاا                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى ٱلسَّلِّمِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها مع                                                                |
| 747 | بيان عدم التعارض بينها وبين ﴿ ۞ وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ﴾ الآية                                                                                         |
| 740 | قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَّقُواْ يُؤْتِكُمُ أَجُورَكُمُ ﴾ والآيات الموضحة لها                                                                 |
| 740 | قوله تعالى: ﴿وَلَا يَسْتَلَكُمُ أَمْوَالَكُمْ ۞﴾ والإحالة على بيانها                                                                                      |
| 770 | قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَٱللَّهُ ٱلْفُقَ رَآءٌ﴾ والإِحالة على إيضاحها                                                                         |
| 747 | قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلُّواْ يَسُّ تَبَّدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾ الآية، والإحالة على بيانها                                                          |
|     |                                                                                                                                                           |

| 739  | سورة الفتح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَامُ بِينَا ۞ تحقيق المراد بالفتح في هذه الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | والاستدلال عليه مع الإحالة على بيان معنى اللام في قوله: ﴿ لِيَغَفِرَ لَكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 749  | الله ﴿ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ |
| ٦٤٠  | قوله تعالى: ﴿ لِيَزَّدَادُوٓا إِيمَنَنَامَّعَ إِيمَانِهِمُّ ﴾ والآيات المبينة لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 78.  | قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ والإحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | قولهِ تعالى: ﴿ لِيُدْخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ الآيات، وإيضاح معناها وبيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 781  | متعلَّق اللام في قوله: ﴿ لِيُدْخِلَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 737  | قوله تعالى: ﴿ وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | قـولـه تعـالـى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا ﴾ الآيـة، والآيـات الـدالـة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | شهادته عليه الصلاة والسلام على أمته خاصة، وكونه بشيراً ونذيراً لجميع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 735  | الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | قوله تعالى: ﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ شَيًّا ﴾ الآية، والآيات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7.24 | لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | قوله تعالى: ﴿ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 788  | لها مع بيان موضع إنزال السكينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ ﴾ الآية، والآيتان الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 788  | لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 780  | قوله تعالى: ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَدُ ﴾ الآية، والإِحالة على توضيحها ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُكُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ﴾ والآيات الموضحة لها مع بيان ما فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 780  | من القراءات وتوضيحها بالشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 789  | سورة الحجرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|      | قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا لُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَيِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۖ ﴾ الآية، والإحالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 789  | على إيضاحها مع ذكر أوجه التفسير وبيان الأصح منها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

|     | قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُوٓاْ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّذِي |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | والآيات الموضحة لها مع ذكر سبب نزولها وبيان بعض الفرق بينه ﷺ                                          |
| 101 | وبين الأنبياء عليهم السلام في القرآن                                                                  |
|     | مسألتان: الأولى: في أن عدم احترام النبي ﷺ المشعر بالاستخفاف                                           |
| 708 | والاستهزاء ردة عن الإِسلام وكفر بالله، مع الدَّليل على ذلك                                            |
|     | المسألة الثانية: في بيان الفرق بين حقوق الله تعالى وبين حقوق عباده                                    |
| २०१ | والآيات القرآنية الدالة على ذلك الفرق وما يكون عند السلام عليه ﷺ                                      |
|     | تنبيه: يجب على كل المسلمين صرف ما يشمله معنى العبادة لله وحده                                         |
| 777 | دون ما سواه                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَا ٍ ﴾ الآية، والآيات      |
|     | الموضحة لها وسبب نزولها وبيان ما فيها من القراءات ومآخذ الأصوليين                                     |
| 774 | منها منها                                                                                             |
| 770 | قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها            |
| 770 | قوله تعالَى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ الآية، والإحالة على بيانها                          |
|     | قُولُه تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرُّ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ ﴾ الآية، والآيات |
| 777 | الموضحة لها                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُمْ ۚ ﴾ والآيات الموضحة لها مع بعض                            |
| 777 | الإحالة على بيانها                                                                                    |
|     | قُولُه تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ ﴾ الآية، والآيات المبينة لكيفية خلقه        |
| ٦٦٧ | للذكر والأنثى                                                                                         |
|     | مسألة: دلالة القرآن الكريم على أن المرأة الأولى خلقت من الرجل،                                        |
|     | وذكر الفوارق التي دل القرآن عليها، مع الإحالة على بعض مواضع                                           |
| ۸۲۶ | أخرى، والرد على الكفرة وأتباعهم القائلينِ بتسوية الرجل بالمرأة                                        |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ ﴾ والإحالة على إيضاحها مع           |
|     | ذكر الطبقات التي ينقسم الناس إليها من شعب وفخذ وقبيلة وغير ذلك،                                       |

| 777 | والمذكور منها في القرآن                                                                                          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا ۚ قُل لَّمْ تُؤْمِنُوا ﴾ الآية، ذكر قول                           |
|     | المفسرين فيها واستظهار ما هو الظاهر منها مع ذكر الآيات الموضحة                                                   |
| ٦٧٤ | لذلك، والفرق بين الإِيمان والإِسلام                                                                              |
| 777 | قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَتُعَلِّمُونَ ٱللَّهَ بِدِينِكُمْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها                               |
| ٦٧٧ | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا ٱللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ والإحالة على توضيحها                      |
| ۱۸۲ | سورة ق                                                                                                           |
|     | بيان أن المقسم عليه محذوف، وظهور كونه كالمقسم عليه المحذوف                                                       |
| ۱۸۲ | في قوله: ﴿ قَلُّ وَٱلْقُرُءَ انِ﴾ وتقدم الكلام على ذلك في سُورة ص                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿ بَلْ عِجْبُواْ أَنْ جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ إِنَّ |
|     | الآية، وبيان أن من المقسم عليه أن النبي ﷺ صادق وأن رسالته حق،                                                    |
| ۱۸۲ | وأن من المقسم عليه تكذيب الكفار في إنكارهم البعث                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَفَامَرَ يَنْظُرُواْ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَّهَا وَمَا لَهَا مِن |
|     | فُرُوجٍ ﴾ والآيات الموضحة لذلك، وبيان أن الهمزة في قوله: ﴿ أَفَاتُرُ                                             |
| 787 | يَظُرُواً﴾ تتعلق بمحذوف وأن الفاء عاطفة عليه                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدَّنَهَا وَٱلْقَيِّنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَٱلْبَيِّنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَقِع       |
|     | بَهِيجِ ۞﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك، وبيان معنى الزوج البهيج                                                  |
| ٦٨٢ | وإعراب قوله: (تبصرة)                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَأَحْيَيْنَا بِهِۦ بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ ٱلْخُرُوجُ ۞﴾ وبيان الإحالة على                     |
| ٦٨٤ | الكلام عليها في أول البقرة وأول النحل وأول الجاثية                                                               |
|     | قوله تعالى: ﴿ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدِ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك،                                   |
|     | وبيان عدم صحة ما قاله بعض أهل العلم من أن الله يصح أن يخلف                                                       |
|     | وعيده، واستدلالهم على ذلك بقول الشاعر : وإني وإن أوعدته البيت.                                                   |
| ٦٨٥ | وبيان أن ذلك في وعيد عصاة المسلمين خاصةً                                                                         |

|       | قوله تعالى: ﴿ أَفَكِيبَنَا بِٱلْحَلِّقِ ٱلْأَوَّلِّ بَلَ هُرّ فِى لَبْسِ مِّنَ خَلْقِ جَدِيدٍ ۞﴾ والآيات             |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۲   | الموضحة لذلك                                                                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسِّوسُ بِهِۦ نَفْسُكُمْ ﴾ والإحالة على               |
| アヘア   | توضيح ذلك                                                                                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَنْلَقَى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ﴾ الآية، وبيان إعراب                 |
|       | ﴿ إِذَ ﴾ وبيان تقدير مفعول (يتلقى) المحذوف، ومعنى التلقي، والأظهر                                                    |
| 7.7.7 | في معنى القعيد                                                                                                       |
|       | بيان حذف قوله: (قعيد) بعد قوله (عن اليمين)، لدلالة ما بعده عليه،                                                     |
| ۸۸۶   | وبيان ذلك من شواهد اللغة العربية                                                                                     |
|       | تنبيه: اعلم أن العلماء اختلفوا في عمل العبد الجائز الذي لا ثواب                                                      |
| 79.   | ولا عقاب عليه. هل تكتبه الحفظة أو لا؟ إلخ                                                                            |
|       | قُوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةِ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴿ فَهُ |
| 791   | والإِحالة على بيان معناها                                                                                            |
| ,     | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمْتَلَأْتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدِ ﴿ فَهَا وَبِيان اختلاف         |
|       | العلماء في معنى الاستفهام والراجح من ذلك وبيان حقيقة كلام النار                                                      |
| 791   | والإِحالة على توضيح ذلك                                                                                              |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴿ وَالَّايَاتِ الْمُوضِحَةُ لَذَلَكَ،            |
| 794   | وبيان إعراب (غير)                                                                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ مَّا يَشَآ أُونَ فِيمَّا وَلَدَيِّنَا مَزِيدٌ ﴿ وَبِيانَ المراد بالمزيد هنا،                    |
| 794   | والإِحالة على معنى الآية                                                                                             |
|       | قولُه تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكَ نَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُم بَطْشًا ﴾ وتقدم الإحالة                |
| 798   | على معناها                                                                                                           |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا       |
| 798   | مِن لُّغُوب ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الموضحة لذلك سابقاً                                                                    |

|     | قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 798 | ٱلْغُرُوبِ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُرُوجِ ﴿ وَالْإِحالَةُ عَلَى       |
| 790 | معناهامعناها                                                                                                 |
|     | قولهِ تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَالِكَ حَشَّرُ عَلَيْمَنَا يَسِيرُ ۗ ١          |
| 790 | والايات الموضحة لذلك                                                                                         |
| 797 | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارً ﴾ والإحالة على توضيحها سابقاً                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرٌ مِأَلْقُرُءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ۞ ﴾ والإحالة على توضيحها                         |
| 797 | سابقاً                                                                                                       |
| 799 | سورة الذاريات                                                                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّارِيَاتِ ذَرَّوُا ۞﴾ إلى قوله: ﴿ لَوَفِّعٌ ۞﴾ والتحقيق في                               |
|     | معنى الذاريات والحاملات والجاريات والمقسمات وشواهد ما ذكر من                                                 |
|     | القرآن ولغة العرب، والاختلاف في (ما) من قوله: ﴿ إِنَّمَا تُوْعَدُونَ ﴾، هل                                   |
| 799 | هي موصولة أو مصدرية والآيات الموضحة لمعنى الآية                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ ۞ ﴾ إلى قوله: ﴿ مَنْ أَفِكَ ۞ ﴾، وبيان                            |
|     | ما يوضح ذلك، واختلاف العلماء في معنى الحبك، وما يشهد لأقوالهم                                                |
| ٧٠٣ | من لغة العرب والقرآن                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك                             |
|     | ودلالتها بالإِيماء والتنبيه على أن سبب نيل هذه الجنات والعيون هو                                             |
| ۲۰۷ | تقوى الله                                                                                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَكُ لِلْمُوقِنِينَ ۞ وَفِيٓ أَنفُسِكُمُّ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ وبيان       |
| ٧•٧ | الإِحالة على معناها في أول سورة الجاثية                                                                      |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلسَّمَاءِ رِزْقُكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ ۞﴾ وبيان اختلاف العلماء في                        |
|     | المراد بكون رزق الناس في السماء وإيضاح قول كل طائفة بما يشهد                                                 |
|     |                                                                                                              |

|             | لقولها من القرآن، والإحالة على الآيات المبينة لها في سورة المؤمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>V•V</b>  | والمراد بما يوعدون من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرُهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِنَّا لَهُ عَلَيْهِ فَقَالُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| V•9         | سَلَمَآ﴾ والإحالة على إيضاحها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>v•</b> 9 | قوله تعالى: ﴿ وَتَرَكَّنَا فِيهَا ٓ ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ۞ ۗ والإِحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | إيضاحها أيضاحها أي |
| ٧٠٩         | قوله تعالى: ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ۞ والإِحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۷۱۰         | قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّنعِقَةُ وَهُمَّ يَنظُرُونَ ۞ والإِحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧١٠         | قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْنُهِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ۞﴾ والإحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|             | تنبيه: قوله: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيِّيْدٍ ﴾ ليس هذا من باب آيات الصفات، وفيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۱۰         | معنى اليد وتصريفها ووزنها بالميزان الصرفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | قوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ مَا أَقَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرٌ أَوْ بَحْنُونًا ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>V11</b>  | أَتَوَاصُواْ بِهِۦْ بَلَ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ۞ والإِحالة على ما يوضح ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>٧11</b>  | قوله تعالى: ﴿ فَنُوَلَّ عَنَّهُمْ فَمَآ أَنتَ بِمَلُومِ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ,           | قوله تعالى: ﴿ وَذَكِّرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾ والآيات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>٧11</b>  | نذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اَلِجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِلْمَاءِ<br>في المراد بقوله: (إلَّا ليعبدون) وإيضاح معنى ذلك إلخ، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | في المراد بقوله: (إلَّا ليعبدون) وإيضاح معنى ذلك إلخ، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧١٢         | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | تنبيه: اعلم أن الآيات الدالة على حكمة خلق الله السماوات والأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|             | وأهلهما وما بينهما يظن غير المتأمل أن بينها اختلافاً والواقع خلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>٧</b> 1٦ | ذلكإلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | الإحالة على معنى قوله تعالى: ﴿ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ إِنَّ ﴾ في دفع إيهام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۷۱۸         | الإضطراب في سورة هو د عند قوله تعالى: ﴿ وَلِلْأَلِكَ خَلَقَهُمَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

|              | قوله تعالى: ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِزْقِ وَمَآ أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞﴾ والإحالة على بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| V 1 9        | معناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبًا مِّثَلَ ذَنُوبٍ أَصَّحَيْهِمْ فَلَا يَسْنَعْجِلُونِ ۞﴾ ومعنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| V 1 9        | الذنوب وسبب إطلاقه على الدلو والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ ۞ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>771</b>   | الموضحة لذلك، وبيان معنى الويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۷۲٥          | سورة الطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَٱلطُّورِ ۞ وَكِنَكِ مَّسَّطُورٍ ۞ فِي رَقِّ مَّنشُورٍ ۞ إلى قوله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | ﴿ مِن دَافِعِ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك، وبيان معنى البحر المسجور،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۷۲٥          | وشواهد ذلك من العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا ١ هَذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>V Y V</b> | تُكَذِّبُونَ ۞ والآيات الموضحة لمعناها ومعنى الدع لغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | قوله تعالى: ﴿ أَصْلَوْهَا فَأَصْبِرُوٓا أَوْ لَا تَصْبِرُوا سَوَآةُ عَلَيْكُمُ ۚ إِنَّمَا بُمِّزَوْنَ مَا كُنْتُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸۲۸          | تَعْمَلُونَ ﴿ وَالْآية الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | قوله تعالى: ﴿ كُلُّ ٱمْرِيمٍ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ۞﴾ والآية الموضحة لها وبيان أن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>779</b>   | التخصيص بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>779</b>   | قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّدُدْنَهُم بِفَكِكُهُ فِوَلَحْمِ مِّمَّا يَشْنَهُونَ ۞ ﴿ وَالآياتِ المبينة لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|              | قوله تعالى: ﴿ يَلْنَرْعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَّا لَغَوُّ فِبْهَا وَلَا تَأْتِيدُ ۖ ۞﴾ والآيات المبينة لهذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>779</b>   | المعنى وبيان معنى التنازع وبيان أن الكأس مؤنثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَّهُمْ كَأَنَّهُمْ لُؤَلُّو مَّكُنُونٌ ۗ ۞ ﴿ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٣٢          | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ قَالُوٓا ۚ إِنَّا كُنَّا قَبُّلُ فِي آهَلِنَا مُشْفِقِينَ ۞ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْمَنَا وَوَقَمْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ إِنَّ المُوالِقِ اللَّهِ الْمُوالِقِينَ اللَّهِ اللَّهِ الْمُشَدُّدة اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِمُ اللَّلَّا اللّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ا |
| 777          | من حروف التعليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|       | قوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرُ فَمَا أَنت بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلا مُجنَّونٍ ۞ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ       |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۳٥   | نَّهُرَبُّصُ بِهِۦرَيِّبَ ٱلْمَنُونِ ﷺ والآيات المبينة لذلك، ومعنى (ريب المنون) .                              |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثِ مِثْلِهِ ۚ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ۞ ۗ والإِحالة على بيان                 |
| ٧٣٧   | معناها                                                                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۞ ﴿ وَالْإِحَالَةَ عَلَى بِيان          |
| ٧٣٧   | معناها                                                                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَمُّ يَسْتَمِعُونَ فِيلًا ﴾ الآية، وبيان الإحالة على ما يوضح                      |
| ٧٣٨   | معناها                                                                                                         |
| ٧٣٨   | قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْمَنْتُ وَلَكُمُ ٱلْمَنُونَ ۞﴾ وبيان الإحالة على معناها                              |
|       | قوله تعالى: ﴿ أَمْ تَسْتَلُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِّن مَّغْرَمِ مُّثْقَلُونَ ۞ ﴿ وبيان الإِحالة على ما            |
| ٧٣٨   | يوضحها                                                                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوَّا كِسْفًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ سَاقِطًا يَقُولُواْ سَحَابٌ مَّرَّكُومٌ ۗ ۞ ﴿ وبيان      |
| ٧٣٨   | الإِحالة على إيضاح ذلك                                                                                         |
| ٧٣٨   | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي عَنَّهُمْ كَيْدُهُمْ شَيَّئًا﴾ والآيات المبينة لذلك                           |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَالِكَ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ |
| ٧٣٩   | والآيات الموضحة لمعناها                                                                                        |
| ٧٤٣   | سورة النجم                                                                                                     |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ               |
|       | ٱلْمُوَىٰٓ آلَى إِنَّا هُوَ إِلَّا وَحَمَّىٰ يُوحَىٰ ۞﴾ والآيات المبينة لذلك، واختلاف العلماء                  |
| ٧٤٣   | في معنى النجم المذكور في الآية                                                                                 |
| V & 0 | الأظهر في المراد بالنجم والمراد بمواقع النجوم                                                                  |
|       | قوله تعالى: ﴿ عَلَّمَهُمْ شَدِيدُ ٱلْقُوْىٰ ۞﴾ والآيات المبينة لذلك، وبيان أن                                  |
| ٧٤٧   | القرآن كلام الله بألفاظه ومعانيه                                                                               |
| V     | قوله تعالى: ﴿ مَازَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَاطَغَىٰ ۞﴾ وبيان الإِحالة على ما يوضحها                                   |

|              | قوله تعالى: ﴿ أَلَكُمُ ٱلذَّكُرُ وَلَهُ ٱلْأَنْنَى ﴿ يَلِكَ إِذَا فِسَمَةٌ ضِيزَىٰ ۗ ﴿ وَالإِحالَةُ على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>V £ 9</b> | إيضاحها أيضاحها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>٧٤٩</b>   | قوله تعالى: ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْآخِرَةُ وَٱلْأُولَىٰ ۞﴾ والآيات الموضحة لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَكُمْ مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُّهُمْ شَيَّعًا ﴾ الآية،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>٧٤</b> ٩  | والإحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَتَهِكَةَ شَمِيةَ ٱلْأُنثَى ﴿ اللَّهِ ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>V £ 9</b> | والإِحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِيَ ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ بِمَا عَبِلُواْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧٥٠          | الَّاية، والإِحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|              | قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبُتَهِرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّهُمَّ ﴾ والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧0٠          | بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | قوله تعالى: ﴿ إِذْ أَنشَأَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنشُدْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلَا تُزَّكُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧0٠          | أَنفُسَكُمُ ﴾ والإحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِي تَوَلَّى ۞ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا وَأَكْدَىٰ ۞ ﴾ إلى قوله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|              | ﴿ ٱلْجَزَّاءَ ٱلْأَوْفَى شِيكُ وَالَّايَاتِ المُوضِحَةُ لَذَلْكُ وَاخْتَلَافُ الْعَلْمَاءُ فَي هَذَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | الذي تولى وأعطى قليلًا وأكدى من هو؟ وتضمن هذه الآية الكريمة سبعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧0٠          | أمور وبيانها بالقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | الجمع بين قوله تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَإِن قُولُه: اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّاللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللل |
| <b>Y0</b> {  | ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱبَّعَنَّهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّينَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأَنْئَى ۞ مِن نَّطَفَةٍ إِذَا تُمْنَىٰ ۞ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>V0V</b>   | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۷٥٨          | قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَأَةَ ٱلأُخْرَىٰ ۞﴾ والإحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُۥ أَهَلَكَ عَادًا ٱلأُولَىٰ ۞ وَثَمُودًا فَمَا أَبْقَىٰ ۞ ۗ والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٥٨          | الآيات الموضحة لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

|             | قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ مِّن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ هُمْ أَظْلُمُ وَأَطُّغَىٰ ۞ ۗ والآيات المبينة               |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| V09         | لمعناها                                                                                                                 |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْنَفِكَةَ أَهْوَىٰ ۞ ﴾ والآيات الموضحة لذلك ومعنى                                                 |
| ٧٦٠         | المؤتفكة                                                                                                                |
| ٧٦٠         | قوله تعالى: ﴿ أَزِفَتِ ٱلَّازِفَةُ ۞﴾ والإحالة على بيانها                                                               |
| 771         | قوله تعالى: ﴿ أَفِمَنَّ هَٰذَا ٱلْمَدِيثِ تَعْجَبُونَ ۞﴾ والإحالة على بيان معناها                                       |
| ۷٦٥         | سورة القمر                                                                                                              |
| ۷٦٥         | قوله تعالى: ﴿ ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ والإِحالة على بيانها                                                             |
| V70         | قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَـرَوْأُءَايَةً يُعْرِضُواْ﴾ والإِحالة على بيانها                                                  |
|             | قوله تعالى: ﴿ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنَشِرٌ ﴿ إِنَّ مُّهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ ﴾         |
| ۷٦٥         | والإِحالة على بيانها                                                                                                    |
| ۷٦٥         | قوله تعالى: ﴿ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَبِرٌ ۞﴾ والإحالة على بيانها                                           |
|             | قوله تعالى: ﴿ فَدَعَا رَبُّهُۥ أَنِّي مَغُلُوبٌ فَٱنتَصِرْ ۞ الآية، والآيات الموضحة                                     |
|             | لذلك وإعراب قوله: (عيوناً) وبيان من يقرأ (فتحنا) بالتشديد من                                                            |
| 777         | السبعة. وبيان من يقرأ (عيوناً) بكسر العين                                                                               |
| ۸۲۷         | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَجٍ وَدُسُرِ ۞﴾ والآيات المبينة لمعناها                              |
| ۸۲۷         | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ تَرَكَّنَهَآ ءَايَةُ فَهَلَ مِن مُّذِّكِرِ ۞﴾ والآيات المبينة لذلك                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرَّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَّ مِن مُّدَّكِرٍ ۞﴾ والإحالة على                        |
| ٧٦ <b>٩</b> | إيضاحها                                                                                                                 |
|             | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَحْشِ تُسْتَمِرِّ ۞﴾ والإحالة على              |
| V79         | بيانها                                                                                                                  |
|             | قوله تعالى: ﴿ فَقَالُواْ أَبَشَرًا مِنَّا وَحِدًا نَتَّبِعُهُم ﴾ الآية ﴿ أَيْلُقِيَ ٱلذِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ |
| ٧٧٠         | الآية، والإحالة على بيان معانيهما                                                                                       |

|             | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا مُرْسِلُواْ ٱلنَّاقَةِ فِنْنَةُ لَّهُمْ ﴾ والآيات الموضحة لها وإعراب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٧٠         | (فتنة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَنَيِنْهُمْ أَنَّ ٱلْمَاءَ قِسْمَةً بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبٍ تُحْضَرُّ ۞ ﴿ وَالآياتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٧١         | الموضحة لهاالله الموضحة لها الموضوحة لموضوحة لها الموضوحة لموضوحة لها الموضوحة لموضوحة لها الموضوحة لها الموضوحة لها الموضوحة لها الموضوحة لها ال |
|             | قوله تعالى: ﴿ فَنَادَوْا صَاحِهُمْ فَنَعَاطَىٰ فَعَفَرَ ۞ ﴾ وبيان أن هذه الآية تزيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | إشكالاً معروفاً حيث إن الله أسند العقر تارةً لواحد وأسنده تارةً إلى ثمود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>VV</b> Y | كلهم في آيات متعددة، إلى آخر الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٧٤         | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا آرْسَلْنَاعَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً ﴾ والإحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطِّ نَجَّيْنَهُم بِسَحَرٍ ۞﴾ والإحالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧٧٤         | على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنُّذُرُ ۞ كَذَّبُواْ بِكَايَتِنَا كُلِّهَا فَأَخَذْنَاهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | مُقْنَدِرٍ ۞ ♦ والآيات الموضحة لذلك وأجوبة العلماء عن جمعه للنذر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۷۷٥         | هنا مع أن آل فرعون جاءهم موسى وهارون من النذر، وإيضاح ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٧٨         | قوله تعالى: ﴿ أَكُفَّارُكُوْخَيْرٌ مِنَّ أُوْلَتِكُونَ﴾ والإِحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مَسَ سَقَرَ ۞﴾ والإحالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>٧</b> ٧٩ | على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>٧</b> ٧٩ | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَنَّهُ بِقَدَرِ ۞﴾ والإحالة على بيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | قوله تعالَى: ﴿ وَكُنُّ شَيْءٍ فَعَـ لُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ ۞ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُّسْتَطَرُّ ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>٧</b> ٧٩ | والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧٨٠         | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ ۞﴾ وتوضيح ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧٨٣         | سورة الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | ورِ<br>قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّمْمَانُ ۞عَلَمَ ٱلْقُـرْءَانَ۞﴾ والآيات المبينة لمعناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 / 1       | التحقيق أن المحذوف من مفعولي (علَّم القرآن) هو الأول لا الثاني كما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۷۸۳         | التحقيق أن المحدوف من مقعولي رعيم القرال) هو الأول لا النابي كما<br>ظنه الفخر الرازي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7/11        | طنه الفصر الوازي ( الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|              | قوله تعالى: ﴿ خُلُقَ ٱلْإِنْسُدُنَّ ۞ عَلَّمُهُ ٱلْبَيَّانَ ۞ ﴿ وَالْآيَاتِ الْمَبِينَةُ لَذَلْكُ          |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۸٥          | والتحقيق في معنى البيان                                                                                    |
|              | قوله تعالى: ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسَّبَانِ ۞ ﴾ والآيات الموضحة لبيانها                               |
| 777          | وبيان الإِحالة عِلَى بعضها                                                                                 |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّجُمُ وَٱلشَّجُرُ يَسَّجُدَانِ ١٠ وَالإِحالة على بيانها والتحقيق                       |
| <b>Y A Y</b> | في المراد بالنجم هنا وشواهد ذلك من العربية                                                                 |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ ١٤ ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ |
| ٧٨٨          | إيضاحها أيضاحها                                                                                            |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ اَلْوَزْكَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُواْ الَّمِيزَانَ ۞ ۗ والإحالة على          |
| ٧٨٨          | بيانها بيانها                                                                                              |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ١ فِيهَا فَكِهَةٌ وَٱلنَّخْلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ١         |
|              | وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْعَصَّفِ وَٱلرَّيْحَانُ ۞﴾ والآيات المبينة لها، وبيان معنى العصف                          |
| <b>V A 9</b> | والريحان، وما فيهما من القُرآن                                                                             |
|              | مسألة: أخذ بعض علماء الأصول من هذه الآية وأمثالها من الآيات أن                                             |
| <b>V9</b> Y  | الأصل فيما على الأرض الإِباحة حتى يرد دليل خاص بالمنع                                                      |
|              | تنبيه: اعلم أن علماء الأصول يقولون إن الإنسان لا يحرم عليه                                                 |
|              | فعل شيء إلاًّ بدليل من الشرع، ويقولون إن الدليل على ذلك عقلي وهو                                           |
|              | البراءة الأصلية، ونحن نقول إنه دلت آيات من كتاب الله على أن                                                |
|              | استصحاب العدم الأصلي قبل ورود الدليل الناقل عنه حجة في                                                     |
| <b>V90</b>   | الإباحةإلخالخ                                                                                              |
|              | قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ مِنْ صَلَّصَالٍ كَٱلْفَخَارِ ۞ وَخَلَقَ ٱلْجَاَّنَّ مِن                  |
| <b>٧٩</b> ٧  | مَّارِجٍ مِّن نَّارٍ ۞﴾ والآيات الموضحة لها والاختلاف في المراد بالجان                                     |
| <b>٧٩</b> ٨  | قوله تعالى: ﴿ رَبُّ ٱلْمُثْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمُغْرِبَيْنِ ۞﴾ والإِحالة على ما يوضحها                     |
|              | قوله تعالى: ﴿ مَرَجَ ٱلْمَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَانِ ۞ يَنْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ ۞﴾ والإحالة على   |
| <b>V99</b>   | إيضاحها                                                                                                    |

|            | قوله تعالى: ﴿ يَغَرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلَوُ وَٱلْمَرَجَاتُ ١ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِن             |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | اللؤلؤ والمرجان لا يخرجان إلاً من الملح دون العذب والإحالة على                                                  |
| <b>V99</b> | إيضاح ذلك                                                                                                       |
| ٨٠,١       | قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْجَوَارِ ٱلْمُشَتَآتُ فِٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىٰمِ ۞ ۗ والإحالة على إيضاحه                |
|            | قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجَّهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞ ﴾         |
| ۸٠١        | والآيات الموضحة لذلك                                                                                            |
|            | قوله تعالى: ﴿ يَمَعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ الآية، والإحالة على                          |
| ۸۰۱        | إيضاحها                                                                                                         |
|            | قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَٱلدِّهَـانِ ۞ ﴿ واختلاف                         |
|            | العلماء على قولين في معنى الدهان وحقيقة الفرق بينهما والآيات                                                    |
| ۸۰۲        | الموضحة لذلك                                                                                                    |
|            | قوله تعالى: ﴿ فَيَوْمَهِذِ لَّا يُسْئَلُ عَن ذَنْبِهِ ۚ إِنْسٌ وَلَا جَآنٌ ۖ ۞ ۗ والآيات اِلمبينة               |
|            | لذلك والجمع بين هذه الآية وبين قوله تعالى: ﴿ فَوَرَبَاكَ لَنَسْءَكَنَّهُمْ                                      |
| ۸٠٤        | أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ والإِحالةُ على طرف من ذلك                                           |
|            | قوله تعالى: ﴿ يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوَاصِي وَٱلْأَقْدَامِ ۞ ﴾ والآيات           |
| ۲۰۸        | الموضحة لمعناها والإحالة على بعضها                                                                              |
|            | قوله تعالى: ﴿ هَلاِهِ، جَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَلِّبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ۞ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ |
| ۸۰۷        | ءَانِ ۞﴾ والإِحالة على بعضها                                                                                    |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِۦ جَنَّنَانِ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك،                               |
| ۸•٧        | وبيان أن المؤمنين الخائفين مقام ربهم من الجن يدخلون الجنة                                                       |
| ۸۰۸        | قوله تعالى: ﴿ مُتَّكِمِينَ عَلَىٰ فُرُشٍ بَطَآيِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِّ﴾ والإحالة على إيضاحها                  |
| ۸٠٩        | قوله تعالى: ﴿ فِيهِنَّ قَاصِرَتُ ٱلطَّرَّفِ﴾ والإِحالة على بيانها                                               |
| ۸۱۳        | سورة الواقعة                                                                                                    |
| ,          | قوله تعالى: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ۞ لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ ۞ والآيات الموضحة                    |
|            | لذلك والصواب في إعراب إذا من قُولهُ: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ﴾ وكذلك إذا من                                            |

|               | قوله: ﴿ إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ﴾ وذكر الأوجه الواردة في تفسير (ليس لوقعتها                       |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۱۳           | كاذبة) وأن كلها حق                                                                               |
|               | قوله تعالى: ﴿ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ ۞﴾ والآيات الموضحة لمعناها، واختلاف                           |
| ۸۱٥           | العلماء في معناها                                                                                |
|               | التحقيق أن سير الجبال المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ﴾ يوم                |
| ۲۱۸           | القيامة                                                                                          |
|               | قولهِ تعالى: ﴿ إِذَا رُجَّتِ ٱلأَرْضُ رَجًّا ۞ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ۞ فَكَانَتْ هَبَآهُ ۗ |
|               | مُنْبَتُّا ۞﴾ والآيات الموضحة لمعناها والإحالة على بعضها والوقوف                                 |
| <b>// / /</b> | على معنى بست وشاهد ذلك من العربية                                                                |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَكُنتُمْ أَزْوَجًا ثَلَنتُهُ ﴿ وَالَّاياتِ الموضحة لمعناها وبيان أن               |
|               | (كنتم) بمعنى صرتم، وشاهده من لغة العرب، واختلاف العلماء في                                       |
| ۸۱۹           | معنى أصحاب اليمين وأصحاب الشمال                                                                  |
|               | قوله تعالى: ﴿ ثُلَّةً مِّنَ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ۞ واختلاف العلماء في     |
|               | المراد بالأولين والآخرين واختلافهم أيضاً في المراد بهما في قوله:                                 |
| ۸۲۲           | ﴿ ثُلَّةً مِّنَ ٱلأَوْلِينَ ﴿ وَقِلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ۞ ﴿                                    |
| ,             | قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: ظاهر القرآن في هذا المقام أن الأولين                             |
| ۸۲۳           | في الموضعين من الأمم الماضية والآخرين فيهما من هذه الأمة إلخ .                                   |
|               | قوله تعالى: ﴿ عَلَىٰ شُرُرِ مَوْضُونَةٍ ۞ مُّتَكِيْنِ عَلَيْهَا مُتَقَدِيلِينَ ۞ ﴿ وَالَّايَاتِ  |
| ۸۲٥           | الموضحة لذلك مع بيان معنى الوضون، والشواهد المبينة لذلك                                          |
| 771           | قوله تعالى: ﴿ يَطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُّ ثُخُلَّدُونُ ۞ ﴿ وَالإِحَالَةَ عَلَى ذَلَكَ           |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَكَأْسِ مَنِ مَّعِينِ ۞ لَا يُصَدِّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ ۞ والإحالة على  |
| ۲۲۸           | ذلك                                                                                              |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَفَكِكَهَةِ مِّمَا يَتَخَيَّرُونَ ۞ وَلَمْتِمِ مِّمَا يَشْتَهُونَ ۞ ۗ والإحالة    |
| ۸۲۷           | على ذلك                                                                                          |

|               | قوله تعالى: ﴿ وَحُورًا عِينٌ ﴿ كَأَمْشَالِ ٱللَّؤُلُو ِ ٱلْمَكَنُونِ ۞ ﴾ والآيات الموضحة                                                                    |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۲۷           | لذلكلذلك                                                                                                                                                    |
|               | قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا ۞ إِلَّا قِيلًا سَلَمَا سَلَمَا ۞﴾ والإحالة                                                    |
| ۸۲۷           | على ذلك                                                                                                                                                     |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَظِلِّ مَّدُودِ ۞ وَمَآءِ مَّسَكُوبِ ۞ وَفَكِهَةِ كَثِيرَةِ ۞ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا                                                          |
| ۸۲۷           | مَمْنُوعَةِ ﷺ والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                          |
|               | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا آنشَأْتُهُنَّ إِنشَآءَ ۞ فَجَعَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا ۞ عُرًّا أَثَرَابًا ۞ لِأَصْحَب                                                    |
|               | أَلْيَمِينِ ﴿ وَالْآيَاتِ الْمُوضِحَةُ لَذَلْكُ، وَبِيَانَ الْخَلَافُ فِي مُرجَعِ الضَّمَيْرِ                                                               |
|               | في قوله: (أنشأناهن)، مع بيان القرآن في قوله: (عرباً)، وبيان الشواهد                                                                                         |
| ۸۲۸           | المبينة لها                                                                                                                                                 |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَأَضَّعَتُ ٱلشِّمَالِ مَا أَضْعَتُ ٱلشِّمَالِ ۞ فِي سَمُومِ وَحَمِيمِ ۞ وَظِلِّ مِن                                                          |
| ۱۳۸           | يَحْمُومِ ﷺ والإِحالة على ذلك                                                                                                                               |
|               | قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ ۞ وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى ٱلْجِنْثِ ٱلْعَظِيمِ ۞﴾                                            |
| ۱۳۸           | والإِحالة على ذلك                                                                                                                                           |
|               | قوله تعالى: ﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ أَيِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُكَابًا وَعِظْمًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ ۞ ﴾                                                 |
|               | والآيات الموضحة لذلك، مع بيان القرآن في قوله: (أو آباؤنا)، وبيان                                                                                            |
|               | الأوجه التي في همزة الاستفهام إذا جاءت بعدها أداة عطف، ورجوعنا                                                                                              |
| ۸۳۱           | عن تقديم بعض الأوجه فيها وصرنا إلى غيره، والشواهد العربية في ذلك، وبيان القرآن فيها                                                                         |
| <i>/</i> 11 1 |                                                                                                                                                             |
|               | تنبيه مهم جدّاً: في منع القراءة بالهاء الخالصة في الهمزة الثانية من قوله:<br>﴿ أَيِذَا مِتَـٰنَا﴾ وأمثالها في القرآن، وانتشار هذه القراءة الباطلة في الأكثر |
| ۸۳٦           | من الأقطار الإفريقية                                                                                                                                        |
|               | قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَّلِينَ وَٱلْآخِرِينُ ۞ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَنتِ يَوْمِ مَعْلُومِ ۞﴾ ﴿                                                 |
| ۸۳۷           | والآيات الموضحة لها، والإحالة عليها أيضاً                                                                                                                   |
|               |                                                                                                                                                             |

|           | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهُا ٱلضَّآ لَوْنَ ٱلْمُكَذِّبُونَ ۞ لَاكِلُونَ مِن شَجَرِ مِّن نَقَومر ۗ۞ الآية، |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۳۸       | والإِحالة على توضيحها                                                                                               |
| ۸۳۸       | قوله تعالى: ﴿ هَٰذَا نُزُلُمُمْ يَوْمَ الدِّينِ ۞ والآيات الموضحة لها                                               |
|           | قوله تعالى: ﴿ نَعْنُ خَلَقْنَكُمْ فَلَوْلَا تُصَدِّقُونَ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك مع                                 |
| ۸۳۹       | الإحالة عليه أيضاً الإحالة عليه أيضاً                                                                               |
|           | قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمَّنُونَ ۞ ءَأَنتُم تَغَلُّقُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ ٱلْخَيْلِقُونَ ۞ والآيات        |
| ٨٤٠       | الموضحة لها، وبيان القرآن فيها الموضحة لها، وبيان القرآن فيها                                                       |
|           | تنبيه: يجب على كل إنسان النظر في هذا البرهان القاطع الدال على البعث،                                                |
| ٨٤١       | الذي هو خلق الإنسان من نطفة في قوله: ﴿ فَلَيْنَظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ﴾                                       |
|           | قوله تعالى: ﴿ خَنُ قَدَّرُنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ وَمَا خَنُ بِمَسْبُوقِينٌ ۞ ۗ الآية، والآيات                     |
|           | الموضحة لها وبيان أوجه التفسير في قوله: (قدرنا) وأن كل واحد منها                                                    |
| 731       | يشهد له قرآن وبيان القرآن في الآية                                                                                  |
|           | قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَعُرُنُونَ ﴿ وَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ ۚ أَمْ نَعْنُ ٱلزَّرِعُونَ ﴿ لَوْ نَشَآهُ ۗ |
|           | لَجَعَلْنَكُ حُطَّنَمًا ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك مع الإحالة على هذا                                            |
| Λξο       | البيان                                                                                                              |
|           | تنبيه مهم: في أنه يجب على كل إنسان النظر في هذا البرهان القاطع                                                      |
|           | الذي دل عليه الأمر في قوله: ﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۗ وما يحويه من                               |
| ٨٤٦       | قدرته تعالى ومنته على خلقه، وقدرته على بعثهم                                                                        |
|           | قـولـه تعـالـى: ﴿ أَفَرَءَ يَنْتُمُ ٱلْمَآءَ ٱلَّذِى تَشْرَبُونَ ۞ ﴾ إلـى قـولـه: ﴿ فَلُولَا                        |
|           | تَشَكُّرُونَ ﴾ والآيات الموضحة لها مع بيان شدة حاجة المخلوق إلى                                                     |
| ٨٤٨       | خالقه وأن الماء الذي في الأرض أصله نازل من المزن                                                                    |
| <b>10</b> | بيان أن الشكر يطلق من العبد لربه ومن الرب لعبده                                                                     |
|           | تنبيه لغوي على أن مادة الشكر تتعدى إلى النعمة تارةً وإلى المنعم                                                     |
| ۸۵.       | أخرى، وما يشهد لذلك من القرآن ومن لغة العرب وبيان جواز اقتران                                                       |
| ۸٥٠       | جواب لو باللام وعدمه، وأن كليهما سائغ                                                                               |

|     | قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيُّتُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ ١٠٠٠ إلى قوله: ﴿ وَمَتَعًا لِلْمُقْوِينَ ١٠٠٠                       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | والآيات الموضحة لها، وقدرة الله على البعث، وأن أكثر الأشجار في                                                              |
|     | استخراج النار منه هو شجر المرخ والعفار، وأن في كل شجر ناراً إلاًّ                                                           |
| ۱٥٨ | شجر العناب                                                                                                                  |
|     | قد تقرَّر في الأصول أن من موانع اعتبار مفهوم المخالِفة كون اللفظ                                                            |
|     | وارداً لـــلامتنـــان، وذلــك فــي قـــولــه: ﴿وَمَتَكُعًا لِلْمُقْوِينَ ۞ ﴾، أي وغيــر                                     |
| ۲٥٨ | المقوين، وبيان معنى المقوين وما يشهد له من كلام العرب                                                                       |
|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ فَكُلَّ أُقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ ۗ ۞ وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعُلَّمُونَ                             |
| ۸٥٣ | عَظِيــُمُ ﷺ والإحالة على توضيحها                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقُّ ٱلْيَقِينِ ۞ فَسَبِّحْ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ۞ والآيات                          |
|     | الموضحة لها، مع بيان جواز إضافة الشيء إلى نفسه مع اختلاف                                                                    |
|     | اللفظين، وأنه أسلوب عربي وشواهد ذلك من كلام العرب، وبيان                                                                    |
| ۸٥٣ | معنى التسبيح، وجواز دخول الباء على المفعول في قوله: ﴿ بِٱسْمِ رَبِّكَ﴾ .                                                    |
| ۸٥٩ | سورة الحديد                                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ سَبَّعَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴿ والآيات                   |
| ۸٥٩ | الموضحة لها، مع بيان معنى التسبيح في اللغة والشواهد المبينة لذلك                                                            |
|     | الرد على من زعم من أهل العلم أن تسبيح الجمادات هو دلالة إيجادها                                                             |
| ٠٢٨ | على قدرة خالقها                                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾            |
| 778 | والإحالة على ذلك في عدة مواضع                                                                                               |
|     | قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَأَ |
| ۸٦٣ | والإحالة على ذلك                                                                                                            |
| ۸٦٣ | قوله تعالى: ﴿وَهُوَمَعَكُمُ أَيْنَمَا كُنْتُمُّ ﴾ والإِحالة على ذلك                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ ۚ ءَايَنتِ بِيِّننَتِ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى          |
| ۲۲۸ | ٱلنُّودِ ﴾ والآيات الموضحة لذلك                                                                                             |
|     |                                                                                                                             |

| 378 | نوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِّ﴾ والإِحالة على ذلك                                                                                                                                                                      |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | فوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِم ﴾ الآية،                                                                                                                         |
| ۸٦٥ | والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِئَكُمْ فَنَنتُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ الآية،                                                                                                                                   |
| ٨٦٦ | والآبات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                              |
|     | قُوله تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةً وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوأً ﴾ والإحالة على                                                                                                                                            |
| ۸۲۸ | ذلك                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ                                                                                                                                   |
|     | اَلْحَقِي ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك، مع بيان وجهي التفسير في                                                                                                                                                                                  |
|     | قوله: ﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ﴾ ونحوه من كل فعل مضارع مجزوم بلم وتقدمته همزة                                                                                                                                                                             |
| ۸۲۸ | الاستفهام                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَائُكُمْ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَيْدُهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ                                                                                                                                  |
| ۸۷۱ | حُطَنَمًا ﴾ والإحالة علَى ذلك                                                                                                                                                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتنبِ مِّن                                                                                                                                                |
| ۸۷۱ | قَبْلِ أَن نَبْرًاهَاۚ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ إِنَّ ﴿ وَالَّايَاتِ المُوضَحَةُ لَذَلَك                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنَبَ وَٱلْمِيزَانَ ﴾                                                                                                                                        |
| ۸۷۳ | الآية، والإحالة على ذلك                                                                                                                                                                                                                           |
|     | قوله تعالَى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنكَفِعُ لِلنَّاسِ ﴾ والآيات                                                                                                                                                       |
| ۸۷۳ | الموضحة لذلك، مع بيان أن إقامة دين الإسلام تبنى على أمرين إلخ                                                                                                                                                                                     |
| ۸٧٤ | قوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُم مُّهَمَّدُ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَأَسِقُونَ إِنَّ ﴾ والإحالة على ذلك                                                                                                                                                       |
|     | قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ، يُؤْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن                                                                                                                                |
|     | وَقُ تُحْمَيِّهِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك، وأنها في شأن المؤمنين،                                                                                                                                                                            |
| ۸٧٤ | لا في أهل الكتاب، خلافاً لمن زعم ذلك                                                                                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْفَضْلَ بِيدِ ٱللَّهِ يُؤْنِيهِ مَن يَشَآهُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ يُؤْنِيهِ مَن يَشَآهُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ مِن يَشَآهُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ |
| ۸٧٤ | والآية الموضحة لذلك مع الإحالة على ذلك أيضاً                                                                                                                                                                                                      |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                   |

| ۸۷۹ | سورة المجادلة                                                                                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُطَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآيِهِم مَّا هُرَتَ أُمَّهَا يَهِمُّ ﴾ إلى قوله:                          |
| ۸۷۹ | ﴿ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِينًا ﴾ والإِحالة على ذلك                                                                        |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن تَّجْوَىٰ           |
|     | ثَلَنْةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ ثَيْءٍ عَلِيمٌ ۞ ۗ والْإِحالَة على                      |
| ۸۷۹ | ذلك                                                                                                                          |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نُهُواْ عَنِ ٱلنَّجْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ ﴾ الآية،            |
| ۸۷۹ | والإحالة على ذلك                                                                                                             |
|     | قُولُهُ تعالى: ﴿ ﴿ أَلَةِ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلَا مِنهُمْ ﴾ |
|     | الآية، والآيات الموضحة لذلك، مع الرد على من قال إن لفظة: (ألم                                                                |
| ۸۸۰ | تر) لا تتعدى إلاَّ بحرف الجر ولا تتعدى بنفسها، والإِحالة على ذلك                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَقَّخُذُوٓا أَيْمَنَهُمْ جُنَّةُ فَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ۖ شَ                |
| ۸۸۱ | والآيات الموضحة لذلك                                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ لَّن تُعْنِي عَنْهُمْ أَمْوَالْهُمْ وَلَا أَوْلِكُهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ شَيَّئًا﴾ الآية، والإحالة                 |
| ۸۸۲ | على دلك ،                                                                                                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ فَأَنسَلُهُمْ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ والآيات الموضحة                             |
| ۸۸۲ | لذلك                                                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَاَّدُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ أُوْلَئِكَ فِي ٱلْأَذَلِّينَ ۞﴾ والآيات                      |
| ۸۸۲ | الموضحة لذلك                                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ كُنَّبَ ٱللَّهُ لَأَغَلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِيٌّ إِنَ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَزِينٌ ﴿ إِنَّ وَالآيات                   |
| ۸۸۳ | الموضحة لذلك                                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ لَا يَجِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَاَذُونَ مَنْ حَاذَ ٱللَّهَ                    |
|     | وَرَسُولَةٌ وَلَوْكَ الْوَاءَابِكَاءَهُمْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك مع أسباب                                             |
| ٨٨٤ | النزولالنزولالنزول                                                                                                           |

قد انتهى ما كتبه فضيلة والدنا الشيخ محمد الأمين بن محمد المحتار الشنقيطي قبل وفاته رحمه الله رحمة واسعة، وأجزل له المثوبة وأعلى له المنزلة ونفعه بعد موته بما ورث من علمه ونفع بعلمه طلابه وضاعف له بنفعهم ثوابه إنه سميع مجيب.

لقد كان رحمه الله حريصاً كل الحرص على إنجاز هذا الجزء وتقديمه لطلاب العلم كما كان حريصاً على إتمام الكتاب لإكمال منهجه فيه والاستفادة به. ولكن إرادة الله نافذة وقدرته غالبة فانتقل الشيخ إلى رحمة الله تعالى وجوار ربه.

فقام أبناؤه وخاصة طلابه بالعمل على إنجاز هذا الجزء المبارك وتقديمه لطلاب العلم على النحو الذي كانوا يعملونه معه رحمه الله. وهم جادون في إكمال الكتاب على ما ييسره الله لهم.

فرحم الله المؤلف بواسع رحمته وأسكنه فسيح جنته.

وشكر الله لأبنائه وطلابه وكل من ساهم في هذا العمل من بعده إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلَّى الله وسلَّم وبارك على عبده ورسوله محمد ﷺ.

## الفهرس العام

| ٠    | • | • | • | •   | • | •  | • | • |   | • |   | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | •   | • | • | • | •  |     | ں        | 9    | رة   | سو   | لغر |
|------|---|---|---|-----|---|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|----|-----|----------|------|------|------|-----|
| ٤٥ . |   |   |   |     |   |    |   | • |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   | • | • |   |   | •   |   |   |   |    | ر   | زم       | الر  | رة   | سو   | لعر |
| ٧٥ . | • |   |   |     |   | ٠. |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |     |   |   |   |    |     | افر      | غ    | رة   | سو   | ىد  |
| 114  |   |   |   | •   |   | •  |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   | • | • | • |   |   |   |   |   | • |   |   | •   |   |   |   | J  | ت   | سل       | فو   | رة   | مو.  | ىد  |
| 109  |   | • |   |     | • |    |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   | •   | • |   |   | ی  | ر,  | ٺىو      | الن  | رة   | سو   | نعر |
| 771  |   |   |   |     |   |    |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |   |   | • | ف  | نرو | ÷        | الز  | زة   | سو   | ىب  |
| 444  | • | • |   |     | • |    |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |     |   |   | • | ز  | نار | ÷.       | ال   | زة   | سو ا | ىب  |
| ٣٥١  |   | • |   |     |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |   |   | • | 2  | ثيا | جا       | ال   | رة   | سو ( | ىپ  |
| ۳۸۹  |   |   |   |     |   |    |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • |   | • |   | . • |   | • | _ | ف  | قا  | ٔح       | الأ  | رة   | ور   | ىب  |
| ٤٤١  |   |   |   |     |   |    | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |     |   |   |   | •  | ٤   | حه       | م-   | رة   | ور   | ىب  |
| 749  |   |   |   |     |   |    | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   | • |   |   | • | • |   |   |     | • |   |   |    | ζ   | حتـ<br>- | الف  | رة   | ور   | ىب  |
| 789  |   |   |   |     |   |    |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 1   |   |   | ت | ار | عر  | حج       | ال   | ۣة   | ور   | ىب  |
| 111  |   |   |   |     | • |    |   |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |     |   | • |   | •  |     |          | ق    | ِة إ | ور   | ىب  |
| 799  | , |   |   | • . |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   | • |     | • |   |   | ت  | یا  | ار.      | الذ  | ة    | ور   | ىد  |
| ۷۲٥  |   |   |   | •   |   |    |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |     | • |   |   |    | ز   | لو       | الد  | ۣۃ   | ور   | سد  |
| ٧٤٣  |   |   |   |     |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |     |   |   | • |    | ٢   | ج        | النا | ة    | ور   |     |
| ٥٦٧  |   |   |   |     |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |   |   |   |    |     | مر       | الق  | ة ا  | ور   |     |

| ٧٨٣        |     | <br>• |   |   | • |   |  |  |   | • | • |   |   |    |     |   |    | • |    |   |    |   |     | (  | سن  | حہ  | لر- | ة ا | ور  | w   |
|------------|-----|-------|---|---|---|---|--|--|---|---|---|---|---|----|-----|---|----|---|----|---|----|---|-----|----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|
| ۸۱۳        | • : | <br>• |   | • |   | • |  |  |   | • | • | • |   |    |     | • | •  | • |    |   |    |   |     |    | نة  | قع  | لوا | ة ا | ور  | سر  |
| ८०९        |     |       |   |   |   |   |  |  |   |   |   |   |   |    |     |   |    |   |    |   |    |   |     |    |     |     |     |     |     |     |
| <b>۸۷9</b> |     | <br>• |   |   | • |   |  |  | • |   |   |   |   |    |     |   |    |   |    |   |    |   |     | ä  | ادا | ج   | لم  | ة ا | ور  | سر  |
| ۸۸۷        |     |       | • |   |   |   |  |  |   |   |   |   | ( | بع | بار | w | 11 | ۶ | عز | Ę | IJ | ے | لمح | مي | نم  | لتة | ں ا | س,  | نهر | الف |